
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Areopagitika

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Areopagitika.

Er richtet sich aber gegen die scholastische Wissenschaft und
ihre Vertreter überhaupt, eine Wissenschaft, die nicht nur des
Beifalls der Kirche sich erfreut, sondern auch die Achtung
hervorragender Denker, darunter Hegels selbst, genofs.
Erwidert man uns, Hegel habe die historische Bedeutung der
Scholastik gewürdigt, jetzt sei sie tot, so möchten wir mit der
Warnung schliefsen, der totgeglaubte Löwe könnte plötzlich die
Krallen zeigen und sich für die ihm applizierten Tritte einmal
schadlos halten!

—SS»-0

AREOPAGITIKA.
Von P. JOSEPHUS a LEONISSA. O. M. Cap.

Die „Historisch-politische Blätter" brachten im 120. Bande (1897)
einen längeren Artikel „Katholicismus und Wissenschaft" aus der Feder
des Professors Freih. v. Bertling. Der in mancher Hinsicht treffliche
Artikel bespricht auch (S. 230 f.) die Areopagi tische Frage und stellt
sich durchaus auf Seite der modernen wissenschaftlichen Kritik. Dieser
gilt es als ausgemacht, dafs der Verfasser der Areopagitischen Schriften
als wissenschaftlicher und vorsätzlicher Betrüger schreibt. Prof. v. Hertling
beruft sich insbesondere auf Stiglmayrs S. J. Artikel „Der Neuplatoniker
Proklns als Vorlage des sogenannten Dionysius Areopagita in der Lehre
vom Übel" im Historischen Jahrbuch (1895). Stiglmayr schmeichelt sich,
den endgültigen Nachweis erbracht zu haben, der sogen. Dinoysius sei
durchaus abhängig von Proklus. Leider sind wir von dieser Abhängigkeit
nicht überzeugt, vielmehr von der entgegengesetzten Abhängigkeit: dafs
Dionysius dem Proklus zur Vorlage diente.

Die äufseren und inneren Gründe, welche die moderne Kritik gegen
die Echtheit der Areopagitischen Schriften vorbringt, sind die schon
unzählige Male widerlegten. Bereits um 420 hat Theodoras von Antiochien
dieselben ins rechte Licht gestellt. Eingehend wurden die Scheingründe
entkräftet von unserm rührigen Mitarbeiter Dr. Oeslaus M. Schneider in
seiner trefflichen Schrift „Areopagitica. Die Schriften des hl. Dionysius
vom Areopag." (Begensburg 1884); und gründlich die Echtheit verteidigt.
Da die Gegner gar nicht im stände sind, letztere Schrift zu widerlegen,
beliebt ihnen die Vogel-Straufs-Politik, indem sie dieselbe völlig ignorieren.
Trotzdem wurde Schneiders Arbeit auch von urteilsfähigster Seite her im
In- und Auslande beifällig aufgenommen. Dies bestimmte ihn, des Areo-
pagiten Hauptwerke zu übersetzen und zu erklären. So erschien die „himmlische

Hierarchie" im 8. Bande der Übersetzung der theolog. Summa,
Begensburg 1888. „Das Apostolische Jahrhundert", Begensburg 1890,
brachte (I. Bd.) in dieser Weise die „kirchliche Hierarchie" und die „Namen
Gottes." Ebenso entschieden, wie Schneider, tritt in England Bev. John
Parker für die besagte Echtheit ein. Bereits volle 5 Jahre erforscht Parker
beständig unsere Frage und ist völlig von der Echtheit überzeugt. Mehrere
einschlägige Schriften bezeugen dies: „Dionysius the Areopagite. A Ser-



484 Areopagitika.

mon preached in Paris. London 1893;" „The Celestial and Ecclesiastical
Hierarchy of Dionysius the Areopagite London 1894;" „The works of
Dionysius the Areopagite, now first translated into English etc. London
and Oxford 1897;" „Are the writings of Dionysius the Areopagite genuine
London and Oxford 1897." Aufser den genannten 3 Hauptschriften des

Areopagiten übersetzte Parker auch noch die „mystische Theologie," die Briefe
(11) und die Liturgie. Das letzterwähnte Schriftchen wurde vom Verfasser
auch in Deutschland an manche Gelehrte und Bibliotheken verfandt. Für
die Echtheit bringt es hauptsächlich 4 Zeugen vor; den Staatsmann Lucius
Flavius Dexter, den Freund des hl. Hieronymus; den hl. Dionysius d. Gr.,
Bischof von Alexandrien; den hl. Abt Maximus und Photius von Kon-
stantinopol.

Dexters Zeugnis wird als echt bezweifelt (siehe: Vetzer und Welte,
Kirchenlexikon, 2. Aufl 3. Bd. unter Dexter); darum halten wir uns an
die 3 anderen unzweifelhaften Zeugen. Nach Stiglmayr und Genossen
darf der fragliche Dionysius nicht vor dem Jahre 462 n. Chr. geschrieben
haben; und um d. J. 250 n. Chr. schrieb Dionysius von Alexandrien an
Papst Sixtus II., dafs gar kein Zweifel darüber bestehen könne, Dionysius
der Areopagite sei der Verfasser jener Schriften, welche unter seinem
Namen verbreitet worden (a. 0. S. 8 ff.). Dieser Brief an Papst Sixtus
wurde vor etwa 10 Jahren von Abbé Martin im British Museum zu London
(Nr. 12151 — 2) entdeckt. Wir lernen da den Areopagiten auch kennen als
Schüler des hl. Völkerapostels Paulus und als Bischof von Athen. Wie
Parker vom Erzbischof von Athen selbst vor einiger Zeit benachrichtigt
wurde, waren die 5 ersten Bischöfe von Athen: 1. Hierotheus, 2. Dionysius,

3. Nareiffus, 4.-Publius, 5. Quadratus. So erscheint Hierotheus
keineswegs als mythische Persönlichkeit; er war vielmehr wirklich der
Meister des Areopagiten, wie ihn ebenfalls der genannte Brief benennt.
Sein Buch wurde vom Amerikanischen Professor Frothingham im British
Museum gefunden. Aufser durch genannten Brief legt Dionysius von
Alexandrien auch durch seine Scholien zu den Areopagitischen Schriften
Zeugnis dafür ab, dafs letztere damals wohl bekannt waren. Zu damaliger
Zeit trat die Neuplatonische Schule ins Leben, als des Areopagiten Schriften
bereits bekannt waren ; und jetzt will die moderne Kritik uns lehren, dafs
der Verfasser derselben über 200 Jahre später von Proklus abgeschrieben
habe Für die Echtheit der Areopagitischen Schriften legt ferner
entschiedenes Zeugnis ab der hl. Abt Maximus (um 630). Er schrieb eigene
Scholien zu diesen Schriften und beruft sieb ausdrücklich auf die erwähnten
Scholien des Alexandrinischen Dionysius. Wie letzterer spricht auch Maxi-
mns vom Areopagiten als von einem heiligen und wahrhaft grofsen
Manne. Beide wissen durchaus nichts von einem bewufsten Fälscher und
Betrüger als Verfasser der Areopagitischen Schriften.

Photius von Konstantinopel legt in seiner „Bibliotheca" mehrfaches
Zeugnis für die Echtheit der Areopagitischen Schriften ab (a. 0. S. 15 ff.).
Zunächst bringt er als Zeugen vor Theodorus von Antiochien (um 420).
Dieser schrieb eigens ein Buch für die Echtheit. Die Einwände der
damaligen und jetzigen Gegner finden sich darin deutlich widerlegt. Und
trotzdem mufs nach Stiglmayr Proklus dem Verfasser der genannten
Schriften gedient haben; und letzterer konnte nicht vor 462 so schreiben.
Auch die erwähnten Scholien des hl. Maximus werden von Photius
angeführt, sowie das Synodalschreiben des Sophronius von Jerusalem. Und
wiederum keine Silbe von all dem, was die moderne Kritik auftischt! Wer
noch mehr solche Zeugnisse für die Echtheit (vor 462) wünscht, den
verweisen wir auf Schneiders „Areopagitica" (S. 163 ff.).



Areopagitika. 485

Gehen wir jetzt etwas näher auf die Beweise ein, welche Stiglmayr
für seine Behauptung vorbringt. Der Areopagite behandelt das Übel in
der 2. Hälfte des 4. Kapitels seiner Schrift über die göttlichen Namen.
Zwischen dieser Abhandlung und der „leider nur in mangelhafter
Übersetzung erhaltenen Schrift des Proklus de malorum subsistentia" findet
Stiglmayr eine überraschende Übereinstimmung. Die „mangelhafte
Übersetzung" (später barbarisch benannt) ist die von Morbeka (Mörbeke)
0. Praed., welcher gegen Ende des 13. Jahrh. Erzbischof von Korinth war.
Nach Stöckl (Kirchenl. 2. Aufl. 4. Bd. unter Ficinus) übersetzte auch
Marsilius Ficinus (f 1499) die Werke des Proklus ins Lateinische und
erklärte dieselben. Somit dürfte die „mangelhafte, barbarische Übersetzung"
nicht die „beste und wohl einzige Quelle sein, aus der wir (Stiglmayr) mit
befriedigender Vollständigkeit zeigen können, dafs Dionysius direkt und
oft mit sklavischem Anschlufs excerpiert hat." Marsilius Ficinus nun,
selbst Neuplatoniker, sagte in seinem Werke de religione Christiana
(cp. 22) ausdrücklich : „Ich habe mich überzeugt, dafs die hauptsächlichen
Mysterien des Numenius, Philo, Plotin, Jamblichus und Proklus aus
Johannes, Paulus, Hierotheus und Dionysius Areopagita genommen
worden sind. Was diese Philosophen Erhabenes gesagt haben über das
göttliche Sein, über die Engel und die theologische Wissenschaft überhaupt,
das haben sie aus diesen Quellen geschöpft." Nach diesem, gewifs
urteilsfähigen Autor wäre also umgekehrt Proklus von Dionysius abhängig.
(Vgl. Schneider, Areopagitika S. 161.) Und doch hatte, wohlgemerkt,
Ficinus den Originaltext des Proklus vor sieh. Stiglmayr dagegen sagt,
recht modern-kritisch: „Hätten wir den Originaltext zu Händen, so müfste
sich an vielen Stellen eine auffallende Ähnlichkeit auch der beiderseitigen
sprachlichen Wendungen und Formen herausstellen; so dafs gar kein
Zweifel an der Abhängigkeit des Dionysius von Proklus mehr möglich
wäre (!?)."

Zunächst irrt Stiglmayr darin, dafs er Dionysius sagen iäfst, alles
strebe nach dem Urgute als nach dem höchsten Gegenstande der Liebe.
Dionysius spricht aber nnr vom Guten im allgemeinen. Nach diesem
Guten eben strebt alles, auch die Dämonen; donn sie verlangen zu sein,
zu leben, zu verstehen u. dgl. (Vgl. Dionys. Äreop. de divinis nominibus
cp. 4, § 23). Ihrer Engelnatur entsprechen sie insofern nicht mehr, dafs
sie nicht nach dem Urgute, nach Gott streben als nach ihrer Vollendung.
Von diesem Zustande, den die guten Engel festhalten, sind sie abgefallen.
Ihre Thätigkeit entspricht nicht mehr voll und ganz ihrer Natur. Und
weil sie schwach geworden sind in der ihrer Natur entsprechenden Thätigkeit,

werden sie schlecht genannt. Bevor Dionysius die aufgestellten 4
Fragen über das Übel in den Dämonen beantwortet, behandelt er die Natur
und den Ursprung des Übels. Dafs Dionysius zunächst über das Wesen,
den Sitz, die Möglichkeit des Bösen und seine Vereinbarkeit mit der
göttlichen Vorsehung fragt, geschieht nach Stiglmayr mehr in rhetorischer
Fülle, als in logischer Reihenfolge Auf die Frage: Woher
ist das Böse? soll nach Stiglmayr Dionysius dahin erwidern, dafs er vom
Guten jede Möglichkeit ausschliefst, eine Ursache des Bösen zu sein. Das
ist nun nicht so. Wie St. Thomas (1. qu. 49 a. 1; C. Gent. 1. 3, c. 10;
De malo qu. 1, a. 3. Com. in Areopag. de divinis nominibus), so sagt
auch Dionysius ausdrücklich, dafs das Gute die Ursache des Bösen sei,
zwar nicht per se, sondern per accidens. „Von allem Übel ist das Princip
und der Zweck das Gute" (de div. nom. cp. 4, § 31). Das Urteil: „Wie
es seiner (des Dionysius) Diktion eigen ist, so hält er auch hier sich keines-



486 Areopagitika.

wegs streng innerhalb des Kähmens seiner Disposition, sondern schweift
allenthalben ab, führt öfter schon berührte Dinge aufs neue wieder ein
und zieht vorgreifend Gedanken heran, die erst später zur Entwicklung
gelangen sollen," legt nicht gerade Zeugnis ab von einer gründlichen
Kenntnis der Lehre des Areopagiten, nicht einmal betreffs des Übels. St.
Thomas urteilt durchaus entgegengesetzt. Nur ganz oberflächliches Lesen
meist abgerissener Stellen kann zu der Ansicht führen Dionysius habe
direkt und oft mit sklavischem Anschlufs (aus Proklus) excerpiert. St.
Thomas, welcher wörtlich mit Dionysius übereinstimmt, wird so zum reinsten

Neuplatoniker ; ebenso viele Väter, welche aus Dionysius schöpften.
Gleich weiter heifst es : „Proklus eröffnet — im Gegensatz zu Dionysius, —
seine Abhandlung über das Böse mit dem Hinweise auf frühere Philosophen,
welche bereits dieses Thema behandelt hatten." „Mit befriedigender
Vollständigkeit soll sich zeigen lassen, dafs Dionysius direkt und oft
mit sklavischem Anschlufs excerpiert hat"; und gleich schon haben wir
den ersten Gegensatz zwischen Dionysius und Proklus Ganz von
vornherein „liegt hier offenbar nirgends der mindeste Grund vor,
eine Abhängigkeit des Proklus von Dionysius anzunehmen, weder was den
Gedankengehalt noch die Disposition und die sprachliche Einkleidung
betrifft." Ünd doch heifst es einige Zeilen früher, dafs der Gegenstand
bereits (vor Proklus) eine litterarische Berühmtheit besitzt; also schon
behandelt worden ist. Dionysius mufs aber durchaus von Proklus abhängig
sein! Denn sonst weifs sich Stiglmayr nicht zu erklärenl, dafs Dionysius
nur an dieser einen Stelle so ausdrücklich über den Gegensatz des Guten,
— das Böse Kehrseite des Guten zu nennen geht nicht an, — und
zwar so ganz unverhältnismäfsig eingehend und weitläufig spricht. Bei
seiner Arbeit über die göttlichen Namen mufs Dionysius die Monographie
des Proklus über das Böse in seinem litterarischou Besitz oder wenigstens
gut im Gedächtnisse gehabt haben. So soll sich die Sache sehr einfach
erklären. Stiglmayr übersieht, dafs damals, in der 2. Hälfte des 5.
Jahrhunderts, Proklus nicht nötig war, um als Eührer zu dienen. Damals
lagen schon Abhandlungen über das Böse vor von Augustinus, Basilius,
Chrysostomus, Hieronymus, Ambrosius u. s. w. Eher hätte Proklus sagen
können, als er die wenigen Zeilen des Dionysius las : darüber will ich eine
ganze Abhandlung schreiben.

Weiter heifst es dann : „Scheint ein solcher Hergang der Sache schon
an und für sich annehmbar, so steigert sich die Wahrscheinlichkeit noch
mehr, wenn wir unsern Dionysius die bisher gewohnte Redeweise auf oin-
mal verlassen sehen. So lange er dieses Thema vom Bösen behandelt,
bekommen wir viel seltener die ihm sonst geläufigen Ausdrücke der
Überschwenglichkeit zu hören, der Stil wird nüchterner, die Form knapper,
die trockene Argumentation tritt in den Vordergrund, eine ganze Reihe
von Fragepunkten wird in rascher Folge erledigt." Wie ganz anders
urteilt St. Thomas in seinem Kommentar! „Der Grund davon ist also wohl'
in dem engeren Anschlufs an jene Vorlage zu suchen," meint Stiglmayr.
Ein Analogon findet er in der „kirchl. Hierarchie" bei Beschreibung des
Mysterium. „Es begegnet uns da eine kurze, genaue, in feston Formeln
abgefafste Charakteristik des rituellen Herganges, wie er eben in den.
kirchlichen Ritualbüchern fixiert sein mochte." Wenn das, brauchte Dionysius

gar nicht zu schreiben. Hingegen sagt er selber, dafs die eigentlichen

Formen der Sakramente, mithin der Hauptinhalt der Ritualbücher,
nicht aufgesehrieben werden durften. Diese waren aber im 5. Jahrh. schon
längst aufgeschrieben. Dionysius hat sie nicht; er verweist den Timotheus



Areopagitika. 48 7

auf die mündliche Lehre, welche er empfangen. Gewifs recht verständlich
für das Apostolische Jahrhundert! In den ersten christlichen Jahrhunderten
bestand eben die Arkandisciplin. Wilmers schreibt in seiner „Geschichte
der Religion" (6. Aufl. I. Bd., S. 349): „Insbesondere aber wurden die
Worte, unter denen die Sakramente gespendet wurden, geheimgehalten.
Man trug sogar Bedenken dieselben aufzuschreiben und brieflich selbst
Priestern oder Bischöfen mitzuteilen."

„Nach diesen mehr vorbereitenden Beweismomenten" (leider bisher
nur Vermutungen!) glaubt sich Stiglmayr „zur unumwundenen Behauptung

berechtigt, dafs die Abhandlung des Proklus dem Dionysius
dauernd als Vorlage gedient hat wegen der bisweilen geradezu verblüffenden
Ähnlichkeit in der Abfolge der einzelnen Abschnitte oder Gedankenreihen,
in der Gestaltung der Argumente, beziehungsweise der Einwürfe und
Widerlegungen, in der Verwendung der bildlichen Ausdrücke, der Gleichnisse
und der philosophischen Termini." Dies „mit erspriefslicher Klarheit" zu
beweisen, werden „die beiden Abhandlungen nach den angeführten Gesichtspunkten

Schritt für Schritt" verglichen. „Zu dieser eingehenden und
konkreten Vergleiehung sind wir (Stiglmayr) um so mehr genötigt, weil man
sonst uns sofort eine Reihe von Einwendungen machen könnte, die in
abstracto richtig sind; wie z. B. u. s. w." (werden einige solcher
Einwände angeführt). Wir wollen nun sehen, wie glücklich der Vergleich
ausfällt. Zunächst die Disposition bei Proklus und Dionysius. Bei
Beantwortung der Frage, in welchen Dingen sich das Böse finde, wird der
Beweis geliefert, dafs es da nirgends existiert; und doch kommt als
eine Art von Corollarium die Frage, ob sich des Bösen mehr in den Seelen
als in den Körpern findet Und, obwohl es nirgends existiert, folgt
die Untersuchung über die Ursachen des Bösen (1); und die Frage: Wie
subsistiert das Böse? Subsistenz ist doch die Vollendung des
selbständigen Seins! Dionysius seinerseits weicht gleich anfangs (trotz
aller Ähnlichkeit mit Proklus!) von Proklus ab und „würfelt dann eine
Zahl von verschiedenen Gedanken bunt durcheinander, die bei Proklus
immer genau an dem ihnen zukommenden Orte innerhalb der Disposition
gefunden werden (also doch nicht dieselbo Disposition Auch in der
Aufzählung der verschiedenen Seinsarten weicht Dionysius von Proklus ab;
und er schliefst das Übel von den Dingen nur insoweit aus, als ihre Natur
oder Wesenheit in Betracht kommt; er sagt, das Übel sei nicht in der
Natur oder Substanz all dieser Wesen."

Bisher hatte Stiglmayr wenig Glück mit dem Beweise seiner Ansicht;
vielleicht geht's besser in der Behandlung des principium speculationis bei
Proklus und Dionysius. Zunächst wird nicht geleugnet, dafs das Böse

existiere, sondern, dafs das Böse ein eigenes Sein habe; somit brauchte
Proklus gar nicht zu vermitteln. Unter II. 3 heifst es, bei Gut und Böse
handle es sich nicht um einen quantitativen, sondern um einen qualitativen
Unterschied.; unter III. dagegen ist Rede von einer graduellen Minderung
der entgegengesetzten Vorzüge, also doch von einem quantitativen Unterschied

Dionysius „beginnt sofort, ohne jode Vorfrage über das
Vorhandensein des Bösen, mit dem im weitesten Umfange ausgesprochenen
Satz; Das Böse ist nicht aus dem Guten; und wenn es aus dorn Guten
ist, so ist es kein Böses." So wie der Satz ausgesprochen ist, drückt er
nicht die Ansicht des Dionysius aus; gilt demnach durchaus nicht im
weitesten Unfange. Schon das gleich beigefügte Gleichnis gibt näher Auf-
schlufs, wie der Satz zu verstehen ist. Dionysius beantwortet die Frage: Was
ist das Übel? Er will ausdrücklich beweisen, dafs dem Übel keine Natur,



488 Areopagitika.

keine positive innere Wesenheit zukomme; denn nur so müfste es eine
direkte Ursache haben, deren Wesenheit der des Übels ähnlich wäre.
Nur in disem Sinne ist der angeführte Satz zu verstehen, mithin in
genau begrenztem Umfange! Was dann weiter folgt, soll keineswegs
Folgerung aus dem vorhergehenden Satze sein; sondern vielmehr Erklärung
und Beweisführung desselben ; und wird die ganze Beihe von wichtigen
Principien allmählich keineswegs äufserlich und unvermittelt heranzogen.
Mit dem Satze bei Dionysius : ,Und wenn das, was ist, nach dem Schönen
und Guten begehrt u. s. w.,' beginnt die Beweisführung dafür, dafs das
Übel kein eigenes Sein habe. (Vgl. Expos. S. Thom. zu dieser Stelle,
sowie Schneiders Apostol. Jahrh. I, S. 457 f.) Die Vorlage des Proklus
wird hoch erhoben; das Excerpt des Dionysius aber als vielfach
unbegründet und lückenhaft hingestellt Mit dem Satze: ,und so wird das
Übel selbst nicht Sein haben, da es sonst für sich selbst ein Übel wäre',
verbindet Dionysius durchaus nicht ohne weiteres die Supposition, von
einem gemischten Bösen, das eingermafsen am Guten Anteil hat; sondern
dies folgt notwendig aus seiner Beweisführung. Auch sch eint Dionysius
durchaus nicht sagen zu wollen, dafs es kein Böses gibt; er ist vielmehr
sehr klar für den, welcher ihn ohne vorgefafste Meinung liest. Stiglmayr
übersieht, dafs Dionysius mit dem Satze: ,Woher ist nun .das Übel?
möchte einer sagen', vom Übel im allgemeinen (Was ist das Übel?) übergeht

zum Ursprünge des Übels (Von welchem Princip ist das Übel
ausgegangen?). Zuerst begründet er die Fragestellung und bringt Einwände,
beziehungsweise unrichtige Antworten. In § 20 werden diese Einwände
gelöst und zwar in umgekehrter Ordnung. In § 21 wird die Behauptung
von zwei höchsten Principien zurückgewiesen. Dann geht Dionysius auf
die Beantwortung der Frage über: In welchen der existierenden Wesen
findet sich das Übel (§ 22 lf.) Stiglmayr weifs sich den Gedankengang
in § 19 nicht zu erklären und ruft ganz verwirrt aus: „Welcher Abstand
gegen die (klare) Darstellung des Proklus!" Und doch soll Proklus dem
Dionysius als Vorlage gedient haben Das Gesetz, welches Dionysius
in § 20 noch einmal zusammenfassend wiederholt, ist durchaus ungenau
wiedergegeben, weil manches ganz falsch citiert wird (Vgl. Apost. Jahrh.
I, S. 431). Stiglmayr versteht nicht die Lehre des Dionysius vom Bösen.
Darum erscheint ihm so manches als unklar und dunkel; darum auch die
den § 21 einleitende Behauptung als ein neuer logischer Verstofs.
Keine Bede ist davon, dafs das Böse, das Übel weder überhaupt noch
unter den Dingen nicht existiert; sondern es wird gesagt, es habe kein
Wesen, kein Sein (Vgl. oben u. Apost. Jahrb. I., S. 433). Wenn Proklus
sagt, dafs nicht in den gotterfüllten Seelen und noch weniger in den
Göttern das Böse sei ; so findet sich da gar keine Spur von Parallele mit
Dionysius (§ 21), welcher nur von Gott redet: „Das Übel ist weder aus
Gott, noch in Gott, weder für immer noch für eine Zeit." In § 22 sagt
Dionysius, dafs die Engel die Sünder strafen. Wenn Proklus gute und
böse Dämonen unterscheidet, so sind doch die guten Dämonen die Engel
bei Dionysius. Der Satz bei Stiglmayr: „aus der Annahme, dafs diese
letztern (d. i. die bösen Dämonen bei Proklus)an den schlechten Seelen
das Amt eines Peinigers ausführon, ergibt sich natürlich der Einwurf, dafs
solche Dämonen böse seien" ist doch wohl ein neuer logischer
Verstofs Zudem wiederum Widerspruch zwischen Dionysius und Proklus (!);
aber doch hat letzterer dem Dionysius als Vorlage gedient; so will es
einmal Stiglmayr. Der Text des Dionysius (§ 23 u. ff.) ist wieder an manchen
Stellen unrichtig angegeben. (Vgl. Apost. Jahrh. I, S. 434 ff.) Daher
manche Mifsverständnisse.



Areopagitika. 489

Im Gegensatz zur Kürze bei Dionysius in § 24 holt Proklus
sehr weit aus, bringt die phantasievolle Vorgeschichte der Seelen u. dgl.,
von welchen Dingen Dionysius nichts hat. Warum denn nicht Er hätte
doch hier eine kostbare Gelegenheit gehabt, die betreffenden Gnostiker zu
widerlegen Auch in den folgenden Paragraphen weichen Proklus
und Dionysius wiedor mehrfach von einander ab Proklus z. B.
„beschäftigt sich in abweichender Reihenfolge mit der Natur, mit der
Materie, mit den Körpern ; denn bei ihm bilden diese 3 Punkte eine inniger
zusammenhängende Gruppe von Gedanken, weil er zum Ausgangspunkt für
seine diesbezüglichen Argumentationen den ihm eigenen Begriff von
der Materie nimmt. Dionysius läfst zuerst die Natur (d. i. als ein Ganzes),
dann die Körper, dann die Materie folgen." Bei § 28 (Betrachtung der
Materie) heifst es als Anmerkung: „Dionysius hat hier fafslichere und
kürzere Gründe aus allgemeinen Principion; Proklus nach Plato." Also
wieder Gegensatz Auf Kosten des Dionysius wird Proklus hoch
gefeiert mit folgenden Worten: „Das gute Argument, welches Proklus in
seinerreich und sorgfältig entwickelten Beweisführung hier
noch aus dem Umstände beibringt, dafs sonst die Freiheit des Menschen
geleugnet werden müfste, hat Dionysius nicht aufgenommen, er eilt dem
Ende zu und bedient sich der kürzesten Formeln, um die Resultate
der fremden Deduktion rasch zu fixieron. Dabei wird natürlich manches

verschoben, umgebogen und zerknittert. Statt des feinen
Organismus der Vorlage erhalten wir zusammengewürfelte
Bruchstücke. So schliefst Dionysius den § 28 ab mit einem Satze, der
notwendig oben unterzubringen war (der pafst eben nicht in Stiglmayrs
vorgefafste Meinung!). Weil er ihn aber nachträglich noch fand, so hob
er ihn aus dem dortigen Zusammenhang heraus und fügte ihn noch an
das, was er bereits excerpiert hatte. Und weil ihm die Begründung des
Proklus nicht pafste, so gab er solche auf eigene Faust (!); indem er einfach
den Unterschied zwischen böse und notwendig geltend machte." Plötzlich
kommt wie ein Blitz aus heiterm Himmel ein Lob auf Dionysius: „Eine
Probe von seiner dialektischen Routine gibt Dionysius, wenn er mit
einer Reihe kurzer Annahmen und Schlufsfolgerungen den Loser
überschüttet, wobei or das bei Proklus noch Werdende in fertigen und gerundeten

Sätzen spielen läfst" also doch selbständig, nicht blofs excerpiert!).
Der Schufssatz in § 29 soll dann wieder die Spuren grofser Eilfertigkeit
tragen Zur Abwechslung bringt auch bei diesem Punkte Dionysius
kein Excerpt (!); denn des Proklus „Entwicklung bewegt sich allerdings
in einer anderen Richtung als die des Dionysius."

Nun folgt die Frage über die Ursachen des Bösen. „Während

Proklus die Untersuchung hierüber erst ankündigt, setzt Dionysius
(§ 30) kategorisch das Resultat derselben gleich oben hin. Aber unmittelbar
folgt bei Dionysius eine weitere Sentenz von grofser Tiefe und
Bedeutung" wieder selbständig.) Bald darauf heifst es dann wieder:
„Mit sorgloser Leichtigkeit bedient sich Dionysius eines kurzen

st äs, um wieder nach einer andern Richtung auszuweichen, zur Behauptung,

dafs dem Bösen unmöglich eine ewige Existenz und eine positive
Wirkungskraft zukomme." (Proklus und Dionysius passen eben nicht
zusammen Dann wird „bei Dionysius der kaum angeknüpfte Faden aufs
neue abgerissen." Bald ist „Dionysius mit einem Sprung mitten im
folgenden Abschnitt des Proklus vermittels der Frage: Ist also nun die
Seele Ursache des Übels u. s. w.?" Zum Schlüsse des § 30 wird bemerkt:
„Mit einer kleinen Änderung macht hier der christliche Verfasser den Text



490 Areopagitika.

des Proklus einem christlichen Leser mundgerecht, indem er .Tugenden'
einsetzte statt der Thätigkeiten und Fähigkeiten der niederen Seele, die
sich nach der höheren umgestalten kann." Stiglmayr vergifst, dafs
Dionysius letzteren Ausdruck oben (auch § 24) gebraucht hatte; wio sollte
derselbe denn jetzt plötzlich nicht mehr christlich sein! In § 31 spricht
Dionysius keineswegs davon, dafs nur Schwäche u. dgl. die hervorbringenden
Ursachen des Bösen seien; denn Schwäche u. dgl. kann keino Ursache sein.
So wird denn dem Dionysius bald zugeschoben, dafs er den Proklus nicht
Verstanden, bald dafs er einfach unbequeme Worte der Vorlage kurzweg
ausgelassen, mithin auch Proklus gefälscht hat Dann ist gleich
Wieder Rede von einer Idee mit grofser Tragweite bei Dionysius —
Lob und Tadel wechseln halt, wie man's gerade braucht. Von Proklus
wird behauptet, er habe vorher bewiesen, dafs dem Bösen keine ewigen
vorbildlichen Ideen entsprechen, sondern unbestimmte, veränderliche,
subsistenzlose Vorbilder Wie sich nur Stiglmayr solche
Vorbilder denken mag! Zum Verständnisse des Gedankenganges bei Dionysius
verweisen wir auf den Kommentar des hl. Thomas, sowie auf Apost. Jahrb.
I, S. 440 Gleich zu Anfang des § 32 hat die Besprechung des Dionysius
wieder „den Charakter des Sprunghaften und Abgerissenen." Bald ist
wieder eine Ansicht des Proklus bei Dionysius etwas modificiert Dana
wird wieder geklagt über die Sitte des Dionysius, die Begriffe übermäfsig
zu häufen. Dann heifst es; „Noch auffälliger die Congeries von negativen
Bestimmungen, die alle den Satz variieren; ,Das Böse ist die Negation des
Positiven (!)". Dieser Satz ist nicht von Dionysius: er sagt vielmehr,
das Böse sei die Negation des Positiven, welches sein müfste.
Mehrere Zeilen weiter heifst es: „Proklus geht auf Grund seiner früheren
Untersuchungen die verschiedenen Prädikate des Guten durch und erhält
so, indem er vom Bösen das Gegenteil aussagt, eine Reihe von Antithesen,
von denen Dionysius nur die 2. Glieder herausgenommen und asyndetisch
in betäubender Masse aneinander gereibt hat (!)." Die nun folgende
Frage; Wie also könnte das Übel etwa deshalb, weil es mit dem Guten
vermischt erscheint? kommt Stiglmayr ganz unerwartet Bei schwierigen

Stellen des Dionysius mufs immer wieder Proklus Licht schaffen
Dionysius sagt: wie könnte jenes etwas, was dem Guten durchweg

entgegensteht, keine Wesenheit (Substanz) hat, keinen Willen, keine Macht,
kein Wirken! Dazu bemerkt Stiglmayr: „Man wird wohl Mühe haben, sich
sofort in den Sinn der letzten Worte des Dionysius zu finden. Er hat
eben wieder die Worte des Proklus verstümmelt herübergenommen"
(ein bewufster Fälscher

Bei den Gründen des Dionysius für das Walten der Vorsehung (§ 33)
ist der 4. folgendermafsen gefafst: „Die Vorsehung will bei ihrem Walten
die Natur des Einzelnen nicht zerstören, sondern pafst sich dem
individuellen Charakter der Wesen an und spendet ihre Gaben gemäfs der
Empfänglichkeit ihrer Pfleglinge und Schützlinge. Deshalb zwingt sie auch
die Menschen nicht gegen ihren freien Willen zur Tugend." Diese Fassung
ist aber keineswegs nach dem Sinne des Arcopagiten. Er sagt nichts von
einem Sich-Anpassen der göttlichen Vorsehung. Seine Fassung ist
vielmehr folgende: „Die göttliche Vorsehung, welche jedes Ding in seiner
Natur bewahrt, sieht für die mit freiem Willen begabten so vor, dafs sie
sieh frei bewegen — nämlich zur Zweckvollendung hin (aïs avzoxivrjzatv
nçovosï). Für das All gilt sie und für jedes einzelne Wesen, wie jede
Natur es verlangt und fafst. So fliefsen die Wohlthaten der göttlichen
Vorsehung in den ganzen Bereich der Geschöpfe als in ein Ganzes und in
jedes Geschöpf im einzelnen nach der natürlichen Beschaffenheit eines jeden."



Areopagitika. 491

Der § 34 behandelt das Übel als ein Abfallen, mit besonderer Anwendung
auf die Dämonen. Der § 35 bringt einige Folgerungen betreffs der Sünde
und deron Strafbarkeit. Von bewufster Vernachlässigung der angebotenen
Glaubens- und Sittenlehren ist aber nicht die Rede Zum Schlüsse
„macht Proklus ein anderes Prineip geltend: Gott ist causa omnium,
aber nicht sola causa omnium Denn neben der obersten
göttlichen Ursache gibt es auch untergeordnete Ursachen in den
ihnen zustehenden Gebieten, den Intellekt, die Seele, die Natur. Auf deren
Rechnung ist das Böse zu setzen, wo es vorhanden ist." Dieses herrliche

Prineip hat Dionysius wieder ausgelassen, lehrt sogar ganz
anders; trotzdem er Proklus blofs excerpiert

Beim „Rückblick", beim Schlüsse der epochemachenden
Abhandlung, wären wir endlich angelangt: Die bisherigen Leistungen werden
da noch weit übertrotfen. Einzelne sognannte Kraftstellen wollen wir als
Proben moderner Kritik herausheben. „Wir sind mit unserer Analyse zu
Ende. War sie auch mühsam und zeitraubend, so hat sie doch uns eine
lohnende Frucht eingetragen, einen derartigen Einblick in die beiderseitige

Abhandlung, dafs wir die Abhängigkeit des Dionysius von
Proklus behaupten können Wir geben von vornherein zu, dafs
manches vielleicht nicht scharf genug erfafst oder nicht korrekt
genug wiedergegeben ist. Aber im Hauptresultate dürfte doch jeder
aufmerksame Leser mit uns übereinstimmen." Bei aller wörtlichen oder
sachlichen Übereinstimmung „ist aber Dionysius sehr darauf bedacht, den
für christliche Leser anstöfsigen Wendungen und Entwicklungen der
neuplatonischen Vorlage auszuweichen. Deshalb kommen in seine eigene
Arbeit Verstöfse gegen den formellen und logischen Zusammenhang
und erhält das Ganze oft den Charakter unvermittelter Aphorismen. Nebén-
her kann es Dionysius auch begegnen, dafs er selbst in sachlicher
Beziehung das Kolorit des antiken Schriftstellers nicht genug abgestreift
hat. (Jetzt kommt wieder eine Menge von Verschiedenheiten!) In der
Argumentation variiert er öfters die Vorlage, wie in der Wahl der
Beispiele, in der Anwendung des allgemeinen Princips auf einen besondern
Fall, in der Bezugnahme auf einen locus communis zum Behufe einer
rascheren und verständlicheren Konklusion Auch andere Mittel, wie
die Umformung der Gedanken, die Umstellung des Vordersatzes und
Nachsatzes, die Substituierung eines christlichen Begriffes sind ihm geläufig.
Um bei den mannigfachen Lücken und Sprüngen wenigstens den Faden
der losen Anreihung nicht zu zerreifsen, bedient er sich der allgemeinsten
Formeln: xal ei side u. s. w." Trotzdem (nun folgt eine Lobeshymne)
„stellen wir die dialektische Fähigkeit und die aufserordentliche Belesen-
lieit des Dionysius nicht in Abrede. Die Vergleichung seiner anderen
Schriften mit denen des Proklus einerseits, mit den Kirchenvätern und
Kirchenschriftstellern andrerseits zeigt deutlich, dafs dieser Dionysius die
christliche und die neuplatonische Litteratur seiner Zeit beherrschte
Desgleichen fehlt es in den Schifften des Dionysius nicht an Stellen,
welche auf die Konzilien, zumal auf das von Chalcedon 451,
hinweisen." Finis coronat opus! „Wir haben jetzt einen festen terminus
post quem, um diese Schriften zu fixieren. Nach Freudenthal (Hermes
XVI, 214) ist Proklus de malorum subsistentia nicht vor 440 geschrieben.
Zwei andere Schriften des Proklus hat Dionysius auch benutzt, Kommentar
zum Parmenides, nicht vor 462, und Kommentar z. Alcib. Also Dionysius
nach 462."

Damit sind wir mit Stiglmayr fertig. Der Hauptfehler seiner Arbeit



492 Areopagitika.

ist die petitio prineipii. Was erst bewiesen werden soll, dafs Proklus
dem Dionysius als Vorlage gedient hat, wird einfachhin im Beweise als
gewifs schon vorausgesetzt. ,Si tacuisses, philosophus mansisses !' gilt auch
für Stiglmayr. Lateinische oder griechische Sprachkenntnisse zu zeigen,
gäbe es weit dankbarere Gebiete. Zur Entschuldigung des Prof. von Hert-
ling, bei welchem wir selbst anfangs der 70iger Jahre in seiner Privat-
docentenzeit zu Bonn Logik hörten, nehmen wir gerne an, dafs er die
Stiglmayrsche Abhandlung nicht selber gelesen hat. Klüger hätte er
allerdings gethan, wenn er in seinen anfangs erwähnten Artikel Katholi-
cismus und Wissenschaft die Dionysius-Frage nicht hereingezogen. Har-
nacks Wort: „Wir sind in der Kritik der Quellen des ältesten Christentums
ohne Frage in einer rückläufigen Bewegung zur Tradition," blofs auf die
kanonischen Denkmäler zu beziehen, ist doch wohl zu willkürlich. Har-
nack selbst sogar fafst die, Tradition' weiter. Zur Beurteilung des Neu-
platonismus verweisen wir auf Zellers Geschichte der griechischen Philosophie.
Den dort angeführten Kennzeichen des Neuplatonismus widerspricht Dionysius

in allen Stücken. Der Neuplatonismus des Proklus entspricht genau
der Lehre des Simon Magus, gegen welche sieh ganz direkt die Schriften
des Areopagiten wenden. Sehneider hat dies ausdrücklich nachgewiesen in
seiner erwähnten Areopagitica (dritter Abschnitt; insbesondere über
das Obel S. 244 ff. vgl. auch: Apostol. Jahrh. I. S. 627 ff. Nr. 24 u. 25;
Schneiders „Wissen Gottes" 3. Bd., 10. Kap., insbes. Nr. 276 ff. S. 217 ff.,
Nr. 290 ff. S. 271 ff ; über Dionysius Nr. 322 f. S. 447 ff., woselbst auch
der einschlägige Original-Text).

Dionysius hat keine einzige Behauptung, welche dem Neuplatonismus
angehört. Er definiert auch das Übel anders, wie Proklus. Er lehrt eine
freie Weltschöpfung von Seiten Gottes. Bei Proklus ist Gott nicht
Vernunft und wird deshalb Übervernunft genannt, nicht Wesen und heilst
deshalb Überwesen, weil Gott blofs Vermögen ist, aus welchem sich, wie
beim heutigen Pantheismus, die Vernunft, das Sein u. s. w. entwickelt;
wie aus dem Yernunftvermögen in uns der Akt des Erkennens sich aufbaut
und eins wird mit der Vernunft. Dionysius hat diese Ausdrücke :

Überwesen, Übervernunft u. dgl., wenn er von Gott spricht; aber er setzt, im
Gegensatz zu Proklus und Simon Magus, stets etwas hinzu, wonach Gott
der reinste, dem Wesen nach von der Welt getrennte, fiirsichbestehende
Akt ist. Gleiches gilt für alle übrigen Teile der betreffenden Lehre.
Manchmal stimmen Proklus und Dionysius überein; aber das ist in
allgemeinen Sätzen, welche schon Plato und Aristoteles haben, wie z. B. : das
Übel hat viele Ursachen, das Gute wird auf eine Hauptursache
zurückgeführt „bonurn ex intégra causa, malum ex quocunque defectu." In der
Redeweise ist Dionysius offenbar Platoniker; aber das grundlegende
Princip seines theologischen Forsehens ist nicht dem platonischen System
entnommen, sondern ist vielmehr die dem christlichen Glauben
entquillende Vollendung sowohl des platonischen wie jedes andern gesunden
philosophischen Systems. Dafs seine Redeweise platonisch ist ganz
natürlich; es war eben die Redeweise des ersten christlichen Jahrhunderts;
und zumal nahmen die wissenschaftlichen Gegner des Christentums ihre
Waffen aus dem Piatonismus. Darum die so auffallende Ähnlichkeit der
Lehre des Simon Magus mit dem Neuplatonismus. Dionysius erkennt an,
was Plato an Wahrheit hat, und verwirft ausdrücklich, was bei Plato
offenbar nicht auf Wahrheit beruht. Die platonische Redeweise ist einer
von den Gründen welche den Dionysius dunkel und schwerverständlich
machen. St. Thomas (Praef. in Expos, üb. de divin, nom.) gibt drei solcher



493

Gründe an: „Est autem cousiderandum, quod b. Dionysias in omnibus
libris suis obscuro utitur stylo: quod quidem non ex imperitia fecit, sed ex
industria, ut sacra et divina dogmata ab irrisione infidelium occultaret.
Accidit etiam difficultas in praedictis libris ex multis. Primo quideip,
quia plerumque utitur stylo et modo loquendi, quo utebantur Platonici,
qui apud modernos est inconsuetus etc. Secunda autem difficultas
accidit in dictis ejus, quia plerumque rationibus efficacibus utitur ad propo-
situm ostendendum et multoties paucis verbis vel etiam uno verbo eas
implicat. Tertia quia multoties utitur quadam multiplicatione verborum,
quae licet superflua videantur, tamen diligenter considerantibus magnam
sententiae profunditatem eontinere inveniuntur." (Vgl. über das Verhältnis
des Areopagiten zum Neuplatonismus auch: G. Baltenweck, la question de
1' authenticité des écrits de St. Denys 1' Aréopagite. Extrait de la „Revue
catholique d' Alsace". Rixheim 1883, A. Sutter.)

Nehmen wir nun auf der einen Seite die Gegner, auf der andern
Seite die Verteidiger der Echtheit der Areopagitischen Schriften, so findon
wir bei den Gegnern die gröfste Uneinigkeit in der Angabe, wann die
Schriften verfafst sind. Einige nennen das 4., andere das 5., wieder andere
das 6. Jahrhundert als Zeit ihres Ursprunges, von andern Widersprüchen
gar nicht zu reden. Die zahllosen Verteidiger dagegen stehen mit gröfster
Einigkeit ein für Dionysius Areopagita als einen Apostolischen Vater.
Unter den gegnerischen Gelehrten Deutschlands unserer Zeit bringt kein
einziger neue durchschlagende Gründe gegen die Echtheit vor, nur immer
wieder die alten längst widerlegten. Sie finden sich meist nur so nebenbei
in der Kirchengeschichte oder Patrologie behandelt, wie bei ßardenhewer,
Fefsler Jungmann, Nirschl. Eingehende Specialstudien, wie bei Schneider
(siehe oben), haben wir in unserer Frage bei keinem derselben gefunden.
Von den Franzosen nennen wir als gründliche Verteidiger der Echtheit in
neuerer Zeit Darboy, Dulac, Darras, les „petits Bollandistes." Von letzteren
sagt P. Ramiere S. J.: „Diese vortreffliche, umfangreiche Sammlung
wurde vorzüglich recensiert und verdient mit Recht den Titel petits
Bollandistes."

Die Schriften des Areopagiten sind von unschätzbarem Werte gegenüber

der modernen Entwicklungstheorie (vgl. diesos Jahrb. XII., S. 349)
in der Behandlung des katholischen Dogmas. Weil diese, der katholischen
Lehre von der Tradition geradezu entgegengesetzte Ansicht in der klaren,
scharfen Darlegung des Areopagiten unabweisbar widerlegt wird, deshalb
will man Dionysius nicht. Dies ist der einzige wahre Grund für die
Gegnerschaft. Dionysius ist zu klar. Und doch ist diese Klarheit eine solche,
dafs sie nur im Apostolischen Jahrhundert in dieser Weise der Darstellung

möglich war. Die katholische Lehro hat sich entwickelt der Breite
nach. Immer mehr wurde definiert, so dafs das Verständnis immer leichter
und gröfseren Massen zugänglich wurde. Aber die Tiefe der Auffassung
nahm immer mehr ab; sie war am stärksten in der Apostelzeit (vgl. Aposl.
Jahrb.I Einleitung.); dies bestätigt die ganze Kirchengeschichte mit allen
ihren Thatsachen, keineswegs aber die stete und schrankenlose Entwicklung.
Die negative Richtung in der Spekulation verträgt sich nicht mit der
durchaus positiven Philosophie des Areopagiten (vgl. Areopagitica Vorw.
S. IX. f., S. 275 ff.). Immer wieder mahnt, ja befiehlt geradezu Papst
Leo XIII., in Philosophie und Theologie die Lehre des hl. Thomas zu
Grunde zu legen. Mit dem Ansehen des hl. Thomas wird auch das
Ansehen des Areopagiten wachsen. Dannn wird die Meinung schwinden, das
Apostolische Jahrhundert müsse als roh gedacht werden, damals wäre Ritus,



494 Litterarische Besprechungen.

Lehrgehalt, Jurisdiktion in den Windeln gelegen. Das Licht des Glaubens
strahlte im Apostolischen Jahrhundert so glänzend und klar wieder in der
vernünftigen Auffassung der Christen, wie nie mehr später. Was da über
Kult und Jurisdiktion bestimmt wurde, blieb ausreichende Kegel und
Berutsinstanz für alle folgenden Jahrhunderte. Das Apostolische
Jahrhundert ist die wahrhafte Grundlage der kirchlichen Tradition, was
Glauben u n d Wissenschaft betrifft. Nur so behält die Tradition ihren
wahren mafsgebenden Charakter. Sie ist ein „Empfangen" seitens der
kommenden Geschlechter, ein „Geben" von Seiten des Altertums. So allein
wird dem Areopagiten recht eigentlich der Ehrenplatz zu teil als Eckstein
der wissenschaftlichen Tradition zum überaus grofsen Vorteile des
katholisch-wissenschaftlichen Lebens in allen seinen Teilen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Joli. Bapt. Lohmann S. J.: Das Leben unseres Herrn
und Heilandes Jesus Christus nach den vier Evangelisten.
Eine Evangelienharmonie mit erklärenden Anmerkungen.
3. Aufl. Paderborn 1897.

Die vorliegende Zusammenstellung des Lebens Jesu nach den vier
Evangelisten gibt uns der hochw. Verfasser jetzt schon in der 3. Auflage.
Und wahrlich, das Buch verdient diese Verbreitung! Ruhig und milde,
wie die Worte der Evangelisten selbst, so mutet uns die Übersetzung
an. Sie ist durchgängig nicht nur würdevoll gehalten, sondern lehnt sich,
so weit dieses überhaupt möglich ist, eng an den Urtext an. Die
Erklärungen und Annotationen sind — was ich besonders hervorheben
möchte — ganz frei von jeglicher Polemik, erläutern dabei aber den
Text so klar, dafs auch die gebildete Laienwelt sich ihrer mit Nutzen
bedienen kann. Der Verf. scheut sich auch mit Recht nicht, auf die
alten und ältesten Sinneserklärungen der Väter und der Scholastiker
zurückzugehen : was Augustinus, Hieronymus, Thomas Aq. zur Erklärung
der hl. Schrift geben, das hat ja bleibenden Wert. Allein auch das,
was Maldonat, Salmeron und andere grofse Vertreter der neueren Exegese
geleistet haben, mufs noch viel mehr als bisher verwendet, dem
allgemeinen Verständnisse näher gebracht werden. Damit soll aber absolut
nicht gesagt sein, dafs es heutzutage keine guten Exegeten gäbe: die
vorzügliche Auswahl von Anmerkungen, die der Verf. in seinem Werke
selbst zur Erklärung chronologischer, topographischer, archäologischer
und besonders textkritischer Schwierigkeiten gibt, beweist dieses mehr
als genügend; sie zeigt uns auch die aufserordentliche Gabe des Verf.
für eine gesunde Kritik. Möge der kindlichfromme Sinn des hochw.
Verf., der uns aus jeder seiner eigenen Erklärungen entgegenleuchtet,
auch den Geist derjenigen erfassen, die diese seine Evangelienharmonie
lesen.

Joh. Bapt. Lohmann S. J. Über (leu Priesterstand.
Vorträge. Paderborn 1896.

Fr. Ludwig B. Adler O. /'. Betrachtungen Uber die
fünfzehn Rosenkranz-Geheimnisse. Zunächst für Priester.
Wien 1895.


	Areopagitika

