Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Phantasterei oder Schwindel? : Replik gegen Ant. Bullinger
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Phantasterei oder Schwindel? 465

strahiert. Die reflexive Gewilsheit, dals die spontane Ge-
wifsheit zu Recht besteht, wird gewonnen durch die spontan -
erfolgende Erkenntnis, dals die direkte Erkenutnis einen obje k-
tiven Gehalt besitzt, nicht blofs vom Subjekte ist.

—— gy
PHANTASTEREI ODER SCHWINDEL?

Replik gegen Ant. Bullinger.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Phantasterei oder Schwindel? so lautet der Titel einer gegen
mich gerichteten Broschiire des H. Anton Bullinger in Dillingen
(Miinchen, Ackermann 1897). Dieselbe ist veranlafst durch meine
Kritik der B.schen Schrift: ,,Das Christentum im Lichte der deutschen
Philosophie“ im 3. Hefte des Jahrbuchs fir 1896. — Der Leser
wird fragen, wie der allzeit geriistete Dillinger Philosoph! zu
einer solchen in wissenschaftlichen Kontroversen sonst nicht
iiblichen Art von Uberschrift gelangte? Die Schuld trifft nicht
mich. Wie man sich aus S. 5 der Broschiire selbst iiberzeugen
kann, so hatte Bull. die von mir vertretene Lehre, dals die Welt
zwar durch die gottliche Macht, nicht aber aus ihr (will sagen:
wie einer Materie, einem Stoff, einer passiven Potenz) geworden
sei, eine Lehre, die iibrigens christliches, ja schon alttestament-
liches Dogma ist, als Phantasterei, als Unmoglichkeit bezeichnet.
Darauf nun hielt ich ihm eine Stelle aus St. Augustin entgegen,
in welcher jene Lehre in hdchst prignanter Weise zum Ausdruck
kommt, und kniipfte hieran die Frage: ,Also wie H. Bullinger,
auch Augustin ein Phantast? Soviel zur Erkldrung der einen
Hilfte jenes geschmackvollen Titels. Was aber den ,,Schwindel*
betrifft, sv beliebte H. Bull. sich den Scholastikern gegeniiber
aufser andern wenig schmeichelhaften Bezeichnungen auch des
Ausdrucks ,Schwindel“ zu bedienen. Den Schwindel nun glaubte
ich dem geehrten Herrn beziiglich seiner Auffassung des Ver-

1 8. Bullinger, Meine Schrift: Das Christeptnm im Lichte der
deutschen Philosophie, verteidigt nach rechts und links. Miinchen 1897.

81%



466 Phantasterei oder Schwindel?

héltnisses Hegels zu Aristoteles zuriickgeben zu diirfen. Daher
also der Titel. Er erscheint im Gewande einer ,Frage“ an den
,,Neuscholastiker D). G. Ich konnte mich nun sehr kurz fassen
und erwidern: ,Ja, Phantasterei und Schwindel”; denn Phan-
tasterei ist der von B. vertretene Hegelsche Pantheismus, wie
jeder Pantheismus, da er viel mehr das Werk der Phantasie, als
das eines klaren Denkens ist, was sich sowohl am Pantheismus
der Indier, als auch dem der Fichte, Schelling und Hegel nach-
weisen lafst, an welch letzterem ja zugestandenermalsen die sog.
,produktive Phantasie“ den grofsten Anteil hat. Schwindel aber
ist sowohl die behauptete Ubereinstimmung Hegels mit Aristoteles,
die den griechischen Philosophen, den entschiedenen Gegner der
eleatischen Alleinslehre, zum Monisten stempelt, als auch ins-
besondere die Behauptung der Ubereinstimmung des Hegelschen
Systems mit dem Christentum. Wenn wir uns mit dieser kurzen
Antwort, zu der sich noch eine Kompensation fiir den ad cap-
tandam benevolentiam des modernen Lesers hervorgehobenen
., Neuscholastiker fiigen liefse, nicht begniigen, so geschieht dies
mit Riicksicht auf die Bedeutsamkeit der Fragen, die in der
Kontroverse mit B. zur Besprechung kommen, und von der wir
uns sogleich bei unserm ersten Gange iiberzeugen werden.

1. Bull. ndmlich geht in erster Linie auf den oben bereits
angefiihrten Schopfungsbegriff ein und behauptet, indem er in
seiner gewohnten Fechtart den einmal von ihm adoptierten
Ausdruck ,,Phaotast” festhalt: ,,Wer sagt, Gott setze die Welt
durch seine Allmacht, und dabel in Abrede stellen will, dals diese
setzende Allmacht die unendliche Kraft Gottes, die zum Wesen
Gottes gehorende, involviert, aus der die Welt gesetzt wird, der
ist in diesem Punkte ein Phantast, wenn es auch St. Augustin
wire.“ (8. 5.) Man lasse sich durch die Fassung des Gedankens,
die mir die Absurditdt unterschiebt, als ob ich die unendliche
Kraft Gottes in der Schopfung aulser acht lasse, nicht irre fiihren.
Die Differenz liegt in dem kleinen Wortchen ,aus“. Waéahrend
ich nédmlich mit dem hl. Augustin und der gesamten Kirche
lehre, die Welt sei das Werk der aus Nichts schaffenden
Allmacht, d. h. das Wesen und die Macht Gottes verhalte sich
dabei schlechthin aktiv, lafst Bull. mit Hegel die gottliche ,,Kraft®
in der Schopfung (?) zugleich aktiv und passiv sich verhalten,
mit andern Worten, nimmt einen aus Gottes Wesen und Kraft
selbst entnommenen, daraus geschopften Stoff, ein Substrat oder
wie immer man es nennen will, an. Dieser passive Grund der
Schopfung in Gott wird dann eantweder als etwas zwar in Gott
Vorhandenes, aber doch von Gott Verschiedenes oder als etwas



Phantasterei oder Schwindel? 467

mit Gottes Wesen Identisches hingestellt oder auch abwechselnd:
als beides zugleich, je nach Bediirfnis, um dem ungestiimen und
unbequemen Ansturm des sog. einseitigen Theismus oder der
verhafsten Scholastik einen vermeintlichen Damm entgegenzusetzen.
Dabei ist Hegel in einem gewissen Vorteil, sofern er mit Grund
sagen kaonn, er lehre eine Schopfung aus Nichts, wobei er freilich
unter diesem Nichts eben jenen passiven Grund in Gott versteht,
dasselbe Nichtsein, in welches nach dem Anfang der ,Logik*
das reine Sein umschligt, um in das Werden iiberzugehen und
dadurch die weiteren konkreteren Synthesen zu begriinden.!?

Dafs diese Auffassung der Schopfung den Pantheismus
nicht vermeiden konne, erleidet keinen begriindeten Zweifel.
Ohne hierauf néher einzugehen, wollen wir nur auf das Gestind-
nis eines Anhingers Schellings hinweisen, der so aufrichtig ist,
zu gestehen, dals durch die Verwerfung jener Auffassung dem,,Theis-
mus“ (,,in seiner ganzen Diirftigkeit und Leerheit“, meint er)
Thiir und Thor gedffnet werde. ,,Wenn Stahl (so schreibt Dr.
Hub. Beckers in seiner Gedéchtnisrede auf F. W. J. v. Schelling
S. 46) in Gott nur eine Kraft der absoluten Hervorbringung
dessen, was mnicht er selbst ist, nicht aber ein Sein in ihm, das
nicht er selbst ist, statuieren will, so geben wir ihm zu bedenken,
dafs dies zwar allerdings die leichteste und bequemste Art sein
mag, sich mit dem Pantheismus abzufinden, dafs damit aber auch
alle Erklirung der Schopfung und des realen Verhéltnisses der
Welt zu Gott abgeschnitten und dem Theismus in seiner Leer-
heit und Diirftigkeit von neuem Thiir und Thor gedffnet werde.*
Nach B. gehort die gottliche ,Kraft, aus der die Welt stammt,
zum Wesen Gottes (B.s Phantast. S. 5), was noch schlimmer
scheint, als die Schelling-Beckersche Annahme eines Seins in
Gott, das nicht Gott ist. In allen Fillen aber ist die Einfachheit
und Unveranderlichkeit Gottes aufgehoben, wird Gott verendlicht
und die Welt vergottlicht. Der von Bull. noch festgehaltene
Unterschied von ewiger Zeugung und Schopfung kann somit
nicht mehr aufrecht gehalten werden, und die Welt wird zum
wahren Sohn Gottes trotz ihrer , Entwickelungsbedirftigkeit®,
ihrer Riumlichkeit und Zeitlichkeit, die dann eben in den pan-
theistischen Systemen als blofse ,,Brscheinung‘ behandelt werden,
von der man sich zur Betrachtung der Welt und des Menschen-
geistes sub specie aeternitatis erheben miisse.

2. Mit der Annahme eines passiven Weltgrundes in Gott
18t auch der Widerspruch, die ldentifizierung der Gegensitze

———

1 In demselhen Sinne lehrt B. in ,,Meine Schrift u. 5. w.* S, 48
eine Schopfung aus ,,Nichts“.



4638 Phantasterei oder Schwindel?

des Endlichen und Unendlichen, Aktiven und Passiven u. s. w.
gesetzt. Hieraus ergibt sich unsere Antwort auf Nr. 2 von
B.s Phantast. S. 5 bis 8. In dieser Hinsicht nun soll dem
Meister B.s, Hegel, bereits Aristoteles vorangegangen sein. Ich
hatte hierauf (Jabhrbuch a. a. O. S. 294) scherzhaft erwidert,
fur einen Anhanger Hegels sei der Beweis fiir jene Uberem-
stimmung mit Aristoteles leicht zu erbringen, denn nach den
Regeln der ,Dialektik folge aus der Anderheit die Identitat,
B. ist sehr erbost dariiber, dafs ich dem Jiinger Hegels einen
golchen ,,Blodsinn® zumute, und belehrt mich dahin, dafs die
Lehre Hegels nichts anderes besagen wolle, als dals es die
Natur des Endlichen ist, ,,an sich das andere seiner selbst zu
sein.“ Diese Belehrung ist ganz iiberfliissig und bestatigt nur
die Richtigkeit meines Arguments, demzufolge aus der Anderheit
endlicher Bestimmungen ,,dialektisch® ihre Dieselblgkelt folgt.
Ubrigens findet sich das Argument wortlich in Hegels Logik
(W.W.VI S, 182f). ,,Fragen wir nach dem Unterschied zwischen
dem Etwas und dem Anderen, so zeigt es sich, dals beide das-
selbe sind, welche Identitit denn auch im Lateinischen durch
die Bezeichnung beider als aliud — aliud ausgedriickt ist. Das
Andere, dem Ktwas gegeniiber, ist selbst ein Etwas, und wir
sagen demgemé(s: Etwas Anderes. Kbenso ist andererseits das
erste Ktwas dem gleichfalls als Etwas bestunmten Anderen gegen-
iiber selbst ein Anderes.

Damit soll gesagt sein, dafs bei der Verdnderung das Etwas
»in seinem Anderen nur zu sich selbst kommt“ (B. 8. 6). Gut!
Das gilt aber nach Hegel ganz allgemein, sofern in allem Werden
das eine Sein sich selbst gleich bleibt, die abstrakte Identitat
zur konkreten sich gestaltet und iiberhaupt das ,,Absolute nur
ein ,,Spiel“ des Unterscheidens, wobei es ihm nicht ernst ist, mit
sich selbst treibt. Auf die Geschichte der Philosophie angewendet
bedeutet dieses Anderssein des Identischen die wesentliche Iden-
titdt aller Systeme mit dem vermeintlich vollkommensten aller,
dem Hugelschen so dafs — um dem hl. Augustin ein ander-
weitig gebrauchtes Bild zu entlehnen, — alle vorausgehenden philo-
sophischen Systeme nur als ebensoviele Versuche erscheinen,
den philosophischen Messias zu gebiren. B. selbst adoptiert
diese Auffassung, wenn er die Hegelsche Phllosophle ,,dle alles
zusammenfassende, konkreteste, ,,die Philosophie xaz’ &&oyz»* nennt
(Bull. Phantast. S. 26). Ich glaube deshalb fragen zu diirfen,
ob ich den Anhingern Hegels einen in ihrem Sinne giiltigen
,,Blodsinn“ unrechtmifsiger Weise unterschiebe, wenn ich in der
angefithrten Weise sie aus der Anderheit der Systeme Hegels



Phantasterei oder Schwindel ? 469

und Arvistoteles’ auf deren Identitdt schlielsen lasse. Freilich
klingt das Argument in der nakten Gestalt, in der ich es ge-
geben, nicht so tiefsinnig, wie in dem dialektischen Jargon der
Schule, und erhélt einen, dem Hegelianer gewils nicht willkom-
menen Beigeschmack des Licherlichen und Absurden zugleich.

Die Ubereinstimmung Hegels mit Aristoteles behauptet Bull.
wiederholt in seiner Phantast. u. s. w. und kniipft daran einige
erklirende Bemerkungen iiber den Sinn, in welchem die Identitat
der Gegensiitze in Hegels Logik zu nehmen sei. Wir erfahren
da, dafs Hegel das Gesetz des zu vermeidenden Widerspruchs
in Fillen, wie z. B. dafls diese Gans jetzt nicht eine Gans seli,
dafs ich meine Schusterrechnung bezahlt habe oder nicht (8. 7),
gelten lasse. Wie giitig von Hegel! Ks wire ja gar zu ldcher-
lich, wenn er es nicht thite! Dagegen aber sei der Widerspruch
berechtigt, wo nur dic Wesensverhiltnisse, der konkrete Begriff
mit Abstraktion von den Zufdlligkeiten der endlichen Existenz
in Betracht kommt. Und gerade in der letzteren Hinsicht lehre
Aristoteles dasselbe, sofern nach ihm der Moglichkeit nach ein
und dasselbe gleichzeitiz das Entgegengesetzte sein konne, der
Wirklichkeit nach aber nicht.

Unser Gegner weist hier wirkiich auf einen hochbedeutsamen
Punkt hin, in Bezug auf welchen zwischen Hegel und Aristoteles
die grofste -~ Sie meinen, H. Bull, Ubereinstimmung? nein,
sondern der grofste Gegensatz herrscht. KEs handelt sich hier
um den Potenzbegriff der beiden Philosophen. Da ich mich
sowohl iiber die beziigliche Lehre des Aristoteles iiberhaupt als
auch iiber deren Verhiltnis zu Hegel in einer besonderen Ab-
handlung ausgesprochen habe, so sei es mir gestattet, sowohl
meinen verehrten Herrn Gegner Bull. als auch den Leser auf
die genannte, in der Form eines Vortrages gefalste Abhandlung
zu verweisen (Philosophischer Jahresbericht der Gorresgesellschaft
1883. Koln 1884 S. 3 ff. insb. 8. 15 ff. S. 36). Sollen wir
indes auch hier den Gegensatz auf einen kurzen Ausdruck
bringen, so ist nach Aristoteles das mit Potenzialitdt behaftete
Sein durch entgegengesetzte Bestimmungen, die es, sei es zu ver-
schiedener Zeit oder in verschiedenen Beziehungen, von cinem
aktuellen Sein empfangen kann, bestimmbar, wahrend Hegel
die Gegensitze aktuell, jedoch latent in dem einen Sein vor-
handen sein und daraus durch einen rein immanenten Prozefls

hervortreiben, zur Erscheinung gelangen lalst.?

1 Vgl. Staudenmaier, Darst. u. Krit. des Hegelschen Systems.
1844 8. 773 Anm.




470 Phantasterei oder Schwindel ?

B. hat mit seinen einschligigen Bemerkungen aufs neue
bewiesen, dafs er in das Verstindnis der aristotelischen Philo-
sophie nicht eingedrungen ist: eine Philosophie, die ihm solange
ein versiegeltes Buch bleiben wird, als er mit der Brille der
Hegelschen Sophistik an sie herantritt.

3. B. lehrt: ,der Abgrund, der sowohl Grund von Gott
als Grund der Welt ist“ u. s. w. 8. 8, Hieraus schlofs ich,
also lafst B. Gott aus einer passiven Potenz, aus einer Materie
hervorgehen, Mein Geguner repliziert, der gottliche ,,Abgrund®
sei von HEwigkeit bestimmt, nirgends lehre er den Unsinn, dals
Gott aus einer passiven Potenz hervorgehe (a. a. O. n. 3). Ich
habe eben eine Folgerung gezogen, die sich fiir jeden Denkenden
aus obigem Vordersatze ergibt. Ferner: ich driickte in einer
mir und vielleicht auch dem Leser verstindlicheren und ge-
lanfigeren Sprache das aus, was mein Gegner in den aalgleich
schliipfrigen Formeln einer sophistischen Dialektik verhiillt. Mag
man immerhin sagen, jener ,,Abgrund“ oder Urgrund sei ewig
bestimmt (im Grunde sagt man es mit Ungrund), als ein Gott
mit der Welt gemeinsamer Grund ist er wesentlich Bestimm-
barkeit, Potenzialitit, passive Potenz, Materie.

4. Damit ist auch die Antwort auf Nr. 4 gegeben. Mit
echt Hegelscher — Gewandtheit erklirt er den von ihm ge-
brauchten Ausdruck einer,, Verendlichung Gottes in der Schopfung
als ein Setzen von Endlichem aus sich, aus seiner unendlichen
Kraft (S. 9). Da nun aber diese Kraft in dem bestimmbaren
Urgrund, der in Gott und Gott selbst ist, wurzelt, so kann die
Schopfung ohne schreiende Inkonsequenz nicht anders, denn als
Verendlichuzg Gottes selbst gedacht werden.

5. In formlichen Schlangenwindungen bewegt sich mein
Gegner, wenn er Ausspriiche wie: ,,Ein blofs Unendliches konnte
nicht selbstbewulst sein® u. 8. w. (8.19), in denen ich die schlimmsten
Sophismen pantheistischer Dialektik zu erkennen glaubte (a. a. O.),
durch die Erklidrung zu rechtfertigen sucht, sie seien gegen den
ilteren Fichte gerichtet, der bekanntlich Unendlichkeit und Selbst-
bewulstsein (Personlichkeit) fiir unvereinbare Begriffe hielt. Gott
sel, memtBulI, im trinitarischen Prozesse selbstbewulst, personlich,
sofern sich in ihm Endlichkeit (Bestimmtheit) als ewig sich auf-
hebende finde. s ist dies die bei modernen Denkern hiufig
wiederkehrende Auffassung der Trinitdt als eines gottlichen
Personifizierungsprozesses vermittelst immanenter Selbstunter-
scheidung der gottlichen Natur. Diese Wendung macht die
Sache Bull.s nicht besser. Wir haben uns iiber diese , Kon-
struktion® der Trinitdt bereits vor Jahren (Lehrbuch der Dogmat.



Phantasterei oder Schwindel? 471

I 8. 183 f.) ausgesprochen und gezeigt, dals sie nicht blofs mit
dem Dogma, sondern auch mit dem reinen, durch die Vernunft
selbst geforderten Gottesbegriff im Widerspruch steht.

6. In den Nummern 6—8 seiner ,Phantasterei u. s. w.¢
behauptet Bull,, das ,Geschwitz®, in seiner Auffassung miisse
Gott als aus der Potenz gleichsam in die Wirklichkeit iiber-
gehend oder iibergegangen gedacht werden, wobei er das
gleichsam mit Rufzeichen hervorhebt, treffe ihn nicht. Er
fragt, wo ich diese ,dummen“ Sitze bei ihm gefunden. Moge
der Leser auf Grund des Vorausgehenden urteilen, ob B. zu
dieser Sprache berechtigt sei. Oder will B. sagen, Gott gehe
,wirklich® iber, sei wirklich iibergegangen? In diesem Falle
verleugnet er seinen Meister Hegel, der wiederholt einschirft,
das gottliche Unterscheiden, das gottliche Werden sei nur ein
Spiel des Unterscheidens, ein ewiges Vollendetsein, Gott gehe
ewig in das Anderssein iiber und kehre ewig aus demselben in
sich zuriick. Damit ist offenbar alles Werden fiir Schein erklért,
zugleich aber freilich auch der Nihilismus proklamiert, da in
diesem Falle weder das Unendliche noch das Endliche, weder
Gott noch Welt wahrhaft ist. Das ,gleichsam® trifft auf den
von B. vertretenen Monismus vollkommen zu; denn wo nur ein
Sein angenommen wird, ist alle Bestimmtheit Schein, jede Be-
stimmung ein quatenus, d. h. eine subjektive Auffassungsweise.
Alles Vergingliche ist nur ein ,Gleichnis“. Sein und Werden
selbst ,,heben* sich im sinnlosen Wirbel ,auf”, wie das geheimnis-
volle Wort, das alle Ratsel lost, lautet.

Man bemerke indes die Taktik meines Gegners. Wann
immer seine pantheistischen (Gedanken in andere als die von
ihm gebrauchten Ausdriicke gekleidet werden; so oft man sich
gleichwertiger Worte bedient, die sich von den seinigen nur
dadurch unterscheiden, dals sie die Ungereimtheit seiner moni-
stischen Anschauungen scharf markieren: ist er mit der Ausflucht
zur Hand, das sage er nirgends, solches Geschwitz, solcher
Blodsinn, so dummes Zeug sei ihm fremd. Er denkt wohl: Kiithnheit
imponiert. Nun frage ich aber, ob es nicht dasselbe ist, zu sagen:
in Gott sei ein Urgrund, der teils absolut bestimmt, mit Gott iden-
tisch, teils mannigfaltig bestimmbar in rdumlicher und zeitlicher
Daseinsweise in den Geschopfen existiere, und zu sagen, in Gott
sei eine passive Potenz, die zwar in ihm selbst ewig aktuiert,
als Substrat der Schopfung aber in bestindigem Wechsel und in
vielfachen Formen sich evolviere? In jenem Begriff aber ist die
Annahme enthalten, dals ein Unbestimmtes sich selbst bestimme,



472 Phantasterei oder Schwindel?

ein Potenzielles sich selbst aktuiere. Den Beleg bietet die ge-
samte Hegelsche Logik, deren Gang gerade der ist, vom Abs-
trakten zum Konkreten fortzuschreiten, und von dem behauptet
wird, er sei der Gang der Sache selbst.

7. In der Frage nach der Realitit des Allgemeinen und
der Stellung, die Aristoteles zu derselben einnimmt, befolgt unser
Gegner die oben charakterisierte Taktik, unbequeme Begriffe
und Unterscheidungen durch verédchtliche Ausdriicke zu diskredi-
tieren. So spricht er von einer dummen ,Realitit des Allge-
meinen, formell genommen* (8. 11). Gerade die Unterscheidungen
aber des inhaltlich und formell Allgemeinen, des universale for-
male oder logicum und des universale fundamentale oder meta-
physicum, ferner des universale in causando, in repraesentando
und in essendo sind allein geeignet, in die erwihnte schwierige
Frage Licht hineinzutragen. Dafls ein Monist, der Anhinger
eines pantheistischen Systems, solche Unterscheidungeu haflst und
beschimpft, ist begreiflich; denn sein Geschift gedeiht nur im
tritben. Wir aber werden uns nicht abhalten lassen, uns ihrer
zu bedienen. Der Hegelschen Hypostasierung des Allgemeinen
gegeniiber also unterscheiden wir einerseits das universale in
causando und repraesentando von dem universale in essendo und
behaupten die Existenz der ersteren, leugnen aber die Existenz
(objektive Realitit) des letzteren. Gott ist universale Ursache,
die gottlichen Ideen sind universale Urbilder, aber weder Gott
noch die Ideen sind ein universale in essendo. Hiermit stimmt
selbst nach dem Zeugnisse von Anhéingern der Hegelschen Schule
die Lehre des Aristoteles. So bemerkt Schwegler (Kommentar
zur Metaphysik des Arist. 8. 126): ,,Vom Standpunkt seiner
eigenen Philosophie wire (von Arist.) zu antworten gewesen,
dafs es allerdings aulser den Sinnendingen eine (aber nur eine)
immaterielle und ewige Einzelsubstanz gibt, die Gottheit.“ Was
speciell die Gattung betrifft, so bemerkt derselbe: ,Dafs die
(rattungen keine Substanzen und das 0» xai év weder Gattungen
noch Substanzen seien, wird mehrfach (von Arist.) ausgefiihrt.
(A. a. O. S. 128.) Daher ist denn auch die Gattung zwar ein
xava Tov Adyor (d. h. im abstrahierenden menschlichen Denken),
nicht aber gueer mporegor. Denn es ist falsch, was B. (8. 12)
behauptet, das begruﬂlch Friihere sei nach Arist. auch das gvest
oder schlechthin (a.‘mlwg) Friihere. Das aar).wg 18t kemeswegs
gleichbedentend mit ¢voer, sondern ,,wird auch von einer Be-
trachtungsweise gebraucht, die sich blols auf das Allgemeine
bezieht und den besonderen Inhalt unberiicksichtigt lafst* (Kappes,
Aristoteles-Lexikon S, 14). Die Stelle, auf die sich B. beruft:



Phantasterei oder Schwindel ? 473

de An. IL. 3. 414 b. 20 ff, um die physische Prioritit der
Gattung zu beweisen, enthélt das gerade Gegenteil, namlich, dafs
es eben so wenig eine allgemeine Seele als ein allgemeines
oxnpe gebe; wenn Ar. dann fortfahrt: immer ist in dem der Reihe
nach Folgenden potenziell das Friihere enthalten, so ist hier nicht
mehr von der Gattung die Rede, vielmehr ist der Vergleichungs-
punkt, wie schon das eingeschaltete d¢ lehrt, ein neuer, indem
das Verhiltnis der vegetativen Seele zur sensitiven u. s. w. mit
dem des Dreiecks zum Viereck u. s. w. verglichen wird.
Ubrigens spricht weder die Scholastik noch auch Aristoteles
dem Allgemeinen die Realitdt schlechthin ab; vielmehr bezeichnet
der letztere Gattungen und Arten als ,zweite’ Substanzen, d. h.
als wesentliche Bestimmungen und Beschaffenheiten der ,ersten®
und eigentlichen Substanzen. Die Scholastik aber bedient sich
der von Bull. so hart angelassenen Unterscheidung des ,,formell*
Allgemeinen von dem ,fundamental Allgemeinen und bezeichnet
daher das Universale als ein ens rationis cum fundamento in re.
Dieses Fundament ist das ,,metaphysisch Allgemeine®, d. h. der
wesenhafte in der ersten Substanz verwirklichte Inhalt des all-
gemeinen Begriffs oder das Intellegible, wodurch die erste Sub-
stanz der ewigen gottlichen Idee konform ist und geeignet, vom
Intellekte erfalst zu werden. In dieser aristotelischen Auffassung
haben von Hegel ausgehende Philosophen wie Schwegler, Zeller
einen unaufgelosten Widerspruch im aristotelischen System finden
wollen. Ein solcher Widersprach aber ist keineswegs vorhanden,
wenn man nur mit der Scholastik zu unterscheiden weils. Fiir
unsern Gegner fillt derselbe allerdings ebenfalls hinweg, jedoch
nur, weil er im Widerspruch mit den Thatsachen den Hegelschen
extremen Realismus mit der aristotelischen Gotteslehre fiir ver-
einbar hilt. ,In Gott — so lesen wir S. 12 — ist das In-
tellegible allgemein und Realitét. Zu diesem Realismus, dem
nicht fiir die sinnliche Wahrnehmung gegebenen, hétte sicher
auch Aristoteles Ja und Amen gesagt; er lafst sich mit der Lehre,
dafs das Einzelwesen erste Substanz sei, wohl vereinbaren.®
Unmittelbar vorher gehen die Worte: ,Hier (in ihrem Grunde
in Gott) sind die allgemeinen Begriffe real nach der Form ihrer
Allgemeinheit, nicht blofs ,ihrem Inhalte nach® in den Individuen.*
Das wire also die ,,dumme* Allgemeinheit formell genommen!
Eine ganz iuberfliissige Bemerkung ist, dafs dieser Realismus
nicht fiir die sinnliche Wahrnehmung gegeben sei. Kein Philosoph
hat das behauptet. Wohl aber hat Hegel infolge seines extremen
Realismus die sinnliche Wabhroehmung zu einer fremdartigen,
dem begrifflichen Inhalt ganz unangemessenen Vorstellungsweise,



474 Phantasterei oder Schwindel?

das Sinnliche zu einem sinnlosen ,,Anderssein degradiert. Was
ist aber von dem formell Allgemeinen im gottlichen Grunde zu
halten? KErstens wird ohne jegliches Fundament behauptet,
Aristoteles wiirde dazu Ja und Amen sagen; denn mit einer
solchen Annahme wiirde der Stagirite den von ihm so energisch
bekampften platonischen Irrtum noch gesteigert haben. Dals
Gott als Gattung (im eminenten Sinne, meint spiter Bull.) im
Verhiltnis zu den Weltdingen zu denken sei, ist ein mit der
Denkweise des Aristoteles schlechthin unvereinbarer Gedanke.
Zweitens wire dieser Gedanke in der That mit der Substantialitis
der Einzelwesen unvereinbar; denn werden diese wahrhaft als
Substanzen gedacht, so ist alles iibrige, was von ihnen ausgesagt
wird, wesentliche oder zufillige Beschaffenheit derselben, nicht
aber wirkliche und eigentliche Substanz; oder die Gattungen
und Arten sind wahrhaft Substanzen; alsdann aber sinken die
Einzelwesen zu blofsen Phinomenen, Erscheinungsformen herab,
wie dies in Hegels System thatsiachlich der Fall ist. Drittens
ist ein solcher extremer Realismus absolut falsch; denn die gott-
lichen Ideen konnen ohne Verendlichung Gottes selbst nicht als
universalia in essendo, sondern mnur in causando und repraesen-
tando gedacht werden.

8. Der Grund, warum ich auf den Gegenstand der aristote-
lischen Metaphysik nicht eingehe, soll nach 8. 13 der B.schen
,Phantasterei u. s. w.“ darin gelegen sein, dafs ich meine Aus-
stellungen wiederlegt sehe. Die Sache ist einfach. Nach Aristot.
ist Gegenstand — obiectum formale, scholastisch gesprochen -—
der Metaphysik das 6» 3 ov; Ziel ihrer Untersuchungen ist
Gott als hochste Ursache, Ursache alles Seienden, Ursache des
Seienden als solchen. Stimmt B. mit mir hierin iiberein, so ist
das gut. Von einer Ubereinstimmung des griechischen Philo-
sophen mit Hegel kann ja dann aber keine Rede mehr sein.
Dies zur Antwort auf die Bemerkung (sub 10 der B.schen ,,Phant.*):
,»Ilch hatte hier nicht meinen Standpunkt darzulegen, sondern den
der aristotelischen Metaphysik.“

9. Bezuglich der aristotelischen vo0g-Lehre gibt mein Gegner
eine hochst gewundene Erklarung, die das Wesentliche zugesteht,
niamlich dafs im 4. Kapitel des 3. Buches de An. die Rede ist
vom »oUg Jduvauet, halt aber seine Auffassung des vovg mot-
nrixog fest, wornach dieser nicht im thomistischen Sinne als Ver-
mogen, das der Potenz nach Intellegible zu einem actu Intelle-
giblen zu machen, zu fassen ist, sondern als Gedankenbestimmungen
setzend (8. 14). Er stellt hier Erklirung gegen Erklarung —
nicht Griinde gegen Griinde. Gleichwohl sieht er unicht an, in



Phantasterei oder Schwindel? 475

seiner gewohnten Weise von einem ,Hineinphantasieren® in
den Aristoteles, von einem Nachplappern der Neuscholastiker
zu reden (8. 14). Was mich betrifft, so habe ich die thomistische
Ansicht aus dem Gedankengange des aristotelischen Textes als
richtig nachgewiesen und verwahre mich energisch gegen den Ton
des Dillinger Philologen. Widerlegt hat B. nichts. Die Willkiir
seines Verfahrens zeigt auch seine Erklarung des votg madnrixdg,
den er fiir eins mit dem »odg dvrauer nimmt, indem er das
¢@daptog auf die Vergelslichkeit deutet und so den Aristoteles,
der das ,nicht Erinnern* auf die Korruptibilitit zuriickfiihrt, das
Sophisma des idem per idem begehen lafst.

Obgleich B. einen wesentlichen Unterschied des int. agens
von dem int. possibilis nicht anzugeben weils, gesteht er gleich-
wohl ihre reale Verschiedenheit zu. Meine Hindeutung auf den
Widerspruch, in dem dieses Gestindnis mit seiner Alleinslehre
steht, beantwortet er mit dem Ausruf: ,Kurios! Es handelte sich
mir um die Darstellung der aristotelischen Nuslehre “ Einverstanden!
Ich frage aber wiederholt: wie verhélt es sich dann mit der
Ubereinstimmung des griechischen Philosophen mit Hegel! Denn,
B. mag sagen, was er will, die von Arist. auf psychologischem
Gebiete gelehrte reale Verschiedenheit eines aktiven und pas-
siven Seelenvermogens ist mit den Hegelschen Grundsitzen iiber
Akt und Potenz absolut unvereinbar. B. fiigt hinzu: , Statt dessen
(sc. von meiner Seite) die ungeschickte Ausrede, dafls ich um
der mir von ihm imputierten dummen Alleinslehre willen auch
die aristotelische Lehre nicht richtig darstellen diirfe.* ,,Dumme
Alleinslehre. Ganz treffend! Hier gilt, scheint mir, das be-
kannte Bild von dem Stachel des Skorpions, der sich gegen ihn
selbst kehrt. Oder ist eine Theorie, die zugestandenermaflsen
das gottliche Sein sich selbst zum Substrat alles anderweitig
Seienden gestalten lifst, etwa keine Alleinslehre?

10. Im folgenden sucht B. dem Hegelschen Begriffe einer
Selbstsetzung und Selbstverwirklichung einen ertriglichen Sinn
abzugewinnen, Es ist die mir wohlbekannte Wendung, dals sich
das Ende und Ziel der Dialektik, die absolute Idee in Wahrheit
als das Erste erweise, dals ,das letzte Resultat der durch Logik,
Naturphilosophie und Geistesphilosophie hindurchgefiihrten Dia.
lektik, der Begriff Gottes als des absoluten Geistes sei. (8.16 f.)
Ich weifs aber auch und jeder Kenner der Hegelschen Philo-
sophie mufs es wissen, dals dieser absolute Geist mit lauter
verendlichenden Bestimmungen behaftet ist, dals er ebenso Sein
als Nichtsein, Werden, Natur u. s. w. ist oder durch alle diese
Kategorieen hindurchgeht. Sie sind in ihm aufgehoben, d. h. im



476 Phantasterei oder Schwindel?

Hegelschen Jargon nicht blofs weggenommen, sondern auch
bewahrt. Hegel und mit ihm B. nehmen in Gott einen ,,Grund“
an, der allerdings in ihm aufgehoben, zur vollen Geistigkeit er-
hoben, ganz durchleuchtet sein soll. EinSein aber, das ein dunkles,
potenzielles Princip in sich aufhebt, geht eben aus diesem Grunde
hervor, setzt sich selbst aus der Moglichkeit in die Wirklichkeit
um. Mag man diesen Sachverhalt durch dialektische Schlangen-
windungen zu verdunkeln suchen, der gesunde Verstand wird
sich dadurch in seinem Urteil nicht beirren lassen. Den ,,Unsinn“
aber, das ,,Dumme® (8. 17), dals ,,Gott sich in dem Sinne hervor-
bringe, als ob er zuvor nicht gewesen ware‘‘ (a. a. 0.), schreiben
wir weder Kckart noch Hegel zu. KEs geniigt uns, dals der
letztere wenigstens ein,,ewiges zunéchst logisches Selbstbestimmen,
dann reales, durch die Welt (Natur und Geist) vermitteltes Sich-
selbstverwirklichen lehrt, um ihn der Absurditdt, der Verleugnung
aller Denkgesetze zu beschuldigen.

11. In gewaltige Erregung gerit mein Gegner iiber die an
seiner Freiheitslehre geiibte Kritik; er redet von ,erbirmlicher
neuscholastischer Logik oder ekelhafter Sophisiik“ (S. 18). Wir
wiirden iiber diesen Punkt stillschweigend hinweggehen, wenn
nicht B. seiner Gewohnheit gemiéls aus unserm Stillschweigen
das Zugestéindnis, von ihm widerlegt zu sein, ableiten wiirde.
Wir sehen uns also genotigt, unsere Kritik aufrecht zu erhalten,
solange unser Gegner nicht unzweideutig sich dariiber ausspricht,
dals auch ihm die menschliche Freiheit nicht blofs Freiheit von
Zwang, sondern auch Freiheit von innerer Notwendigkeit ist.
Zudem kapn Freiheit auf pantheistischem Standpunkt nur nomi-
nell bestehen, da einem Wesen, das nur Krscheinung eines
anderen, also nicht wahrhaft Wesen ist, weder ein wahrhaftes
Selbst noch wahrhafte Selbstbestimmung zukommt.

12. Uber die folgenden Auslassungen des Gegners, die sich
auf das Verstindnis der Hegelschen Philosophie beziehen, werde
ich mich kurz fassen, da eine Verstindigung mit demselben doch
aussichtslos erscheint, dem Leser aber, der unbefangen zu urteilen
weifs, die blofse Mitteilung der betreffenden Lehren und Aus-
spriiche geniigen wird. Man hat mit Recht gesagt, das Hegelsche
System darstellen, heifst es widerlegen. Ich citiere demnach
aus Bulls ,,Phantasterei u. s. w.“ folgende Texte: , Dieses
,wahrhaft Allgemeine‘ ist Gott und seine Wirksamkeit.. Gott
ist das esse schlechthin. Dieses setzt aus seiner unendlichen
Kraft das Sein der Kreatur und macht sich so, an und fiir sich
ewig das schlechthin Seiende, das iiber allem Seiende bleibend,
zum esse commune. Nicht in Gott selbst fallen alle Gegensitze,



Phantasterei oder Schwindel ? 477

aller Widerstreit, sondern in die von Gott geschaffene Welt*
(S.19). Ich bemerke hierzu: Wenn Gott sich, sein eigenes Sein
zum esse commune macht, so setzt er eben in seinem eigenen
Sein alle Gegensitze, allen Widerstreit des weltlichen Seins.
Gleichwohl soll Hegel unrecht geschehen, wenn die Neuscholastiker
(Kleutgen u. a.) behaupten, Hegel identifiziere das abstrakt All-
gemeine mit dem ersten und hochsten Urséichlichen! (A. a. O.
n. 18.)

Ferner: ,,Die absolute Bestimmung des Seins in Gott in-
volviert eben nach Aristoteles und scheint es mir (auf einmal
wie bescheiden!) auch nach der Lehre des Christentums Gottes
unendliche Kraft, aus der Gott die Welt schafft, um aus ihr
als unendlich multipliziertes Ich in sich zuriickzukehren® (8. 20).
Es ist das uns bekannte verhingnisvolle, die Materialursache
ausdriickende ,aus“, wodurch das gottliche Sein zum Stoff der
Welt herabgesetzt wird. Und eine solche Theorie wire christlich,
wire auch nur aristotelisch!

Ich bemerkte, dals es Hegel mit dem Unterscheiden nicht
ernst sei, dafls ibm alles Unterscheiden ein Riickgang zum Anfang
sei. Hierzu Bull.: ,,Unser Scholastiker hat keine Ahnung davon,
wie ungeschickt ist, was er da sagt“ (S. 21). Nun, dann trifft
das Ungeschick den Meister Bull.s selbst. Denn bei Hegel lesen
wir: ,,Gott ist die Liebe, d. h. dies Unterscheiden und die Nichtig-
keit dieses Unterscheidens, ein Spiel dieses Unterscheidens, mit
dem es kein Ernst ist, der Unterschied eben als aufgehoben
gesetzt, d. i. die einfache, ewige Idee* (Religionsph. 11 8. 187).
Zwar sind diese Worte nach dem Zusammenhang auf das Ge-
heimnis der Trinitit (das, nebenbei gesagt, Hegel vollig auflost
als unvereinbar mit seinem pantheistischen Gottesbegriff) bezogen;
sie gelten aber ganz allgemein von allem Bestimmen. Wenn
mein Gegner dies leugnet, so hat er eben keine ,,Ahnung* von
der dialektischen Natur des von Hegel zum Grundprincip er-
hobenen eleatischen Seinsbegriffs, der keine wahren Unterschiede
duldet und vor dem alle Vielheit und Mannigfaltigkeit in das
Grau in Grau des einen durchaus gleichartigen Seins ver-
schwindet. Dieser Begriff sitzt dem monistischen Philosophen
wie ein tiickischer Damon im Nacken, stets bereit, ihm die
bunten Bilder, die er dem schaulustigen Publikum vorgaukelt,
zu verwischen.!

Um das Hegelsche System gerecht zu beurteilen, ist ein
Zweifaches notwendig. Erstens ist es geschichtlich zu begreifen.

1 Vgl. Staudenmaier, Die Lehre von der Idee S. 615 ff.



478 Phantasterei oder Schwindel?

In dieser Hinsicht erscheint es als der Versuch, vom Standpunkt
des Kantschen transcendentalen Idealismus eine logisch -begriin-
dete (nicht aus der Pistole geschossene) wissenschaftliche Meta-
physik zu begriinden. Eine solche konnte nur die subjektivistisch-
pantheistische Gestalt annehmen, die ihr Hegel wirklich gegeben
hat. Zweitens aber sind, das System Hegels fiir sich genommen,
Absicht und Erfolg zu unterscheiden. Die Absicht Hegels
war zweifellos, einen konkreten, den Menschengeist befriedigenden
(rottesbegriff zu gewinnen. Dieser Absicht aber konnte der Er-
folg nicht entsprechen; denn der philosophische durch Kants
Transcendentalismus inaugurierte subjektivistische Rationalismus
drangte den deutschen Philosophen in die bereits von Spinoza
dogmatisch betretene Bahn des eleatischen Monismus. Wenn
Hegel mit dem eleatischen Sein das heraklitische Princip des
ewigen Werdens, der ruhelosen Bewegung zu verbinden suchte
und demgeméils das gottliche Sein als Prozels oder statt als
,Substanz vielmehr als ,,Subjekt* falste, so mag sich darin zwar
jene ,,Absicht” kundgeben, an dem Charakter und dem Werte
seines Systems vermag dieser Umstand nichts zu éndern. Denn
ein ,,absolutes” Werden, bei dem nichts wird, kommt einem
Sein gleich, das nichts ist.

Staudenmaler, weder Jesuit noch Scholastiker, ein griindlicher
Kenner der Hegelschen Philosophie, urteilt nicht anders iiber den
wesentlichen Charakter derselben als die von Bull. 8. 19 citierten
,neuscholastischen Autoren. Insbesondere findet St.im Hegelschen
System die Verwechslung der logischen Idee mit der Gottheit.
,Das Grundgebrechen des Hegelschen Systems besteht darin,
dafs sich in ihm der menschliche Erkenninisprozefs in einen
theogonischen Prozefs verwandelt hat, dessen Resultat ist,
das Mals des logischen Begriffes sei das Mals des
gottlichen Geistes, worin sich der Pantheismus, und zwar
als ein logischer ausspricht, weil der gottliche Geist nach Wesen,
Inhalt und Umfang nur der hypostasierte logische Begriff, die
logische Idee mit ihren Kategorieen ist.“ (Die Lehre von der
Idee 8. 231.) Ferner: ,Wenn zwischen der Hegelschen Lehre
und der eleatischen der Unterschied gemacht wird, dafls die
letztere Akosmismus sei, d. h. das Dasein der Welt leugne; so
stellt zwar Hegel das Dasein der Welt nicht eigentlich in Ab-
rede; indem er aber das Endliche als solches als das Unwahre
ansieht und nur insofern gelten lafst, als es wesentliches und
notwendiges Moment im gottlichen Leben ist, herrscht auch in
dieser Hinsicht kein eigentlicher Unterschied zwischen beiden
Weltansichten, wie sie auch insofern ganz eins sind, als sie



Phantasterei oder Schwindel? 479

miteinander gleich sehr logischen Pantheismus enthalten, was
ihr Wesentlichstes ist“. (A. a. O. S. 234 f) Hierzu haben  wir
nur zu bemerken, dafs gleichwohl ein doppelter Unterschied zu
‘Gunsten des Eleatismus besteht; erstens niamlich bezeichnet der-
selbe ein Anfangsstadium der Spekulation, wihrend sich Hegel
riihmt, deren Vollendung zu sein; zweitens ist der logische
Pantheismus der Eleaten ein objektiver, der Hegels dagegen
ein subjektivistischer, sofern er die Annahme enthilt, dals das
»9ein nur im menschlichen Gedanken existiert. Die Wahrheit
dieser Bemerkung halte ich aufrecht, mag mein Gegner dagegen
einwenden, was ihm beliebt.

Statt anf die gewundenen Bemerkungen Bull.s iiber den Sinn,
in welchem Hegel die logischen Bestimmungen als metaphysische
Definitionen Gottes falst, einzugehen, wollen wir seinen Lehr-
meister selbst vernehmen, der uns mit der wiinschenswertesten
Deutlichkeit sagt: , Eine jede Sphire der logischen Idee erweist
sich als eine Totalitit von Bestimmungen und als eine Dar-
stellung des Absoluten. (8. Staudenmaier, Darst. u. Krit. des
Hegelschen Systems. Mainz 1844 8. 211.) Wir werden zwar
alsbald eine merkwiirdige Erklirung des , Absoluten* seitens
unseres Gegners hioren. Vorliufig aber bleiben wir dabei, dals
unter dem Absoluten gerade das Goéttliche im Gegensatze zum
Relativen, Endlichen gemeint sei, wie denn unser Gegner selbst
(S. 21) als Hegelisch den Satz anfiihrt, ,das Absolute (Gott —
sic!) sei die Idee, und zwar die iiber die Unmittelbarkeit des
Lebens und die Differenz und Endlichkeit des Erkennens und
Wollens erhabene absolute Idee, als der Begriff der Idee, dem
die Idee als solche der Gegenstand, als die sich selbst denkende
Idee.“ Hieraus ergiebt sich auch, was von B.s Erwiderung auf
mein Citat aus Encyklop. § 214 (S. 22 in B.s »Phantasterei®)
zu halten sei; da namlich Hegel von der Idee redet und im
Grunde auch nur eine Idee kennt, von der alle andern nur
Evolutionen sind, so gilt das von der Idee Gesagte, sie sei
Einheit des Endlichen und Unendlichen u. s. w., von der abso-
luten Idee, von Gott selbst, ja gerade von ihr vor allem, indem
Hegel entschieden betont, Gott sei nicht Gott ohne die Welt,
sei nicht abstrakte, sondern konkrete Identitit, kehre aus dem
Aunderssein der Natur als Geist in sich selbst zuriick.

Es ist daher auch grundfalsch, wenn Bull. behauptet, der
Prozefs (der Selbstvermittlung Gottes durch das Endliche) sei
nicht in Gott selbst vorhanden, d. h. ,in Goté{ vor und iiber der
Welt“ (S. 23). Eine solche Transcendenz Gottes ,phantasiert®
B. in den Hegel hinein. Die einzige Transcendenz, die im

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII, 32



480 Phantasterei oder Schwindel?

Hegelschen System Raum hat, ist die Transcendenz der iiber die
Vielheit ,iibergreifenden® Einheit, der den Stoff beherrschende
immanente Allgeist, die alles durchdringende Vernunft, der logische
Begriff, der in Natur und Menschengeist erscheint und in dieser
Erscheinung sich verwirklicht.

~ Unwillkiirlich entschliipft unserm Gegner selbst mitten in
der Verteidigung Hegels ein Gestindnis, das seinen pantheistischen
Gedanken deuntlich enthiillt, ndmlich die Behauptung, am Ende
der Dinge wiirde die Erscheinungswelt zuriickgefihrt werden
,n ihr Wesen, in dem kein qualitativer Unterschied des Seins
mehr ist zwischen Gott und uns.“ (8. 22.) Das heifst doch
deutlich genug die Kinheit des gottlichen und menschlichen Seins
aussprechen, eine Einheit, die, hienieden durch den Sinnenschein
verhiillt, nach dessen Auflosung wieder siegreich zu Tage tritt.

Ein »Nonplusultra von Phantasterei oder Schwindel” findet
mein Gegner in der von mir gemachten Aufserung, sein Zuge-
stindnis, ,im Absoluten komme jedenfalls das Moment des ab-
stra.kten Sems und des Nichts und des Ubergangs desselben in
einander vor“, enthalte den Gedanken des Hervorgangs Gottes
aus dem abstrakten Sein u. s, w., und dies sei der Gipfel der
Absurditdt. Dagegen nun repliziert Bull.,, das Absolute, von dem
er hier rede, ,sei nicht Gott, wie er an und fiir sich ist, aufser
der Zeit, aufser der Welt, sondern Gott und seine Wirksamkeit,
der, was er sein will, seiende Gott, Gott als Schopfer Himmels
und der Erde“. (8. 25.)

Wir sehen davon ab, dafs im herrschenden Sprachgebrauch
der Ausdruck das , Absolute” gerade im Gegensatz zur Welt,
zum Relativen genommen werde, und gehen auf den Gedanken
des Gegners ein, das Absolute bedeute ,Gott und seine Wirk-
samkeit”, wie derselbe sich euphemistisch ausdriickt. Denn unter
der ,Wirksamkeit“ versteht er jenen Gott und der Welt ge-
meinsamen ,,Grund“, woraus er das Endliche wie aus einer
passiven Potenz hervorgehen lalst. Wir werden hiermit wieder
zum Anfang zuriickgefiihrt, und es erhebt sich neuerdings die
Frage, ob Gott sein eigenes Sein zum Substrate, zum Stoffe
gleichsam der Welt machen konne, ohne sich selbst zu ver-
endlichen und dem Werden, der Veranderung zu verfallen. Wir
antworten: sowohl die dialektische Natur jener Auffassung der
gottlichen Wirksamkeit als auch das Hegelsche System selbst
fihren zur Verneinung jener Frage, mit anderen Worten zur
Annahme einer notwendigen Verendlichung Gottes selbst. Was
die innere Konsequenz betrifft, so kann Gott sein Sein nicht
zum ens commune, zur (intellegiblen) Materie der Schopfung



Phantasterei oder Schwindel ? 481

machen, wenn jenes sein Sein nicht von vornherein Akt und
Potenz in Einheit ist. In der That wird von Hegel das gott-
liche Sein so gedacht und daher als Prozels, als Macht der
Selbstsetzung, Selbstverwirklichung bestimmt, zundchst in der
rein idealen Sphire, sofern der logische Begriff sich kraft im-
manenter Dialektik zur absoluten Idee bestimmt, dann aber zum
Behufe realer Selbstsetzung in die Natur sich entldfst, um sich
daraus als absoluten Geist zuriickzunehmen: ein Prozels, den er
allerdings als einen ewigen begriffen wissen will. Dies ist die
wirkliche Lehre Hegels, wie sich jeder aus dem Studium seiner
Logik iiberzeugen wird. Ich gestehe zu, dals sich dieselbe zu-
weilen mit christlich klingenden Phrasen schmiickt und auch in
theosophischem Flitterglanze schillert; daraus aber beweisen
wollen, dals Hegel ernstlich den transcendenten Gott des Christen-
tums lehre, wird heutzutage kaum einem andern als seinem
verspiteten Anhdnger in Dillingen in den Sinn kommen.

13. Soll ich noch ein Wort dariiber verlieren, ob die dem
Pantheismus und der zweifellos pantheistischen Lehre, dals Gott
in der Schopfung sein eigenes Sein zum Substrat der Geschopfe
mache, entsprechende Seelenstimmung die des Hochmuts oder
die der Demut sei? Mein Gegner meint ,,von Gott geschaffene,
gewordene Geister sind und bleiben wir in Ewigkeit.“ Er hitte
sagen konnen: aus Gottes Wesen erzeugte Sohne Gottes, die
eine Spanne Zeit im Sinnenschein befangen, in Gottes Wesen
und Sein zuriickkehren werden, sind und bleiben wir in Ewigkeit
(d. h. sub specie aeternitatis). Denn dals nach Hegels Ansicht
die Welt der eigentliche Sohn Gottes sei, ist nicht eine blofse
Behauptung des Linkshegelianers Strauls, sondern unzweifelhafte
Thatsache. Mit Recht bemerkt Staudenmaier: ,,Dals im Punkte
des Christlichen das letztere (der blofse Schein namlich des
Christlichen) ganz besonders stattfinde, mufs schon daraus hervor-
gehen, dafs Hegel das andere, die Welt und den Sohn (Gottes),
unleugbar fiir eins und dasselbe nimmt, so dals der Sohn Gottes
die Welt selbst ist.“ (Darstellung und Kritik u. s. w. 8. 701.)
Derselbe Schriftsteller stellt einige der bezeichnendsten Texte
aus den Schriften Hegels zusammen, die seinen Gedanken einer
gottlichen Selbstvermittlung durch die Welt beleuchten. ,,Ohne
Welt ist Gott nicht Gott“ ,,Das Endliche ist wesentliches
Moment des Unendlichen in der Natur Gottes.“ ,Das Endliche
ist Moment des gottlichen Lebens. ,,Der Mensch ist der pri-
sente Gott; das, was Gott aulser sich setzt, ist er selbst: das
Menschliche ist die Inhaltsbestimmung des Gottlichen; das Wesen
der gottlichen und ‘menschlichen Natur ist identisch; das Tier

32*



482 Phantasterei oder Schwindel?

ist mit Gott eins, aber nur an sich u.s. w.“ (A.a. 0. 8. 812 f)
Wenn Hegel auch das Gegenteil behauptet, ,Gott sei nicht
bedingt durch die Welt“ (a. a. O. S. 753), so erklart sich das
aus der sophistischen Natur seiner Dialektik und der Zauberkraft
des Wortes: ,, Aufheben”, indem er einfach erklart: die Welt
gei ein ,aufgehobenes’* Moment. Mdge man nun dariiber urteilen,
ob der Ausspruch: ,ein gewordener Gott — der Gipfel der
Absurditdt® berechtigt sei oder nicht! (8. Bulls ,,Phant,“ unter
»Inhalt“.) Bekannt ist, wie Hegel selbst personlich zur Frage:
Hochmut oder Demut stand, und die Art, wie seine Philosophie
auf Zuhorer wirkte, bezeugt ein Ausspruch Heines, dessen Wort-
laut uns allerdings nicht gegenwirtig ist.

Darin, dafs eine Philosophie allgemein menschlich, nicht
beschrankt national sein soll, stimmt mir B. bei, meint aber,
Hegels Philosophie sei zugleich beides, allgemein menschlich und
zugleich specifisch deutsch, wie sie einst die der Griechen war
(S. 26). Das letztere allerdings, wenn man die unvollkommenen
Anfinge griechischer Spekulation, nicht ihren Hohepunkt in Platon
und Aristoteles im Auge hat. Dagegen schlielsen sich allgemein
menschlich und specifisch deutsch gegenseitig aus. — Schliefslich
mahnt B., ,man sollte die deutsche Philosophie nicht so despek-
tierlich behandeln, wie es die nur das Jesuitisch-Romische gelten
lassenden Neuscholastiker thun“ (a. a. 0.). Was uns betrifft, so
sind wir von einer ,,Verachtung® der deutschen Philosophie weit
entfernt. Ja, wir erblicken speciell in Hegels System die bisher
wissenschaftlich-vollendetste Form der pantheistischen Weltan-
schauuog und schreiben ihre ,,Absurdititen® auf das Conto dieser.
Aufserdem anerkennen wir die ,relative’* Berechtigung des deut-
schen Intellektualismus gegeniiber dem englisch-franzosischen
bornierten Empirismus und Sensualismus. Andererseits aber
betonen wir allerdings auch die Einseitigkeit des ersteren und
nehmen unsern Standpunkt iiber beiden zugleich, worin uns ein
Aristoteles und die Scholastik vorangegangen sind. Dieser
Standpunkt ist in der That allgemein menschlich, wahrhaft
katholisch. Wir streichen daher in dem wuns vorgeworfenen
,Jesuitisch-Romisch* das Jesuitisch und setzen dafiir: Romisch-
Katholisch, ohne den Vorwurf einer widersprechenden Begriffs-
verbindung zu fiirchten; denn Romisch-Katholisch schlie(sen sich
nicht aus, wie des Gegners: Allgemein-menschlich und Specifisch-
deutsch, sondern fordern einander, wie Mittelpunkt und Peri-
pherie des Kreises.

, Noch ein Wort iitber den Ton des Gegners; wire derselbe
nur fiir mich personlich verletzend, so wiirde ich schweigen.



Areopagitika. 483

Er richtet sich aber gegen die scholastische Wissenschaft und
ihre Vertreter iiberhaupt, eine Wissenschaft, die nicht nur des
Beifalls der Kirche sich erfreut, sondern auch die Achtung
hervorragender Denker, darunter Hegels selbst, genols. Er-
widert man uns, Hegel habe die historische Bedeutung der
Scholastik gewiirdigt, jetzt sei sie tot, so mochten wir mit der
Warnung schlielsen, der totgeglaubte Lowe konnte plotzlich die
Krallen zeigen und sich fiir die ihm applizierten Tritte einmal
schadlos halten!

AREOPAGITIKA.
Von P. JOSEPHUS a LEONISSA. O. M. Cap.

0B ———

. Die ,,Historisch - politische Blitter brachten im 120. Bande (1897)
einen lingeren Artikel ,Katholicismus und Wissenschaft aus der Feder
des Professors Freih, v. Hertling. Der in mancher Hinsicht treffliche Ar-
tikel bespricht auch (S. 230 f.) die Areopagitische Frage und stellt
sich durchaus auf Seite der modernen wissenschaftlichen Kritik. Dieser
gilt es als ausgemacht, dals der Verfasser der Areopagitischen Schriften
als wissenschaftlicher und vorsitzlicher Betriiger schreibt. Prof. v. Hertling
beruft sich insbesondere auf Stiglmayrs 8. J. Artikel ,Der Neuplatoniker
Proklus als Vorlage des sogenannten Dionysius Areopagita in der Lehre
vom Ubel* im Historischen Jahrbuch (1895). Stiglmayr schmeichelt sich,
den endgiiltigen Nachweis erbracht zu haben, der sogen. Dinoysius sei
durchaus abhiingig von Proklus. Leider sind wir von dieser Abhingigkeit
nicht iiberzeugt, vielmehr von der entgegengesetzten Abhingigkeit: dals
Dionysius dem Proklus zur Vorlage diente.

Die édufseren und inneren Griinde, welche die moderne Kritik gegen
die Echtheit der Areopagitischen Schriften vorbringt, sind die schon
unzihlige Male widerlegten. Bereits um 420 hat Theodorus von Antiochien
dieselben ins rechte Licht gestellt. Eingehend wurden die Scheingriinde
entkriiftet von unserm rithrigen Mitarbeiter Dr. Ceslaus M. Schneider in
seiner trefflichen Schrift , Areopagitica. Die Schriften des hl. Dionysius
vom Areopag.“ (Regensburg 1884); und griindlich die Echtheit verteidigt.
Da die Gegner gar nicht im stande sind, letztere Schrift zu widerlegen,
beliebt ihnen die Vogel-Straufs-Politik, indem sie dieselbe villig ignorieren.
Trotzdem wurde Schneiders Arbeit auch von urteilsfihigster Seite her im
In- und Auslande beifillig aufgenommen. Dies bestimmte ihn, des Areo-

agiten Hauptwerke zu iibersetzen und zu erkldren. So erschien die ,,himm-
Fiache Hierarchie* im 8. Bande der Ubersetzung der theolog. Summa,
Regensburg 1888. ,Das Apostolische Jahrhundert*, Regensburg 1890,
brachte (I. Bd.) in dieser Weise die , kirchliche Hierarchie* und die ,,Namen
Gottes.* Ebenso entschieden, wie Schneider, tritt in England Rev. John
Parker fiir die besagte Echtheit ein. Bereits volle 5 Jahre erforscht Parker
bestindig unsere Frage und ist vollig von der Echtheit iiberzeugt. Mehrere
einschligige Schriften bezeugen dies: ,Dionysius the Areopagite. A Ser-




	Phantasterei oder Schwindel? : Replik gegen Ant. Bullinger

