
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Phantasterei oder Schwindel? : Replik gegen Ant. Bullinger

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


465

strahiert. Die reflexive Gewifsheit, dafs die spontane Ge-
wifsheit zu Recht besteht, wird gewonnen durch die spontan
erfolgende Erkenntnis, dafs die direkte Erkenntnis einen objektiven

Gehalt besitzt, nicht blofs vom Subjekte ist.

o—^3^—c

PHANTASTEREI ODER SCHWINDEL?

Replik gegen Ant. Bullinger.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Phantasterei oder Schwindel? so lautet der Titel einer gegen
mich gerichteten Broschüre des H. Anton Bullinger in Dillingen
(München, Ackermann 1897). Dieselbe ist veranlafst durch meine
Kritik der B.schen Schrift: „Das Christentum im Lichte der deutschen
Philosophie" im 3. Hefte des Jahrbuchs für 1896. — Der Leser
wird fragen, wie der allzeit gerüstete Dillinger Philosoph1 zu
einer solchen in wissenschaftlichen Kontroversen sonst nicht
üblichen Art von Überschrift gelangte? Die Schuld trifft nicht
mich. Wie man sich aus S. 5 der Broschüre selbst überzeugen
kann, so hatte Bull, die von mir vertretene Lehre, dafs die Welt
zwar durch die göttliche Macht, nicht aber aus ihr (will sagen:
wie einer Materie, einem Stoff, einer passiven Potenz) geworden
sei, eine Lehre, die übrigens christliches, ja schon alttestament-
liches Dogma ist, als Phantasterei, als Unmöglichkeit bezeichnet.
Darauf nun hielt ich ihm eine Stelle aus St. Augustin entgegen,
in welcher jene Lehre in höchst prägnanter Weise zum Ausdruck
kommt, und knüpfte hieran die Frage: „Also wie H. Bullinger,
auch Augustin ein Phantast?" Soviel zur Erklärung der einen
Hälfte jenes geschmackvollen Titels. Was aber den „Schwindel"
betrifft, so beliebte H. Bull, sich den Scholastikern gegenüber
aufser andern wenig schmeichelhaften Bezeichnungen auch des

Ausdrucks „Schwindel" zu bedienen. Den Schwindel nun glaubte
ich dem geehrten Herrn bezüglich seiner Auffassung des Ver-

1 S. Bullinger, Meine Schrift: Das Christentnm im Lichte der
deutschen Philosophie, verteidigt nach rechts und links. München 1897.

31*



466 Phantasterei oder Schwindel?

hältnisses Hegels zu Aristoteles zurückgeben zu dürfen. Daher
also der Titel. Er erscheint im Gewände einer „Frage" an den
„Neuscholastiker" D. G. Ich könnte mich nun sehr kurz fassen
und erwidern: „Ja, Phantasterei und Schwindel"; denn
Phantasterei ist der von B. vertretene Hegeische Pantheismus, wie
jeder Pantheismus, da er viel mehr das Werk der Phantasie, als
das eines klaren Denkens ist, was sich sowohl am Pantheismus
der Indier, als auch dem der Fichte, Schelling und Hegel
nachweisen läfst, an welch letzterem ja zugestandenermafsen die sog.
„produktive Phantasie" den gröfsten Anteil hat. Schwindel aber
ist sowohl die behauptete Übereinstimmung Hegels mit Aristoteles,
die den griechischen Philosophen, den entschiedenen Gegner der
eleatischen Alleinslehre, zum Monisten stempelt, als auch
insbesondere die Behauptung der Übereinstimmung des Hegeischen
Systems mit dem Christentum. Wenn wir uns mit dieser kurzen
Antwort, zu der sich noch eine Kompensation für den ad cap-
tandam benevolentiam des modernen Lesers hervorgehobenen
„Neuscholastiker" fügen liefse, nicht begnügen, so geschieht dies
mit Rücksicht auf die Bedeutsamkeit der Fragen, die in der
Kontroverse mit B. zur Besprechung kommen, und von der wir
uns sogleich bei unserm ersten Gange überzeugen werden.

1. Bull, nämlich geht in erster Linie auf den oben bereits
angeführten Schöpfungsbegriff ein und behauptet, indem er in
seiner gewohnten Fechtart den einmal von ihm adoptierten
Ausdruck „Phantast" festhält: „Wer sagt, Gott setze die Welt
durch seine Allmacht, und dabei in Abrede stellen will, dafs diese
setzende Allmacht die unendliche Kraft Gottes, die zum Wesen
Gottes gehörende, involviert, aus der die Welt gesetzt wird, der
ist in diesem Punkte ein Phantast, wenn es auch St. Augustin
wäre." (S. 5.) Man lasse sich durch die Fassung des Gedankens,
die mir die Absurdität unterschiebt, als ob ich die unendliche
Kraft Gottes in der Schöpfung aufser acht lasse, nicht irre führen.
Die Differenz liegt in dem kleinen Wörtchen „aus". Während
ich nämlich mit dem hl. Augustin und der gesamten Kirche
lehre, die Welt sei das Werk der aus Nichts schaffenden
Allmacht, d. h. das Wesen und die Macht Gottes verhalte sich
dabei schlechthin aktiv, läfst Bull, mit Hegel die göttliche „Kraft"
in der Schöpfung zugleich aktiv und passiv sich verhalten,
mit andern Worten, nimmt einen aus Gottes Wesen und Kraft
selbst entnommenen, daraus geschöpften Stoff, ein Substrat oder
wie immer man es nennen will, an. Dieser passive Grund der
Schöpfung in Gott wird dann entweder als etwas zwar in Gott
Vorhandenes, aber doch von Gott Verschiedenes oder als etwas



467

mit Gottes Wesen Identisches hingestellt oder auch abwechselnd
als beides zugleich, je nach Bedürfnis, um dem ungestümen und
unbequemen Ansturm des sog. einseitigen Theismus oder der
verhafsten Scholastik einen vermeintlichen Damm entgegenzusetzen.
Dabei ist Hegel in einem gewissen Vorteil, sofern er mit Grund
sagen kann, er lehre eine Schöpfung aus Nichts, wobei er freilich
unter diesem Nichts eben jenen passiven Grund in Gott versteht,
dasselbe Nichtsein, in welches nach dem Anfang der „Logik"'
das reine Sein umschlägt, um in das Werden überzugehen und
dadurch die weiteren konkreteren Synthesen zu begründen.1

Dafs diese Auffassung der Schöpfung den Pantheismus
nicht vermeiden könne, erleidet keinen begründeten Zweifel.
Ohne hierauf näher einzugehen, wollen wir nur auf das Geständnis

eines Anhängers Schellings hinweisen, der so aufrichtig ist,
zu gestehen, dafs durch die Verwerfung jener Auffassung dem„Theis-
mu8" („in seiner ganzen Dürftigkeit und Leerheit", meint er)
Thür und Thor geöffnet werde. „Wenn Stahl (so schreibt Dr.
Hub. Beckers in seiner Gedächtnisrede auf F. W. J. v. Schelling
S. 46) in Gott nur eine Kraft der absoluten Hervorbringung
dessen, was nicht er selbst ist, nicht aber ein Sein in ihm, das
nicht er selbst ist, statuieren will, so geben wir ihm zu bedenken,
dafs dies zwar allerdings die leichteste und bequemste Art sein
mag, sich mit dem Pantheismus abzufinden, dafs damit aber auch
alle Erklärung der Schöpfung und des realen Verhältnisses der
Welt zu Gott abgeschnitten und dem Theismus in seiner Leerheit

und Dürftigkeit von neuem Thür und Thor geöffnet werde."
Nach B. gehört die göttliche „Kraft", aus der die Welt stammt,
zum Wesen Gottes (B.s Phantast. S. 5), was noch schlimmer
scheint, als die Schelling-Beckersche Annahme eines Seins in
Gott, das nicht Gott ist. In allen Fällen aber ist die Einfachheit
und Unveränderlichkeit Gottes aufgehoben, wird Gott verendlicht
und die Welt vergöttlicht. Der von Bull, noch festgehaltene
Unterschied von ewiger Zeugung und Schöpfung kann somit
nicht mehr aufrecht gehalten werden, und die Welt wird zum
wahren Sohn Gottes trotz ihrer „Entwickelungsbedürftigkeit",
ihrer Räumlichkeit und Zeitlichkeit, die dann eben in den pan-
theistischen Systemen als blofse „Erscheinung" behandelt werden,
von der man sich zur Betrachtung der Welt und des Menschengeistes

sub specie aeternitatis erheben müsse.

2. Mit der Annahme eines passiven Weltgrundes in Gott
ist auch der Widerspruch, die Identifizierung der Gegensätze

1 In demselben Sinne lehrt B. in „Meine Schrift u. s. w." S. 48
eine Schöpfung aus „Nichts".



468 Phantasterei oder Schwindel?

des Endlichen und Unendlichen, Aktiven und Passiven u. s. w.
gesetzt. Hieraus ergibt sich unsere Antwort auf Nr. 2 von
B.s Phantast. 8. 5 bis 8. In dieser Hinsicht nun soll dem
Meister B.s, Hegel, bereits Aristoteles vorangegangen sein. Ich
hatte hierauf (Jahrbuch a. a. 0. S. 294) scherzhaft erwidert,
fur einen Anhänger Hegels sei der Beweis für jene
Ubereinstimmung mit Aristoteles leicht zu erbringen, denn nach den
Hegeln der „Dialektik" folge aus der Anderheit die Identität.
B. ist sehr erbost darüber, dafs ich dem Jünger Hegels einen
solchen „Blödsinn" zumute, und belehrt mich dahin, dafs die
Lehre Hegels nichts anderes besagen wolle, als dafs es die
Natur des Endlichen ist, „an sich das andere seiner selbst zu
sein." Diese Belehrung ist ganz überflüssig und bestätigt nur
die Richtigkeit meines Arguments, demzufolge aus der Anderheit
endlicher Bestimmungen „dialektisch" ihre Dieselbigkeit folgt.
Übrigens findet sich das Argument wörtlich in Hegels Logik
(W.W. VI S. 182f.). „Fragen wir nach dem Unterschied zwischen
dem Etwas und dem Anderen, so zeigt es sich, dafs beide
dasselbe sind, welche Identität denn auch im Lateinischen durch
die Bezeichnung beider als aliud — aliud ausgedrückt ist. Das
Andere, dem Etwas gegenüber, ist selbst ein Etwas, und wir
sagen demgemäfs: Etwas Anderes. Ebenso ist andererseits das
erste Etwas dem gleichfalls als Etwas bestimmten Anderen gegenüber

selbst ein Anderes."
Damit soll gesagt sein, dafs bei der Veränderung das Etwas

„in seinem Anderen nur zu sich selbst kommt" (B. S. 6). Gut!
Das gilt aber nach Hegel ganz allgemein, sofern in allem Werden
das eine Sein sich selbst gleich bleibt, die abstrakte Identität
zur konkreten sich gestaltet und überhaupt das „Absolute" nur
ein „Spiel" des Unterscheidens, wobei es ihm nicht ernst ist, mit
sich selbst treibt. Auf die Geschichte der Philosophie angewendet
bedeutet dieses Anderssein des Identischen die wesentliche Identität

aller Systeme mit dem vermeintlich vollkommensten aller,
dem Hegeischen, so dals — um dem hl. Augustin ein anderweitig

gebrauchtes Bild zu entlehnen, — alle vorausgehenden
philosophischen Systeme nur als ebensoviele Versuche erscheinen,
den philosophischen Messias zu gebären. B. selbst adoptiert
diese Auffassung, wenn er die Hegeische Philosophie „die alles

zusammenfassende, konkreteste, „die Philosophie xaz' è§o/7]v" nennt
(Bull. Phantast. S. 26). Ich glaube deshalb fragen zu dürfen,
ob ich den Anhängern Hegels einen in ihrem Sinne gültigen
„Blödsinn" unrechtmäfsiger Weise unterschiebe, wenn ich in der
angeführten Weise sie aus der Anderheit der Systeme Hegels



Phantasterei oder Schwindel? 469

und Aristoteles' auf deren Identität sehliefsen lasse. Freilich
klingt das Argument in der nakten Gestalt, in der ich es
gegeben, nicht so tiefsinnig, wie in dem dialektischen Jargon der
Schule, und erhält einen, dem Hegelianer gewifs nicht willkommenen

Beigeschmack des Lächerlichen und Absurden zugleich.
Die Übereinstimmung Hegels mit Aristoteles behauptet Bull,

wiederholt in seiner Phantast, u. s. w. und knüpft daran einige
erklärende Bemerkungen über den Sinn, in welchem die Identität
der Gegensätze in Hegels Logik zu nehmen sei. Wir erfahren
da, dafs Hegel das Gesetz des zu vermeidenden Widerspruchs
in Fällen, wie z. B. dafs diese Gans jetzt nicht eine Gans sei,
dafs ich meine Schusterrechnung bezahlt habe oder nicht (S. 7),
gelten lasse. Wie gütig von Hegel! Es wäre ja gar zu lächerlich,

wenn er es nicht thäte! Dagegen aber sei der Widerspruch
berechtigt, wo nur die Wesensverhältnisse, der konkrete Begriff
mit Abstraktion von den Zufälligkeiten der endlichen Existenz
in Betracht kommt. Und gerade in der letzteren Hinsicht lehre
Aristoteles dasselbe, sofern nach ihm der Möglichkeit nach ein
und dasselbe gleichzeitig das Entgegengesetzte sein könne, der
Wirklichkeit nach aber nicht.

Unser Gegner weist hier wirklich auf einen hochbedeutsamen
Punkt hin, in Bezug auf welchen zwischen Hegel und Aristoteles
die gröfste — Sie meinen, II. Bull., Übereinstimmung? nein,
sondern der gröfste Gegensatz herrscht. Es handelt sich hier
um den Potenzbegriff der beiden Philosophen. Da ich mich
sowohl über die bezügliche Lehre des Aristoteles überhaupt als
auch über deren Verhältnis zu Hegel in einer besonderen

Abhandlung ausgesprochen habe, so sei es mir gestattet, sowohl
meinen verehrten Herrn Gegner Bull, als auch den Leser auf
die genannte, in der Form eines Vortrages gefafste Abhandlung
zu verweisen (Philosophischer Jahresbericht der Görresgesellschaft
1883. Köln 1884 S. 3 ff. insb. S. 15 ff. S. 36). Sollen wir
indes auch hier den Gegensatz auf einen kurzen Ausdruck
bringen, so ist nach Aristoteles das mit Potenzialität behaftete
Sein durch entgegengesetzte Bestimmungen, die es, sei es zu
verschiedener Zeit oder in verschiedenen Beziehungen, von einem
aktuellen Sein empfangen kann, bestimmbar, während Hegel
die Gegensätze aktuell, jedoch latent in dem einen Sein
vorhanden sein und daraus durch einen rein immanenten Prozefs
hervortreiben, zur Erscheinung gelangen läfst.1

1 Vgl. Staudenm aier, Darst. u. Krit, des Hegeischen Systems.
1844 S. 773 Anm.



470 Phantasterei oder Schwindel?

B. hat mit seinen einschlägigen Bemerkungen aufs neue
bewiesen, dafs er in das Verständnis der aristotelischen
Philosophie nicht eingedrungen ist: eine Philosophie, die ihm solange
ein versiegeltes Buch bleiben wird, als er mit der Brille der
Hegeischen Sophistik an sie herantritt.

3. B. lehrt: „der Abgrund, der sowohl Grund von Gott
als Grund der Welt ist" u. s. w. S. 8. Hieraus schlofs ich,
also läfst B. Gott aus einer passiven Potenz, aus einer Materie
hervorgehen. Mein Gegner repliziert, der göttliche „Abgrund"
sei von Ewigkeit bestimmt, nirgends lehre er den Unsinn, dals
Gott aus einer passiven Potenz hervorgehe (a. a. 0. n. 3). Ich
habe eben eine Folgerung gezogen, die sich für jeden Denkenden
aus obigem Vordersatze ergibt. Ferner: ich drückte in einer
mir und vielleicht auch dem Leser verständlicheren und
geläufigeren Sprache das aus, was mein Gegner in den aalgleich
schlüpfrigen Formeln einer sophistischen Dialektik verhüllt. Mag
man immerhin sagen, jener „Abgrund" oder Urgrund sei ewig
bestimmt (im Grunde sagt man es mit Ungrund), als ein Gott
mit der Welt gemeinsamer Grund ist er wesentlich Bestimmbarkeit,

Potenzialität, passive Potenz, Materie.
4. Damit ist auch die Antwort auf Nr. 4 gegeben. Mit

echt Hegelscher — Gewandtheit erklärt er den von ihm
gebrauchten Ausdruck einer „Verendlichung" Gottes in der Schöpfung
als ein Setzen von Endlichem aus sich, aus seiner unendlichen
Kraft (S. 9). Da nun aber diese Kraft in dem bestimmbaren.
Urgrund, der in Gott und Gott selbst ist, wurzelt, so kann die
Schöpfung ohne schreiende Inkonsequenz nicht anders, denn als
Verendlichung Gottes selbst gedacht werden.

5. In förmlichen Schlangenwindungen bewegt sich mein
Gegner, wenn er Aussprüche wie: „Ein blofs Unendliches könnte
nicht selbstbewufst sein" u. s.w. (S.i9), in denen ich die schlimmsten
Sophismen pantheistischer Dialektik zu erkennen glaubte (a. a. 0.),.
durch die Erklärung zu rechtfertigen sucht, sie seien gegen den
älteren Fichte gerichtet, der bekanntlich Unendlichkeit und Selbst-
bewufstsein (Persönlichkeit) für unvereinbare Begriffe hielt. Gott
sei, meintBull., im trinitarischen Prozesse selbstbewufst, persönlich,
sofern sich in ihm Endlichkeit (Bestimmtheit) als ewig sich
aufhebende finde. Es ist dies die bei modernen Denkern häufig
wiederkehrende Auffassung der Trinität als eines göttlichen
Personifizierungsprozesses vermittelst immanenter Selbstunterscheidung

der göttlichen Natur. Diese Wendung macht die
Sache Bull.s nicht besser. Wir haben uns über diese
„Konstruktion" der Trinität bereits vor Jahren (Lehrbuch der Dogmat.



Phantasterei oder Schwindel? 471

I S. 183 ff.) ausgesprochen und gezeigt, dal's sie nicht blofs mit
dem Dogma, sondern auch mit dem reinen, durch die Vernunft
selbst geforderten Gottesbegriff im Widerspruch steht.

6. In den Nummern 6—8 seiner „Phantasterei u. s. w."
behauptet Bull., das „Geschwätz", in seiner Auffassung müsse
Gott als aus der Potenz gleichsam in die Wirklichkeit
übergehend oder übergegangen gedacht werden, wobei er das

gleichsam mit Rufzeichen hervorhebt, treffe ihn nicht. Er
fragt, wo ich diese „dummen" Sätze bei ihm gefunden. Möge
der Leser auf Grund des Vorausgehenden urteilen, ob B. zu
dieser Sprache berechtigt sei. Oder will B. sagen, Gott gehe
„wirklich" über, sei wirklich übergegangen? In diesem Falle
verleugnet er seinen Meister Hegel, der wiederholt einschärft,
das göttliche Unterscheiden, das göttliche Werden sei nur ein
Spiel des ünterscheidens, ein ewiges Vollendetsein, Gott gehe
ewig in das Anderssein über und kehre ewig aus demselben in
sich zurück. Damit ist offenbar alles Werden für Schein erklärt,
zugleich aber freilich auch der Nihilismus proklamiert, da in
diesem Falle weder das Unendliche noch das Endliche, weder
Gott noch Welt wahrhaft ist. Das „gleichsam" trifft auf den
von B. vertretenen Monismus vollkommen zu; denn wo nur ein
Sein angenommen wird, ist alle Bestimmtheit Schein, jede
Bestimmung ein quatenus, d. h. eine subjektive Auffassungsweise.
Alles Vergängliche ist nur ein „Gleichnis". Sein und Werden
selbst „heben" sich im sinnlosen Wirbel „auf, wie das geheimnisvolle

Wort, das alle Rätsel löst, lautet.

Man bemerke indes die Taktik meines Gegners. Wann
immer seine pantheistischen Gedanken in andere als die von
ihm gebrauchten Ausdrücke gekleidet werden; so oft man sich

gleichwertiger Worte bedient, die sich von den seinigen nur
dadurch unterscheiden, dafs sie die Ungereimtheit seiner
monistischen Anschauungen scharf markieren: ist er mit der Ausflucht
zur Hand, das sage er nirgends, solches Geschwätz, solcher
Blödsinn, so dummes Zeug sei ihm fremd. Er denkt wohl: Kühnheit
imponiert. Nun frage ich aber, ob es nicht dasselbe ist, zu sagen :

in Gott sei ein Urgrund, der teils absolut bestimmt, mit Gott
identisch, teils mannigfaltig bestimmbar in räumlicher und zeitlicher
Daseinsweise in den Geschöpfen existiere, und zu sagen, in Gott
sei eine passive Potenz, die zwar in ihm selbst ewig aktuiert,
als Substrat der Schöpfung aber in beständigem Wechsel und in
vielfachen Formen sich evolviere? In jenem Begriff aber ist die
Annahme enthalten, dafs ein Unbestimmtes sich selbst bestimme,



472 Phantasterei oder Schwindel?

ein Potenzielles sich selbst aktuiere. Den Beleg bietet die
gesamte Hegeische Logik, deren Gang gerade der ist, vom
Abstrakten zum Konkreten fortzuschreiten, und von dem behauptet
wird, er sei der Gang der Sache selbst.

7. In der Frage nach der Realität des Allgemeinen und
der Stellung, die Aristoteles zu derselben einnimmt, befolgt unser
Gegner die oben charakterisierte Taktik, unbequeme Begriffe
und Unterscheidungen durch verächtliche Ausdrücke zu diskreditieren.

So spricht er von einer dummen „Realität des
Allgemeinen, formell genommen" (S. 11). Gerade die Unterscheidungen
aber des inhaltlich und formell Allgemeinen, des universale
formale oder logieum und des universale fundamentale oder meta-
physicum, ferner des universale in causando, in repraesentando
und in essendo sind allein geeignet, in die erwähnte schwierige
Frage Licht hineinzutragen. Dafs ein Monist, der Anhänger
eines pantheistischen Systems, solche Unterscheidungeu hafst und
beschimpft, ist begreiflich; denn sein Geschäft gedeiht nur im
trüben. Wir aber werden uns nicht abhalten lassen, uns ihrer
zu bedienen. Der Hegeischen Hypostasierung des Allgemeinen
gegenüber also unterscheiden wir einerseits das universale in
causando und repraesentando von dem universale in essendo und
behaupten die Existenz der ersteren, leugnen aber die Existenz
(objektive Realität) des letzteren. Gott ist universale Ursache,
die göttlichen Ideen sind universale Urbilder, aber weder Gott
noch die Ideen sind ein universale in essendo. Hiermit stimmt
selbst nach dem Zeugnisse von Anhängern der Hegeischen Schule
die Lehre des Aristoteles. So bemerkt Schwegler (Kommentar
zur Metaphysik des Arist. S. 126): „Vom Standpunkt seiner
eigenen Philosophie wäre (von Arist.) zu antworten gewesen,
dafs es allerdings aufser den Sinnendingen eine (aber nur eine)
immaterielle und ewige Einzelsubstanz gibt, die Gottheit." Was
speciell die Gattung betrifft, so bemerkt derselbe: „Dafs die
Gattungen keine Substanzen und das ov xal ev weder Gattungen
noch Substanzen seien, wird mehrfach (von Arist.) ausgeführt."
(A. a. 0. S. 128.) Daher ist denn auch die Gattung zwar ein
xarà tov Xoyov (d. h. im abstrahierenden menschlichen Denken),
nicht aber cpvösi jiqoxeqov. Denn es ist falsch, was B. (S. 12)
behauptet, das begrifflich Frühere sei nach Arist. auch das (pvOei
oder schlechthin (anXmç) Frühere. Das ujiXmç ist keineswegs
gleichbedeutend mit (pvOei, sondern „wird auch von einer
Betrachtungsweise gebraucht, die sich blofs auf das Allgemeine
bezieht und den besonderen Inhalt unberücksichtigt läfst" (Kappes,
Aristoteles-Lexikon S. 14). Die Stelle, auf die sich B. beruft:



Phantasterei oder Schwindel? 473

de An. II. 3. 414 b. 20 ff., um die physische Priorität der
Gattung zu beweisen, enthält das gerade Gegenteil, nämlich, dafs
es eben so wenig eine allgemeine Seele als ein allgemeines
6%r]fia gebe; wenn Ar. dann fortfährt: immer ist in dem der Reihe
nach Folgenden potenziell das Frühere enthalten, so ist hier nicht
mehr von der Gattung die Rede, vielmehr ist der Vergleichungspunkt,

wie schon das eingeschaltete 6s lehrt, ein neuer, indem
das Verhältnis der vegetativen Seele zur sensitiven u. s. w. mit
dem des Dreiecks zum Viereck u. s. w. verglichen wird.

Übrigens spricht weder die Scholastik noch auch Aristoteles
dem Allgemeinen die Realität schlechthin ab; vielmehr bezeichnet
der letztere Gattungen und Arten als „zweite" Substanzen, d. h.

als wesentliche Bestimmungen und Beschaffenheiten der „ersten"
und eigentlichen Substanzen. Die Scholastik aber bedient sich
der von Bull, so hart angelassenen Unterscheidung des „formell"
Allgemeinen von dem „fundamental" Allgemeinen und bezeichnet
daher das Universale als ein ens rationis cum fundamento in re.
Dieses Fundament ist das „metaphysisch Allgemeine", d. h. der
wesenhafte in der ersten Substanz verwirklichte Inhalt des
allgemeinen Begriffs oder das Intellegible, wodurch die erste
Substanz der ewigen göttlichen Idee konform ist und geeignet, vom
Intellekte erfafst zu werden. In dieser aristotelischen Auffassung
haben von Hegel ausgehende Philosophen wie Schwegler, Zeller
einen unaufgelösten Widerspruch im aristotelischen System finden
wollen. Ein solcher Widerspruch aber ist keineswegs vorhanden,
wenn man nur mit der Scholastik zu unterscheiden weifs. Für
unsern Gegner fällt derselbe allerdings ebenfalls hinweg, jedoch
nur, weil er im Widerspruch mit den Thatsachen den Hegeischen
extremen Realismus mit der aristotelischen Gotteslehre für
vereinbar hält. „In Gott — so lesen wir S. 12 — ist das

Intellegible allgemein und Realität. Zu diesem Realismus, dem

nicht für die sinnliche Wahrnehmung gegebenen, hätte sicher
auch Aristoteles Ja und Amen gesagt; er läfst sich mit der Lehre,
dafs das Einzelwesen erste Bubstanz sei, wohl vereinbaren."
Unmittelbar vorher gehen die Worte: „Hier (in ihrem Grunde
in Gott), sind die allgemeinen Begriffe real nach der Form ihrer
Allgemeinheit, nicht blofs ,ihrem Inhalte nach' in den Individuen."
Das wäre also die „dumme" Allgemeinheit formell genommen!
Eine ganz überflüssige Bemerkung ist, dafs dieser Realismus
nicht für die sinnliche Wahrnehmung gegeben sei. Kein Philosoph
hat das behauptet. Wohl aber hat Hegel infolge seines extremen
Realismus die sinnliche Wahrnehmung zu einer fremdartigen,
dem begrifflichen Inhalt ganz unangemessenen Vorstellungsweise,



474 Phantasterei oder Schwindel?

das Sinnliche zu einem sinnlosen „Anderssein" degradiert. Was
ist aber von dem formell Allgemeinen im göttlichen Grunde zu
halten? Erstens wird ohne jegliches Fundament behauptet,
Aristoteles würde dazu Ja und Amen sagen; denn mit einer
solchen Annahme würde der Stagirite den von ihm so energisch
bekämpften platonischen Irrtum noch gesteigert haben. Dafs
Gott als Gattung (im eminenten Sinne, meint später Bull.) im
Verhältnis zu den Weltdingen zu denken sei, ist ein mit der
Denkweise des Aristoteles schlechthin unvereinbarer Gedanke.
Zweitens wäre dieser Gedanke in der That mit der Substantialität
der Einzelwesen unvereinbar; denn werden diese wahrhaft als
Substanzen gedacht, so ist alles übrige, was von ihnen ausgesagt
wird, wesentliche oder zufällige Beschaffenheit derselben, nicht
aber wirkliche und eigentliche Substanz; oder die Gattungen
und Arten sind wahrhaft Substanzen; alsdann aber sinken die
Einzelwesen zu blofsen Phänomenen, Erscheinungsformen herab,
wie dies in Hegels System thatsächlich der Fall ist. Drittens
ist ein solcher extremer Realismus absolut falsch; denn die
göttlichen Ideen können ohne Verendlichung Gottes selbst nicht als
universalia in essendo, sondern nur in causando und repraesen-
tando gedacht werden.

8. Der Grund, warum ich auf den Gegenstand der aristotelischen

Metaphysik nicht eingehe, soll nach S. 13 der B.sehen
„Phantasterei u. s. w." darin gelegen sein, dafs ich meine
Ausstellungen wiederlegt sehe. Die Sache ist einfach. Fach Aristot.
ist Gegenstand — obiectum formale, scholastisch gesprochen —
der Metaphysik das ov y ov; Ziel ihrer Untersuchungen ist
Gott als höchste Ursache, Ursache alles Seienden, Ursache des
Seienden als solchen. Stimmt B. mit mir hierin überein, so ist
das gut. Von einer Ubereinstimmung des griechischen
Philosophen mit Hegel kann ja dann aber keine Rede mehr sein.
Dies zur Antwort auf die Bemerkung (sub 10 der B.schen „Phant.");
„Ich hatte hier nicht meinen Standpunkt darzulegen, sondern den
der aristotelischen Metaphysik."

9. Bezüglich der aristotelischen poûç-Lehre gibt mein Gegner
eine höchst gewundene Erklärung, die das Wesentliche zugesteht,
nämlich dafs im 4. Kapitel des 3. Buches de An. die Rede ist
vom vovg âvvà/iet, hält aber seine Auffassung des vovg noi-
rjTixôç fest, wornach dieser nicht im thomistisehen Sinne als
Vermögen, das der Potenz nach Intellegible zu einem actu Intelle-
giblen zu machen, zu fassen ist, sondern als Gedankenbestimmungen
setzend (S. 14). Er stellt hier Erklärung gegen Erklärung —
nicht Gründe gegen Gründe. Gleichwohl sieht er nicht an, in



Phantasterei oder Schwindel? 475

seiner gewohnten Weise von einem „Hineinphantasieren" in
den Aristoteles, von einem Nachplappern der Neuscholastiker
zu reden (S. 14). Was mich betrifft, so habe ich die thomistische
Ansicht aus dem Gedankengange des aristotelischen Textes als

richtig nachgewiesen und verwahre mich energisch gegen den Ton
des Dillinger Philologen. Widerlegt hat B. nichts. Die Willkür
seines Verfahrens zeigt auch seine Erklärung des vovç xa&rjzixôç,
den er für eins mit dem vovç dwafiBi nimmt, indem er das

<P&(xqt6ç auf die Vergefslichkeit deutet und so den Aristoteles,
der das „nicht Erinnern" auf die Korruptibilität zurückführt, das

Sophisma des idem per idem begehen läfst.
Obgleich B. einen wesentlichen Unterschied des int. agens

von dem int. possibilis nicht anzugeben weifs, gesteht er gleichwohl

ihre reale Verschiedenheit zu. Meine Hindeutung auf den

Widerspruch, in dem dieses Geständnis mit seiner Alleinslehre
steht, beantwortet er mit dem Ausruf: „Kurios! Es handelte sich
mirum die Darstellung der aristotelischen Nuslehre" Einverstanden!
Ich frage aber wiederholt: wie verhält es sich dann mit der
Übereinstimmung des griechischen Philosophen mit Hegel! Denn,
B. mag sagen, was er will, die von Arist. auf psychologischem
Gebiete gelehrte reale Verschiedenheit eines aktiven und
passiven Seelenvermögens ist mit den Hegeischen Grundsätzen über
Akt und Potenz absolut unvereinbar. B. fügt hinzu: „Statt dessen
(sc. von meiner Seite) die ungeschickte Ausrede, dafs ich um
der mir von ihm imputierten dummen Alleinslehre willen auch
die aristotelische Lehre nicht richtig darstellen dürfe." „Dumme
Alleinslehre." Ganz treffend! Hier gilt, scheint mir, das
bekannte Bild von dem Stachel des Skorpions, der sich gegen ihn
selbst kehrt. Oder ist eine Theorie, die zugestandenermafsen
das göttliche Sein sich selbst zum Substrat alles anderweitig
Seienden gestalten läfst, etwa keine Alleinslehre?

10. Im folgenden sucht B. dem Hegeischen Begriffe einer
Selbstsetzung und Selbstverwirklichung einen erträglichen Sinn

abzugewinnen. Es ist die mir wohlbekannte Wendung, dafs sich
das Ende und Ziel der Dialektik, die absolute Idee in Wahrheit
als das Erste erweise, dafs „das letzte Resultat der durch Logik,
Naturphilosophie und Geistesphilosophie hindurchgeführten
Dialektik", der Begriff Gottes als des absoluten Geistes sei. (S. 16 f.)
Ich weifs aber auch und jeder Kenner der Hegeischen
Philosophie mufs es wissen, dafs dieser absolute Geist mit lauter
verendlichenden Bestimmungen behaftet ist, dafs er ebenso Sein
als Nichtsein, Werden, Natur u. s. w. ist oder durch alle diese
Kategorieen hindurchgeht. Sie sind in ihm aufgehoben, d. h. im



476 Phantasterei oder Schwindel?

Hegeischen Jargon nicht blofs weggenommen, sondern auch
bewahrt. Hegel und mit ihm B. nehmen in Gott einen „Grund"
an, der allerdings in ihm aufgehoben, zur vollen Geistigkeit
erhoben, ganz durchleuchtet sein soll. Ein Sein aber, das ein dunkles,
potenzielles Princip in sich aufhebt, geht eben aus diesem Grunde
hervor, setzt sich selbst aus der Möglichkeit in die Wirklichkeit
um. Mag man diesen Sachverhalt durch dialektische
Schlangenwindungen zu verdunkeln suchen, der gesunde Verstand wird
sich dadurch in seinem Urteil nicht beirren lassen. Den „Unsinn"
aber, das „Dumme" (S. 17), dafs „Gott sich in dem Sinne hervorbringe,

als ob er zuvor nicht gewesen wäre" (a. a. 0.), schreiben
wir weder Eckart noch Hegel zu. Es genügt uns, dafs der
letztere wenigstens ein „ewiges" zunächst logisches Selbstbestimmen,
dann reales, durch die Welt (Natur und Geist) vermitteltes Sich-
selbstverwirklichen lehrt, um ihn der Absurdität, der Verleugnung
aller Denkgesetze zu beschuldigen.

11. In gewaltige Erregung gerät mein Gegner über die an
seiner Ereiheitslehre geübte Kritik; er redet von „erbärmlicher
neuscholastischer Logik oder ekelhafter Sophistik" (S. 18). Wir
würden über diesen Punkt stillschweigend hinweggehen, wenn
nicht B. seiner Gewohnheit gemäfs aus unserm Stillschweigen
das Zugeständnis, von ihm widerlegt zu sein, ableiten würde.
Wir sehen uns also genötigt, unsere Kritik aufrecht zu erhalten,
solange unser Gegner nicht unzweideutig sich darüber ausspricht,
dafs auch ihm die menschliche Freiheit nicht blofs Freiheit von
Zwang, sondern auch Freiheit von innerer Notwendigkeit ist.
Zudem kann Freiheit auf pantheistischem Standpunkt nur nominell

bestehen, da einem Wesen, das nur Erscheinung eines
anderen, also nicht wahrhaft Wesen ist, weder ein wahrhaftes
Selbst noch wahrhafte Selbstbestimmung zukommt.

12. Über die folgenden Auslassungen des Gegners, die sich
auf das Verständnis der Hegeischen Philosophie beziehen, werde
ich mich kurz fassen, da eine Verständigung mit demselben doch
aussichtslos erscheint, dem Leser aber, der unbefangen zu urteilen
weifs, die blofse Mitteilung der betreffenden Lehren und
Aussprüche genügen wird. Man hat mit Recht gesagt, das Hegeische
System darstellen, heilst es widerlegen. Ich citiere demnach
aus Bull.s „Phantasterei u. s. w." folgende Texte: „Dieses
.wahrhaft Allgemeine* ist Gott und seine Wirksamkeit. Gott
ist das esse schlechthin. Dieses setzt aus seiner unendlichen
Kraft das Sein der Kreatur und macht sich so, an und für sich
ewig das schlechthin Seiende, das über allem Seiende bleibend,
zum esse commune. Nicht in Gott selbst fallen alle Gegensätze,



Phantasterei oder Schwindel? 477

aller Widerstreit, sondern in die von Gott geschaffene Welt"
(S. 19). Ich bemerke hierzu: Wenn Gott sich, sein eigenes Sein
zum esse commune macht, so setzt er eben in seinem eigenen
Sein alle Gegensätze, allen Widerstreit des weltlichen Seins.
Gleichwohl soll Hegel unrecht geschehen, wenn die Neuscholastiker
(Kleutgen u. a.) behaupten, Hegel identifiziere das abstrakt
Allgemeine mit dem ersten und höchsten Ursächlichen! (A. a. 0.
n. 18.)

Ferner: „Die absolute Bestimmung des Seins in Gott
involviert eben nach Aristoteles und scheint es mir (auf einmal
wie bescheiden!) auch nach der Lehre des Christentums Gottes
unendliche Kraft, aus der Gott die Welt schafft, um aus finals

unendlich multipliziertes Ich in sich zurückzukehren" (S. 20).
Es ist das uns bekannte verhängnisvolle, die Materialursache
ausdrückende „aus", wodurch das göttliche Sein zum Stoff der
Welt herabgesetzt wird. Und eine solche Theorie wäre christlich,
wäre auch nur aristotelisch!

Ich bemerkte, dafs es Hegel mit dem Unterscheiden nicht
ernst sei, dafs ihm alles Unterscheiden ein Rückgang zum Anfang
sei. Hierzu Bali.: „Unser Scholastiker hat keine Ahnung davon,
wie ungeschickt ist, was er da sagt" (S. 21). Nun, dann trifft
das Ungeschick den Meister Bull.s selbst. Denn bei Hegel lesen
wir: „Gott ist die Liebe, d. h. dies Unterscheiden und die Nichtigkeit

dieses Unterscheidens, ein Spiel dieses Unterscheidens, mit
dem es kein Ernst ist, der Unterschied eben als aufgehoben
gesetzt, d. i. die einfache, ewige Idee" (Religionsph. II S. 187).
Zwar sind diese Worte nach dem Zusammenhang auf das
Geheimnis der Trinität (das, nebenbei gesagt, Hegel völlig auflöst
als unvereinbar mit seinem pantheistischen Gottesbegriff) bezogen;
sie gelten aber ganz allgemein von allem Bestimmen. Wenn
mein Gegner dies leugnet, so hat er eben keine „Ahnung" von
der dialektischen Natur des von Hegel zum Grundprincip
erhobenen eleatischen Beinsbegriffs, der keine wahren Unterschiede
duldet und vor dem alle Vielheit und Mannigfaltigkeit in das

Grau in Grau des einen durchaus gleichartigen Seins
verschwindet. Dieser Begriff sitzt dem monistischen Philosophen
wie ein, tückischer Dämon im Nacken, stets bereit, ihm die
bunten Bilder, die er dem schaulustigen Publikum vorgaukelt,
zu verwischen.1

Um das Hegeische System gerecht zu beurteilen, ist ein
Zweifaches notwendig. Erstens ist es geschichtlich zu begreifen.

1 Vgl. Staudenmaier, Die Lehre von der Idee S. 615 ff.



478 Phantasterei oder Schwindel?

In dieser Hinsicht erscheint es als der Versuch, vom Standpunkt
des Kaatschen transcendentalen Idealismus eine logisch begründete

(nicht aus der Pistole geschossene) wissenschaftliche
Metaphysik zu begründen. Eine solche konnte nur die subjektivistisch-
pantheistische Gestalt annehmen, die ihr Hegel wirklich gegeben
hat. Zweitens aber sind, das System Hegels für sich genommen,
Absicht und Erfolg zu unterscheiden. Die Absicht Hegels
war zweifellos, einen konkreten, den Menschengeist befriedigenden
Gottesbegriff zu gewinnen. Dieser Absicht aber konnte der
Erfolg nicht entsprechen; denn der philosophische durch Kants
Transcendentalismus inaugurierte subjektivistische Rationalismus
drängte den deutschen Philosophen in die bereits von Spinoza
dogmatisch betretene Bahn des eleatischen Monismus. Wenn
Hegel mit dem eleatischen Sein das heraklitische Princip des

ewigen Werdens, der ruhelosen Bewegung zu verbinden suchte
und demgemäfs das göttliche Sein als Prozefs oder statt als
„Substanz" vielmehr als „Subjekt" fafste, so mag sich darin zwar
jene „Absicht" kundgeben, an dem Charakter und dem Werte
seines Systems vermag dieser Umstand nichts zu ändern. Denn
ein „absolutes" Werden, bei dem nichts wird, kommt einem
Sein gleich, das nichts ist.

Staudenmaier, weder Jesuit noch Scholastiker, ein gründlicher
Kenner der Hegeischen Philosophie, urteilt nicht anders über den
wesentlichen Charakter derselben als die von Bull. S. 19 citierten
„neuscholastischen" Autoren. Insbesondere findet St. im Hegeischen
System die Verwechslung der logischen Idee mit der Gottheit.
„Das Grundgebrechen des Hegeischen Systems besteht darin,
dafs sich in ihm der menschliche Erkenntnisprozefs in einen

theogonischen Prozefs verwandelt hat, dessen Resultat ist,
das Mafs des logischen Begriffes sei das Mafs des
göttlichen Geistes, worin sich der Pantheismus, und zwar
als ein logischer ausspricht, weil der göttliche Geist nach Wesen,
Inhalt und Umfang nur der hypostasierte logische Begriff, die
logische Idee mit ihren Kategorieen ist." (Die Lehre von der
Idee S. 231.) Ferner: „Wenn zwischen der Hegeischen Lehre
und der eleatischen der Unterschied gemacht wird, dafs die
letztere Akosmismus sei, d. h. das Dasein der Welt leugne; so
stellt zwar Hegel das Dasein der Welt nicht eigentlich in
Abrede; indem er aber das Endliche als solches als das Unwahre
ansieht und nur insofern gelten läfst, als es wesentliches und
notwendiges Moment im göttlichen Leben ist, herrscht auch in
dieser Hinsicht kein eigentlicher Unterschied zwischen beiden
Weltansichten, wie sie auch insofern ganz eins sind, als sie



Phantasterei oder Schwindel? 479

miteinander gleich sehr logischen Pantheismus enthalten, was
ihr Wesentlichstes ist". (A. a. 0. S. 234 f.) Hierzu haben wir
nur zu bemerken, dafs gleichwohl ein doppelter Unterschied zu
Gunsten des Eleatismus besteht; erstens nämlich bezeichnet
derselbe ein Ant'angsstadium der Spekulation, während sich Hegel
rühmt, deren Vollendung zu sein; zweitens ist der logische
Pantheismus der Eleaten ein objektiver, der Hegels dagegen
ein subjektivistischer, sofern er die Annahme enthält, dafs das
^Sein" nur im menschlichen Gedanken existiert. Die Wahrheit
dieser Bemerkung halte ich aufrecht, mag mein Gegner dagegen
einwenden, was ihm beliebt.

Statt auf die gewundenen Bemerkungen Bulls über den Sinn,
in welchem Hegel die logischen Bestimmungen als metaphysische
Definitionen Gottes fafst, einzugehen, wollen wir seinen
Lehrmeister selbst vernehmen, der uns mit der wünschenswertesten
Deutlichkeit sagt: „Eine jede Sphäre der logischen Idee erweist
sich als eine Totalität von Bestimmungen und als eine
Darstellung des Absoluten." (S. Staudenmaier, Darst. u. Krit. des
Hegeischen Systems. Mainz 1844 S. 211.) Wir werden zwar
alsbald eine merkwürdige Erklärung des „Absoluten" seitens
unseres Gegners hören. Vorläufig aber bleiben wir dabei, dafB
unter dem Absoluten gerade das Göttliche im Gegensatze zum
Relativen, Endlichen gemeint sei, wie denn unser Gegner selbst
(S. 21) als Hegelisch den Satz anführt, „das Absolute (Gott —
sie!) sei die Idee, und zwar die über die Unmittelbarkeit des
Lebens und die Differenz und Endlichkeit des Erkennens und
Wollens erhabene absolute Idee, als der Begriff der Idee, dem
die Idee als solche der Gegenstand, als die sich selbst denkende
Idee." Hieraus ergiebt sich auch, was von B.s Erwiderung auf
mein Gitat aus Encyklop. § 214 (S. 22 in B.s „Phantasterei")
zu halten sei; da nämlich Hegel von der Idee redet und im
Grunde auch nur eine Idee kennt, von der alle andern nur
Evolutionen sind, so gilt das von der Idee Gesagte, sie sei
Einheit des Endlichen und Unendlichen u. s. w., von der
absoluten Idee, von Gott selbst, ja gerade von ihr vor allem, indem
Hegel entschieden betont, Gott sei nicht Gott ohne die Welt,
sei nicht abstrakte, sondern konkrete Identität, kehre aus dem
Anderssein der Natur als Geist in sich selbst zurück.

Es ist daher auch grundfalsch, wenn Bull, behauptet, der
Prozefs (der Selbstvermittlung Gottes durch das Endliche) sei
nicht in Gott selbst vorhanden, d. h. „in Gott vor und über der
Welt" (S. 23). Eine solche Transcendenz Gottes „phantasiert"
B. in den Hegel hinein. Die einzige Transcendenz, die im

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 32



480 Phantasterei oder Schwindel?

Hegelsehen System Raum hat, ist die Transcendenz der über die
Vielheit „übergreifenden" Einheit, der den Stoff beherrschende
immanente Allgeist, die alles durchdringende Vernunft, der logische
Begriff, der in Natur und Menschengeist erscheint und in dieser
Erscheinung sich verwirklicht.

Unwillkürlich entschlüpft unserm Gegner selbst mitten in.

derVerteidigungHegels ein Geständnis, das seinen pantheistischen
Gedanken deutlich enthüllt, nämlich die Behauptung, am Ende
der Dinge würde die Erscheinungswelt zurückgeführt werden
„in ihr Wesen, in dem kein qualitativer Unterschied des Seins
mehr ist zwischen Gott und uns." (S. 22.) Das heifst doch
deutlich genug die Einheit des göttlichen und menschlichen Seins
aussprechen, eine Einheit, die, hienieden durch den Sinnenschein
verhüllt, nach dessen Auflösung wieder siegreich zu Tage tritt.

Ein „Nonplusultra von Phantasterei oder Schwindel" findet
mein Gegner in der von mir gemachten Aufserung, sein
Zugeständnis, „im Absoluten komme jedenfalls das Moment des
abstrakten Seins und des Nichts und des Übergangs desselben in
einander vor", enthalte den Gedanken des Hervorgangs Gottes
aus dem abstrakten Sein u. s. w., und dies sei der Gipfel der
Absurdität. Dagegen nun repliziert Bull., das Absolute, von dem
er hier rede, „sei nicht Gott, wie er an und für sich ist, aufser
der Zeit, aufser der Welt, sondern Gott und seine Wirksamkeit,
der, was er sein will, seiende Gott, Gott als Schöpfer Himmels
und der Erde". (S. 25.)

Wir sehen davon ab, dafs im herrschenden Sprachgebrauch
der Ausdruck das „Absolute" gerade im Gegensatz zur Welt,
zum Relativen genommen werde, und gehen auf den Gedanken
des Gegners ein, das Absolute bedeute „Gott und seine
Wirksamkeit", wie derselbe sich euphemistisch ausdrückt. Denn unter
der „Wirksamkeit" versteht er jenen Gott und der Welt
gemeinsamen „Grund", woraus er das Endliche wie aus einer
passiven Potenz hervorgehen läfst. Wir werden hiermit wieder
zum Anfang zurückgeführt, und es erhebt sich neuerdings die
Frage, ob Gott sein eigenes Sein zum Substrate, zum Stoffe
gleichsam der Welt machen könne, ohne sich selbst zu
verendlichen und dem Werden, der Veränderung zu verfallen. Wir
antworten: sowohl die dialektische Natur jener Auffassung der
göttlichen Wirksamkeit als auch das Hegeische System selbst
führen zur Verneinung jener Frage, mit anderen Worten zur
Annahme einer notwendigen Verendlichung Gottes selbst. Was
die innere Konsequenz betrifft, so kann Gott sein Sein nicht
zum ens commune, zur (intellegiblen) Materie der Schöpfung



Phantasterei oder Schwindel? 481

machen, wenn jenes sein Sein nicht von vornherein Akt und
Potenz in Einheit ist. In der That wird von Hegel das
göttliche Sein so gedacht und daher als Prozefs, als Macht der
Selbstsetzung, Selbstverwirklichung bestimmt, zunächst in der
rein idealen Sphäre, sofern der logische Begriff sieh kraft
immanenter Dialektik zur absoluten Idee bestimmt, dann aber zum
Behüte realer Selbstsetzung in die Natur sich entläfst, um sich
daraus als absoluten Geist zurückzunehmen: ein Prozefs, den er
allerdings als einen ewigen begriffen wissen will. Dies ist die
wirkliche Lehre Hegels, wie sich jeder aus dem Studium seiner
Logik überzeugen wird. Ich gestehe zu, dafs sich dieselbe
zuweilen mit christlich klingenden Phrasen schmückt und auch in
theosophischem Flitterglanze schillert; daraus aber beweisen
wollen, dafs Hegel ernstlich den transcendenten Gott des Christentums

lehre, wird heutzutage kaum einem andern als seinem
verspäteten Anhänger in Dillingen in den Sinn kommen.

18. Soll ich noch ein Wort darüber verlieren, ob die dem
Pantheismus und der zweifellos pantheistischen Lehre, dafs Gott
in der Schöpfung sein eigenes Sein zum Substrat der Geschöpfe
mache, entsprechende Seelenstimmung die des Hochmuts oder
die der Demut sei? Mein Gegner meint „von Gott geschaffene,
gewordene Geister sind und bleiben wir in Ewigkeit." Er hätte
sagen können: aus Gottes Wesen erzeugte Söhne Gottes, die
eine Spanne Zeit im Sinnenschein befangen, in Gottes Wesen
und Sein zurückkehren werden, sind und bleiben wir in Ewigkeit
(d. h. sub specie aeternitatis). Denn dafs nach Hegels Ansicht
die Welt der eigentliche Sohn Gottes sei, ist nicht eine blofse

Behauptung des Linkshegelianers Straufs, sondern unzweifelhafte
Thatsache. Mit Ilecht bemerkt Staudenmaier: „Dafs im Punkte
des Christlichen das letztere (der blofse Schein nämlich des

Christlichen) ganz besonders stattfinde, mufs schon daraus hervorgehen,

dafs Hegel das andere, die Welt und den Sohn (Gottes),
unleugbar für eins und dasselbe nimmt, so dafs der Sohn Gottes
die Welt selbst ist." (Darstellung und Kritik u. s. w. S. 701.)
Derselbe Schriftsteller stellt einige der bezeichnendsten Texte
aus den Schriften Hegels zusammen, die seinen Gedanken einer
göttlichen'Selbstvermittlung durch die Welt beleuchten. „Ohne
Welt ist Gott nicht Gott." „Das Endliche ist wesentliches
Moment des Unendlichen in der Natur Gottes." „Das Endliche
ist Moment des göttlichen Lebens." „Der Mensch ist der
präsente Gott; das, was Gott aufser sich setzt, ist er selbst: das
Menschliche ist die Inhaltsbestimmung des Göttlichen; das Wesen
der göttlichen und menschlichen Natur ist identisch; das Tier

32*



482 Phantasterei oder Schwindel?

ist mit Gott eins, aber nur an sich u. s, w." (A. a. 0. S. 812 f.)
Wenn Hegel auch das Gegenteil behauptet, „Gott sei nicht
bedingt durch die Welt" (a. a. 0. S. 753), so erklärt sich das
aus der sophistischen Natur seiner Dialektik und der Zauberkraft
des Wortes: „Aufheben", indem er einfach erklärt: die Welt
sei ein „aufgehobenes" Moment. Möge man nun darüber urteilen,
ob der Ausspruch: „ein gewordener Gott — der Gipfel der
Absurdität" berechtigt sei oder nicht! (S. Bull.s „Phant." unter
„Inhalt".) Bekannt ist, wie Hegel selbst persönlich zur Frage:
Hochmut oder Demut stand, und die Art, wie seine Philosophie
auf Zuhörer wirkte, bezeugt ein Ausspruch Heines, dessen Wortlaut

uns allerdings nicht gegenwärtig ist.
Darin, dafs eine Philosophie allgemein menschlich, nicht

beschränkt national sein soll, stimmt mir B. bei, meint aber,
Hegels Philosophie sei zugleich beides, allgemein menschlich und
zugleich specifiseh deutsch, wie sie einst die der Griechen war
(S. 26). Das letztere allerdings, wenn man die unvollkommenen
Anfänge griechischer Spekulation, nicht ihren Höhepunkt in Piaton
und Aristoteles im Auge hat. Dagegen schliefsen sich allgemein
menschlieh und specifiseh deutsch gegenseitig aus. — Schliefslich
mahnt B., „man sollte die deutsche Philosophie nicht so despektierlich

behandeln, wie es die nur das Jesuitisch-Römische gelten
lassenden Neuscholastiker thun" (a. a. 0.). Was uns betrifft, so
sind wir von einer „Verachtung" der deutschen Philosophie weit
entfernt. Ja, wir erblicken speciell in Hegels System die bisher
wissenschaftlich-vollendetste Form der pantheistischen
Weltanschauung und schreiben ihre „Absurditäten" auf das Conto dieser.
Aufserdem anerkennen wir die „relative" Berechtigung des
deutschen Intellektualismus gegenüber dem englisch-französischen
bornierten Empirismus und Sensualismus. Andererseits aber
betonen wir allerdings auch die Einseitigkeit des ersteren und
nehmen unsern Standpunkt über beiden zugleich, worin uns ein
Aristoteles und die Scholastik vorangegangen sind. Dieser
Standpunkt ist in der That allgemein menschlich, wahrhaft
katholisch. Wir streichen daher in dem uns vorgeworfenen
„Jesuitisch-Römisch" das Jesuitisch und setzen dafür: Römisch-
Katholisch, ohne den Vorwurf einer widersprechenden
Begriffsverbindung zu fürchten; denn Römisch-Katholisch schliefsen sich
nicht aus, wie des Gegners: Allgemein-menschlich und Specifisch-
deutsch, sondern fordern einander, wie Mittelpunkt und
Peripherie des Kreises.

Noch ein Wort über den Ton des Gegners; wäre derselbe
nur für mich persönlich verletzend, so würde ich schweigen.



Areopagitika.

Er richtet sich aber gegen die scholastische Wissenschaft und
ihre Vertreter überhaupt, eine Wissenschaft, die nicht nur des
Beifalls der Kirche sich erfreut, sondern auch die Achtung
hervorragender Denker, darunter Hegels selbst, genofs.
Erwidert man uns, Hegel habe die historische Bedeutung der
Scholastik gewürdigt, jetzt sei sie tot, so möchten wir mit der
Warnung schliefsen, der totgeglaubte Löwe könnte plötzlich die
Krallen zeigen und sich für die ihm applizierten Tritte einmal
schadlos halten!

—SS»-0

AREOPAGITIKA.
Von P. JOSEPHUS a LEONISSA. O. M. Cap.

Die „Historisch-politische Blätter" brachten im 120. Bande (1897)
einen längeren Artikel „Katholicismus und Wissenschaft" aus der Feder
des Professors Freih. v. Bertling. Der in mancher Hinsicht treffliche
Artikel bespricht auch (S. 230 f.) die Areopagi tische Frage und stellt
sich durchaus auf Seite der modernen wissenschaftlichen Kritik. Dieser
gilt es als ausgemacht, dafs der Verfasser der Areopagitischen Schriften
als wissenschaftlicher und vorsätzlicher Betrüger schreibt. Prof. v. Hertling
beruft sich insbesondere auf Stiglmayrs S. J. Artikel „Der Neuplatoniker
Proklns als Vorlage des sogenannten Dionysius Areopagita in der Lehre
vom Übel" im Historischen Jahrbuch (1895). Stiglmayr schmeichelt sich,
den endgültigen Nachweis erbracht zu haben, der sogen. Dinoysius sei
durchaus abhängig von Proklus. Leider sind wir von dieser Abhängigkeit
nicht überzeugt, vielmehr von der entgegengesetzten Abhängigkeit: dafs
Dionysius dem Proklus zur Vorlage diente.

Die äufseren und inneren Gründe, welche die moderne Kritik gegen
die Echtheit der Areopagitischen Schriften vorbringt, sind die schon
unzählige Male widerlegten. Bereits um 420 hat Theodoras von Antiochien
dieselben ins rechte Licht gestellt. Eingehend wurden die Scheingründe
entkräftet von unserm rührigen Mitarbeiter Dr. Oeslaus M. Schneider in
seiner trefflichen Schrift „Areopagitica. Die Schriften des hl. Dionysius
vom Areopag." (Begensburg 1884); und gründlich die Echtheit verteidigt.
Da die Gegner gar nicht im stände sind, letztere Schrift zu widerlegen,
beliebt ihnen die Vogel-Straufs-Politik, indem sie dieselbe völlig ignorieren.
Trotzdem wurde Schneiders Arbeit auch von urteilsfähigster Seite her im
In- und Auslande beifällig aufgenommen. Dies bestimmte ihn, des Areo-
pagiten Hauptwerke zu übersetzen und zu erklären. So erschien die „himmlische

Hierarchie" im 8. Bande der Übersetzung der theolog. Summa,
Begensburg 1888. „Das Apostolische Jahrhundert", Begensburg 1890,
brachte (I. Bd.) in dieser Weise die „kirchliche Hierarchie" und die „Namen
Gottes." Ebenso entschieden, wie Schneider, tritt in England Bev. John
Parker für die besagte Echtheit ein. Bereits volle 5 Jahre erforscht Parker
beständig unsere Frage und ist völlig von der Echtheit überzeugt. Mehrere
einschlägige Schriften bezeugen dies: „Dionysius the Areopagite. A Ser-


	Phantasterei oder Schwindel? : Replik gegen Ant. Bullinger

