
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Philosophisch-theologische Aphorismen

Autor: Holtum, P. Gregor von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


452 Philosophisch-theologische Aphorismen.

Auf8chluf8 zu geben überhaupt nicht in der Lage ist. Nur dafs
wirklich neue Körper entstehen oder werden, gesteht sie
selber zu, wie wir früher gesehen haben.

Steht demnach Aristoteles mit seinen exakten Studien in
unserer Krage um den Urstoff der modernen Naturforschung
in nichts nach, so übertrifft er dieselbe andererseits bei
weitem an scharfsinniger, dialektischer Bearbeitung, „an
folgerichtiger, durch tiefe Gedanken und feine Unterscheidungen
reicher Lösung". Diese Eigenschaften teilt Dr. A. Baeumker
dem Aristoteles ausdrücklich zu. Leider kann das von der

neueren Naturforschung nicht gesagt werden. Darum
stimmen wir voll und ganz Herrn J. C. F. Zöllner bei, wenn
er sagt, dafs es „der Mehrzahl unter den Vertretern der exakten
Wissenschaft an einer klar bewufsten Kenntnis der ersten Prin-
cipien der Erkenntnistheorie gebreche". Und ferner, dafs „die
übergrofse Bethätigung an rein experimenteller und beobachtende^
Arbeit und die damit nur allzu häufig verbundene selbstgefällige
Verachtung jeder andern wissenschaftlichen Tendenz die logische
Schärfe der Verstandesoperationen in unserm Jahrhundert
im Vergleich mit früheren herabgesetzt und vermindert
hat". An logischen Fehlern und Verletzungen der einfachen
Denkgesetze wird in unsern Tagen geradezu Unglaubliches
geleistet. Darunter gehört auch die Ansicht, dafs ein wirklicher
Körper, „Stoff' im modernen Sinne des Wortes, „die objektive
Grundlage der allen Körpern gemeinschaftlichen Bestimmungen"
bilden könne. Darum lautet unser Grundsatz nicht: „mehr
Naturforschung, mehr experimentelle Physik und chemische Analyse";
sondern: „mehr" oder richtiger „bessere Logik und Philosophie".

PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE APHORISMEN.

Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

I.

1. Die Begriffsbestimmung des obiectum materiale und
formale, sowie der ratio formalis sub qua bietet zwar an und für
sich keine besonderen Schwierigkeiten, erleidet deren jedoch sehr
grofse in der Anwendung auf die verschiedenen Wissensgebiete.
Einen eklatanten Beweis dafür liefert der allbekannte Umstand,



Philosophisch-theologische Aphorismen. 453

dafs bis in die neueste Zeit hinein die Kontroverse um die
Fixierung des obiectum materiale und formale der Logik währte.
Wir sagen „währte", weil wir mit P. Feldner im Österreichischen
Litteraturblatt 1897 n. 8. der Ansicht sind, dafs dieselbe durch
den geehrten Herausgeber dieser Zeitschrift in seinem Handbuch
der Logik geschlichtet erscheint, wonach die Logik die Wissenschaft

von den Denkformen und den Denkwerkzeugen nach ihrer
Veranlagung ist, eine künstliche Anordnung vom Verstände behufs
einer auf jede Anordnung beruhenden sicheren und schnellen
Erkenntnis der Wahrheit zu .empfangen. In dieser Definition
empfangen alle anderen ihre Beleuchtung, ihre Kritik und die
Anerkennung des in ihnen enthaltenen Mafses von Wahrheit, wie
leicht gezeigt werden könnte.

Doch das nur en passant!
Wir möchten nun zuerst die eingangs der Arbeit erwähnten

philosophischen termini auf die W issenschaft der Theologie
anwenden, weil sie da von geradezu fundamentalster und eminentester
Wichtigkeit sind, und ohne Klarstellung über diese Punkte die
höchste der Wissenschaften gleichsam in der Luft schwebt und
ohne tieferes Verständnis bleibt.

Als obiectum formale der Theologie bezeichnen wir die res
revelata, aber nicht simpliciter ut talis, sondern nach der ihr
eigenen und zwar ganz eigentümlich eigenen Veranlagung, obgleich
revelata und in se inevidens doch einigermafsen wissenschaftlicher
Einsicht durch die ihr zu teil werdende spekulative Behandlung
in den Konklusionen zu gewinnen, insofern diese den inneren
systematischen Zusammenhang eines Gefundenen mit einem
Gegebenen darstellen. Wollen wir einen lateinischen terminus
wählen, so würden wir sagen, die discurribilitas ad conclusiones

certas, wie sie in der res revelata vorliegt, ist das obiectum
formale der theologischen Wissenschaft. Diese ganz einzige
Qualität der Theologie eignet ihr aber einerseits deshalb, weil
sie ausgeht a principiis creditis, die mithin die höchste Gewifsheit
bieten, (S. Thomas) andererseits aber aus dem Grunde, dafs Gott,
der Urheber der res revelata, dieselbe selbst nicht bis in ihre
letzten Ausläufer enthüllt dem menschlichen Geiste mitgeteilt
hat. Den Beweis für diese These führen wir nur, indem wir
zunächst zeigen, dafs nicht das creditum esse sich als der re-
spectus formalis darstellt, den der theologische Geist in der res
revelata betrachtet. Denn diesen Gesichtspunkt betrachtet der
Theologe nicht überall, was doch der Fall sein müfste, wenn e r
der specifisch theologische wäre, sondern nur da, wo er von der
Tugend des Glaubens handelt. Überdies ist das creditum esse



454 Philosophisch-theologische Aphorismen.

nur etwas, das sich per modum praesuppositi verhält. Dals aber
die Nota der Kredibilität in der revelata nicht der gesuchte
respectus formalis sein kann, braucht gar nicht gesagt zu werden.
Aber vielleicht läfst sich mit manchen Autoren die res revelata
ut revelata als obiectum formale bestimmen Auch das geht
nicht an; denn dieser Gesichtspunkt eignet ja schon der Glaubens-
Erkenntnis; wie kann er also einer von dieser specifisch, d. h. nach
dem obiectum formale verschiedenen Erkenntnis zugewiesen werden?
Es bleibt also nur die von uns hervorgehobene Eigenschaft der
res revelata. Trefflich wird diese unsere Ansicht durch die alte
dem hl. Anselm zugehörige Definition von der Theologie bestätigt:
fides quaerens intellectum, d. h. die vom Glauben erleuchtete
und denselben voraussehende Vernunft sucht in der res revelata
das suo modo Intelligible. Das ist der finis intrinsecus der
theologischen Forschung, den volleren Einblick in die articuli
crediti zu gewinnen. Ergo, schliefsen wir, ist die im Objekte
selbst steckende Möglichkeit einer solchen Behandlung die ratio
formalis quae.

Als obiectum materiale der theologischen Forschung müssen
wir dann allerdings die res revelata ut revelata gelten lassen,
die als solche eben von der aufgestellten ratio discurribilitatis
ad conclusiones certas abstrahiert, also, wie es ja beim obiectum
materiale gefördert wird, noch determinabilis ist.

Als obiectum formale der einfachen Glaubenserkenntnis
wurde eben die res revelata ut revelata bezeichnet. Das hat
jedoch noch eine Vertiefung zu erfahren. Denn der hl. Thomas
lehrt ausdrücklich: „non habet (aliquid) quod sit actu credibile,
nisi ex veritate prima, sicut color est visibilis ex luce; et ideo
veritas prima est formale, et a qua est tota ratio obieeti". (III.
Sent. dist. 24. q. 1. sol. 1.) Allerdings könnte es scheinen, als
wenn der hl. Thomas an dieser Stelle die veritas prima nur als
ratio formalis sub qua (von der später) gelten liefse, wofür ja
auch der vom Lichte hergenommene Vergleich spricht, aber die
Worte „a qua est tota ratio obieeti" gehen doch über diese

Einschränkung hinaus, berechtigen zu einer Erweiterung. Die
auetoritas divina erscheint in der That als ein essentieller Teil
des obiectum formale. Denn jede cognitio fidei hat ja als
obiectum proprium nur die hinlänglich bezeugte und SO

anzueignende Wahrheit. Dieser Umstand verleiht der Wahrheit
einen besonderen specifischen objektiven Charakter; fehlt er,
so eignet sieh die Wahrheit nicht mehr zur Bethätigung des
Glaubens. Ergo, schliefsen wir mit Recht, ist die res revelata
nur unter diesem respectus obiectum formale fidei. Insofern die



Philosophisch-theologische Aphorismen. 455

Kraft, die Zulänglichkeit des Bezeugenden, in seiner Bezeugung
nicht angezweifelt zu werden, erkannt wird, und somit dem
Geiste ein Licht wird, unter dessen Einflufs er faktisch die
Wahrheit sich anzueignen vermag, ist die auctoritas divina die
ratio formali8 sub qua, aber insofern sie sich mit dem Objekte
selbst gleichsam verbindet, wird sie objektiviert und macht erst
so endgültig die res revelata zum obiectum formale für die
cognitio fidei.

Als Einwurf gegen die von uns gegebene Aufstellung des
obiectum fidei für den habitus theologicus liefse sich geltend machen :

Die Wissenschaften unterscheiden sich specifisch nach ihrem
Formal-Objekt. Nun aber unterscheiden sich Theologie und
natürliche Wissenschaften nach dem consensus communis dadurch,
dafs die letzteren natürliche, die ersteren aber übernatürliche
Wahrheiten behandeln. Ergo. Die Antwort darauf lautet, dafs
Wissenschaften diversi ordinis allein dadurch schon hinlänglich
nach ihrem Wesen unterschieden werden, d. h. das objectum
materiale gibt da den specifischen Unterscheidungsgrund ab.

Gehen wir nun zur ratio formalis sub qua über. Es ist
hier nötig, eine exakte Definition derselben verauszuschicken.
Unter ratio formalis sub qua in sensu stricto verstehen wir ein
zur Erkenntnis-Potenz hinzutretendes in irgendwelcher Weise
neues Erkenntnis-Licht, in dessen Besitz die Erkenntnis-Potenz
ihr obiectum formale zu erfassen vermag. Dieses Erkenntnislicht
kann nun erstens ein gänzlich aufser der Ordnung des natürlichen

Intellektes liegendes Licht sein. Das trifft zu beim lumen
fidei bezüglich des intellectus naturalis. Oder es kann die ratio
formalis sub qua sich als ein Licht darstellen, das zwar radi-
caliter mit der Potenz selbst gegeben ist, in ihr der Veranlagung
nach erscheint, thatsächlich aber nur unter besonderen

Bedingungen entwickelt wird, sonst aber verkümmert, unbenützt bleibt.
So kann offenbar niemand in vollkommener Weise irgend
welche Wissenschaft treiben, ohne das Licht philosophischer
Bildung, das lumen philosophicum zu besitzen.

Oder es kann endlich die ratio formalis sub qua als ein
Licht erscheinen, welches im Subjekt, d. h. der Potenz, wie im
Objekt vorhandene Hindernisse der sensitiven oder vielleicht
auch intellektuellen Erfassung wegschafft: kurz gesagt, es erscheint
als removens prohibées, nicht als wesenhaft neues Licht, wie im
ersten Falle, auch nicht als intensive Steigerung eines schon
vorhandenen Lichtes und somit graduell neues Licht, wie im
zweiten Falle. So verhält es sich offenbar mit dem Sonnenlichte,
wie es sich dem Auge mitteilt.



45(i Philosophisch-theologische Aphorismen.

Im weiteren Sinne verstehen wir als ratio forinalis sub

qua alles, was direkt, unmittelbar zwischen der Erkenntnispotenz
und dem obiectum formale als vermittelndes Element steht, ohne
den Charakter des Lichtes an sich zu tragen, was also sich als
Fundament, als conditio sine qua u. s. w. darstellt. So verhält
es sich nach unserer Ansicht mit der cognitio fidei, die im
Begriff des habitus theologiae schon als vorausgesetzt erscheint.

Manche Autoren bezeichnen noch separiert alles das als
ratio formalis sub qua, was in irgend einer Weise als ein
objektiv Gegebenes mit dazu behilflich ist, wissenschaftliche
Konklusionen zu ziehen. So werden z. B. Erfahrung, Experimente,
Methode u. s. w. als ratio formalis sub qua bezeichnet. Wir
meinen, dafs diese dienenden Geister nur sehr untergeordnete, wenn
auch gewifs durchaus notwendige Dienste, dafs sie Handlangerdienste

verrichten, und dafs ihnen durchaus nicht der Begriff
der ratio formalis sub qua in sensu stricto zukomme. Am meisten
müssen wir aber dagegen protestieren, dafs man selbst die ab-
slractio a materia als ratio formalis sub qua will gelten lassen.
Diese ist doch offenbar nur eine ratio inductiva seu creativa
des obiectum formale, nie und nimmer aber etwas zwischen dem
fertigen Formal-Objekt und der Erkenntuis-Potenz Vermittelndes.

Wenden wir das Gesagte nun auf die Theologie an, so

glauben wir als ratio formalis sub qua für dieselbe nur das
lumen philosophicum, die philosophische Bildung, die subjektiv
gewonnene Möglichkeit, die in re revelata existierende discurri-
bilitas auszunützen, bezeichnen zu können. Die fides divina ist
nichts für den Theologen als Theologen, dient ihm nicht zu
seiner wissenschaftlichen Arbeit, ist kein neues dem habitus
theologiae eigentümliches Licht, ist nur notwendige
Voraussetzung, conditio sine qua non, ratio formalis sub qua in weiterem
Sinne, nicht in sensu stricto. Die fides divina ist etwas dem
Gelehrten mit dem Ungelehrten Gemeinsames und in gleicher
Weise seinem natürlichen Intellekte Notwendiges, sie ist nicht
etwas seinen eigentümlichen Zwecken Dienendes, sie ist
etwas stillschweigend mit dem habitus theologiae Konnotiertes.

Als ratio formalis sub qua bei der cognitio fidei hat das
lumen fidei für den intellectus naturalis zu gelten.

Den Abschlufs dieser Nummer liefere eine sachliche
Bemerkung gegen den von uns hoch verehrten Konstautin von
Schätzler. Derselbe schreibt in seinem Werke: Introductio in
S. Theologiam dogmaticam ad mentem D. Thomae Aquinatis
(Ratisbonae 1882) S. 13 sq. in unserer Sache folgendes:
„Obiectum theologiae dupliciter sumitur: in sensu materiali et in



Philosophisch-theologische Aphorismen. 457

sensu formali. Obiectum materiale theologiae sunt omnes con-
clusiones e principiis fidei deductae. Obiectum theologiae formale
est medium illud seu lumen, quo illuminatus intellectus assentitur
praedictis conclusionibus. Est vero, sie praeclare Oaietanus,
medium divino lumine fulgens, quod seibile theologicum constituit.
Medium hoc divina revelatio est, non revelatio immediata, assensu
fidei excipienda, sed nimirum revelatio virtualis, gignens assensum
theologicum, quo admittimus veritates ex immediate revelatis
logice deduetas. Tales veritates proprie vocantur conclusiones

theologicae. Atque in iis omnibus reperitur ea, quae est propria
theologiae, ratio formalis obiecti, scilicet divina revelatio mediata
seu virtualis; quo quidem sensu 8. Thomas docet: omnia, quae-
cunque sunt divinitus revelabilia, communicant in una ratione
formali obieeti huius scientiae, theologiae sc. (art. 3.). Iiinc
obiectum theologiae materiale recte dicitur virtualiter revelatum.
Etenim veritates omnes theologiae utpote necessario connexae
cum immediate revelatis, ipsae quoque divino lumine illustrantur."

Wir bemerken dagegen:
1) Wie ersichtlich, nennt v. Schätzler das Erkenntnis-Lumen,

vermittelst dessen der Intellekt den conclusiones zustimmt,
das obiectum formale. Da aber nach dem Gesagten jenes lumen und
das obiectum formale sich wesentlich unterscheiden, bewegt sich
v. Schätzler gänzlich aufser seiner Aufgabe. Überdies ist nach
ihm das Erkenntnis-Licht dieses bezüglich des obiectum materiale,
da doch nach allen Philosophen das lumen, das als Erkenntnis-
Medium dient, dies nur bezüglich des obiectum formale ist.

2) In jeder Wissenschaft ist es sonst üblich, das obiectum

formale von den aus ihm ableitbaren oder abgeleiteten conclusiones

scharf zu sondern. Wird nicht in der Philosophie als

Pormalobjekt die res ab omni plane materia abstracta als Formai-

Objekt bezeichnet, ohne der conclusiones auch nur zu gedenken?
Diese bilden das Resultat der wissenschaftlichen Forschung, nicht
ihr obiectum formale, sie stellen das entfaltete obiectum formale

vor, nicht aber das obiectum formale simpliciter. Mufs nicht
auch die Wissenschaft im Werden ihr obiectum formale haben?
Die Passio des Subiectum setzt doch das Subiectum selbst schon

als scharf umschrieben, als genau fixiert voraus.

3) Der Ausspruch Cajetans läfst sich mit unseren
Ausführungen durchaus vereinbaren, da der Kardinal nur sagen will,
dafs die revelatio mediata oder implicita den Untergrund für
das seibile theologicum abgibt und zugleich bewirkt, dafs nach
einer infallibilis argumentatio die res revelata, aufleuchtend im
göttlichen Lichte, wie Gegenstand des Wissens nach der systematischen



458 Philosophisch-theologische Aphorismen.

Verknüpfung hin, so Gegenstand des ausdrücklichen Glaubens
nach der Seite der Offenbarung hin werden kann. Es hat das
dann aber natürlich nichts mehr mit unsern den habitus theo-
logiae berücksichtigenden Ausführungen zu thun.

2. Die termini genus und species angewandt auf die
Engelwelt.

Rationale und irrationale liegen aufserhalb des conceptus
„animal".

Liegen nun auch, da ja, nach Lehre des hl. Thomas, ein
jeder Engel seine eigene Species darstellt, die Species-Unterschiede
der Engel aufserhalb der substantia incorporea?

Resp. Die Differenzen „rationale und irrationale" liegen so
aufserhalb des animal, dafs sie, das genus nach seiner ratio
formalis intakt lassend, mit demselben eine neue Wesenheit
komponieren.

Die Differenz-Unterschiede der Engel liegen nun offenbar
nicht in dieser Weise aufserhalb der substantia incorporea,
vielmehr in einer Weise, die wir nicht näher angeben können, die
aber immerhin so durchgreifend ist, dafs innerhalb der einen
Wesenheit nicht blofs accidentell Verschiedene existieren.
Infolgedessen ist substantia incorporea separata nicht als genus
in sensu stricto zu bezeichnen, weil ja nicht species wie homo
und brutum sich ergeben, und können die einzelnen Engel nur
als quasi-species bezeichnet werden, d. h. als species non
secundum nostrum modum concipiendi speciem.

Es ergibt sich daraus die interessante Folgerung, dafs,
ähnlich wie unser ,,Person"-Begriff durch die Offenbarung eine
Vervollkommnung erfahren hat, so auch derjenige der species
noch eine Reinigung, natürlich erst in der Ewigkeit, zu
gewärtigen hat.

3. Wie weitgreifend der Begriff von den causae secundae
ist, durch welche die causae primae thätig sind, zeigt die katholische

Lehre von der Christo zukommenden absoluta impecca-
bilitas. Dieselbe hat bekanntlich ihren letzten Grund in der
unio hypostatica, in der ein Zutritt zu Gott gegeben ist, wie er
sich höher nicht denken läfst, der deshalb auch eine Weihe, Würde,
Heiligung bedeutet, die nicht blofs secundum quid, sondern
absolute unendlich ist. Wirkt nun die unio hypostatica den
Effekt der ebenfalls als unbegrenzt vollkommen zu denkenden
impeccabilitas unmittelbar? Nein! Ebenso wie der hl. Thomas
den nächsten Grund für das Freisein Christi vom fomüs peccati
aus den ihm eigenen höchst vollkommenen Tugenden ableitet,
so ist auch die absoluta impeccabilitas Christi aus deren, nach



Philosophisch-theologische Aphorismen. 459

der von Gott gesetzten Ordnung, zunächstliegenden Ursache,
nämlich der visio beatifica herzuleiten. Denn es ist zu beachten,
dafs die absoluta impeccabilitas Christi immerhin eine die natura
human a affizierende ist, mithin der Beschaffenheit der menschlichen
Natur angepafst, konform sein mufs. Die menschliche Natur ist
aber eine vernünftige und mit einem dieser Vernunft entspringenden
Strebevermögen ausgestattet. Folglich mufs die impeccabilitas
Christi eine diese Elemente notwendig berücksichtigende, an diese
Elemente angelehnte und angegliederte sein. Es müssen folglich
Erkenntnisse und Wirkungen dieser Erkenntnisse im Willen sein,
welche als causa proxima die impeccabilitas bewirken. Dieselben
aus der unio hypostatica vermittelst besonderer aufserordentlichen
Beeinflussungen zu causieren, entspricht der durch festliegende,
per se causae secundae wirkenden causa prima nicht. Es wird
folglich jener Umstand das Gewünschte bewirken, der überhaupt
nach dem gewöhnlichen Lauf der Dinge die impeccabilitas
bewirkt, und dies um so mehr, als Christus als caput gratiae die
Fülle von Gnade und Glorie in sich praeformative enthalten mufs.

Die übrige Guadenausstattung Christi ist nur als

angemessene, nicht streng notwendige Vorbereitung der menschlichen
Natur zu der erwähnten Gnade hin zu betrachten, wie ja
überhaupt nach thomi8ti8cher Lehre die Materie oder quasi-Materie
fortschreitend zur Aufnahme des endgültig Formierenden
präpariert wird, eine Lehre, die in der Doktrin von der Gnade so
tief einschneidende Bedeutung hat. Es liefse sich höchstens d i e

Frage stellen, ob nicht die scientia infusa die absolute Sünd-

losigkeit zu bewirken vermöge. Aber ihre eigentliche Aufgabe
ist, Christo die der hypostatischen Union und die seiner Stellung
als caput gratiae entsprechende Wissenschaft mitzuteilen, durch
die er auch, nebenbei bemerkt, zum Bewufstsein vom göttlichen
Suppositum gelangt. Auf das Strebevermögen aber wirkt sie

nur ein vermittelst einer dieses berührenden Motio. Aber erstens
kommt die impeccabilitas Christo mit absoluter Notwendigkeit
zu, die scientia infusa kommt ihm aber blofs vom Standpunkt
der unio hypostatica betrachtet, wenn wir von der
Vermittlung der Erkenntnis des göttlichen Suppositum absehen, nur
als angemessen zu; somit besteht bezüglich des einen Teils der
scientia infusa und der impeccabilitas absoluta keine Proportion ;

die Erkenntnis vom göttlichen Suppositum aber führt doch sicherlich
die impeccabilitas erst herbei, wenn zu ihr die gedachte motio
hinzutritt. Diese ist aber doch als etwas Intermittierendes
aufzufassen, als etwas stetig sich Wiederholendes, selbst beim
reichsten Besitz von Tugenden, und dementsprechend auch das



460 Philosophisch-theologische Aphorismen.

durch jenes Bewirkte. Das fällt fort bei der visio beata, welche
der Seele die impeccabilitas als den denkbar festesten habitus
einprägt. Und überdies ist doch sicher nur jene impeccabilitas
als eine absoluta zu betrachten, die nicht durch etwas von
Gott Erschaffenes, sondern durch das wesenhafte Innewohnen
Gottes im Menschen bewirkt wird.

Es ist deshalb der Schlufs berechtigt: Christus war von
Anfang an absolute impeccabilis. Ergo besafs er von Anfang an
die visio beata.

II.

1. Die Philosophie in einer sowohl der theoretischen
Betrachtung wie dem praktischen Nutzen (cf. S. Thomas, Summa
theologica, Prologus) entsprechenden Weise einzuteilen, war, wie
wohl stets, so besonders in neuerer Zeit, Gegenstand des Schweifses
der Edlen (cf. Schütz, Einleitung in die Philosophie, und Prof.
Marty, Was ist Philosophie? Prag, Calve 1897). Die Sache

hängt vor allem von der Definition der Philosophie ab.

Heutzutage wird immer Öfters unter Scholastikern die Philosophie als
die Wissenschaft von dem rein Intelligiblen der Dinge definiert,
so von Kard. Satolli in seinem Enchiridion philosophiae (Brunae
1884) 1 pag. 6: „philosophia est scientia de mero intelligibili
omnium rerum", desgleichen von Prof. Schütz 1. c., so auch von
Prof. Schiltz in seinem trefflichen Handbuch: Summa philosophiae

vol. I pag 3. Da nun die hier geplante rein praktischen
Zwecken dienende Neu-Einteilung der Philosophie von eben dieser
Definition als ihrem Fundament ausgehen möchte, so ist es un-
erläfslich, dieselbe in Kürze zu rechtfertigen. Es ist zugegeben,
dafs die noch immer üblichere Definition : „est scientia rerum
per ultimas causas" ihre relative Berechtigung hat. Sie geht von
dem allgemeinen Begriff' „Wissenschaft" aus und teilt nach ihm
alle natürlichen Wissenschaften in „scientiae rerum per causas
remotas und scientia per causas ultimas". Aber von dem Formai-
Objekt ist damit noch nichts ermittelt. Das Wesen der
Definition: „oratio explicans quid sit res" trifft deshalb bei der
gewöhnlichen Definition der Philosophie nicht zu, was schon
daraus ersichtlich, dafs der Schüler, wenn man ihm die gewöhnliche

Definition gegeben, ganz berechtigter Mafsen die Frage
stellen kann: ja, wie behandelt, wie untersucht denn der Philosoph

alle menschlichen und göttlichen Dinge? Wie schaut er
sie an? Wie greift er ihre Behandlung an? Damit ist doch



Philosophisch-theologische Aphorismen.

offenbar, wenn auch nach Schülerart, die Frage nach dem ob-
iectum formale der Philosophie gestellt! So nach ihrer Berechtigung

in Kürze erwiesen, kann die gewonnene Definition den
passenden Einteilungsgrund für die Einteilung der Philosophie
liefern. So verschiedenartig die Gestaltung des Ens pure
intelligible ist, so viele Teile der Philosophie ergeben sich. Gewifs
ergibt sich bei diesem Vorgang keine wahre differentia speci-
fica, und hierin stände die neue Einteilung der alten nach. Aber
das gehört ja auch nicht zum Wesen der divisio, mag man
dieselbe nun als Klassifikation, d. h. als oratio explicans conceptus
extensionem per partes (z. B. die Menschen sind Weifse, Schwarze,
Kupferbraune u. s. w.) oder als Zergliederung, d. h. als oratio
distribuées rem in suas partes (z. B. die Erde zerfällt in die
fünf Weltteile) auffassen.

Das Ens pure intelligible kann denn nun offenbar nur in
oder aul'ser der Seele existieren.

Befindet es sich in der Seele, so habe ich
a) die Denkformen und Denkwerkzeuge, wie sie, in der

Objektivität der Dinge wurzelnd, einer künstlichen Regelung
zum Zwecke der unfehlbar sichern Erfassung der Wahrheit
fähig sind, ein Ziel, das ganz gewifs erreicht werden mufs, weil
die Grundlage, wie gesagt, das Objektive ist. Wie man sieht,
ist damit zugleich das Material- und Formal-Objekt der Logik
bestimmt, eben in der Weise, wie der geehrte Herausgeber dieser
Zeitschrift es in seiner Logik gethan hat. Dann finde ich

b) die Conceptus in der Seele, wie sie ohne jene
Beziehung zur künstlichen Regelung und Verknüpfung
betrachtet werdeu können, und das ist wieder in dreifacher Weise
möglich :

1) nach der allgemeinen Beziehung, die sie zu ihrem ürsprungs-
Grunde haben. So ergebe sich der von den Seelen-Potenzen
im allgemeinen handelnde Teil mit seinen einschlägigen Materien
und Fragen, die Psychologia generalis (cf. Zigliara t. II Psycho-
logia lib. III cap. 1).

Auch hier ist nun das Material- und Formal-Objekt ganz
leicht zu bestimmen.

2) können die Ideen betrachtet werden nach dem Prozefs
ihrer Entwicklung, von Anfang bis zu Ende. Selbstverständlich
kommt hier auch die cognitio sensitiva zur eingehenden
Behandlung. Das obiectum materiale und formale ist auch hier
sofort zu bestimmen. Dieser Teil ist die Koëtik, Erkenntnislehre.
Ihn behandelt Zigliara t. II Psychologia 1. III c. II und 1. IV
c. I, II.



4(52 Philosophisch-theologische Aphorismen.

3) können die Ideen betrachtet werden nach ihrem
Verhältnis zur Objektivität und nach dem Umfange des objektiv
Erkannten. An dieser Stelle miifste natürlich auch die sinnliche
Erkenntnis wegen der Anforderungen der modernen Zeit
eingehend erörtert werden. Den Schüler können aber diese
Erörterungen gar nicht belasten und verwirren, weil eine reinliche
Scheidung von der positiven, in der Noëtik gegebenen
Entwicklung vorliegt. Letztere stellt sich zugleich als Fundament
für diesen Teil dar. Auch hier waltet kein Zweifel über das
obiectum materiale und formale ob. Zigliara behandelt diesen
Teil, die Kritik, t. II Psychologia 1. IV c. III und t. I „Critiea".

Aufser den Ideen finden sich
c) in der Seele des Menschen seine Strebe-Akte. Da diese,

insofern sie dem Menschen als Menschen eigentümlich sind, die
actus liberi sind, die geordnet werden können und müssen, treffen
wir die Ethik an. Wegen des Zusammenhanges ist hier auch
von den Strebevermögen im allgemeinen und von dem appetitus
sensitivus im besonderen zu handeln. Obiectum materiale und
formale sind ipso facto bestimmt (cf. Zigliara t. II Psychol. 1. V
et t. III). Wie ersichtlich, erscheinen hier in engem, organischem
Zusammenhang jene Materien, die bei Zigliara und sonst vielfach
auseinandergerissen sind. Dasselbe gilt auch schon für b2.

d) Die Seele ist wahrhaftig am vollkommensten in sich
selbst. Deshalb gelangt jetzt die Natur der Seele zur Betrachtung.
Aber wie Commer in dieser Zeitschrift 10. B. 3. H. S. 369 mit
Hecht ausführt, mufs die Seele einmal betrachtet werden, wie
sie Lebensprincip des Menschen ist, der uns als ein Ens naturale
et physicum mobile motu physico entgegentritt. So darf offenbar
an unserer Stelle die Seele des Menschen nicht ins Auge gefafst
werden, wohl aber nach jener Seite, als sie eine forma per se
subsistens secundum Esse ist, mit andern Worten, an unserer Stelle
ist die menschliche Seele zu betrachten unter einziger
Berücksichtigung des von ihr früher schon Erforschten, welches ihre
Thätigkeiten sind. So gehen wir analytisch vor, ein Standpunkt,
der unsern modernen Zeiten, wenn man will, unsern modernen
Vorurteilen besonders entspricht, fast als notwendig sich
erweist.

e) Den Übergang zur Betrachtung des gänzlich aufserhalb
der Seele befindlichen Intelligiblen bildet die Betrachtung des
Seienden im allgemeinen, nach seinen obersten Begriffen u. s. w.
Davon handelt nunmehr die allgemeine Metaphysik (cf. Zigliara
t. 1).



Philosophisch-theologische Aphorismen. 463

f) erscheinen die bisher nur von den Naturwissenschaften
erforschten körperlichen Dinge, die nunmehr in einer diese
Wissenschaften absolut übersteigenden Weise sich uns darstellen,
obgleich sie gewifs kein obiectum uno alterove modo immateri-
ale liefern; deshalb sind die bezüglichen Fragen auch nicht
formaliter philosophische. Die das morphologische sowie die
entgegengesetzten Systeme berührenden Fragen tauchen hier
vor allem auf der Bildfläche auf, nachher auch die übrigen die
Körperwelt betreffenden und von den Naturwissenschaften noch
nicht gelösten Fragen, wie die über die Natur des Lebens, über
die Entstehung der Welt u. s. w. u. s. w. Hier ist nun wohl
auch passend, nach Art von Korollarien indes, weil ja nunmehr
vom aufserseelischen ens intelligibile zu handeln ist, die
vernünftige Seele als Lebensform zu betrachten.

g) erscheint endlich die Betrachtung der Gottheit. Sie stellt
sich nur alsResultat aus früheren Partieen dar, und die Verarbeitung
zu Konklusionen entbehrt schon einigermafsen des den übrigen
Teilen der Philosophie viel mehr zukommenden Charakterzuges,
den Geist vollständig zu befriedigen. Das Ganze weist schon
wie von selbst auf eine höhere, nicht in der Macht des Menschen
liegende Lösung hin.

Gegen die so vorgeschlagene Teilung der philosophischen
Disciplinen kann man geltend machen, dafs die Ethik fast in
der Mitte, vor der speciellen Psychologie, vor der Metaphysik
und philosophischen Physik, sowie vor der Theodicee behandelt
wird. Indessen dürfte das kaum ein nennenswerter Nachteil
sein. Die schon abgehandelten, die Seelenthätigkeiten nach ihren
verschiedenen Seiten hin erörternden Teile ermöglichen es durchaus^
was noch vorauszusetzen wäre, in Kürze und doch in genügender
Weise zu begründen oder einfach hier zur Kenntnis zu bringen.

Fragt man noch, was als ratio formalis sub qua der
gesamten Philosophie erscheint, so ist die Antwort sehr leicht. In
einem mir vorliegenden als Manuskript gedruckten Handbuch
der Philosophie wird auf die Frage: quae potissimum dispositiones
desiderentur ad philosophiam comparandam, geantwortet: „esse
duplicis generis; aliae sunt ingenitae, aliae studio comparandae.
Ingenitae sunt: expeditae vires trium animae facultatum,
innata vis apprehensiva, iudicativa et discursiva, ut (philosophiae
Studiosus) obiecta expedite concipere, concepta iudicare et ex
iudicatis propositionibus veris aliam deducere queat
Dispositiones comparandae sunt: Studium, exercitatio." Nun, beide
Dispositions-Klassen zusammengenommen möchten wohl die ratio
formalis sub qua ergeben, so dafs sie schliefslich zu definieren

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 81



464 Philosophisch-theologische Aphorismen.

wäre als die dem Geiste actu eigene Erkenntnishelle, die allein
das obiectum formale genügend bestrahlt.

2. Die Frage nach dem obersten Kriterium der Gewifsheit
wird heutzutage wieder sehr eifrig diskutiert. Einige kurze
diesbezügliche Bemerkungen dürften vielleicht von Nutzen sein.

Der menschliche Intellekt braucht allerdings ein oberstes
Kriterium der Wahrheit und Gewifsheit, d. h. etwas, das nach
der Etymologie jenes Wortes eine Krisis ist und im Geiste
endgültig die Gewifsheit von allen andern Zuständen des Geistes
scheidet. Ist nun aber einerseits die Gewifsheit ein ens con-
tingens, das nur in einem necessarium, fixum wurzeln kann,
andererseits die Erkenntnis selbst Objektivität und Subjektivität,
so mufs auch das Kriterium diese Charakterzüge an sich tragen.
Objektiv gefafst, besteht das Kriterium in der summa intelligi-
bilitas obiecti, die, konkret gefafst, identisch ist mit der nécessitas

enuntiabilis, ut vel statim ex terminis vel per reductionem
ad prima principia innotescat und schliefslich in die ontologische
und vom Geiste erfafste Wahrheit von principium oontradictionis
mündet. Subjektiv gefafst, ist das Kriterium die kontingente
Vereinigung dieser Intelligibilität mit dem Geiste per actum
directum. Die Erkenntnis dieses Kriteriums ist nicht nötig, um
Gewifsheit zu gewinnen, um Gewifsheit zu scheiden von ihrem
Gegenteil. Es gibt kein Kriterium, dem ein usus criterii
entspräche: weder die evidentia obiectiva noch subiectiva ist in
diesem Sinne oberstes Kriterium. Weil es jedoch vorkommen
kann, dafs eine summa persuasio praktisch wie Gewifsheit
behandelt wird, wenn auch gewifs der im Besitze der Gewifsheit

befindliche Geist beides nie konfundieren würde, so ist
allerdings in diesem Sinne die reflexe Erkenntnis des obersten
Kriteriums sehr angezeigt, und in diesem Sinne existiert ein Kriterium,
dem ein usus criterii entspricht. Es gibt ferner viele Fälle, wo
der die Wahrheit suchende Intellekt leicht irren kann. Aufgabe
der Wissenschaft, vor allem der Philosophie, ist es da, die Regeln
aufzustellen, welche den Geist dirigieren und vor Irrtum
bewahren. Diese Regeln kann man passend auch Kriterien in
einem gewissen Sinne nennen, weil sie schliefslich die summa
intelligibilitas erschliefsen, kausieren. In der auf sie gerichteten
Reflexion kann man leicht eine persuasio von der certitudo
scheiden. Die Gewifsheit vom Ich gehört mit zum ordo realis,
wie er, erkannt in einer besonderen Begrenzung, die Gewifsheit
erzeugt, ist nicht eine besondere Unter-Bedingung der letzteren^
die bei Erkenntnissen des ordo idealis vollständig von ihr ab.



465

strahiert. Die reflexive Gewifsheit, dafs die spontane Ge-
wifsheit zu Recht besteht, wird gewonnen durch die spontan
erfolgende Erkenntnis, dafs die direkte Erkenntnis einen objektiven

Gehalt besitzt, nicht blofs vom Subjekte ist.

o—^3^—c

PHANTASTEREI ODER SCHWINDEL?

Replik gegen Ant. Bullinger.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Phantasterei oder Schwindel? so lautet der Titel einer gegen
mich gerichteten Broschüre des H. Anton Bullinger in Dillingen
(München, Ackermann 1897). Dieselbe ist veranlafst durch meine
Kritik der B.schen Schrift: „Das Christentum im Lichte der deutschen
Philosophie" im 3. Hefte des Jahrbuchs für 1896. — Der Leser
wird fragen, wie der allzeit gerüstete Dillinger Philosoph1 zu
einer solchen in wissenschaftlichen Kontroversen sonst nicht
üblichen Art von Überschrift gelangte? Die Schuld trifft nicht
mich. Wie man sich aus S. 5 der Broschüre selbst überzeugen
kann, so hatte Bull, die von mir vertretene Lehre, dafs die Welt
zwar durch die göttliche Macht, nicht aber aus ihr (will sagen:
wie einer Materie, einem Stoff, einer passiven Potenz) geworden
sei, eine Lehre, die übrigens christliches, ja schon alttestament-
liches Dogma ist, als Phantasterei, als Unmöglichkeit bezeichnet.
Darauf nun hielt ich ihm eine Stelle aus St. Augustin entgegen,
in welcher jene Lehre in höchst prägnanter Weise zum Ausdruck
kommt, und knüpfte hieran die Frage: „Also wie H. Bullinger,
auch Augustin ein Phantast?" Soviel zur Erklärung der einen
Hälfte jenes geschmackvollen Titels. Was aber den „Schwindel"
betrifft, so beliebte H. Bull, sich den Scholastikern gegenüber
aufser andern wenig schmeichelhaften Bezeichnungen auch des

Ausdrucks „Schwindel" zu bedienen. Den Schwindel nun glaubte
ich dem geehrten Herrn bezüglich seiner Auffassung des Ver-

1 S. Bullinger, Meine Schrift: Das Christentnm im Lichte der
deutschen Philosophie, verteidigt nach rechts und links. München 1897.

31*


	Philosophisch-theologische Aphorismen

