Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Philosophisch-theologische Aphorismen
Autor: Holtum, P. Gregor von
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

452 Philosophisch-theologische Aphorismen.

Aufschlufs zu geben iiberhaupt nicht in der Lage ist. Nur dals
wirklich neue Korper entstehen oder werden, gesteht sie
selber zu, wie wir frither gesehen haben.

Steht demnach Aristoteles mit seinen exakten Studien in
unserer Frage um den Urstoff der modernen Naturforschung
in nichts nach, so iibertrifft er dieselbe andererseits bei
weitem an scharfsinniger, dialektischer Bearbeitung, ,an folge-
richtiger, durch tiefe Gedanken und feine Unterscheidungen
reicher Losung“. Diese Eigenschaften teilt Dr. A. Baeumker
dem Aristoteles ausdriicklich zu. Leider kann das von der
neueren Naturforschung nicht gesagt werden. Darum
stimmen wir voll und ganz Herrn J. C. F. Zollner bei, wenn
er sagt, dafs es ,,der Mehrzahl unter den Vertretern der exakter
Wissenschaft an einer klar bewnfsten Kenntnis der ersten Prin-
cipien der Erkenntnistheorie gebreche“. Und ferner, dafs ,,die
iibergrofse Bethidtigung an rein experimenteller und beobachtender
Arbeit und die damit nur allzu hdufig verbundene selbstgefillige
Verachtung jeder andern wissenschaftlichen Tendenz die logische
Schirfe der Verstandesoperationen in unserm Jahrhundert
im Vergleich mit fritheren herabgesetzt und vermindert
hat“. An logischen Fehlern und Verletzungen der einfachen
Denkgesetze wird in unsern Tagen geradezu Unglaubliches ge-
leistet. Darunter gehort auch die Ansicht, dals ein wirklicher
Korper, ,,Stoff im modernen Sinne des Wortes, ,,die objektive
Grundlage der allen Korpern gemeinschaftlichen Bestimmungen*
bilden kénne. Darum lautet unser Grundsatz nicht: ,,mehr Natur-
forschung, mehr experimentelle Physik und chemische Analyse*;
sondern: ,,mehr* oder richtiger ,bessere Logik und Philosophie.

PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE APHORISMEN.
Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

— R ———

L.

1. Die Begriffsbestimmung des obiectum materiale und for-
male, sowie der ratio formalis sub qua bietet zwar an und fiir
sich keine besonderen Schwierigkeiten, erleidet deren jedoch sehr
grofse in der Anwendung auf die verschiedenen Wissensgebiete.
Einen eklatanten Beweis dafiir liefert der allbekannte Umstand,



Philosophisch-theologische Aphorismen,

453

dals bis in die neueste Zeit hinein die Kontroverse um die
Fixierung des obiectum materiale und formale der Logik wahrte.
Wir sagen ,wihrte“, weil wir mit P. Feldner im Osterreichischen
Litteraturblatt 1897 n. 8. der Ansicht sind, dals dieselbe durch
den geehrten Herausgeber dieser-Zeitschrift in seinem Handbuch
der Logik geschlichtet erscheint, wonach die Logik die Wissen-
schaft von den Denkformen und den Denkwerkzeugen nach ihrer
Veranlagung ist, eine kiinstliche Anordnung vom Verstande behufs
einer auf jede Anordnung beruhenden sicheren und schnellen Er-
kenntnis der Wahrheit zu.empfangen. In dieser Definition em-
pfangen alle anderen ihre Beleuchtung, ihre Kritik und die An-
erkennung des in ihnen enthaltenen Malses von Wahrheit, wie
leicht gezeigt werden konnte.

Doch das nur en passant!

Wir méchten nun zuerst die eingangs der Arbeit erwahnten
philosophischen termini auf die Wissenschaft der Theologie an-
wenden, weil sie da von geradezu fundamentalster und eminentester
Wichtigkeit sind, und ohne Klarstellung iber diese Punkte die
hochste der Wissenschaften gleichsam in der Luft schwebt und
ohne tieferes Verstandnis bleibt.

- Als obiectum formale der Theologie bezeichnen wir die res
revelata, aber nicht simpliciter ut talis, sondern nach der ihr
eigenen und zwar ganz eigentiimlich eigenen Veranlagung, obgleich
revelata und in se inevidens doch einigermalsen wissenschaftlicher
Einsicht durch die ihr zu teil werdende spekulative Behandlung
in den Konklusionen zu gewinnen, insofern diese den inneren
systematischen Zusammenhang eines Gefundenen mit einem Ge-
gebenen darstellen. Wollen wir einen lateinischen terminus
wiihlen, so wiirden wir sagen, die discurribilitas ad conclusiones
certas, wie sie in der res revelata vorliegt, ist das obiectum
formale der theologischen Wissenschaft. Diese ganz einzige
Qualitit der Theologie eignet ihr aber einerseits deshalb, weil
sie ausgeht a principiis creditis, die mithin die hochste Gewilsheit
bieten, (8. Thomas) andererseits aber aus dem Grunde, dafls Gott,
der Urheber der res revelata, dieselbe selbst nicht bis in ihre
letzten Ausldufer enthiillt dem menschlichen Geiste mitgeteilt
hat. Den Beweis fiir diese These fiihren wir pur, indem wir
zuniichst zeigen, dals nicht das creditum esse sich als der re-
spectus formalis darstellt, den der theologische Geist in der res
revelata betrachtet. Denn diesen Gesichtspunkt betrachtet der
Theologe nicht iiberall, was doch der Fall sein miifste, wenn er
der specifisch theologische wire, sondern nur da, wo er von der
Tugend des Glaubens handelt. Uberdies ist das creditum esse



454 Phllosophlsch theologlsche Aphorlsmen

nur etwas, das sich per modum praesuppositi verhilt. Dals aber
die Nota der Kredibilitdt in der revelata nicht der gesuchte
respectus formalis sein kann, braucht gar nicht gesagt zu werden.
Aber vielleicht ldalst sich mit manchen Autoren die res revelata
ut revelata als obiectum formale bestimmen? Auch das geht
nicht an; denn dieser Gesichtspunkt eignet ja schon der Glaubens-
Erkenntnis; wie kann er also einer von dieser specifisch, d. h. nach
dem obiectuam formale verschiedenen Erkenninis zugewiesen werden?
Es bleibt also nur die von uns hervorgehobene Eigenschaft der
res revelata. Trefflich wird diese umsere Ansicht durch die alte
dem hl. Anselm zugehdrige Definition ven der Theologie bestitigt:
fides quaerens intellectum, d. h. die vom Glauben erlenchtete
und denselben voraussehende Vernunft sucht in der res revelata
das suo modo Intelligible. Das ist der finis intrinsecus der
theologischen Fovschung, den volleren Kinblick in die articuli
crediti zu gewinnen. Krgo, schlielsen wir, ist die im Objekte
selbst steckende Mogllchkelt einer solchen Behandlung die ratio

formalis quae.
Als obiectum materiale der theologischen Forschung miissen

wir dann allerdings die res revelata ut revelata gelten lassen,
die als solche eben von der aufgestellten ratio discurribilitatis
ad conclusiones certas abstrahiert, also, wie es ja beim obiectum
materiale gefordert wird, noch determinabilis ist.

Als obiectum formale der einfachen Glaubenserkenntnis
wurde eben die res revelata ut revelata bezeichnet. Das hat
jedoch noch eine Vertiefung zu erfahren. Denn der hl. Thomas
lehrt ausdriicklich: ,non habet (aliquid) quod sit actu credibile,
nisi ex veritate prima, sicut color est visibilis ex luce; et ideo
veritas prima est formale, et a qua est tota ratio obiecti“. (IIL.
Sent. dist. 24. q. 1. sol. 1.) Allerdings konnte es scheinen, als
wenn der hl. Thomas an dieser Stelle die veritas prima nur als
ratio formalis sub qua (von der spiter) gelten lielse, wofiir ja
auch der vom Lichte hergenommene Vergleich spricht, aber die
Worte ,,a qua est tota ratio obiecti gehen doch iiber diese
Einschrinkung hinaus, berechtigen zu einer Erweiterung. Die
auctoritas divina erscheint in der That als ein essentieller Teil
des obiectum formale. Denn jede cognitio fidei hat ja als ob-
iectum proprium nur die hinldnglich bezeugte und $0 an-
zueignende Wahrheit. Dieser Umstand verleiht der Wahrheit
einen besonderen specifischen objektiven Charakter; fehlt er,
so eignet sich die Wahrheit nicht mehr zur Bethitigung des
Glaubens. Ergo, schliefsen wir mit Recht, ist die res revelata
nur unter diesem respectus obiectum formale fidei. Insofern die



Philosophisch-theologische Aphorismen. 455
Kraft, die Zulinglichkeit des Bezeugenden, in seiner Bezeugung
nicht angezweifelt zu werden, erkannt wird, und somit dem
Geiste ein Licht wird, unter dessen KEinfluls er faktisch die
Wahrheit sich anzueignen vermag, ist die auctoritas divina die
ratio formalis sub qua, aber insofern sie sich mit dem Objekte
selbst gleichsam verbindet, wird sie objektiviert und macht erst
so endgiiltig die res revelata zum obiectum formale fiir die
cognitio fidei.

Als Einwurf gegen die von uns gegebene Aufstellung des
obiectum fidei fiir den habitus theologicus lie(se sich geltend machen :

Die Wissenschaften unterscheiden sich specifisch nach ihrem
Formal-Objekt. Nun aber unterscheiden sich Theologie und
natiirliche Wissenschaften nach dem consensus communis dadurch,
dafs die letzteren natiirliche, die ersteren aber iibernatiirliche
Wahrheiten behandeln. Ergo. Die Antwort darauf lautet, dals
Wissenschaften diversi ordinis allein dadurch schon hinlinglich
nach ihrem Wesen unterschieden werden, d. h. das objectum
materiale gibt da den specifischen Unterscheidungsgrund ab.

Gehen wir nun zur ratio formalis sub qua iiber. Es ist
hier nétig, eine exakte Definition derselben verauszuschicken.
Unter ratio formalis sub qua in sensu stricto verstehen wir ein
zur Erkenntnis-Potenz hinzutretendes in irgendwelcher Weise
neues Erkenntnis-Licht, in dessen Besitz die Erkenntnis-Potenz
ihr obiectum formale zu erfassen vermag. Dieses Erkenntnislicht
kann nun erstens ein génzlich aufser der Ordnung des natiir-
lichen Intellektes liegendes Licht sein. Das trifft zu beim lumen
fidei beziiglich des intellectus naturalis. Oder es kann die ratio
formalis sub qua sich als ein Licht darstellen, das zwar radi-
caliter mit der Potenz selbst gegeben ist, in ihr der Veranlagung
nach erscheint, thatsichlich aber nur unter besonderen Bedin-
gungen entwickelt wird, sonst aber verkiimmert, unbeniitzt bleibt.
So kann offenbar niemand in vollkommener Weise irgend
welche Wissenschaft treiben, ohne das Licht philosophischer
Bildung, das lumen philosophicum zu besitzen.

Oder es kaon endlich die ratio formalis sub qua als ein
Licht erscheinen, welches im Subjekt, d. h. der Potenz, wie im
Objekt vorhandene Hindernisse der sepsitiven -oder vielleicht
auch intellektuellen Erfassung wegschafft: kurz gesagt, es erscheint
als removens prohibens, nicht als wesenhaft neues Licht, wie im
ersten Falle, auch nicht als intensive Steigerung eines schon
vorhandenen Lichtes und somit graduell neues Licht, wie im
zweiten Falle. So verhilt es sich offenbar mit dem Sonnenlichte,
wie es sich dem Auge mitteilt.



Philosophisch-theologische Aphorismen.

Im weiteren Sinne verstehen wir als ratio formalis sub
qua alles, was direkt, unmittelbar zwischen der Erkenntnispotenz
und dem obiectum formale als vermittelndes Element steht, ohne
den Charakter des Lichtes an sich zu tragen, was also sich als
Fundament, als conditio sine qua u. s. w. darstellt. So verhalt
es sich nach unserer Ansicht mit der cognitio fidei, die im
Begriff des habitus theologiae schon als vorausgesetzt erscheint.

Manche Autoren bezeichnen noch separiert alles das als
ratio formalis sub qua, was in irgend einer Weise als ein ob-
jektiv Gegebenes mit dazu behilflich ist, wissenschaftliche Koun-
klusionen zu ziehen. So werden z. B. Erfahrung, Experimente,
Methode u. s. w. als ratio formalis sub qua bezeichnet. Wir
meinen, dafs diese dienenden Geister nur sehr untergeordnete, wenn
auch gewils durchaus notwendige Dienste, dafs sie Handlanger-
dienste verrichten, und dals ihnen durchaus nicht der Begriff
der ratio formalis sub qua in sensu stricto zukomme. Am meisten
miissen wir aber dagegen protestieren, dafs man selbst die ab-
stractio a materia als ratio formalis sub qua will gelten lassen.
Diese ist doch offenbar nur eine ratio inductiva seu creativa
des obiectum formale, nie und nimmer aber etwas zwischen dem
fertigen Formal-Objekt und der Erkenntunis-Potenz Vermittelndes.

Wenden wir das Gesagte nun auf die Theologie an, so
glauben wir als ratio formalis sub qua fir dieselbe nur das
lumen philosophicum, die philosophische Bildung, die subjektiv
gewonnene Moglichkeit, die in re revelata existierende discurri-
bilitas auszuniitzen, bezeichnen zu konnen. Die fides divina ist
nichts fiir den Theologen als Theologen, dient ihm nicht zu
seiner wissenschaftlichen Arbeit, ist kein neues dem habitus
theologiae eigentiimliches Licht, ist nur npotwendige Voraus-
setzung, conditio sine qua non, ratio formalis sub qua in weiterem
Sinne, nicht in sensu stricto. Die fides divina ist etwas dem
Gelehrten mit dem Ungelehrten Gemeinsames und in gleicher
Weise seinem natiirlichen Intellekte Notwendiges, sie ist nicht
etwas seinen eigentiimlichen Zwecken Dienendes, sie ist
etwas stillschweigend mit dem habitus theologiae Konnotiertes.

Als ratio formalis sub qua bei der cognitio fidei hat das
lumen fidei fiir den intellectus naturalis zu gelten.

Den Abschluls dieser Nummer liefere eine sachliche Be-
merkung gegen den von uns hoch verehrten Konstantin von
Schitzler. Derselbe schreibt in seinem Werke: Introductio in
S. Theologiam dogmaticam ad mentem D. Thomae Aquinatis
(Ratisbonae 1882) S. 13 sq. in unserer Sache folgendes: ,,0b-
iectum theologiae dupliciter sumitur: in sensu materiali et in



Philosophisch-theologische Aphorismen. 457

sensu formali. Obiectum materiale theologiae sunt omnes con-
clusiones e principiis fidei deductae. Obiectum theologiae formale
est medium illud seu lumen, quo illuminatus intellectus assentitur
praedictis conclusionibus. Hst vero, sic praeclare Caietanus,
medium divino lumine fulgens, quod scibile theologicum constituit.
Medium hoc divina revelatio est, non revelatio immediata, assensu
fidei excipienda, sed nimirum revelatio virtualis, gignens assensum
theologicum, quo admittimus veritates ex immediate revelatis
logice deductas. Tales veritates proprie vocantur conclusiones
theologicae. Atque in iis omnibus reperitur ea, quae est propria
theologiae, ratio formalis obiecti, scilicet divina revelatio mediata
seu virtualis; quo quidem sensu S. Thomas docet: omnia, quae-
cunque sunt divinitus revelabilia, commuunicant in una ratione
formali obiecti huius scientiae, theologiae sc. (art. 3.). Hinc ob-
iectum theologiae materiale recte dicitur virtualiter revelatum.
Etenim veritates omnes theologlae utpote necessario connexae
cum immediate revelatis, ipsae quoque divino lumine illustrantur.”

Wir bemerken dagegen:

1) Wie ersichtlich, nennt v. Schatzler das Erkenntnis-Lumen,
vermittelst dessen der Intellekt den conclusiones zustimmt,
das obiectum formale. Da aber nach dem Gesagten jenes lumen und
das obiectum formale sich wesentlich unterscheiden, bewegt sich
v. Schitzler ginzlich aufser seiner Aufgabe. Uberdies ist nach
ihm das Erkenntnis-Licht dieses beziiglich des obiectum materiale,
da doch nach allen Philosophen das lumen, das als Erkenntnis-
Medium dient, dies nur beziiglich des obiectum formale ist.

2) In jeder Wissenschaft ist es sonst iiblich, das obiectum
formale von den aus ihm ableitbaren oder abgeleiteten conclusi-
ones scharf zu sondern. Wird nicht in der Philosophie als
Formalobjekt die res ab omni plane materia abstracta als Formal-
Objekt bezeichnet, ohne der conclusiones auch nur zu gedenken?
Diese bilden das Resultat der wissenschaftlichen Forschung, nicht
ihr obiectum formale, sie stellen das entfaltete obiectum formale
vor, nicht aber das obiectum formale simpliciter. Muls nicht
auch die Wissenschaft im Werden ihr obiectum formale haben?
Die Passio des Subiectum setzt doch das Subiectum selbst schon
als scharf umschrieben, als genau fixiert voraus.

3) Der Ausspruch Cajetans ldfst sich mit unseren Aus-
fiihrungen durchaus vereinbaren, da der Kardinal nur sagen will,
dafs die revelatio mediata oder implicita den Untergrund fur
das scibile theologicum abgibt und zugleich bewirkt, dafs nach
einer infallibilis argumentatio die res revelata, aufleuchtend im gott-
lichen Lichte, wie Gegenstand des Wissens nach der systematischen



458 Philosophisch-theologische Aphorismen.

Verkniipfung hin, so Gegenstand des ausdriicklichen Glaubens
nach der Seite der Offenbarung hin werden kann. Es hat das
dann aber natiirlich nichts mehr mit nnsern den habitus theo-
logiae beriicksichtigenden Ausfiihrungen zu thun,

2. Die termini genus und species angewandt auf die
Engelwelt.

Rationale und irrationale liegen aulserhalb des conceptus
,,animal®,

Liegen nun auch, da ja, nach Lehre des hl. Thomas, ein
jeder Engel seine eigene Species darstellt, die Specles-Unterschlede
der Engel aulserhalb der substantia mcorporea?

Resp. Die Differenzen »rationale und irrationale® liegen so
aulserhalb des animal, dafs sie, das genus nach seiner ratio
formalis intakt la.ssend, mit demselben eine ncue Wesenheit
komponieren.

Die Differenz-Unterschiede der Engel liegen nun offenbar
nicht in dieser Weise auflserhalb der substantia incorporea, viel-
mehr in einer Weise, die wir nicht ndher angeben konnen, die
aber immerhin so durebgreifend ist, dals innerhalb der einen
Wesenheit nicht blofs accidentell Verschiedene existieren., In-
folgedessen ist substantia incorporea separata nicht als genus
in sensu stricto zu bezeichnen, weil ja nicht species wie homo
und brutum sich ergeben, und konnen die einzelnen Engel nur
als quasi-species bezeichnet werden, d. h. als species non se-
candum nostrum modum concipiendi speciem.

Es ergibt sich daraus die interessante Folgerung, dals,
dhnlich wie unser ,Person‘-Begriff durch die Offenbarung eine
Vervollkommnung erfahren hat, so auch derjenige der species
noch eine Reinigung, natiirlich erst in der Ewigkeit, zu ge-
wirtigen hat.

3. Wie weitgreifend der Begriff von den causae secundae
ist, durch welche die causae primae thitig sind, zeigt die katho-
lische Lehre von der Christo zukommenden abaoluta impecca-
bilitas. Dieselbe hat bekanntlich ihren letzten Grund in der
unio hypostatica, in der ein Zutritt zu Gott gegeben ist, wie cr
sich hoher nicht denken lifst, der deshalb auch eineWeihe, Wiirde,
Heiligung bedeutet, die nicht blofs secundum quid, sondern
absolute unendlich ist. Wirkt nun die unio hypostatica den
Effekt der ebenfalls als unbegrenzt vollkommen zu denkenden
impeccabilitas unmittelbar? Nein! KEbenso wie der hl. Thomas
den néchsten Grund fiir das Freisein Christi vom fomes peccati
aus den ihm eigenen hochst vollkommenen Tugenden ableitet,
so ist auch die absoluta impeccabilitas Christi aus deren, nach



Philosophisch-theologische Aphorismen. 459

der von Gott gesetzten Ordnung, zunéchstliegenden Ursache,
namlich der visio beatifica herzuleiten. Denn es ist zu beachten,
dafs die absoluta impeccabilitas Christi immerhin eine die natura
humana affizierende ist, mithin der Beschaffenheit der menschlichen
Natur angepalst, konform sein muls. Die menschliche Natur ist
aber eine verniinftige und mit einem dieser Vernunft entspringenden
Strebevermogen ausgestattet. Folglich muls die impeccabilitas
Christi eine diese Klemente notwendig beriicksichtigende, an diese
Elemente angelehnte und angegliederte seic. Hs miissen folglich
Erkenntnisse und Wirkungen dieser Erkenntnisse im Willen sein,
welche als causa proxima die impeccabilitas bewirken. Dieselben
aus der unio hypostatica vermittelst besonderer aufserordentlichen
Beeinflussungen zu causieren, entspricht der durch festliegende,
per se causae secundae wirkenden causa prima nicht. Ks wird
tolglich jener Umstand das Gewiinschte bewirken, der iiberhaupt
nach dem gewdhnlichen Lauf der Dinge die impeccabilitas be-
wirkt, und dies um so mehr, als Christus als caput gratiae die
Fiille von Gnade und Glorie in sich praeformative enthalten mufs.

Die iibrige Guadenausstattung Christi ist nur als ange-
messene, nicht streng notwendige Vorbereitung der menschlichen
Natur zu der erwihnten Gnade hin zu betrachten, wie ja iiber-
haupt nach thomistischer Lehre die Materie oder quasi-Materie
fortschreitend zur Aufnahme des endgiiltig Formierenden pri-
pariert wird, eine Lehre, die in der Doktrin von der Gunade so
tief einschneidende Bedeutung hat. Es lielse sich hochstens die
Frage stellen, ob nicht die scientia infusa die absolute Siind-
losigkeit zu bewirken vermoge. Aber ihre eigentliche Aufgabe
ist, Christo die der hypostatischen Union und die seiner Stellung
als caput gratiae entsprechende Wissenschaft mitzuteilen, durch
die er auch, nebenbei bemerkt, zum Bewulstsein vom gottlichen
Suppositum gelangt. Auf das Strebevermdgen aber wirkt sie
nur ein vermittelst einer dieses beriihrenden Motio. Aber erstens
kommt die impeccabilitas Christo mit absoluter Notwendigkeit
zu, die scientia infusa kommt ihm aber blofs vom Standpunkt
der unio hypostatica betrachtet, wenn wir von der Ver-
mittlung der Erkenntnis des gottlichen Suppositum absehen, nur
als angemessen zu; somit besteht beziiglich des einen Teils der
scientia infusa und der impeccabilitas absoluta keine Proportion;
die Erkenntnis vom gottlichen Suppositum aber fiihrt doch sicherlich
die impeccabilitas erst herbei, wenn zu ihr die gedachte motio
hinzutritt. Diese ist aber doch als etwas Intermittierendes
aufzufassen, als etwas stetig sich Wiederholendes, selbst beim
reichsten Besitz von Tugenden, und dementsprechend auch das



460 Philosophisch-theologische Aphorismen.

durch jenes Bewirkte. Das fallt fort bei der visio beata, welche
der Seele die impeccabilitas als den denkbar festesten habitus
einpragt. Und iiberdies ist doch sicher nur jeme impeccabilitas
als eine absoluta zu betrachten, die nicht durch etwas von
Gott Erschaffenes, sondern durch das wesenhafte Innewohnen
(Gottes im Menschen bewirkt wird.

Es ist deshalb der Schlufs berechtigt: Christus war von
Anfang an absolute impeccabilis. Ergo besals er von Anfang an
die visio beata. )

i 8

1. Die Philosophie in einer sowohl der theoretischen Be-
trachtung wie dem praktischen Nutzen (cf. S. Thomas, Summa
theologica, Prologus) entsprechenden Weise einzuteilen, war, wie
wohl stets, so besonders in neuerer Zeit, Gegenstand des Schweilses
der Edlen (cf. Schiitz, Einleitung in die Philosophie, und Prof.
Marty, Was ist Philosophie? Prag, Calve 1897). Die Sache
hingt vor allem von der Definition der Philosophie ab. Heut-
zutage wird immer ofters unter Scholastikern die Philosophie als
die Wissenschaft von dem rein Intelligiblen der Dinge definiert,
so von Kard. Satolli in seinem Enchiridion philosophiae (Brunae
1884) 1 pag. 6: ,philosophia est scientia de mero intelligibili
omnium rerum®, desgleichen von Prof. Schiitz 1. c., so auch von
Prof. Schiltz in seinem trefflichen Handbuch: Summa philoso-
phiae vol. I pag 3. Da nun die hier geplante rein praktischen
Zwecken dienende Neu-Einteilung der Philosophie von eben dieser
Definition als ihrem Fundament ausgehen mochte, so ist es un-
erlafslich, dieselbe in Kiirze zu rechtfertigen. KEs ist zugegeben,
dals die noch immer iiblichere Definition: ,est scientia rerum
per ultimas causas‘ ihre relative Berechtigung hat. Sie geht von
dem allgemeinen Begriff ,, Wissenschaft“ aus und teilt nach ihm
alle natiirlichen Wissenschaften in ,scientiae rerum per causas
remotas und scientia per causas ultimas“. Aber von dem Formal-
Objekt ist damit noch nichts ermittelt. Das Wesen der Defi-
nition: ,oratio explicans quid sit res“ trifft deshalb bei der
gewohnlichen Definition der Philosophie nicht zu, was schon
daraus ersichtlich, dals der Schiiler, wenn man ihm die gewohn-
liche Definition gegeben, ganz berechtigter Malsen die Frage
stellen kann: ja, wie behandelt, wie untersucht denn der Philo-
soph alle menschlichen und gottlichen Dinge? Wie schaut er
sie an? Wie greift er ihre Behandlung an? Damit ist doch



Philosophisch-theologische Aphorismen. 461

offenbar, wenn auch nach Schiilerart, die Frage nach dem ob-
iectum formale der Philosophie gestellt! So nach ihrer Berech-.
tigung in Kiirze erwiesen, kann die gewonnene Definition den
passenden Einteilungsgrund fiir die Einteilung der Philosophie
liefern. So verschiedenartig die Gestaltung des Ens pure in-
telligibile ist, so viele Teile der Philosophie ergeben sich. Gewils
ergibt sich bei diesem Vorgang keine wahre differentia speci-
fica, und hierin stinde die neue Einteilung der alten nach. Aber
das gehort ja auch nicht zum Wesen der divisio, mag man die-
selbe nun als Klassifikation, d. h. als oratio explicans conceptus
extensionem per partes (z. B. die Menschen sind Weilse, Schwarze,
Kupferbraune u. s. w.) oder als Zergliederung, d. h. als oratio
distribuens rem in suas partes (z. B. die Erde zerfillt in die
fiinf Weltteile) auffassen.

Das Ens pure intelligibile kann denn nun offenbar nur in
oder aulser der Seele existieren.

Befindet es sich in der Seele, so habe ich

‘a) die Denkformen und Denkwerkzeuge, wie sie, in der
Objektivitit der Dinge wurzelnd, einer kiinstlichen Regelung
zum Zwecke der unfehlbar sichern Krfassung der Wahrheit
fahig sind, ein Ziel, das ganz gewils erreicht werden mufs, weil
die Grundlage, wie gesagt, das Objektive ist. Wie man sieht,
ist damit zugleich das Material- und Formal-Objekt der Logik
bestimmt, eben in der Weise, wie der geehrte Herausgeber dieser
Zeitschrift es in seiner Logik gethan hat. Dann finde ich

b) die Conceptus in der Seele, wie sic ohne jene
Beziehung zur kiinstlichen Regelung und Verkniipfung be-
trachtet werden koonen, und das ist wieder in dreifacher Weise
moglich:

1) nach der allgemeinen Beziehung, die sie zu ihrem Ursprungs-
Grunde haben. So ergebe sich der von den Seelen-Potenzen
im allgemeinen handelnde Teil mit seinen einschligigen Materien
und Fragen, die Psychologia generalis (cf. Zigliara t. 1T Psycho-
logia lib. III cap. I).

Auch hier ist nun das Material- und Formal-Objekt ganz
leicht zu bestimmen.

2) konnen die Ideen betrachtet werden nach dem Prozels
ikrer Entwicklung, von Anfang bis zu Ende. Selbstverstandlich
kommt hier auch die cognitio sensitiva zur eingehenden Be-
handlung. Das obiectum materiale und formale ist auch hier
sofort zu bestimmen. Dieser Teil ist die Noétik, Erkenntnislehre.
lha behandelt Zigliara t. I Psychologia 1. III c. I und 1. IV
e 1 IL



462 Philosophisch-theologische Aphorismen.

3) koonen die Ideen betrachtet werden nach ihrem Ver-
hiltnis zur Objektivitdit und nach dem Umfange des objektiv
Erkannten. An dieser Stelle miifste natiirlich auch die sinnliche
Erkenntnis wegen der Anforderungen der modernen Zeit ein-
gehend erortert werden. Den Schiiler konnen aber diese Kr-
orterungen gar nicht belasten und verwirren, weil eine reinliche
Scheidung von der positiven, in der Noétik gegebenen Knt-
wicklung vorliegt. Letztere stellt sich zugleich als Fundament
fiir diesen Teil dar. Auch hier waltet kein Zweifel iiber das
obiectum materiale und formale ob. Zigliara behandelt diesen
Teil, die Kritik, t. II Psychologia 1.1V c.1Il und t. I ,,Critica‘

Aufser den Ideen finden sich

¢) in der Seele des Menschen seine Strebe-Akte. Da diese,
insofern sie dem Menschen als Menschen eigentiimlich sind, die
actus liberi sind, die geordnet werden konnen und miissen, treffen
wir die Kthik an. Wegen des Zusammenhanges ist hier auch
von den Strebevermogen im allgemeinen und von dem appetitus
sensitivus im besonderen zu handeln. Obiectum materiale und
formale sind ipso facto bestimmt (cf. Zigliara t. II Psychol. 1.V
et t. III). Wie ersichtlich, erscheinen hier in engem, organischem
Zusammenhang jene Materien, die bei Zigliara und sonst vielfach
auseinandergerissen sind. Dasselbe gilt auch schon fiir b2.

d) Die Seele ist wahrhaftiz am vollkommensten in sich
selbst. Deshalb gelangt jetzt die Natur der Seele zur Betrachtung.
Aber wie Commer in dieser Zeitschrift 10. B. 3. H. S. 36Y mit
Recht ausfiihrt, mufs die Seele einmal betrachtet werden, wie
sie Lebensprincip des Menschen ist, der uns als ein Ens naturale
et physicum mobile motu physico entgegentritt. So darf offenbar
an unserer Stelle die Seele des Menschen nicht ins Auge gefalst
werden, wohl aber nach jener Seite, als sie eine forma per se
subsistens secundum Esse ist, mit andern Worten, an unserer Stelle
ist die menschliche Seele zu betrachten unter einziger Beriick-
sichtigung des von ihr frither schon Erforschten, welches ihre
Thatigkeiten sind. So gehen wir analytisch vor, ein Standpunkt,
der unsern modernen Zeiten, wenn man will, unsern modernen
Vorurteilen besonders entspricht, fast als notwendig sich
erweist. )

¢) Den Ubergang zur Betrachtung des ginzlich aufserhalb
der Seele befindlichen Intelligiblen bildet die Betrachtung des
Seienden im allgemeinen, nach seinen obersten Begriffen u. s. w.
Davon handelt nunmehr die allgemeine Metaphysik (cf. Zigliara
t. I).



Philosophisch-theologische Aphorismen, 463

f) erscheinen die bisher nur von den Naturwissenschaften
erforschten korperlichen Dinge, die nunmehr in einer diese.
Wissenschaften absolut iibersteigenden Weise sich uns darstellen,
obgleich sie gewils kein obiectum uno alterove modo immateri-
ale liefern; deshalb sind die beziiglichen Fragen auch nicht
formaliter philosophische. Die das morphologische sowie die
entgegengesetzten Systeme beriihrenden Fragen tauchen hier
vor allem auf der Bildfliche auf, nachher auch die tibrigen die
Korperwelt betreffenden und von den Naturwissenschaften noch
nicht gelosten Fragen, wie die iiber die Natur des Lebens, iiber
die Entstehung der Welt u. s. w. u. s. w. Hier ist nun wohl
auch passend, nach Art von Korollarien indes, weil ja nunmehr
vom aufserseelischen ens intelligibile zu handeln ist, die
verniinftige Seele als Lebensform zu betrachten.

g) erscheint endlich die Betrachtung der Gottheit. Sie stellt
sich nur als Resultat aus fritheren Partieen dar, und die Verarbeitung
zu Kouklusionen entbehrt schon einigermafsen des den iibrigen
Teilen der Philosophie viel mehr zukommenden Charakterzuges,
den Geist vollstindig zu befriedigen. Das Ganze weist schon
wie von selbst auf eine hohere, nicht in der Macht des Menschen
liegende Losung hin.

Gegen die so vorgeschlagene Teilung der philosophischen
Disciplinen kann man geltend machen, dals die Ethik fast in
der Mitte, vor der speciellen Psychologie, vor der Metaphysik
und philosophischen Physik, sowie vor der Theodicee behandelt
wird. Indessen diirfte das kaum ein nennenswerter Nachteil
sein, Die schon abgehandelten, die Seelenthdtigkeiten nach ihren
verschiedenen Seiten hin erorternden Teile ermoglichen es durchaus,,-
was noch vorauszusetzen wire, in Kiirze und doch in geniigender
Weise zu begriinden oder einfach hier zur Kenntnis zu bringen.

Fragt man noch, was als ratio formalis sub qua der ge-
samten Philosophie erscheint, so ist die Antwort sehr leicht. In
einem mir vorliegenden als Manuskript gedruckten Handbuch
der Philosophie wird auf die Frage: quae potissimum dispositiones
desiderentur ad philosophiam comparandam, geantwortet: ,esse
duplicis generis; aliae sunt ingenitae, aliae studio comparandae.
Ingenitae sunt: expeditae vires trinm fmima.e facultatum, .
innata vis apprehensiva, iudicativa et discursiva, ut (philosophiae
studiosus) obiecta expedite concipere, concepta iudicare et ex
iudicatis propositionibus veris aliam deduceret queat . . . . Dis-
positiones comparandae sunt: studium, exercitatio. Nun, beide
Dispositions-Klassen zusammengenommen machten wohl die ratio
formalis sub qua ergeben, so dafs sie schlielslich zu definieren

Jahrbuch fiir Philosophie etc. XIL 31



464 Philosophisch-theologische Aphorismen.

wire als die dem Geiste actu eigene Erkenntnishelle, die allein
das obiectum formale geniigend bestrahlt.

2. Die Frage nach dem obersten Kriterium der Gewilsheit
wird heutzutage wieder sehr eifrig diskutiert. Kinige kurze dies-
beziigliche Bemerkungen diirften vielleicht von Nutzen sein.

Der menschliche Intellekt braucht allerdings ein oberstes
Kriterium der Wahrheit und Gewilsheit, d. h. etwas, das nach
der Etymologie jenes Wortes eine Krisis ist und im Geiste
endgiiltig die Gewifsheit von allen andern Zustinden des Geistes
scheidet. Ist nun aber einerseits die Gewilsheit ein ens con-
tingens, das nur in einem necessarium, fixum wurzeln kann,
andererseits die Erkenntnis selbst Objektivitdt und Subjektivitat,
so muls auch das Kriterium diese Charakterziige an sich tragen.
Objektiv gefalst, besteht das Kriterium in der summa intelligi-
bilitas obiecti, die, konkret gefalst, identisch ist mit der neces-
sitas enuntiabilis, ut vel statim ex terminis vel per reductionem
ad prima principia innotescat und schliefslich in die ontologische
und vom Geiste erfalste Wahrheit von principium contradictionis
miindet. Subjektiv gefaflst, ist das Kriterium die kontingente
Vereinigung dieser Intelligibilitit mit dem Geiste per actum
directum. Die Erkenntnis dieses Kriteriums ist nicht ndtig, um
Gewifsheit zu gewinnen, um Gewilsheit zu scheiden von ihrem
Gegenteil. Ks gibt kein Kriterium, dem ein usus criterii ent-
spriche: weder die evidentia obiectiva noch subiectiva ist in
diesem Sinne oberstes Kriterium. Weil es jedoch vorkommen
kann, dafs eine summa persuasio praktisch wie Gewilsheit
behandelt wird, wenn auch gewifls der im Besitze der Gewils-
heit befindliche Geist beides nie konfundieren wiirde, so ist aller-
dings in diesem Sinne die reflexe Erkenntnis des obersten Kri-
teriums sehr angezeigt, und in diesem Sinne existiert ein Kriterium,
dem ein usus criterii entspricht. KEs gibt ferner viele Fille, wo
der die Wahrheit suchende Intellekt leicht irren kann. Aufgabe
der Wissenschaft, vor allem der Philosophie, ist es da, die Regeln
aufzustellen, welche den Geist dirigieren und vor Irrtum be-
wahren. Diese Regeln kann man passend auch Kriterien ip
einem gewissen Sinne nennen, weil sie schlielslich die summa
intelligibilitas erschliefsen, kausieren. In der auf sie gerichteten
Reflexion kann man leicht eine persuasio von der certitudo
scheiden. Die Gewilsheit vom Ich gehort mit zum ordo realis,
wie er, erkannt in einer besonderen Begrenzung, die Gewilsheit
erzeugt, ist nicht eine besondere Unter-Bedingung der letzteren
die bei Erkenntnissen des ordo idealis vollstindig von ihr ab.



Phantasterei oder Schwindel? 465

strahiert. Die reflexive Gewilsheit, dals die spontane Ge-
wifsheit zu Recht besteht, wird gewonnen durch die spontan -
erfolgende Erkenntnis, dals die direkte Erkenutnis einen obje k-
tiven Gehalt besitzt, nicht blofs vom Subjekte ist.

—— gy
PHANTASTEREI ODER SCHWINDEL?

Replik gegen Ant. Bullinger.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Phantasterei oder Schwindel? so lautet der Titel einer gegen
mich gerichteten Broschiire des H. Anton Bullinger in Dillingen
(Miinchen, Ackermann 1897). Dieselbe ist veranlafst durch meine
Kritik der B.schen Schrift: ,,Das Christentum im Lichte der deutschen
Philosophie“ im 3. Hefte des Jahrbuchs fir 1896. — Der Leser
wird fragen, wie der allzeit geriistete Dillinger Philosoph! zu
einer solchen in wissenschaftlichen Kontroversen sonst nicht
iiblichen Art von Uberschrift gelangte? Die Schuld trifft nicht
mich. Wie man sich aus S. 5 der Broschiire selbst iiberzeugen
kann, so hatte Bull. die von mir vertretene Lehre, dals die Welt
zwar durch die gottliche Macht, nicht aber aus ihr (will sagen:
wie einer Materie, einem Stoff, einer passiven Potenz) geworden
sei, eine Lehre, die iibrigens christliches, ja schon alttestament-
liches Dogma ist, als Phantasterei, als Unmoglichkeit bezeichnet.
Darauf nun hielt ich ihm eine Stelle aus St. Augustin entgegen,
in welcher jene Lehre in hdchst prignanter Weise zum Ausdruck
kommt, und kniipfte hieran die Frage: ,Also wie H. Bullinger,
auch Augustin ein Phantast? Soviel zur Erkldrung der einen
Hilfte jenes geschmackvollen Titels. Was aber den ,,Schwindel*
betrifft, sv beliebte H. Bull. sich den Scholastikern gegeniiber
aufser andern wenig schmeichelhaften Bezeichnungen auch des
Ausdrucks ,Schwindel“ zu bedienen. Den Schwindel nun glaubte
ich dem geehrten Herrn beziiglich seiner Auffassung des Ver-

1 8. Bullinger, Meine Schrift: Das Christeptnm im Lichte der
deutschen Philosophie, verteidigt nach rechts und links. Miinchen 1897.

81%



	Philosophisch-theologische Aphorismen

