Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761850

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Urstoff oder die erste Materie. 421

DER URSTOFF ODER DIE ERSTE MATERIE.
Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Magister Ord. Praed.
(Forts. von Bd. XII, III. Heft.)

§ 3. Die Realitidt des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.

1. Das Verhiltnis unseres Denkens zu den Dingen aufser uns.

Die Beweise, welche vorgebracht werden, um die ,objektive
Realitat und damit die ,,Denkbarkeit des Urstoffs im Sinne des
Aristoteles in Abrede zu stellen, erachten wir unsererseits fiir
nicht erbracht. Vielmehr hat es sich herausgestellt, dals eigent-
lich diese Beweise nicht ,denkbar“ sind, somit auf eine ob-
jektive Realitit keinen Anspruch haben. Der Urstoff dagegen
des Aristoteles besitzt der Wahrheit gemals objektive Realitat.
Dies soll indessen noch ausfihrlicher dargethan und griindlicher
nachgewiesen werden.

Zu diesem Zwecke miissen wir nochmals zu dem Wesen des
Urstoffs zuriickgehen. Die Begriffsbestimmung des Urstoffs, so-
weit eine solche bei einfachen Dingen moglich ist, wird uns iiber
das Wesen des Urstoffs Aufschlufs erteilen. Der Urstoff ist das-
jenige, was sich in der Kategorie der Substanz befindet und von
uns augefalst oder gedacht wird als eine gewisse Anlage
oder Fiahigkeit aufser aller Gattung, Form und Beraubung, die
indessen Formen und Beraubungen aufnimmt. Dieses ist nach
der Versicherung des englischen Lehrers die eigentliche und von
allen anerkannte Begriffsbestimmung des Urstoffs. De spiritual.
creat. a. 1. Der Urstoff gebort somit in die Kategorie der Sub-
stanz, nicht des Accidens, und wir denken ihn als eine gewisse
Fiihigkeit ohne die Art, Form oder Beraubung mitzudenken.
Wir abstrahieren von der Art, die er mit der Form bildet, und
von dieser Form selber, die er besitzt, sowie von der Fihigkeit,
die er noch zu allen andern korperlichen Formen hat. Weil es
sich hier um die Auffassung, um unser Denken handelt,
miissen wir sehen, wie sich unser Denken den &ufsern Dingen
gegeniiber verhilt,

Die Auffassung unseres Verstandes steht in einem drelfachen
Verhaltnisse zu den Dingen aulser uns. Manchesmal bildet das,
was der Verstand auffafst, die Ahnlichkeit des Dinges selbel
aufser uns. Denken wir das was unter dem Namen ,Mensch
verstanden wird, so haben wir in der Sache selber unmittelbar



422 Der Urstoff oder die erste Materie.

den Grund, das Fundament fir diesen Begriff, indem der Gegen-
stand vermoge seiner Gleichheit mit unserm Verstande bewirkt,
dafs unser Verstand ganz richtig urteilt, und dals der Name,
jenen Begriff bezeichnend, im eigentlichen Sinne vom Gegenstande
selber ausgesagt wird. Em anderes Mal ist das, was mit dem
Namen bezeichnet wird, nicht die Abnlichkeit des Gegensta.ndes
aufser uns, sondern das, was auf die Art und Weise, wie wir
den Gegenstand aufser uns denken, folgt. Dazu gehdren jene
Gedankenbildungen iiber den GGegenstand aufser uns, die nur in
unserm Gedanken selber Wirklichkeit haben, ihre Existenz selber
nur unserer Auffassung verdanken. Dergleichen sind z. B., wenn
wir etwas als Gattung, Art u. s. w. denken, dergleichen sind
die sogenannten Universalien oder die logisch allgemeinen Vor-
stellungen unseres Verstandes. Ein Gedankending dieser Art
besitzt keine Ahnlichkeit mit dem Dinge selber aufser unserm
Verstande. Allein indem unser Verstand das (Gemeinsame in
den verschiedenen Gattungen oder Arten als Gemeinsames sich
denkt, sagt er sich, dieses Gemeinsame bilde die Gattung oder
die Art. Diese Gedankendinge haben ihren unmittelbaren
Grund, ihr ndchstes Fundament nicht in dem Dinge aulser
uns selber, sondern nur in unserm Verstande. Das entfernte
Fundament dagegen bildet der Gegenstand aulser uns selber.
Infolge dessen ist unsere Auftassung in der Bildung dieser
(edankendinge in vollem Rechte und entspricht durchaus der
Wahrheit. Auf dieselbe Art geht ja auch die Mathematik vor.
Endlich gibt es auch noch Dinge, die, mit einem Namen be-
zeichuet, fir diesen Namen im (Gegenstande selber weder ein
unmittelbareq noch ein entferntes Fundament haben, wie

. B. das ﬂlegende Pferd, die Sphinx. Eine Vorstellung dieser
Art hat weder eine Ahnlichkeit mit 1rgend einem Gegenstande
aufser unserm Verstande, noch folgt sie der Art und Weise, wie
wir etwas in Wahrheit erkennen. Darum entspricht eine Auf-
fassung dieser Art auch nicht der Wahrheit, denn es existiert
aufser uns kein Wesen dieser Art.

Ipsa conceptio intellectus tripliciter se habet ad rem, quae
est extra animam. Aliquando enim hoc quod intellectus concipit
est similitudo rei existentis extra animam, sicut hoc quod con-
cipitur de hoc nomine: ,homo*. Et talis conceptionis intellectus
habet fundamentum in re immediate, inquantum res ipsa ex sua
conformitate ad intellectum facit, quod intellectus sit verus, et
quod nomen significans illum intellectum proprie de re dicatur. —
Aliquando autem hoc quod significat nomen non est similitudo
rei existentis extra animam, sed est aliquid quod consequitur ex



Der Urstoff oder die erste Materie. 423

modo intelligendi rem, quae est extra animam. Et hujusmodi
sunt intentiones, quas mtellectus noster adinvenit; sicut signifi-
catum hujus nominis: ,genus non est similitudo a.hcujus rei extra
animam existentis, sed ex hoc quod intellectus intelligit animal
ut in pluribus speciebus attribuit ei intentionem generis. Kt
hujusmodi intentionis licet proximum fundamentum non sit in re,
sed in intellectu, tamen remotum fundamentum est ipsa res. Unde
intellectus non est falsus qui has intentiones adinvenit. Et si-
mile est de omnibus aliis, qui consequuntur ex modo intelligendi
sicut est abstractio mathematicorum et hujusmodi. Aliquando
vero id quod significatur per nomen, non habet fundamentum in
re, neque proximum, neque remotum, sicut conceptio chimerae;
quia neque est similitudo alicujus rei extra animam, neque con-
sequitur ex modo intelligendi rem aliquam vere. Et ideo ista
conceptio est falsa. Unde patet quod ratio dicitur esse in re,
inquantum significatum nominis, cui accidit esse rationem, est in
re. II. Sent. d. 2. q. 1. a. 3.

2. Das Allgemeine.

a) Das logische Allgemeine. — Welches Verhiltnis des
Verstandes zu den Dingen aufser uns kommt nun hier bei un-
serm (Gregenstande in Frage? Das dritte sicher nicht, denn wir
suchen ja die Wahrheit, wir wollen, dafs unser Denken ein rich-
tiges sei, der Wahrheit entspreche. Dieses dritte Verhéltnis un-
seres Verstandes zu den Dingen aulser uns beruht aber nicht
auf der Wahrheit; folglich konnen wir es hier nicht brauchen.
Es kann somit in unserer Frage nur das zweite und erste Ver-
hiltnis in Betracht kommen. Den Gegenstand des zweiten Ver-
hiltnisses nennen wir das logische Allgemeine. Dieses Allge-
meine werden wir jetzt zu erortern haben.

Das Allgemeine hat die Kigenschaft, dafs mehrere daran
Anteil haben konnen, dals es selber von mehreren der Wahrheit
entsprechend ausgesagt werden kann. Die Begriffsbestimmung
des logischen Allgemeinen findet sich in jedem Lehrbuche, wes-
halb wir hier von jeder weitern Erklarung derselben Abstand
nehmen zu konnen glauben. Dafiir wollen wir die Natur dieses
Allgemeinen und das Substrat, in welchem es sich vorfindet,
naher betrachten. Bekanntermalsen wird dieses Allgemeine mit
dem Namen: Gattung, Art, Artunterschied, Eigentiimlichkeit oder
Proprium, und Zufélliges, auf zufillige Art Eigenes genannt. An
der vorhin von uns angezogenen Stelle hat der englische Lehrer
bemerkt, dieses Allgemeine bilde nicht eine Ahnlichkeit mit dem
Gegenstande selber aufser uns, sondern es folge der Art und



424 Der Urstoff oder die erste Materie.

Weise, wie wir diesen Gegenstand auffassen. Der nadchste
Grund dafiir liege nicht im Gegenstande selber, sondern in un-
serm Verstande; indessen habe es doch einen entfernten Grund
im Gegenstande selber. Infolgedessen beruhe unsere Auffassung
darchaus auf Wahrheit. Damit sind zwei Dinge klar und be-
stimmt ausgesprochen.

Zum ersten existiert das logische Allgemeine formell nur
in unserm Denken. Indem wir z. B. das Wesen des Korpers in
vielen Substraten vorfinden, seien es nun belebte oder unbelebte,
organische oder nichtorganische Korper, fassen wir das Wesen
des Korpers als Gattung, somit als allen Korpern ,Gemeinsames‘
auf. In diesem Sinne ist das Wesen des Korpers nur in unserm
Denken ein ,,Allgemeines, weil wir es ausdriicklich auf die or-
ganischen und nichtorganischen Korper beziehen. Wir haben
es also hier eigentlich mit einer Beziehung, mit einem Re-
lativbegriff zu thun, der von vielen unterstehenden Dingen
ausgesagt wird. Der Korper blofs als Korper existiert nir-
gendwo in der Aufsenwelt; er wird nur von uns als solcher
gedacht, indem wir von allem absehen, was die einzelnen Korper
speciell fiir sich haben, und nur das betrachten, was allen ,ge-
meinsam* zukommt. Auf Grund dieser Auffassung, dieser Ab-
straktion bildet sich dann unser Verstand den Begriff eiues ,,All-
gemeinen und sagt, dieses Allgemeine sei die Gattung fiir die
organischen und nichtorganischen Kéorper. Da nun in der Wirk-
lichkeit niemals ein Korper nur als Korper Dasein hat, so kann
das Fundament fiir diese unsere Auffassung nicht unmittelbar
oder zunichst, sondern nur mittelbar und entfernt in den Dingen
aulser uns liegen. Indessen mufs unser Denken doch irgend
eine Begriindung haben, andernfalls wire es kein richtiges, ent-
spriche es nicht der Wahrheit,

Est triplex universale. Quoddam, quod est in re, scilicet
vatura ipsa, quae est in particularibus, quamvis in eis non sit
secundum rationem universalitatis in actu. Est etiam quoddam
universale quod est a re acceptum per abstractionem. Et etiam
quoddam universale ad rem, sicut forma domus in mente aedifi-
catoris. II. Sent. d. 3. q. 3. a. 2. ad 1. — Universale dupli-
citer potest considerari. Uno modo secundum quod natura uni-
versalis consideratur simul cum intentione universalitatis . . .
Alio modo potest considerari quantum ad ipsam naturam, prout
invenitur in particularibus, Summ. th. 1. p. q. 85. a. 3. ad 1. —
De universali dupliciter contingit loqui. Uno modo secundum
quod subest intentioni universalitatis. Alio modo dicitur de na-
tora, cui talis intentioni attribuitur, Summ. th, 1. 2. q. 29. a. 6. —



Der Urstoff oder die erste Materie. 425

Cum dicitur universale abstractum duo intelliguntur, seilicet ipsa
natura rei; et abstractio sui universalitatis. Ipsa igitur natura,
cui accidit vel intelligi vel abstrahi vel intentio universalitatis,
non est nisi in singularibus. Sed hoc ipsum quod est intelligi
vel abstrahi vel intentio universalitatis est in intellectu. Summ.
th. 1. p. q. 85. a. 2. ad 2. Vgl I. Sent. d. 19. q. 5. a. 1. —
ib. d..83. q. 1. a. 1. ad 3.

Zum zweiten ist in der oben von uns angefiihrten Stelle die
Wahrheit enthalten, dals das logische Allgemeine in der Aulsen-
welt selber seine Stiitze oder seinen Grund habe. Denn zunéchst
lifst es sich keineswegs in Abrede stellen, dals wir in allen
Wissenschaften vom logischen Allgemeinen sprechen, iiberall des-
selben uns bedienen. Die Naturwissenschaft selber teilt die Natur-
dinge in verschiedene Klassen, Gattungen und Arten; die Chemie
teilt ihre Grundstoffe oder Korper ein in organische und un-
organische, kurz iiberall wird der Kinteilung und Auffassung
unseres Verstandes ein Allgemeines zu Grunde gelegt. Daraus
tolgt denn doch, dafs unser Denken nicht ohne allen Grund in
dieser Weise vorgeht. Uberdies thun wir dieses in wissen-
schaftlichen Fragen, in Fiilen, wo wir die Wahrheit suchen.

b) Das metaphysische Allgemeine. — Obgleich unser
Verstand das logische Allgemeine denkend einerseits dazun in
dem Gegenstande aufser uns keinen unmittelbaren Grund
findet, so mufs er doch andererseits irgend einen Grund dafiir
haben. Dieses Fundament bewirkt ja gerade, dals unser Denken
ein richtiges, der Wahrheit gemilses ist. Dadurch unterscheidet
sich eben das zweite Verhéltnis unseres Verstandes den Dingen
der Aufsenwelt gegeniiber vom dritten. Den Grund dafiir, dafs
das logische Allgemeine seine Berechtigung, Wahrheit bean-
spruchen kann, bildet die Natur oder Wesenheit der Naturdinge,
Hier kommt ausschliefslich die Wesenheit der Naturdinge in
Betracht, weil es sich um jene Principien handelt, aus welchen
der Naturkorper zusammengesetzt ist. Dals dem so sei, dafls
niimlich die Wesenheit selber der Naturdinge dieses Fundament
fiir die logische Auffassung des Allgemeinen abgeben miisse,
lilst sich ohne viele Miihe darthun.

Wir fassen die Naturdinge in unserm Denken in einen ge-
meinsamen Begriff zusammen und sagen z. B., der Kohlenstoff
bilde einen Korper. Um dies wahrheitsgemils thun zu konnen,
miissen wir doch offenbar vorher erkennen und wissen, ob dem
Kohlenstoff die Wesenheit eines Korpers zukommt, ob diese
Wesenheit sich im Kohlenstoff vorfindet. Wir miissen doch vor-
erst wissen, was der Kohlenstoff mit andern Kérpern ,,gemeinsam"‘



426 Der Urstoff oder die erste Materie.

hat, um denken und sagen zu konnen, auch er mache einen
Korper, ein Naturding aus. Also mufs dieses ,,Gemeinsame®,
damit unser Denken ein richtiges, wahrheitsgetreues sei, im
Kohlenstoff selber enthalten sein. Somit entspricht anserm Denken
vom Allgemeinen irgend ein Sein in den Dingen selber, ein
wirkliches, nicht blofs gedachtes Fundament. Daher stiitzt
sich, nach dem englischen Lehrer, das logische Allgemeine immer
und iiberall anf die Natur und Wesenheit der Dinge aufser uns.
Wir sprechen ja hier iiberhaupt von den Principien, welche eine
Wesenheit, in unserm Falle einen Korper konstituieren, nicht von
den Accidenzen der Naturdinge.

Naturae communi non potest attribui intentio universalitatis
nisi secundum esse, quod habet in intellectu. Sic enim solum
est unum in multis, prout intelligitur praeter principia, quibus
unum in multa dividitar. Unde relinquitur quod universalia, se-
cundum quod sunt universalia, non sunt nisi in anima. Ipsae
autem naturae, quibus accidit intentio universalitatis, sunt in
rebus. — Comm. in Arist. de anima, lib. 2, lectio 12. -— Prae-
dicatio est quoddam, quod completur per actionem intellectus
componentis et dividentis, habens, tamen fundamentum in re,
ipsam unitatem eorum, quorum unum de altero dicitur. Opusec.
de ente et essentia, c. 4).

Denken und sagen wir also, der Sauerstoff, der Wasserstoff
u. 8. w. sind Korper, so beruht diese unsere Aussage, wie all-
gemein zugegeben werden mufs, durchaus auf Wahrheit. Allein
die Aussage: , Korper” bildet etwas , Allgemeines, weil das
Korpersein nicht blofs dem Sauerstoff und Wasserstoff, sondern
noch vielen andern Naturdingen zukommt, also von ihnen wahr-
heitsgemils ausgesagt werden kann. Kine richtige Aussage
aber kommt nur dadurch zu stande, dals das, was ausgesagt
wird von einem Substrate, in diesem Substrate irgendwie wirk-
lich existiere. Es unterliegt somit keinem Zweifel, dals in
den Korpern als Korpern etwas ,(Gemeinsames® enthalten ist
ganz und gar unabhéngig von unserer Auffassung. Dieses Ge-
meinsame nennen wir metaphysisches Allgemeines, und dieses
eben bildet das Fundament fiir das logische, weil das logische
erst auf Grund des metaphysischen formell zu stande kommt.

Universale dicitur quiescens esse in anima, inquantum sci-
licet consideratur praeter singularia, in quibus est motus. Quod
etiam dicit esse unum praeter multa, non quidem secundum
esse, sed secundum considerationem intellectus, qui considerat
naturam aliquam, puta hominis, non respiciendo ad Socratem
et Platonem. Quod etsi secundum considerationem intellectus



Der Urstoff oder die erste Materie. 4217

sit unum praeter multa, tamen secundum esse est in omnibus
singularibus unum et idem, non quidem numero, quasi sit
eadem humanitas numero omnium hominum, sed secundum ra-
tionem speciei. Sicut enim hoc album est simile illi albo in
albedine, non quasi una numero albedine existente in utroque,
ita etiam Socrates est similis Platoni in humanitate non quasi
una numero bumanitate in utroque existente. Analyth. poster.
II. XX. 11. — Natura humana communis est multis secundum
rem et rationem. Summ. th. 1. p. q. 13. a. 9.

Daraus ergibt sich zur Geniige, dafs in den Naturdingen
selber etwas enthalten ist, das eine allgemeine Natur der Wesen-
heit besitzt. Darum ist unser Denken, wodurch wir uns den
Begriff eines Allgemeinen bilden, das von vielen ausgesagt wird,
kein willkiirliches, sondern hat seinen guten Grund in den Natur-
korpern selber. Wir konnen in Wahrheit nur jene Dinge
Korper nennen und als Korper auffassen, die alle das Wesen
eines lorpers besitzen, also die gleiche Wesenheit haben.
Erst auf Grund dieser Gleichheit, nachdem wir diese Gleich-
heit erkannt haben, bilden wir uns den Begriff eines ,Allge-
meinen® im logischen Sinne. Folglich ist das metaphysische
Allgemeine die notwendige Voraussetzung und Grundlage des
logischen.

3. Der wesentliche Unterschied zwischen dem logischen und
metaphysischen Allgemeinen.

Nicht alle Autoren sind mit der Anschauung einverstanden,
die erkliart, in den Dingen selber aufser uns finde sich etwas
,,Gemeinsames®, die specifische oder generische Wesenheit. Viel-
mehr behaupten diese Gelehrten, die Wesenheit der Dinge sei
nichts anderes, als die Zusammenfassung aller der Unterschiede
zusammengedringt in die Einheit eines Gedankens. Mit Uber-
gehung der einzelnen Autoren wollen wir hier nur einen anfiihren,
der als Aristoteliker bekannt ist: Freiherrn von Hertling. Der-
selbe schreibt irgendwo: ,,Fragen wir endlich noch einmal, was
wir denn bei jeder einzelnen natirlichen Substanz als ihre Form
anzusehen haben? Sie soll das sein, was das Ding zu dem
macht, was es ist, der Grund seines Seins und seines So-seins,
der Quellpurckt aller seiner Bestimmungen und Eigenschaften,
seine eigentiimliche Natur — was ist sie also schlielslich an-
deres als die Summe aller Unterschiede, welche das Ding von
der Gesamtheit der iibrigen Dinge scheiden, zusammengedringt
in die Einheit eines Gedankens. Niemals fassen wir im



428 Der Urstoff oder die erste Materie.

Ding in volliger Ruhe und Isoliertheit auf, ohme alle Wechsel-
beziehung zu andern Dingen, oder auch nur ohne einen Wechsel
seiner Beziehungen zu uns, eine gewisse migliche Verschiedenheit
fir uns.  Formprincip und Wesinsbegriff sind nur das Erzeugnis
unseres auf die Dinge reflektierenden, sie in ihren besonderen
Eigentiimlichkeiten zusammenfassenden Denkens.“ Materie und
Form. Bonn 1871. 8. 63, 64.

Wir vermogen dieser Ansicht des IFreiherrn von Hertling
aus mehr als einem Grunde nicht beizustimmen.

Zum ersten sind wir nicht im stande, zu begreifen, wie
der Mensch ,die Summe aller Unterschiede in die KEinheit
eines Gedankens zusammendringen® konne. Wir verstehen sehr
wohl, dafs der Mensch Ahnliches, Gleichartiges, Gemeinsames
»in die Einheit eines Gedankens“ zusammenzudréngen in der
Lage ist; allein es will uns absolut nicht einleuchten, wie es
moglich ist, dafs er Unterschiede in die KEinheit eines Ge-
dankens zusammendréngen konne.. Die Unterschiede bilden ja
Gegensitze, sind also trennend, nicht einigend. Wollten wir also
diese Unterschiede als eine Einheit in unserm Gedanken auf-
fassen, so entsprichen die Gegenstdnde, die durch diese Unter-
schiede gerade in (Gegensatz treten, nicht der Wahrheit. Wir
konnen doch nicht diejenigen Dinge als eins auffassen, die that-
sichlich unterschieden sind, ohne die Richtigkeit unseres
Denkens preiszugeben. Die Einheit des Gedankens mufs sich
folglich immer und iiberall auf die Einheit der Dinge, kann
sich unmoglich jemals auf die Unterschiede der Dinge stiitzen.
Die Sache lalst sich ohne viele Mithe an dem fiir uns wichtigen
Beispiele klarlegen. Wodurch unterscheidet sich die organische
Chemie von der nichtorganischen, der lebende Korper vom leb-
losen, der Sauerstoff vom Stickstoff u. s. w.? Denn alle sind
in der That Kdorper, haben das eine gemeinsam, dals sie iiber-
haupt der Korperwelt angehoren? Warum und wodurch unter-
scheiden sie sich aber anderseits wiederum von einander?

Aristoteles antwortet, sie unterscheiden sich Jdurch eine Form,
wiahrend sie den Stoff gemeinsam haben. Freiherr von Hertling
dagegen antwortet: es gibt gar keine Form. Die Form ist nichts
als die ,,Summe aller dieser Unterschiede zusammengedréngt in
die Einheit eines Gedankens“. Somit unterscheidet sich die or-
ganische Chemie von der unorganischen, die leblose Kreatur von
der lebenden, der Wasserstoff vom Ammoniak dadurch, dafs wir
sie im Gedanken als eins denken, sie zusammendrdngen in die
Einheit eines Gedankens. Das moge verstehen, wer es vermag.
Wir, wie gesagt, sind nicht so gliicklich.



Der Urstoff oder die erste Materie. 429

Oder sollten vielleicht die Worte: ,zusammengedrangt in
die Einheit des Gedankens“ besagen, dals wir alle diese Unter-
schiede durch einen Gedanken denken, diese Einheit somit
einen Gedanken bedeutet. Dicse Auffassung konnten die Worte
unseres Autors allenfalls rechtfertigen. ‘

Es lifst sich nicht im geringsten bezweifeln, ‘dafs wir durch
einen und denselben Gedanken Unterschiede denken, also in
diesem Sinne die Summe der Gegensitze in die Einheit des Ge-
dankens zusammendriangen konnen. (Contrariorum enim rationes
non sunt contrariae, sed unum contrarium est ratio cognoscendi
alind. Summ. th. 1. 2. q. 35. a. 5. — Ea quae sunt contraria
in rerum natura secundum quod sunt in mente non habent con-
trarietatem. Non enim rationes contrariorum sunt contrariae,
sed magis unum contrariorum est ratio cognoscendi aliud, propter
quod est una scientia contrariorum. 1. c. ad 2.) Vgl daselbst
q. 53. a. 1. — q. 54. a. 2. ad 1. — q. 64. a. 3. ad 3.) Allein
es erhebt sich gegen diese Anschauung eine andere, unlosbare
Schwierigkeit. Unser Autor spricht von der ,,Summe aller Unter-
schiede“. Wie oder wodurch kommen denn diese , Unterschiede‘
zu stande? Sie miissen doch schon vorhanden sein, wenn wir
sie ,,in die Einheit eines Gedankens zusammendringen wollen®,
Oder werden ,,alle diese Unterschiede** erst durch unser Denken
bewirkt, von unserm Verstande hervorgebracht? Das ist doch
nicht moglich, weil unser Autor nur von einem Zusammendréngen
in die Einheit eines (Gedankens spricht. Unser Autor setzt somit
die Unterschiede als bereits gegeben voraus. Woher stammen
sie? wodurch werden sie bewirkt? Dals Unterschiede thatséich-
lich vorhanden sind, bestreitet unser Autor in keiner Weise,
indem er ausdriicklich Unterschiede annimmt, die ,,das Ding von
der Gesamtheit der iibrigen Dinge scheiden. Also wie oder
wodurch kommen diese Unterschiede, die das Ding von der Ge-
samtheit der iibrigen Dinge scheiden, eigentlich zu stande?
Hoffentlich doch nicht durch das ,Zusammendringen in die Ein-
heit eines Gedankens“? Denn was noch gar nicht ist, kann
man auch nicht ,zusammendringen®. Folglich miilste vor allem
zuerst angegeben werden, wodurch sich ein Korper vom andern
uoterscheidet, dann erst konnen wir diese Unterschiede ,,zu-
sammendringen in die Einheit des Gedankens“. Es geht somit
nicht an, das, was nach Aristoteles den Unterschied gerade be-
wirkt, die substantielle Form, stillschweigend vorauszusetzen, und
dann eben diese Form wiederum zu leugnen, indem behauptet
wird, diese Form sei nichts anderes, als ,,die Summe aller der
Unterschiede, welche das Ding von der Gesamtheit der iibrigen



430 Der Urstoff oder die erste Materie.

Dinge scheiden, zusammendringt in die Einheit eines Gedankens*.
Gerade die Form, erklirt Aristoteles ein iiber das andere Mal,
bildet den Grund, dafs die Naturdinge, die Korper sich vonein-
ander unterscheiden. Dieser Unterschied aber, wie wir bereits
gesehen, wird von unserm Autor ohne irgendwelchen Widerspruch
vorausgesetzt. Auf eben dieser Voraussetzung beruht seine
Bekimpfung der substantiellen Form des Aristoteles.

Noch eine dritte Auffassung der Worte unseres Autors,
,was ist die Form schliefslich anderes, als die Summe aller
Unterschiede, welche das Ding von der Gesamtheit der iibrigen
Dinge scheiden, zusammengedringt in die Einheit eines Gedan-
kens“ wire moglich, in dem Sinne namlich, dals die Form iiber-
haupt nur ein , Gedankending* bildete. Die substantielle Form
des Aristoteles, und diese ist ja offenbar gemeint, ist die spe-
cifische Form, macht somit etwas ,,Allgemeines“ aus. Denn
diese Form wird in der Begriffsbestimmung des Korpers als
eines Korpers eingeschlossen. Der Korper aber als Korper
besagt etwas ,,Allgemeines’. Sollte der Sinn der Worte unseres
Autors, den wir wirklich nicht klar festzustellen in der Lage
sind, dieser sein, so hatten wir in unserm Autor einen reinen
Konzeptualisten vor uns. Das ,Allgemeine wire dann in
dieser Deutung einzig und allein ein ,,Gedankending®, ohne Be-
griindung, ohne Fundament in den Naturdingen selber. Wir
fassen die Unterschiede in die Einheit eines Gedankens zu-
sammen und sagen danp, die Naturdinge seien eins, sie hétten
etwas ,.,gemeinsam‘.

Gegen diese Anschauung mufs bemerkt werden, dafs das
Zusammendriangen aller Unterschiede in die Einheit eines Ge-
dankens dann weiter nichts wire, als ein Kollektivbegriff.
Allein der Kollektivbegriff kann nur auf die Gesamtheit als
solche, niemals auf das Einzelding fiir sich angewendet werden.
Ist der Begriff , Korper* die Zusammendringung aller Unter-
schiede in die Einheit eines Gedankens, so bildet er einen
Kollektivbegriff. Dann konnen wir darunter nicht ein Einzeln-
ding auffassen und sagen: ,der Sauerstoff ist ein Korper”. Denn
der Begriff Korper lifst sich auf noch viele andere Naturdinge
ausdehnen. Der Begriff Korper kann aber auch nicht blofs die
Gesamtheit umfassen, weil ich jeden einzelnen Naturkorper als
einen Korper auffasse. Darum konnen wir die Theorie des Frei-
herrn von Hertling in dieser Beziehung als eine richtige nicht
anerkennen. Aulser dem Kollektivbegriff gibt es noch einen
andern Allgemeinbegriff, den metaphysischen. Von diesem letz-
teren hingt der erstere durchaus ab, Wir konnen mehrere Dinge



Der Urstoff oder die erste Materie. 431

nur dapn in eine Sammeleinheit zusammenfassen, z. B. Heer,
wenn alle einzelnen etwas Ahnliches, Gleiches oder Gemeinsames
haben.

Ferner fassen wir nach der Ansicht des Freiherrn von Hert-
ling niemals ein Ding ohne Wechselbeziehung zu andern Dingen,
oder ohne einen Wechsel seiner Beziehung zu uns auf.

In den so wichtigen Lehren, wie die Erkenntnistheorie eine
ist, haben wir das Recht, zu erwarten, dals fiir aufgestellte Be-
hauptungen auch Beweise beigebracht werden. Diese fehlen aber
hier ganz und gar. Wir unsererseits miissen erkliren, dafs die
Anschauung des Autors nicht richtig ist. Es liegt hier eine
offenbare Verwechselung des logischen mit dem metaphysischen
Allgemeinen vor. Das Allgemeine als Allgemeines kann nie
gedacht werden ohne Wechselbeziehung zu andern Dingen, die
ihm unterstehen. Allein das Allgemeine als solches setzt bereits
ein anderes voraus. Denn, um zu erkennen, dafls der Begriff
,, Korper“ das Allgemeine bildet fiir die organischen und nicht-
organischen Korper, miissen wir doch zuerst wissen, was ein
Korper in sich ist. Dariiber gibt uns nun die Begriffsbestim-
mung des Wesens eines Korpers Aufschlufs. Die Wesenheit
eines Dinges als solche schlielst nichts in sich als die konstitu-
tiven Principien. Sie enthélt keinerlei Beziehung zu andern
Dingeu. Wire eine solche vorhanden, so miifsten wir die Wesen-
heit als eine oder als vielfache auffassen, was indes durchaus
nicht geschieht. Denken wir uns die Wesenheit des Karpers,
so fassen wir dieselbe nicht schon ohne weiters als eine Einheit
auf, an der viele Dinge Anteil haben, noch auch als eine in den
Einzelndingen befindliche Mehrheit. (Si quaeratur, utrum ista
natura, humanitas, possit dici una, vel plures, neutrum conce-
dendum est; quia utrumque est extra intellectum humanitatis,
et utrumque potest sibi accidere. Si enim pluralitas esset de
ratione ejus, nunquam posset esse una, cum tamen sit una se-
cundum quod est in Socrate. Similiter si unitas esset de ratione
ejus, tunc esset una ac eadem natura Socratis et Platonis, nec
posset in. pluribus plurificari. Opusc. de ente et essentia. c. 4.)
Die Wesenheit der Naturdinge, das metaphysische Allgemeine,
umfalst somit einzig und allein nur die konstitutiven Principien,
weiter aber nichts. Alles andere 1st fiir dieses Allgemeine ein
Zufilliges, ein Accidenz. Darum lesen wir im englischen Lehrer
stindig die Worte: naccidit naturae rei intelligi vel abstrahi;
,naturae accidit intentio universalitatis u. s. w. Im ganzen
4. Kapitel des soeben angezogenen Werkes dulsert sich S. Thomas
ausfiihrlich iiber das metaphysische Allgemeine. Darin wird ganz

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 29



432 Der Urstoff oder die erste Materie.

entschieden bestritten, dals dieses Allgemeine irgend eine Wechsel-
beziehung, sei es zu andern Dingen, sei es zu uns an und fiir
sich schon in sich schliefse. Es heilst daselbst:

Natura vel essentia potest considerari dupliciter. Uno modo
secundum naturam et rationem propriam. Et haec est absoluta
consideratio ipsius. Kt hoc modo nihil est verum de ea, nisi
quod conveniat sibi secundum quod hujusmodi. Unde quidquid
aliorum sibi attribuitur falsa est attributio. . . . Alio modo con-
sideratur secundum quod habet esse in hoc, vel illo. Et sic de
illa praedicatur aliquid per accidens, ratione ejus in quo est.
Haec autem natura habet duplex esse, Unum in singularibus,
alind in anima. Et secundum utrumque consequuntur accidentia
etiam naturam. Kt sic in singularibus habet multiplex esse, se-
cundum diversitatem singularium. Kt tamen ipsi naturae
secundum propriam considerationem, scilicet absolutam
nullum istorum esse debet. Falsum est enim dicere quod
natura hominis, inquantum hujusmodi, habeat esse in hoc
singulari. . . . Patet ergo quod natura hominis, absolute con-
siderata abstrahit a quolibet esse, ita quod non fiat praecisio
alicujus eorum. Et haec natura sic considerata est quae prae-
dicatur de omnibus individuis. . . . Non tamen potest dici quod
ratio universalis conveniat naturae sic acceptae; quia de
ratione universalis est unitas et communitas. Naturae autem
humanae neutrum convenit secundum suam absolutam con-
siderationem. . . . Relinquitur ergo quod ratio speciei accidat
naturae humanae secundum illud esse, quod habet in intellectu.

Wir denken somit das metaphysische Allgemeine, die Wesen-
heit der Dinge, z. B. des Korpers absolut, d. h. ohne irgend
eine Wechselbeziehung zu andern Dingen, oder auch zu uns
selber. Und zwar ist das das erste, was wir auffassen und
denken. KErst auf Grund der Erkenntnis der Wesenheit bringen
wir dann diese Wesenheit in Wechselbeziehung zu andern Dingen,
denken wir dieselbe als ein Allgemeines, dem die einzelnen
Dinge unterstehen, als ein unum aptum inesse multis.

Die Theorie des Freiherrn von Hertling steht somit nicht
im Einklange mit den Thatsachen der Psychologie,

Weiter lesen wir: ,,Formprincip und Wesensbegriff sind nur
das Erzeugnis unseres auf die Dinge reflektierenden, sie in ihrer
besondern Eigentiimlichkeit zusammenfassenden Denkens.

Dieser Satz widerspricht den ersten Grundsitzen der Logik.
Den Wesensbegriff erhalten wir durch die Begriffsbestimmung
des Wesens eines Dinges. Jede Begriffsbestimmung aber, so
erklart die Logik, miisse das angeben, was ein Ding mit andern



Der Urstoff oder die erste Materie. 433

»gemeinsam®, und ferner das, was es ,speciell fiir sich“ hat.
Definitio debet constare ex genere proximo et differentia speci-
fica. In dem soeben angefiihrten Satze unseres Autors aber
heifst es, der Wesensbegriff komme dadurch zu stande, dafs
unser Denken die Dinge ,,in ihrer besondern Eigentimlichkeit®
zusammenfasse. Wir haben also hier eine differentia speci-
fica, die ,besondere Eigentiimlichkeit, aber iiberhaupt kein
genus, nichts ,Gemeinsames. Auf diesem Wege kommen wir
ganz gewils nicht zu einem Wesensbegriff der Dinge auflser
uns. Hs ist ganz richtig, was der Autor sagt, dals wir in
zweiter Linie oder als Logiker niemals ein Ding in vélliger
Rube und ,Isoliertheit” auffassen. Aber gerade dieser Umstand
bringt die eigene Theorie des Autors zum Falle. Was isoliert
denn die Dinge? Ist es nicht die ,besondere Eigentiimlichkeit®?
Bildet nicht sie das unterscheidende, sondernde Element? Also
einerseits fassen wir ein Ding niemals in ,volliger Isoliertheit
auf, und andererseits gewinnen wir einen Begriff des Wesens
eben dieses Dinges nur dadurch, dafs wir ,die besondere Eigen-
tiimlichkeit dieses Dinges im Denken zusammenfassen. Was ist
nun das Richtige? Beides kann unmoglich der Wahrheit ent-
sprechen.

Das Richtige besagt ohne Zweifel die erstere Annahme.
Denn als Logiker kommen wir zu dem Wesensbegriff eines
Dinges einzig und allein dadurch, dafs wir zuerst das in Betracht
ziehen, was das betreffende Ding mit vielen andern ,gemeinsam*
besitzt, und zu diesem dann das hinzufiigen, was ihm ,beson-
ders* zukommt. So betrachtet der Chemiker zuerst das Chlor
als ,Korper” und denkt dann das hinzu, was dem Chlor als
solchem eigen ist. Fragen wir also den Chemiker nach der
Wesenheit des Chlors, so wird er uns sofort antworten, es sei
der und der , Korper mit der und der ,,besonderen* Beschaffen-
heit. Dafs der moderne Chemiker in der Begriffsbestimmung
des Chlors etwa sagt, es sei der und der Stoff, braucht uns nicht
irre zu machen, denn unter ,Stoff versteht er einfach einen
»Korper“.. Niemals jedoch wird es vorkommen, dafls er die Be-
griffsbestimmung blofs durch die besondere Beschaffenheit, durch
die ,besondere Eigentiimlichkeit“ des Gegenstandes angibt. So-
mit liegt es auf der Haud, dafs der Wesensbegriff eines Dinges
von uns nicht gebildet werden kann durch die Zusammenfassung
der ,besondern Eigentiimlichkeit*“ dieses Dinges im Denken und
durch das Denken,

Dazu kommt, dals unser Denken, wie wir friiher nachge-
wiesen, die ,,besondere Eigentiimlichkeit“ gar nicht zusammenfassen

29*



434 Der Urstoff oder die erste Materie.

kann, falls es auf Wahrheit in irgend einer Weise Anspruch
erhebt. Denn das, was sondert, was trennt, und das thut die
»besondere Kigentiimlichkeit“, das kann auch unser Denken nicht
zusammenfassen. Ks entspriche ja ganz und gar nicht dem
Gegenstande, wire somit ein durchaus unrichtiges. Das Denken
kann nur Gleichartiges, Ahnliches, Gemeinsames zusammenfassen,
nie und nimmer das, was eine ,besondere Eigentiimlichkeit* be-
sitzt. Denn dieses lifst sich unmoglich unter einen Begriff mit
den iibrigen bringen.

Unser Autor schreibt auch noch: ,,Formprincip und Wesens-
begriff sind nur das Erzeugnis unseres auf die Dinge reflek-
tierenden, in ihrer besondern Eigentiimlichkeit zusammenfassenden
Denkens.*

Wollte der Autor seine Theorie ausschliefslich nur auf den
Wesensbegriff angewandt wissen, so konnte man ihr allenfalls
noch eine richtige Seite abgewinnen. Allein der Autor stellt
das Formprincip dem Wesensbegriff gleich, und behauptet von
ersterem das namliche, was er von letzterem lehrt. Dieser Gleich-
setzung der beiden genannten Faktoren miissen wir unsere Zu-
stimmung versagen. Indem wir die Unrichtigkeit dieser Ansicht
unseres Autors darthun, kommen wir zugleich zum letzten Punkte
dieser Abteilung, ndmlich zum Beweise der objektiven Realitat
des Urstoffs.

4. Die objektive Realitit des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.

Objektiv real nennen wir jenes Wesen, welches unabhangig
von unserm Denken ein Sein, eine Wesenheit besitzt. Dem realen
Naturdinge legen wir eine Wesenheit nicht erst durch unser
Denken bei, sondern unser Denken findet diese Wesenheit be-
reits im Naturkorper vor. Nun beschiftigt sich die Naturwissen-
schaft mit den Naturdingen, die sie Korper nennt. Die Physik
und Chemie spricht von zusammengesetzten und ,einfachen Kor-
pern®, von Molekeln und Atomen, die ebenfalls nichts anderes
als ,,wirkliche Korper sind. Dem W esensbegriff ,,Korper* unter-
stehen somit alle die genannten Naturdinge. Er bildet das ,All-
gemeine*, das ,,Gemeinsame®, welches von allen in gleicher Weise
ausgesagt wird. Wir sagen ,in gleicher Weise“, denn ob der
Korper grofs oder klein, zusammengesetzt oder einfach ist, das
indert an seinem Korpersein nichts. Er ist weder mehr,
noch weniger , Korper. Sobald er jene Eigenschaft besitzt, die
ein Korper, um Korper zu sein, hat, ist er ein Korper.

Nun fragt es sich, befindet sich diese Grundeigeunschaft,
weshalb wir die Naturdinge , Korper* nennen und als , Korper*



Der Urstoff oder die erste Materie. 435

— S = - e - . . N e

auffassen, in dem Naturding von selber, oder denken wir sie
erst in die Naturdinge hinein? Nach Freiherrn von Hertling
ist diese Grundeigenschaft das , Erzeugnis unseres reflektierenden
Denkens*.. Aber das ist ein Ding der Unmaoglichkeit.

a) ,,Formprincip und Wesensbegriff sind das Erzeugnis un-
seres reflektierenden Denkens“. — Wenn unser Denken that-
sichlich reflektiert, so muls es offenbar iiber ,etwas® reflektieren.
Woriiber reflektiert es nun? Uber das Formprincip und den
Wesensbegriff im Sinne unseres Autors sicher nicht, weil diese
Beiden ja das Erzeugnis, also die Wirkung des reflektierenden
Denkens bilden. Also kann das Denken nur iiber die Naturdinge
selber reflektieren. Fafst nun dieses Denken die Naturdinge in
einen Wesensbegriff zusammen und sagt es von jedem aus, es
sei ein ,, Korper”, so mufs mit zwingender Notwendigkeit in den
Naturdingen selber etwas sein, was sich zusammenfassen lafst,
was es in einen Wesensbegriff vereinigen kann. Uber diese
allen Naturkorpern innerlich zukommende Grundeigenschaft re-
flektiert somit unser Denken. Diese Grundeigenschaft bildet in
gar keiner Weise das Erzeugnis unseres reflektierenden Den-
kens, sondern geht diesem Denken voraus. Sie bildet das Fun-
dament, auf welches die Reflexion sich stiitzt, wodurch sie erst
moglich wird.

Damit ist die objektive Realitdt des Urstoffs erwiesen. Denn
iiber nichts kann unser Denken nicht reflektieren, und das,
was gar nicht ist, kann unser Denken auch nicht zusammen-
fassen. Der Urstoff des Aristoteles aber ist nichts anderes,
als jene Grund- oder Wesenseigenschaft, weshalb wir ein
Naturding iiberhaupt einen ,Korper” nennen. Diese Grundeigen-
schaft findet sich in allen Naturdingen thatséchlich vor, wird
nicht erst durch unser Denken in sie hineingelegt. Bildet auch
der Wesensbegriff als solcher ein Krzeugnis unseres Denkens,
so ist doch jene Grundeigenschaft kein solches Erzeugnis,
hingt das Wesen des Urstoffs nicht von unserm Denken ab.

b) Oder sollten die Naturdinge nichts miteinander Ahnliches,
Gleiches, Gemeinsames in sich selber haben, sondern alles
erst durch unser Denken in sie hineingelegt werden? — Dann
ist es um die Richtigkeit und Wahrheit unseres Denkens ein
fir allemal geschehen. Wir diirfen die Dinge nicht ,anders®
denken, als sie in sich sind, ohne dafs unser Denken ein un-
richtiges wiirde. Denn die Wahrheit des Denkens besteht
wesentlich in der Ubereinstimmung unseres Denkens, unseres Be-
griffs mit dem Dinge aulser uns selber. Nun denken wir alle,
der Sauerstoff, Wasserstoff u. s. w. bilde einen ,Kirper. Allein



436 Der Urstoff oder die erste Materie.

wie konnen wir so denken, ohne zu irren, wenn sie nichts Gleiches,
(Gemeinsames in sich haben? Blols dadurch, dafs wir sie als
Korper denken, sind sie ja nicht Korper. Wir sagen und
denken aber, dals sie Korper sind, und wir wissen, dafs wir
uns damit in vollem Rechte befinden. Befindet sich also in den
Dingen selber nichts, was unserm Denken entspricht, so ist
unser Denken ein ganz und gar falsches. (Similiter dico quod
ea quae pertinent ad rationem speciei cujuslibet rei materialis,
puta lapidis, aut hominis, aut equi, possunt considerari sine prin-
cipiis individualibus, quae non sunt de ratione speciei. Kt hoc
est abstrahere universale a particulari, vel speciem intelligibilem
a phantasmatibus, considerare scilicet naturam speciei absque
consideratione principiorum individualium, quae per phantasmata
repraesentantur. Cum ergo dicitur quod intellectus est falsus,
qui intelligit rem aliter quam sit, verum est si ,aliter” referatur
ad rem intellectam. Tunc enim intellectus est falsus, quando in-
telligit rem esse aliter quam sit. Unde falsus esset intellectus,
81 sic abstraheret speciem lapidis a materia, ut intelligeret eam
non esse in materia. Summ. th. 1. p. q. 85. a. 1. ad 1.)

Hier haben wir genau das, was wir fiir unsern Zwek brauchen.
Das Formprincip, und dasselbe mufs vom Materialprincip, vom
Urstoff gelten, ist nicht in den Naturdingen selber, soon-
dern blofs das Erzeugnis unseres reflektierenden Denkens.
Nichtsdestoweniger sagen wir von den Naturdingen aus, sie bil-
deten , Korper“. Die wahre Aussage ist aber nur dann mog-
lich, wenn wir einen wahren Begriff von den Naturdingen haben.
Sind aber diese Naturdinge nicht Kérper, sondern werden sie
blofs von uns gedacht, dann entspricht dieser Gedanke nicht der
Wahrheit. Es trifft dann das zu, was der englische Lehrer
sagt, dals ,jintellectus intelligit rem esse aliter quam est“. In
den Naturdingen gibt es nichts Gleiches, Gemeinsames, auf Grund
dessen wir denken und sagen, dieses Naturding bilde einen
Korper, aber unser reflektierendes Denken falst nichtsdestoweniger
ein Gleiches und Gemeinsames auf und sagt infolgedessen, das
Eisen ist ein Korper, der Kohlenstoff ist ein Kérper, das Queck-
silber ist ein Korper u. s. w. Daraus geht doch zur Evidenz
hervor, dafs unser Denken und Reden nicht richtig und wahr
sein kann, wenn die Naturdinge selber nichts Gleiches, Gemein-
sames in sich selber besitzen. Die Sache liegt auf flacher
Hand, denn:

Ein und derselbe Begriff kann nur insofern mehrere Dinge
darstellen, als diese vielen Dinge von ihrer Seite etwas bieten,
was ihnen thatsichlich zukommt. Der Begriff ist ja nichts



Der Urstoff oder die erste Materie. 437

S

anderes, als der Ausdruck oder die Vorstellung des Gegenstandes.
Stellt aber der Begriff , Korper* mehrere Gegenstinde dar, so
muls das, was er vorstellt, in den vielen Dingen in Wahrheit
vorhanden sein. Unser Denken kann doch gewils nicht das
auffassen, was gar nicht vorhanden ist. Daraus folgt aber dann,
dafs der Begriff ,,Korper”, den wir von allen Naturdingen aus-
sagen, in den Naturdingen selbst eine Gleichheit und Ge-
meinsamkeit bereits vorfindet, unser Denken also dieselbe nicht
erst herstellt. Somit konnen wir die Dinge, wenn wir nicht in
die Irre gehen wollen, nur so denken, wie sie in der Wirklich-
keit in sich selber sind.

¢) Die Naturwissenschaft, Physik wie Chemie, gibt sich alle
Miihe, auf wahrhaft wissenschaftlichem Wege — das miissen
wir zu ihrer Ehre doch sagen, Ausnahmen gelten hier nicht — die
ersten Principien der Korperkonstitution zu erforschen. Zu diesem
Ziwecke untersucht sie die Naturkorper durch physikalische Ex-
perimente und chemische Analysen, um jenes Element zu finden,
das in einheitlicher Weise allen Korpern zu Grunde gelegt
werden konnte. KExistiert nun in den Naturkdorpern iiberhaupt
nichts Einheitliches, ist alles nur durch unser reflektierendes
Denken in die Naturdinge hineingelegt, so gibt es in der Welt
itberhaupt keine Wissenschaft iiber die Dinge aulser uuns,
sondern nur eine Wissenschaft unserer Gedanken. Wir wissen
zwar, wie wir die Naturdinge denken, nicht aber, was sie sind.
(Si ea quae intelligimus essent solum species quae sunt in anima,
sequeretur quod scientiae omnes non essent de rebus quae sunt
extra animam, sed solum de speciebus intelligibilibus, quae sunt
in anima. Summ. th. 1. p. q. 85. a. 2.) Wie unrichtig diese
Annahme ist, sieht jedermann sofort ein. (Dico autem intentio-
nem intellectam id, quod intellectus in seipso concipit de re in-
tellecta. Quae quidem in nobis neque est ipsa res quae intelli-
gitur, neque est ipsa substantia intellectus, sed est quaedam
similitudo concepta intellectu de re intellecta, quam voces ex-
teriores siguificant. Unde et ipsa intentio verbum interius nomi-
natur, quod est exteriori verbo significatum. Et quidem quod
praedicta intentio non sit in nobis res intellecta inde apparet,
quod aliud est intelligere rem, et aliud est intelligere ipsam in-
tentionem intellectam, quod intellectus facit dum super suum
opus reflectitur. Unde et aliae scientiae sunt de rebus et
aliae de intentionibus intellectus; Summ. ph. IV, 11.)

d) Sind das Formprincip und das Materialprincip, der Ur-
stoff, weiter nichts als das Erzeugnis unseres reflektierenden
Denkens, so ist alles, was unser Denken herausbringt, richtig,



438 Der Urstoff oder die erste Materie.

und auch die kontradiktorischen Gegensitze sind beide wahr.
Denn ein jeder urteilt in diesem Falle iiber das, was sein re-
flektierendes Denken ihm vorstellt. Es wird ihm aber so dar-
gestellt, wie sein Denkvermogen affiziert ist. Das Urteil iiber
diese seine Affektion ist nun ein durchaus richtiges. Denkt
sich also der eine, die Atome durchdringen sich gegenseitig, der
andere, sie durchdringen sich nicht; sagt der eine, die Atome:
sind ausgedehnt, der andere, sie sind nicht ausgedehnt; so denken
und sprechen alle die Wahrheit. (Si enim potentia non co-
gnoscit nisi propriam passionem, de ea solum judicat. Sic autem
videtur aliquid secundum quod potentia cognoscitiva afficitur.
Semper ergo judicium potentiae cognoscitivae erit de eo quod
judicat, scilicet de propria passione secundum quod est. Et ita
omne judicium erit verum. ... Et sic sequitur quod omnis opinio-
aequaliter erit vera, et universaliter omnis acceptio. Summ. th. 1.
p.- q. 85. a. 2.) Daraus folgt unwiderleglich, dafs das Form-
princip und ebenso das Materialprincip in den Naturdingen selber
vorhanden ist, ganz und gar unabhdngig von unserm reflektieren-
den Denken. Der Stoff der organischen und der Stoff der un-
organischen Chemie ist Stoff, weil beide etwas ,,gemeinsam*
haben: den Urstoff.

§ 4. Die Brauchbarkeit des Urstoffs im Sinne des Aristoteles..
1. Die Schépfung.

Nach Freiherrn von Hertling ist der Begriff der Materie:
ein durchaus unfruchtbarer und zur Erklarung der Wirklichkeit
nirgend ausreichend. A. a. O. 8. 74,

Dem gegeniiber wollen wir die Fruchtbarkeit des Urstoffs.
an einem Vorgange, an dem Werden und Vergehen der Natur-
dinge erweisen. Vorerst miissen wir jedoch das Wesen der
Schopfung oder Erschaffung betrachten, um unsern Beweis voll-
kraftig herzustellen.

Die Schoptung besteht in dem Hervorbringen einer Wesen-
heit oder Substanz ihrer Gédnze nach. Dieser Umstand ist
geradezu entscheidend. Nach Aristoteles ist bekanntlich das
Naturding, der Naturkorper zusammengesetzt aus dem Urstoff und
der substantiellen Form. Wird also ein Naturding erschaffen,
so mufs der Urstoff und die Form, also beides, hervorgebracht
werden, Durch die Schopfung wird also die ganze Substanz.
oder Wesenheit hervorgebracht. Es geniigt folglich durchaus nicht,
dafs man sagt, bei der Schopfung werde kein Substrat voraus-
gesetzt, aus welchem etwas wird, z. B. kein Sauerstoff und.



Der Urstoff oder die erste Materie, 439

Wasserstoff, aus welchen das Wasser wird. Nein, bei der
Schopfung iet die Hauptsache die, dals das ganze Wasser, Stoff
und Form in das Dasein gesetzt wird. Es handelt sich dem-
nach hier durchaus nicht um die Vorbedingung, aus welcher
etwas wird, sondern darum, ob das Ganze wird oder nicht.

(Cum primum ens, scilicet Deus, sit actus sine permixtione
potentiae videtur quod totam rem efficere possit secundum
totam substantiam ejus. Hoc autem est creare. II. Sent.
d. 1. q. 1. a. 2. arg. contra. — Creare dicimus, scilicet pro-
ducere rem inesse secundum totam suam substantiam. .. .
Ad rationem creationis pertinent duo. Primum est ut nihil prae-
supponat in re, quae creari dicitur. Unde in hoc ab aliis mu-
tationibus differt, quia generatio praesupponit materiam, quae non
generatur, sed per generationem .completur in actum formae
transmutata. . . . Causalitas creantis se extendit ad omne id, quod
est in re. Et ideo creatio ex nihilo dicitur esse, quia nihil est
quod creationi praeexistat, quasi non creatum. Secundum est,
quod in re, quae creari dicitur, prius sit non esse quam esse, non
quidem prioritate temporis vel durationis, ut prius non fuerit et
postmodum sit, sed prioritate naturae, ita quod res creata, si
sibi relinquatur, consequatur non esse, cum esse non habeat nisi
ex influentia causae superioris., Prius enim unicuique inest na-
turaliter quod non ex alio habet, quam quod ab alio habet. Et
ex hoc differt creatio a generatione aeterna. Sic enim non po-
test dici quod filius Dei, si sibi relinquatur, non habeat esse,
cum recipiat a Patre illud idem esse quod est Patris, quod est
esse absolutum, non dependens ab aliquo. — Et secundum ista
duo creatio dupliciter dicitur esse ex nihilo. Tum ita quod ne-
gatio neget ordinem creationis importatae per hanc praepositionem :
»ex‘“ ad aliquid praeexistens, ut dicatur esse ex nihilo, quia non
ex aliquo praeexistenti, Et hoc quantum ad primum. Tum ita
quod remaneat ordo creationis ad nihil praeexistens, natura affir-
matus, ut dicatur creatio esse ex nihilo, quia res creata natura-
liter prius habet non esse quam esse. Et si haec duo sufficiant
ad rationem creationis, sic creatio potest demonstrari. Et sic
philosophi creationem posuerunt. Si autem accipiamus tertium
oportere ad rationem creationis, ut scilicet etiam duratione res
creata prius non esse quam esse habeat, ut dicatur ex nihilo,
quia est tempore post nihil, sic creatio demonstrari non potest,
nec a philosophis conceditur, sed per fidem supponitur. II. Sent.
d. 1. q. 1. a. 2.

In diesen Worten des englischen Lehrers ist der Begriff
und das Wesen der Schopfung klar und bestimmt ausgedriickt.



440 Der Urstoff oder die erste Materie.

Fiir uns ist von entscheidender Wichtigkeit der Umstand, dals
bei der Schiopfung eine Substanz oder Wesenheit ihrer Génze
nach hervorgebracht wird. Die ganze Wesenheit bildet das
Produkt der Schopfung. (Non solum oportet considerare ema-
nationem alicujus entis particularis ab aliquo particulari agente,
sed etiam emanationem totius entis a causa universali, quae
est Deus. Et hanc quidem emanationem designamus nomine
creationis. Quod autem procedit secundum emanationem parti-
cularem non praesupponitur emanationi. Sicut si generatur homo,
non fuit prius homo, sed homo fit ex non homine, et album
ex non albo. Unde si consideretur totius entis universalis a
primo principio impossibile est, quod aliquod ens praesupponatur
huic emanationi. Idem autem est nihil quod nullum ens. Sicut
igitur generatio hominis est ex non ente, quod est non homo,
ita creatio, quae est emanatio totius esse, est ex non ente, quod
est nihil. Summ. th. 1. p. q. 45. a. 1.)

Einen ganz andern, von dem gewdshunlichen ganz und gar
abweichenden Begriff der Schopfung stellt Freiherr von Hertling
auf. Der genannte Autor schreibt: ,Der Satz, dals aus nichts
nichts werde, gilt auch jetzt noch unbestritten, aber er hat nur
den Sinn, dafs jede Kraft und Wirksamkeit im Bereiche unserer
Erfahrung an die Mitwirkung eines andern, schon vorhandenen
geknlipft ist, von dem in gleicher Weise, wie von jener das
Endresultat abhiangig ist.“ A. a. S. 88.

Diese Auffassung des Autors miissen wir nach dem friiher
Angegebenen als durchaus nicht richtig bezeichnen. Der Satz,
dals aus nichts nichts werde, hat immer einen und denselben
Sinn. Der Satz besagt, dals bei dem Werden niemals die Sub-
stanz oder Wesenheit, also das Endresultat unseres Autors der
Géanze nach wird. Entsteht eine ganze Substanz, so haben
wir jedesmal das Werk einer Schopfung vor uns. Es handelt
sich gar nicht um die Mitwirkung eines andern, ,schon vorhan-
denen®, sondern einzig und allein nur um das ,Endresultat®.
Entsteht das ganze Endresultat, so ist es die Wirkung sché-
pferischer Thitigkeit. Den terminus ad quem der Schiopfung
bildet die ganze Substanz des entstandenen Dinges. (Et simi-
liter creatio est perfectior et prior generatione et alteratione,
quia terminus ad quem est tota substantia rei. Id autem quod
intelligitur ut terminus a quo est simpliciter non ens. Summ.
th. 1. p. q. 45, a. 1. ad 2.) Die Schopfung setzt im ent-
standenen Naturdinge, also im Endresultat nichts voraus,
sondern bringt das ganze Endresultat hervor. Die Mitwirkung
oder Nichtmitwirkung eines andern schon vorhandenen, von dem



Der Urstoff oder die erste Materie. 441

in gleicher Weise das Endresultat abhingig ist, hat hier zu-
ndachst gar nichts zu thun, weil uns ausschlielslich nur das
Endresultat selber beschaftigt. Ob eine, zwei oder noch
mehrere Ursachen ein Naturding hervorbringen, das ist fiir die
Frage um den Urstoff vollkommen gleichgiiltig. Von grofser
Wichtigkeit, von letzter Entscheidung aber ist, ob z. B. die
ganze Wesenheit des Wassers aus der Verbindung von Sauer-
stoff und Wasserstoff entsteht oder nicht. Trifft ersteres zu,
dann mufs Gott durch eine Schépferthat das Wasser, diesen
neuen Korper, in das Dasein rufen. Die Thétigkeit und Wirk-
samkeit der Naturdinge selber bleibt dann ein fiir allemal auf-
gehoben. Greift aber letzteres platz, dann ist die Brauchbarkeit
des Urstoffs ohne weiteres dargethan. Ks wird fortwihrend
behauptet, Aristoteles habe sich mit den Principien des Werdens
beschaftigt. Das ist allerdings richtig. Aber ebenso wahr ist
es, dals er sich auch mit den Principien des Seins, der Natur-
korper befalst hat. Auf diesen wichtigen Umstand macht ge-
rade, wie wir frither dargethan, der englische Lehrer aufmerksam,
wenn er sagt, ,signanter” bezeichnet Aristoteles in der daselbst
angezogenen Stelle nicht blofs die Principien des Werdens,
sondern auch des Seins.

2. Das substantielle Werden.

Der Schopfung steht das substantielle Werden gegeniiber.
Bei dem Werden der Wesenheit eines Naturkorpers entsteht diese
Wesenheit nicht ihrer Gédnze nach, es wird nicht die ganze
Substanz, sondern zundchst die Form, fiir die der Urstoff die
Anlage, Fiahigkeit in sich hat. Eben diese Anlage des Urstoffs
wird zu dem Wirklichsein und zu dem Wesenheitsein aus-
gebildet durch den Hinzutritt der substantiellen Form. Darum
kann man von einer Verwirklichung des Urstoffs sprechen. Durch
die Form wird der Urstoff eine ganze, also eine existenzfihige
Wesenheit. Der Urstoff selber wird nicht, weil sich das Werden
gerade ‘dadurch von der Schopfung unterscheidet, dals bei dem
Werdeprozels nicht beides, der Urstoff und die Form, entsteht,
sondern der Urstoff selber schon vorhanden ist. (Cum enim
generatio sit transmutatio ad esse rei, illud simpliciter generari
dicitur, quod simpliciter fit ens de non ente in actu, sed ente
in potentia tantum. — De spirit. creat. a. 1. ad 9. — Cum enim
generatio sit transmutatio de non esse in esse, id simpliciter
generatur quod fit ens simpliciter loquendo, de non ente sim-
pliciter. Quod autem praeexistit ens actu non potest fieri ens



442 Der Urstoff oder die erste Ma.tene

simpliciter, sed potest fieri ens hoc, ut album vel magnum, quod
est fieri secundum quid. — ib. a. 3.)

Aus diesem Grunde setzt das substantielle Werden einen
Stoff voraus. Und dies nicht etwa blofs als Vorbedingung,
wie z. B. das Wasser den Sauerstoff und Wasserstoff voraus-
setzt, damit das Wesen des Wassers zu stande komme, sondern
das Wasser setzt in seinem eigenen Wesen den Urstoff voraus,
der eben niemals wird. (Mutatio enim, quae est genus gene-
rationis, ponit exitum de potentia in actum, et per consequens
ponit materialitatem in genito. I. Sent. d. 4. q. 1. a. 1. —
Omne quod generatur oportet esse compositum ex materia et
forma. Unde nec angeli nec animae rationales possunt generari,
sed solum creari. — II. Sent. d. I. q. 1. a. 4) Der Urstoff
des friihern Naturkorpers geht in den neuen Korper iiber, wih-
rend .die Form des frilhern durch die Form des neuen verdringt.
wird. (Sicut generari est compositi ita et corrumpi, quamvis
subjectum generationis et corruptionis sit materia. I1I1. Sent.
d. 21. q. 1. a. 3. ad 5.) Darum ist der Urstoff im neuen Wesen
anders aktuiert, als im frithern, und gerade aus diesem Grunde
ist ein neues Wesen entstanden. Wiirden beide Wesensbestand-
teile, der Urstoff und die Formen, so dirften wir nicht sagen,
das Naturding sei geworden, sondern es sei geschaffen wor-
den, durch die Schopfung entstanden, nicht aber durch na-
tiirliche Ursachen.

3. Der neue Naturkérper.

Aus dem soeben Dargelegten folgt der Beweis fiir die iiberaus
grofse Brauchbarkeit des Urstoffs. Denn einzig und allein
der Urstoff macht es moglich, dals neue Wesen, neue Natur-
korper werden oder entstehen. Werden nun in der That
neue Naturkorper?

Freiherr von Hertling glaubt diese Frage verneinen zu
miissen. ,,BEs tritt gar nicht einfach die neue Bestimmung an die
Stelle der alten, so dafs nur die passive Moglichkeit zu beiden
das vereinigende Band wire, sondern die wirkliche Beschaffen-
heit des frithern Dinges erhélt sich gewissermalsen im neuen,
sofern sie neben der in unberechtigter Hervorhebung der so-
genannten wirkenden Ursache der Grund seiner besondern Natur
und Beschaffenheit ist.“ A. a. O. S. 88.

Mit diesem Satze des Autors kann weder die Philosophie,
noch die moderne Naturforschung einverstanden sein. Die Phi-
losophie nicht, weil er gegen die Gesetze des Denkens verstilst,
sich also nicht ,in Ubereinstimmung befindet mit den Forderungen



Der Urstoff oder die erste Materie. 443

des philosophischen Denkens“. Und in der That! Der Autor
gpricht von einem ,ueuen“ Dinge. Ein jedes Ding aber erhilt
seine Benennung von der Form, der ,Bestimmung“. (Cum res
communiter denominetur a suis formis, sicut album ab albedine,
et homo ab humanitate, omne illud a quo aliquid denominatur
quantum ad hoc habet habitudinem formae. Summ. th. 1. p. q. 37.
a. 2. — In omnibus enim absolutis denominatur aliquid per id
quod sibi inest. — I. Sent. d. 40. q. 1. a. 1 ad 2.) Wie kann
man nun von einem ,uneuen“ Dinge reden, wie es vom Autor
thatsichlich geschieht, wenn keine neue Form oder ,,Bestimmung*
an die Stelle der alten tritt? Die ,alte“ Bestimmung ist doch
nicht selber eine ,neue®“ geworden, weil der Autor ausdriicklich
betont, dafs die friihere wirkliche Beschaffenheit sich gewisser-
mafsen im ,neuen” Dinge erhalte? Warum nennen wir dann
das Wasser nicht lieber Sauerstoff und Wasserstoff, anstatt
Wasser? Jede ,neue” Benennung, so haben wir gerade ver-
nommen, stiitzt sich auf eine ,jneue” Form oder Bestimmung im
benannten Dinge. Nennen wir also das Naturding , Wasser,
so mufs es die Form oder Bestimmung des ,,Wassers”, nicht
die des Sauerstoffs und Wasserstoffs haben. Die Naturdinge,
welche anders benannt werden, miissen folglich auch andere
,,Bestimmungen® in sich haben. Aufser der Beziehung oder Re-
lation wird ein jedes Ding benannt: ,ab aliqua forma sibi in-
haerente, bemerkt darum mit Recht der englische Lehrer. Wire
demnach der Satz unseres Autors richtig, so konnte der Autor
gar nicht von einem ,uneuen” Dinge reden, in welchem sich die
Beschaffenheit des frithern erhalt.

Dies wird bestitigt durch den allgemeinen Sprachgebrauch.
Wir nenpen niemals ein Haus, ein Tier, eine Pflanze, einen Stein
oder was immer ,neu, so lange ,die wirkliche Beschaffenheit
des frithern Dinges sich gewissermafsen im neuen erhilt“. Man
konnte dann hochstens sagen, das Ding sei wie neu, nie und
nimmer aber, es sei neu. Reden wir also von ,neuen“ Wesen,
von ,neuen” Naturdingen, so ist offenbar die wirkliche Be-
schaffenheit des frithern Dinges verschwunden, hat sie sich im
,beuen® nicht gewissermafsen erhalten. Logisch richtig miilste
unser Autor behaupten, dals es iiberhaupt keine ,neuen“ Dinge
gibt, iiberhaupt kein Werden, keine Wesensverinderung statt-
findet, wie die Alten, gegen welche Aristoteles kimpft, es in
der That gethan haben. Das hat allerdings einen verniinftigen
Sinn. Freilich werden wir ihm daon die ,neue Benennung®
der Naturdinge entgegenhalten, die sich auf eine ,,neue Form
stiitzt.



444 Der Urstoff oder die erste Materie.

Der vorhin angezogene Satz enthélt aber noch andere Un-
moglichkeiten, denn nach ihm ist die wirkliche Beschaffenheit
des frithern Dinges der Grund der besondern Beschaffenheit und
Natur des neuen. Wic kann denn ein ,,neues” Ding eine ,be-
sondere“ Natur und Beschaffenheit haben, wenn keine ,neune®
Bestimmung an die Stelle der alten tritt? Bildet denn nicht
gerade die Form der Bestimmung den Grund der ,besondern
Natur und Beschaffenheit der Korper? Im Korpersein, also im
Urstoff, kommen alle Naturdinge iiberein. Das besitzen alle ,ge-
meinsam®. Hat demnach der ,neue“ Korper eine ,besondere
Natur und Beschaffenheit, so kann dies nur geschehen auf Grund
einer ,neuen” Form oder Bestimmung.

Ferner wird gesagt, die wirkliche Beschaffenheit des frithern
Dinges sei der Grund der ,besondern Natur und Beschaffen-
heit des ,neuen®, Welcher Grund ist diese Beschaffenheit ?
Vielleicht der materielle? oder der formelle? oder der wirksame?
Der materielle Grund kann es nicht sein, denn dieser, der
Urstoff, begriindet in den Naturdingen nicht die ,,besondere
Natur und Beschaffenheit des ,,neuen®, sondern die ,,gemeinsame*,
Im Korpersein kommen alle Naturdinge iiberein. In dieser Be-
ziehung gibt es also keine ,,besondere’ Natur und Beschaffenheit
unter den Naturkorpern, seien es ,alte“ oder ,neue“. Den for-
mellen Grund kann diese Beschaffenheit im ,neuen* auch nicht
abgeben, denn in diesem Falle wiirde eine und dieselbe Be-
schaffenheit zugleich zwei Korper in ihrem Wesen konstituicren,
was einfach unmoglich ist. Dals eine und dieselbe wirkliche Be-
schaffenheit zugleich zwei Naturdingen wesentlich zukommen
konne, das ist und bleibt einfach ein Werk der Unmiglichkeit.
Das Naturding wiirde ja dadurch eigentlich sich selber im
,oeuen® konstituieren, und zwar, was nicht vergessen werden
darf, in wesentlicher oder substantieller Weise.

Dazu kommt endlich noch der Umstand, dals nach unserm
Autor die wirkliche Beschaffenheit des friihern Dinges den for-
mellen Grund bilden soll der ,,besondern® Natur und Beschaffen-
heit des ,neuen®“. Man konnte eventuell noch annehmen, ob-
gleich auch diese Annahme sich als eine unmogliche erweist, dals
die wirkliche Beschaffenheit des friihern Dinges den Grund
bilde der ,dhnlichen* oder ,gleichen* Natur und Beschaffenheit
des ,mneuen”. Allein ganz und gar unmoglich ist es, dals eben
diese Beschaffenheit der Grund sei, der ,verschiedenen*, oder,
wie gesagt wird, der ,besondern” Natur und Beschaffenheit des
»neuen Naturdinges.



Der Urstoff oder die erste Materie, 445

Die wirkende Ursache endlich kann diese wirkliche Be-
schaffenheit des frithern Dinges auch picht sein, denn unser
Autor stellt ja diese Beschaffenheit gerade in den Gegensatz zu
der wirksamen Ursache, indem er sagt, sie erhalte sich im
,oeuen” gewissermalsen ,neben der in unberechtigter Hervor-
hebung der sogenannten wirkenden Ursache. Damit spricht
unser Autor offenbar nicht von zwei wirkenden Ursachen, wie
er ja durch die Worte: ,in unberechtigter Hervorhebung® der
,sogenannten wirkenden Ursache iiberhaupt keine ,wirkende*
Ursache anzuerkennen scheint. Eine ,sogenannte’ Ursache ist
wahrhaftic keine Ursache. Ebensowenig darf dies von jener
Ursache behauptet werden, die man in ,unberechtigter Weise“
hervorhebt.

Aus alledem folgt, dals logisch richtig gesprochen, und
in , Ubereinstimmung mwit den Forderungen des philosophischen
Denkens“ gegen die Annahme, dals - ,neue“ Wesen, Substanzen
oder Naturdinge werden, sich Verniinftiges nicht einwenden lalst.
Denn die Theorie unsers Autors, dafs iiberhaupt keine neue Be-
stimmung an die Stelle der alten trete, die wirkliche Beschaffen-
heit des frithern Dinges sich gewissermalsen im ,neuen* erhalte,
hat sich als eine unrichtige erwiesen. Die ,neue’ Bestimmung
hildet den Grund, dals wir das neue-Naturding mit einem an-
dern, besondern Namen benennen, ganz verschieden vom Namen
des frithern Dinges. Ferner kann die wirkliche Beschaffenheit
des frithern Dinges nicht im neuen sich erhalten, weil ein und
dasselbe Ding nicht zwei Substrate zu informieren vermag. Selbst
ein Accidens kann nicht in zwei Subjekten zugleich sein. Hier
handelt es sich aber um eine substantielle, wesentliche
Bestimmung.

Der Ansicht des Freiherrn von Hertling widerspricht aber
auch die moderne Naturforschung. So schreibt Graham-Otto,
dafs die Eigenschaften der Verbindungen ganz andere sind,
als die der Bestandteile, und auch dann, wenn die Verbindung
einen Bestandteil in iiberwiegender Menge enthilt, ihre Eigen-
schaften von denen dieses Bestandteils génzlich abweichen.
Lehrb. d. physik. und theoret. Chemie. 2. Aufl. 2. Abt. 8. 22.
Braunschweig 1863. — Ein anderer Autor erklirt, dafs, wenn
die Atomtheorie in der Wirklichkeit begriindet ist, wir sicher
erwarten miissen, dafs die Schwingungen der elementaren Korper
bei der Verbindung wesentlich verdndert werden. Tyndall,
Fragmente aus der Naturwissenschaft, S. 205, Braunschweig
1874, — Ein dritter Naturforscher, Chemiker von Fach, bemerkt,
die Molekel des Wasserstoffs sei in sich materiell gleich-



446 Der Urstoff oder die erste Materie.

artig, bestehe nur aus Wasserstoff, die Molekel des Wassers,
der Kohlensaure, des Chloroforms u. s. w. dagegen enthalte noch
kleinere Teile der sie zusammensetzenden Klemente. Der
farb-, geruch- und geschmacklose Sauerstoff' sei der Substanz nach
(soll wohl logisch richtig heifsen, dem Stoff der Materie nach)
mit dem farblosen, aber zu einer blauen Fliissigkeit verdichtbaren
Gase von chlordhnlichem Geruch und gleicher Wirkung, dem
Ozon. Die Eigenschaften des weichen, abfirbenden, schwarzen
Graphit, und des durchsichtigen, lichtstrahlenden Diamanten,
unseres hirtesten Korpers, konnten bei gleicher stofflicher
Beschaffenheit nicht verschiedener gedacht werden. Das
Gleiche gelte vom farblosen, im Dunklen leuchtenden, iiberaus
giftigen, und dem roten, im Dunklen nicht leuchtenden und nicht
giftigen Phosphor. — Dr. Poleck, a. a. O. S. 8, 10.

Die neuere Chemie bestitigt somit, dals die gemischten
Korper unter sich, also von den einfachen Korpern, aus denen
sie sich gebildet haben, ganz und gar verschieden sind. Im ge-
mischten Korper finden sich nach ihrem Gestindnis ganz an-
dere Eigenschaften und Krifte, als im einfachen. Wo nun aber
ganz andere Eigenschaften und Krafte auftreten, da mufls nach
dem Gesetze der Kausalitit auch eine ganz andere Wesen-
heit vorhanden sein. Die Eigenschaften haben ihren Grund und
ihre Stiitze im Wesen selber des Dinges, miissen infolgedessen
mit diesem Wesen gleichartig sein. Sie bilden Eigentiimlich-
keiten, accidentia propria der Wesenheit. In und durch diese
Eigenschaften offenbart sich darum das Wesen des Naturkorpers
selber in untriiglicher Weise, weil sie naturgeméls aus dem Wesen
hervorgeht. Vgl. Summ. th. 1. p. q. 77. a. 6. ad 3.

Wie kommen nun diese ,,neuen® Wesen der Substanzen zu
stande? Durch einen Akt der Schopfung? Nein, denn erschaffen
kann nur Gott allein, und Gott erschafft jetzt nur mehr jene
Wesenheiten, die auf keinem andern Wege, als auf dem der
Schopfung zum Dasein gelangen konnen, wie z. B. die mensch-
lichen Seelen. Diese Wesenheiten mufs Gott aus dem Grunde
erschaffen, weil sie einfach sind, somit ihrer ganzen Substanz
nach in das Dasein gerufen werden. Von den Kreaturen aber
ist nicht eine einzige im stande, durch Schopfung einen neuen
Naturkorper hervorzubringen. (Creare non potest esse propria
actio nisi solius Dei. Oportet enim universaliores effectus in
universaliores causas reducere. Inter omnes autem effectus uni-
versalissimum est ipsum esse. Unde oportet quod sit proprius
effectus primae et universalissimae causae, quae est Deus. Unde
etiam dicitur in libro de causis, prop. 3, quod neque intelligentia,



Der Urstoff oder die erste Materie. 447

nec anima nobis dat esse, nisi inquantum operatur operatione:
divina. Producere autem esse absolute, non inquantum est hoc
vel tale, pertinet ad rationem creationis. Unde manifestum est
quod creatio est propria actio ipsius Dei . . . Impossibile est
quod alicui creaturae conveniat creare, neque virtute propria,
neque instrumentaliter, sive per ministerium. Kt hoc praecipue
inconveniens est dici de aliquo corpore, quod creet, cum nullum
corpus agat, nisi tangendo vel movendo. Et sic requirit in sua
actione aliquid praeexistens, quod possit tangi et moveri; quod
est contra rationem creationis. (Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.
Vgl. IL Sent. d. 1. q. 1. a. 3, 4. — Quaest. disput. de potentia.
q. 3. a. 4. — Summ. ph. IL. c. 21, c. 86.)

Entstehen demnach die ,neuen‘ Naturdinge nicht durch die
Schopfung, so miissen die Naturkorper selbst die Ursache bilden,
dals ,neue“ Wesenheiten oder Korper werden. Allein es
wurde soeben gesagt, dals die Naturdinge nicht eine Wesenheit
ihrer Gédnze nach hervorzubringen, oder mit andern Worten,
zu erschaffen vermogen. Daraus folgt aber dann mit zwin-
gender Notwendigkeit, dals in der ,neuen® Wesenheit des Natur-
dinges sich etwas befindet, was von dem Naturkorper als Ursache
nicht hervorgebracht wurde. Dieses etwas aber ist nichts
anderes als der Urstoff. Die ,,neue’ Wesenheit bildet ebenso
einen Korper, wie die ,frithere, aber es ist ein ,anderer*
Korper geworden durch eine neue Form, wihrend das, wodurch
sie Korper ist, das gleiche blieb. '

§ 5. Die notwendige Kenninis der Naturforschung, um den
Urstoff’ anzunehmen.

1. Die zweifache Naturforschung.

Da wir Menschen keine an- oder eingebornen Ideen und
Begriffe der Dinge haben, sondern dieselben uns erst aus dem
Sinnenfilligen durch Abstraktion verschaffen und erwerben miissen,
so liegt es auf flacher Hand, dals es fiir uns ein Gebot der
Notwendigkeit ist, die Natur zu beobachten, zu erforschen. In
unserer verwiirfigen Frage handelt es sich einzig und allein um
die Naturdinge, Naturkorper, also um die Natur. Dem Ari-
stoteles nun macht man den Vorwurf, dafs er durch seine ,ex-
akten Studien auf dem Gebiete der Naturwissenschaften sich
nicht in der Richtung bewege, um fiir die Spekulation iber
die Materie ein umfasendes Material an Thatsachen darbieten
zu konnen“, Man anerkeont, dals Aristoteles auch ,als Natar-
forscher Hervorragendes leistete“. So schreibt Dr. A. Baeumker:

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 30



448 Der Urstoff oder die erste Materie.

,Freilich mochte man gerade von Aristoteles erwarten, dafs er,
der nicht nur,als Philosoph, sondern auch als Naturforscher so
Hervorragendes leistete, seiner Theorie mehr als Plato eine
breite empirische Grundlage wiirde gegeben haben. Allein seine
exakten Studien auf dem Gebiete der Naturwissenschaften be-
wegen sich nicht in der Richtung, dals sie fiir die Spekulation
iiber die Materie ein umfassendes Material an Thatsachen héatten
darbieten konnen“. (A. a. O. 8. 210, 211.)

Ahnlich dufsert sich Freiherr von Hertling mit den Worten:
,Der Begriff der Materie ist ein durchaus unfruchtbarer, und zur
Erklarung der Wirklichkeit nirgend ausreichend. Die Moglichkeit
des Urstoffs ist ein schwer begreifbares Substrat. Es ist eine
Téuschung, in der substantiellen oder accidentellen Moglichkeit
als solcher eine besondere Form realer Urséichlichkeit sehen zu
wollen. Die Materie im Sinne eines eigengearteten Princips ist
in Wahrheit nichts als die logische Moglichkeit, von der man
sie vergebens zu scheiden sucht; nur dals diese logische Mog-
lichkeit, weil sie auf der wirklichen Natur und bestimmten Be-
schaffenheit eines Dinges griindet, von uns stets an dieselbe
gekniipft wird. Fiir die Gegenwart, deren Anschauungen
mehr und mehr durch die Naturforschung bestimmt zu werden
beginnen, mag hiermit vielleicht Selbstverstdndliches gesagt zu
sein scheinen, die Geschichte der Wissenschaft lehrt, wie lange
Zeit hindurch andere Vorstellungen iiber die Verdnderungen in
der Natur die herrschenden waren. (A.a. O. 8. 74, 86, 87, 88.)
— Herr Lotze glaubt einmal den geistreichen Ausspruch thun
zn miissep, ,dafs nie allgemein die alten Irrtiimer aufgehort, und
nie scharfsinnige Geister gefehlt haben, die von dem edlen Rost
des Altertums bestochen, welche sie iiberzieht, gerade in ihnen
die Goldkorner einer heilig zu iiberliefernden und weiter zu
entwickelnden Wahrheit erblicken. (Mikrokosmus III. 218.) —
Freiherr von Hertling findet diesen Ausspruch ,treffend“ und
bemerkt, es liese sich auf Lehrbiicher der Philosophie hinweisen,
die uns die ,morphologische” oder ,formistische” Theorie als
ansreichend und fruchtbringend in der Deutung des wirklichen
Geschehens empfehlen méchten. (A. a. O. S. 8, Einleitung.)

Um die Berechtigung dieses Vorwurfes zu priifen, ist es
notwendig, eine zweifache Naturbeobachtung zu unterscheiden.
Erstere stiitzt sich vorzugsweise auf das, was die fiinf Sinne
schlechthin iiber die Naturdinge berichten; letztere bedient sich
des Experimentes und der chemischen Analyse. Was bildet
nun fir unsern Zweck den Gegenstand der Untersuchung? KEs
ist ein Doppeltes. Die Beobachtung durch die Sinne sagt



Der Urstoff oder die erste Materie. 449

uns, dals alle Korper etwas ,gemeinsam‘ besitzen, indem alle
Naturdinge Korper sind. Dals die Sinne uns hierin nicht’
tauschen, liegt klar auf der Hand, denn wir alle fassen die
Naturdinge als Korper auf und nennen sie Korper. Die
Sinne aller Menschen aber konnen doch nicht irren. Dann
konnten wir uns iiberhaupt auf nichts mehr verlassen, und es
wire um unser gesamtes Wissen geschehen. Wenn nun das
erste, zweite, dritte u. s, w. Naturding von uns Korper genannt
wird, so miissen offenbar alle Naturdinge das Korpersein
»gemeinsam* haben, wie von uns friiher ausfiihrlich dargethan
wurde.

Lehrt nun dieexperimentelle Physik und diechemische
Analyse vielleicht etwas anderes? In keiner Weise. Auch
der Physiker und Chemiker redet fortwéhrend von Kéorpern,
seien es nun einfache oder zusammengesetzte Korper. Also
sind auch ihm die Naturdinge wahre Korper. Er denkt sie
nicht blols als Korper, sondern sie sind ihm Korper, weil er
ja ihre Natur, sowie sie in den Naturdingen ist, erforschen
will. Folglich besitzen die Naturdinge auch fiir den Chemiker
und Physiker etwas ,gemeinsam®. Dieses Gemeinsame aber ist
nichts anderes als der Urstoff.

Die Beobachtung durch die Sinne bezeugt ferner, dals
die Naturdinge sich wesentlich von einander unterscheiden.
Kommen auch alle darin iiberein, dals sie Korper sind, so bildet
doch jedes fiir sich einen ganz besondern, durchaus be-
stimmten, von den andern verschiedenen Korper. Auch
in dieser Beziehung ist im allgemeinen ein Irrtum der Sinne
ausgeschlossen. Es mag ja vorkommen, dafs nicht alle Natur-
dinge wesentlich von einander verschieden sind, von denen wir
dafiirhalten, dals sie es seien. Allein es giebt andererseits deren
noch genug, mit Bezug auf welche unsere Sinne nicht trigen.
Dies aber geniigt vollkommen,

Welche Anpschauung hat nun diesbeziiglich die Physik und
Chemie? Auch der Physiker und Chemiker unterscheidet, gerade
8o wie wir gewdhuliche Sterbliche, verschiedene Korper. Wir
verweisen nur auf die 70 und mehr sogenannten Grundstoffe,
die sich von einander wesentlich unterscheiden. Die Chemie
behauptet, dafs man diese Grundstoffe nicht in einander iiber-
zufiihren imstande sei. Damit ist aber erwiesen, dals wesentlich
oder specifisch verschiedene Korper in der Wirklichkeit existieren.
Dasselbe gilt auch von den zusammengesetzten Korpern, die
»ganz andere” Eigenschaften aufweisen, als ihre Komponenten.
Das geniigt uns vollkommen. Allerdings leistet die experimentelle

30*



450 Der Urstoff oder die erste Materie.

Physik und chemische Analyse insoforn hier uns sehr grofse
Dienste, als sie nachzuweisen in der Lage ist, dafs nicht alle
Naturdinge, die wir, auf die blolse Sinneserfahrung gestiitzat, fir
wesentlich verschieden halten, thatsichlich auch als wesent-
lich verschieden sich herausstellen, dafs also manche nur acci-
dentell verschieden sind. Die Physik und Chemie bestreitet
aber andererseits auch nicht, dals es auch wesentliche Unter-
schiede zwischen den Naturkdrpern gebe. Sie behauptet nicht,
dafs alle Unterschiede blofs accidentelle seien.

Nun erklart die Philosophie, gestiitzt auf die Denkgesetze,
dals dasjenige, was alle Naturdinge , gemeinsam* besitzen, nicht
zugleich auch dasjenige sein kann, wodurch sie sich wesent-
lich von einander unterscheiden. Infolge dessen, sagt sie,
miisse in den Naturkorpern ein zweites Princip vorhanden sein,
welches diesen Wesensunterschied begriindet, die Ursache
dafiir abgibt. (Quod invenitur in pluribus convenit eis secundum
id quod est eis commune, et non quod est eis proprium. I. Sent.
d. 19. q. 1. a. 1. ad 1. Idem secundum idem non potest esse
commune et proprium. Quaest. disp. de veritate q. 2. a. 5 ad 9.)
Darum fordert Aristoteles noch ein z weites Princip in den
Naturdingen, wodurch dieselben zu besonderen, von einander
unterschiedenen Korpern bestimmt werden. Und dieses Princip
nennt er substantielle Form.

Zu diesem Resultate gelangt Aristoteles und mit ihm die
gesamte Scholastik durch die Beobachtung der Naturdinge, in-
soweit die Sinneswahrnehmung und auf Grund dieser letzteren
die Verstandesthatigkeit, das Denken, in loglscher Richtig-
keit dabei beteiligt sind.

2. Die notwendige Kenntnis der Naturwissenschaft.

Nun frigt es sich, ob diese Beobachtung der Naturdinge
durch die Sinne und das logisch richtige Denken ausreiche
fir die Spekulation iiber die Materie und fir die Wirk-
lichkeit? Wir haben friiher gehort, dals diese Frage verneint
wird, und gerade deshalb der Urstoff im Sinne des Aristoteles
und der Scholastik die Anerkennung nicht findet. Man fordert
vielmehr fiir die Kenntnis der ersten oder Grundprincipien
der Korperwelt genaue physikalische Experimente und chemische
Analysen, also eine grindlichere Naturforschung im mo-
dernen Sinne.

Wir unsererseits dagegen behaupten, dals die vorhin ge-
nannte Beobachtung zu diesem Zwecke vollkommen ausreicht.



Der Urstoff oder die erste Materie. 451

Wire dem nicht so, dann miifste das physikalische Experiment
und die chemische Analyse folgendes nachweisen:

a) kann nur durch diese beiden Faktoren dargethan
werden, dafs alle Naturdinge oder Korper etwas ,gemeinsam*
haben: das Korpersein.

b) kann nur durch dieselben bewiesen werden, dals die
Naturdinge sich wesentlich von einander unterscheiden: eine
,,substantielle Form* haben.

c¢) konnen nur diese beiden Wissenschaftszweige der
Naturforschung erkldren, dafs das ,(Gemeinsame® in den Natur-
dingen nicht zugleich auch das ,Unterscheidende ist.

Oder Physik und Chemie miifsten beweisen:

a) dafs den Naturkorpern iiberhaupt nichts ,gemeinsam®
zukommt.

b) dals zwischen den Naturdingen kein wesentlicher
Unterschied besteht. '

c¢) dafs das ,Gemeinsame® zugleich auch das ,Besondere*
sein kann.

Von allen diesen Forderungen hat die Physik und Chemie
noch keine einzige erfilllt. Doch nicht genug damit. Die mo-
derne Naturforschung hétte noch andere Pflichten, und zwar
zu zeigen:

a) dals nur sie den wesentlichen Unterschied zwischen
dem ,Erschaffenwerden und dem ,Entstehen“ oder , Werden*
nachzuweisen vermag.

b) dals nur sie allein darzuthun imstande ist, Gott allein
konne ,,erschaffen®.

¢) dafs nur sie allein beweise, die Naturdinge bewirkten
,neue‘ Korper.

Oder sie miifste beweisen:

a) dals zwischen der ,Erschaffung” und dem ,Werden*
kein wesentlicher Unterschied obwaltet.

b) dafs nicht Gott allein ,erschaffen kann.

¢) dals iiberhaupt kein ,neuer” Korper wird.

Wir warten auf Erfiillung dieser Pflichten von seiten der
modernen Naturwissenschaft bis heute noch. Darum geht unsere
Aunsicht dahin, dafs Aristoteles durch seine ,exakten Studien®,
da er ja auch ,als Naturforscher Hervorragendes leistete“, fiir
die Spekulation ,iiber den Urstoff** vollkommen ,geniigendes
Material“ dargeboten hat. Die moderne Naturwissenschaft wird
und kann uns in dieser Beziehung auch nicht mehr und
nicht besseres Material liefern, da sie die ersteren Forderungen
selber als berechtigt anerkennt und iiber die letzteren einen



452 Philosophisch-theologische Aphorismen.

Aufschlufs zu geben iiberhaupt nicht in der Lage ist. Nur dals
wirklich neue Korper entstehen oder werden, gesteht sie
selber zu, wie wir frither gesehen haben.

Steht demnach Aristoteles mit seinen exakten Studien in
unserer Frage um den Urstoff der modernen Naturforschung
in nichts nach, so iibertrifft er dieselbe andererseits bei
weitem an scharfsinniger, dialektischer Bearbeitung, ,an folge-
richtiger, durch tiefe Gedanken und feine Unterscheidungen
reicher Losung“. Diese Eigenschaften teilt Dr. A. Baeumker
dem Aristoteles ausdriicklich zu. Leider kann das von der
neueren Naturforschung nicht gesagt werden. Darum
stimmen wir voll und ganz Herrn J. C. F. Zollner bei, wenn
er sagt, dafs es ,,der Mehrzahl unter den Vertretern der exakter
Wissenschaft an einer klar bewnfsten Kenntnis der ersten Prin-
cipien der Erkenntnistheorie gebreche“. Und ferner, dafs ,,die
iibergrofse Bethidtigung an rein experimenteller und beobachtender
Arbeit und die damit nur allzu hdufig verbundene selbstgefillige
Verachtung jeder andern wissenschaftlichen Tendenz die logische
Schirfe der Verstandesoperationen in unserm Jahrhundert
im Vergleich mit fritheren herabgesetzt und vermindert
hat“. An logischen Fehlern und Verletzungen der einfachen
Denkgesetze wird in unsern Tagen geradezu Unglaubliches ge-
leistet. Darunter gehort auch die Ansicht, dals ein wirklicher
Korper, ,,Stoff im modernen Sinne des Wortes, ,,die objektive
Grundlage der allen Korpern gemeinschaftlichen Bestimmungen*
bilden kénne. Darum lautet unser Grundsatz nicht: ,,mehr Natur-
forschung, mehr experimentelle Physik und chemische Analyse*;
sondern: ,,mehr* oder richtiger ,bessere Logik und Philosophie.

PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE APHORISMEN.
Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

— R ———

L.

1. Die Begriffsbestimmung des obiectum materiale und for-
male, sowie der ratio formalis sub qua bietet zwar an und fiir
sich keine besonderen Schwierigkeiten, erleidet deren jedoch sehr
grofse in der Anwendung auf die verschiedenen Wissensgebiete.
Einen eklatanten Beweis dafiir liefert der allbekannte Umstand,



	Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]

