
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761850

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761850
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


421

DER URSTOFF ODER DIE ERSTE MATERIE.
Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Magister Ord. Praed.

(Forts, von Bd. XII, III. Heft.)
O-O-O

§ 3. Die Realität des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.

1. Das Verhältnis unseres Denkens zu den Dingen aufser uns.

Die Beweise, welche vorgebracht werden, um die „objektive
Realität" und damit die „üenkbarkeit" des Urstoffs im Sinne des

Aristoteles in Abrede zu stellen, erachten wir unsererseits für
nicht erbracht. Vielmehr hat es sich herausgestellt, dafs eigentlich

diese Beweise nicht „denkbar" sind, somit auf eine
objektive Realität keinen Anspruch haben. Der Urstoff dagegen
des Aristoteles besitzt der Wahrheit gemäfs objektive Realität.
Dies soll indessen noch ausführlicher dargethan und gründlicher
nachgewiesen werden.

Zu diesem Zwecke müssen wir nochmals zu dem Wesen des
Urstoffs zurückgehen. Die Begriffsbestimmung des Urstoffs,
soweit eine solche bei einfachen Dingen möglich ist, wird uns über
das Wesen des Urstoffs Aufschlufs erteilen. Der Urstoff ist das

jenige, was sich in der Kategorie der Substanz befindet und von
uns augefafst oder gedacht wird als eine gewisse Anlage
oder Fähigkeit aufser aller Gattung, Form und Beraubung, die
indessen Formen und Beraubungen aufnimmt. Dieses ist nach-

der Versicherung des englischen Lehrers die eigentliche und von
allen anerkannte Begriffsbestimmung des Urstoffs. De spiritual,
créât, a. 1. Der Urstoff gehört somit in die Kategorie der
Substanz, nicht des Accidens, und wir denken ihn als eine gewisse
Fähigkeit ohne die Art, Form oder Beraubung mitzudenken.
Wir abstrahieren von der Art, die er mit der Form bildet, und
von dieser Form selber, die er besitzt, sowie von der Fähigkeit,
die er noch zu allen andern körperlichen Formen hat. Weil es
sich hier um die Auffassung, um unser Denken handelt,
müssen wir sehen, wie sich unser Denken den äufsern Dingen
gegenüber verhält.

Die Auffassung unseres Verstandes steht in einem dreifachen
Verhältnisse zu den Dingen aufser uns. Manchesmal bildet das,
was der Verstand auffafst, die Ähnlichkeit des Dinges selber
aufser uns. Denken wir das, was unter dem Namen „Mensch"
verstanden wird, so haben wir in der Sache selber unmittelbar



422 Der Urstoff oder die erste Materie.

den Grund, das Fundament für diesen Begriff, indem der Gegenstand

vermöge seiner Gleichheit mit unserm Verstände bewirkt,
dafs unser Verstand ganz richtig urteilt, und dafs der Name,
jenen Begriff bezeichnend, im eigentlichen Sinne vom Gegenstande
selber ausgesagt wird. Ein anderes Mal ist das, was mit dem
Namen bezeichnet wird, nicht die Ähnlichkeit des Gegenstandes
aufser uns, sondern das, was auf die Art und Weise, wie wir
den Gegenstand aufser uns denken, folgt. Dazu gehören jene
Gedankenbildungen über den Gegenstand aufser uns, die nur in
unserm Gedanken selber Wirklichkeit haben, ihre Existenz selber
nur unserer Auffassung verdanken. Dergleichen sind z. B., wenn
wir etwas als Gattung, Art u. s. w. denken, dergleichen sind
die sogenannten Universalien oder die logisch allgemeinen
Vorstellungen unseres Verstandes. Ein Gedankending dieser Art
besitzt keine Ähnlichkeit mit dem Dinge selber aufser unserm
Verstände. Allein indem unser Verstand das Gemeinsame in
den verschiedenen Gattungen oder Arten als Gemeinsames sich
denkt, sagt er sich, dieses Gemeinsame bilde die Gattung oder
die Art. Diese Gedankendinge haben ihren unmittelbaren
Grund, ihr nächstes Fundament nicht in dem Dinge aufser
uns selber, sondern nur in unserm Verstände. Das entfernte
Fundament dagegen bildet der Gegenstand aufser uns selber.
Infolge dessen ist unsere Auffassung iu der Bildung dieser
Gedankendinge in vollem Rechte und entspricht durchaus der
Wahrheit. Auf dieselbe Art geht ja auch die Mathematik vor.
Endlich gibt es auch noch Dinge, die, mit einem Namen
bezeichnet, für diesen Namen im Gegenstande selber weder ein
unmittelbares, noch ein entferntes Fundament haben, wie
z. B. das fliegende Pferd, die Sphinx. Eine Vorstellung dieser
Art hat weder eine Ähnlichkeit mit irgend einem Gegenstande
aufser unserm Verstände, noch folgt sie der Art und Weise, wie
wir etwas in Wahrheit erkennen. Darum entspricht eine
Auffassung dieser Art auch nicht der Wahrheit, denn es existiert
aufser uns kein Wesen dieser Art.

Ipsa conceptio intellectus tripliciter se habet ad rem, quae
est extra animam. Aliquando enim hoc quod intellectus concipit
est similitudo rei existentis extra animam, sicut hoc quod con-
cipitur de hoc nomine: „homo". Et talis conceptionis intellectus
habet fundamentum in re immediate, inquantum res ipsa ex sua
conformitate ad intellectum facit, quod intellectus sit verus, et
quod nomen significans ilium intellectum proprie de re dicatur. —
Aliquando autem hoc quod significat nomen non est similitudo
rei existentis extra animam, sed est aliquid quod consequitur ex



Der Urstoff oder die erste Materie. 4-23

modo intelligendi rem, quae est extra animam. Et hujusmodi
sunt intentiones, quas 'intellectus noster adinvenit; sicut signifi-
catum hujus nominis: „genus" non est similitudo alicujus rei extra
animam existentis, sed ex hoc quod intellectus intelligit animal
ut in pluribus speciebus attribuit ei intentionem generis. Et
hujusmodi intentionis licet proximum fundamentum non sit in re,
sed in intellectu, tarnen remotum fundamentum est ipsa res. Unde
intellectus non est falsus qui has intentiones adinvenit. Et
simile est de omnibus aliis, qui consequuntur ex modo intelligendi
sicut est abstractio mathematicorum et hujusmodi. Aliquando
vero id quod significatur per nomen, non habet fundamentum in
re, neque proximum, neque remotum, sicut conceptio chimerae;
quia neque est similitudo alicujus rei extra animam, neque con-
sequitur ex modo intelligendi rem aliquam vere. Et ideo ista
conceptio est falsa. Unde patet quod ratio dicitur esse in re,
inquantum significatum nominis, cui accidit esse rationem, est in
re. II. Sent. d. 2. q. 1. a. 3.

2. Das Allgemeine.
a) Das logische Allgemeine. — Welches Verhältnis des

Verstandes zu den Dingen aufser uns kommt nun hier bei un-
serm Gegenstande in Frage? Das dritte sicher nicht, denn wir
suchen ja die Wahrheit, wir wollen, dafs unser Denken ein
richtiges sei, der Wahrheit entspreche. Dieses dritte Verhältnis
unseres Verstandes zu den Dingen aufser uns beruht aber nicht
auf der Wahrheit; folglich können wir es hier nicht brauchen.
Es kann somit in unserer Frage nur das zweite und erste
Verhältnis in Betracht kommen. Den Gegenstand des zweiten
Verhältnisses nennen wir das logische Allgemeine. Dieses Allgemeine

werden wir jetzt zu erörtern haben.
Das Allgemeine hat die Eigenschaft, dafs mehrere daran

Anteil haben können, dafs es selber von mehreren der Wahrheit
entsprechend ausgesagt werden kann. Die Begriffsbestimmung
des logischen Allgemeinen findet sich in jedem Lehrbuche, weshalb

wir hier von jeder weitern Erklärung derselben Abstand
nehmen zu können glauben. Dafür wollen wir die Natur dieses

Allgemeinen und das Substrat, in welchem es sich vorfindet,
näher betrachten. Bekanntermafsen wird dieses Allgemeine mit
dem Namen: Gattung, Art, Artunterschied, Eigentümlichkeit oder
Proprium, und Zufalliges, auf zufällige Art Eigenes genannt. An
der vorhin von uns angezogenen Stelle hat der englische Lehrer
bemerkt, dieses Allgemeine bilde nicht eine Ähnlichkeit mit dem
Gegenstande selber aufser uns, sondern es folge der Art und



424 Der Urstoff oder die erste Materie.

Weise, wie wir diesen Gegenstand auffassen. Der nächste
Grund dafür liege nicht im Gegenstande selber, sondern in un-
serm Verstände; indessen habe es doch einen entfernten Grund
im Gegenstande selber. Infolgedessen beruhe unsere Auffassung
durchaus auf Wahrheit. Damit sind zwei Dinge klar und
bestimmt ausgesprochen.

Zum ersten existiert das logische Allgemeine formell nur
in un8erm Denken. Indem wir z. B. das Wesen des Körpers in
vielen Substraten vorfinden, seien es nun belebte oder unbelebte,
organische oder nichtorganische Körper, fassen wir das Wesen
des Körpers als Gattung, somit als allen Körpern „Gemeinsames"
auf. In diesem Sinne ist das Wesen des Körpers nur in unserm
Denken ein „Allgemeines", weil wir es ausdrücklich auf die
organischen und nichtorganischen Körper beziehen. Wir haben
es also hier eigentlich mit einer Beziehung, mit einem

Relativbegriff zu thun, der von vielen unterstehenden Dingen
ausgesagt wird. Der Körper blofs als Körper existiert
nirgendwo in der Aufsenwelt; er wird nur von uns als solcher
gedacht, indem wir von allem absehen, was die einzelnen Körper
speciell für sich haben, und nur das betrachten, was allen
„gemeinsam" zukommt. Auf Grund dieser Auffassung, dieser
Abstraktion bildet sich dann unser Verstand den Begriff eines
„Allgemeinen" und sagt, dieses Allgemeine sei die Gattung für die
organischen und nichtorganischen Körper. Da nun in der
Wirklichkeit niemals ein Körper nur als Körper Dasein hat, so kann
das Fundament für diese unsere Auffassung nicht unmittelbar
oder zunächst, sondern nur mittelbar und entfernt in den Dingen
aufser uns liegen. Indessen mufs unser Denken doch irgend
eine Begründung haben, andernfalls wäre es kein richtiges,
entspräche es nicht der Wahrheit.

Est triplex universale. Quoddam, quod est in re, scilicet
natura ipsa, quae est in particularibus, quamvis in eis non sit
secundum rationem universalitatis in actu. Est etiam quoddam
universale quod est a re acceptum per abstractionem. Et etiam
quoddam universale ad rem, sicut forma domus in mente aedifi-
catoris. II. Sent. d. 3. q. 3. a. 2. ad 1. — Universale dupli-
citer potest considerari. Uno modo secundum quod natura
universalis consideratur simul cum intentione universalitatis
Alio modo potest considerari quantum ad ipsam naturam, prout
invenitur in particularibus. Summ. th. 1. p. q. 85. a. 3. ad 1. —
De universali dupliciter contingit loqui. Uno modo secundum
quod subest intentioni universalitatis. Alio modo dicitur de
natura, cui talis intentioni attribuitur. Summ. th. 1. 2. q. 29. a. 6. —



425

Cum dicitur universale abstraetum duo intelliguntur, scilicet ipsa
natura rei; et abstractio sui universalitatis. Ipsa igitur natura,
cui accidit vel intelligi vel abstrahi vel intentio universalitatis,
non est nisi in singularibus. Sed hoc ipsum quod est intelligi
vel abstrahi vel intentio universalitatis est in intellectu. Summ,
th. 1. p. q. 35. a. 2. ad 2. Vgl. I. Sent. d. 19. q. 5. a. 1. —
ib. d. 33. q. 1. a. 1. ad 3.

Zum zweiten ist in der oben von uns angeführten Stelle die
Wahrheit enthalten, dafs das logische Allgemeine in der Aufsen-
welt selber seine Stütze oder seinen Grund habe. Denn zunächst
läfst es sich keineswegs in Abrede stellen, dafs wir in allen
Wissenschaften vom logischen Allgemeinen sprechen, überall
desselben uns bedienen. Die Naturwissenschaft selber teilt die Naturdinge

in verschiedene Klassen, Gattungen und Arten; die Chemie
teilt ihre Grundstoffe oder Körper ein in organische und
unorganische, kurz überall wird der Einteilung und Auffassung
unseres Verstandes ein Allgemeines zu Grunde gelegt. Daraus
folgt denn doch, dafs unser Denken nicht ohne allen Grund in
dieser Weise vorgeht. Überdies thun wir dieses in
wissenschaftlichen Fragen, in Fällen, wo wir die Wahrheit suchen.

b) Das metaphysische Allgemeine. — Obgleich unser
Verstand das logische Allgemeine denkend einerseits dazu in
dem Gegenstande aul'ser uns keinen unmittelbaren Grund
findet, so mufs er doch andererseits irgend einen Grund dafür
haben. Dieses Fundament bewirkt ja gerade, dafs unser Denken
ein richtiges, der Wahrheit gemäfses ist. Dadurch unterscheidet
sich eben das zweite Verhältnis unseres Verstandes den Dingen
der Aufsenwelt gegenüber vom dritten. Den Grund dafür, dafs
das logische Allgemeine seine Berechtigung, Wahrheit
beanspruchen kann, bildet die Natur oder Wesenheit der Naturdinge,
Hier kommt ausschliefslich die Wesenheit der Naturdinge in
Betracht, weil es sich um jene Principien handelt, aus welchen
der Naturkörper zusammengesetzt ist. Dafs dem so sei, dafs
nämlich die Wesenheit selber der Naturdinge dieses Fundament
für die logische Auffassung des Allgemeinen abgeben müsse,
läfst sich ohne viele Mühe darthun.

Wir fassen die Naturdinge in unserm Denken in einen
gemeinsamen Begriff zusammen und sagen z. B., der Kohlenstoff
bilde einen Körper. Um dies wahrheitsgemäfs thun zu können,
müssen wir doch offenbar vorher erkennen und wissen, ob dem
Kohlenstoff die Wesenheit eines Körpers zukommt, ob diese
Wesenheit sich im Kohlenstoff vorfindet. Wir müssen doch vorerst

wissen, was der Kohlenstoff mit andern Körpern „gemeinsam"



426 Der Urstoff oder die erste Materie.

hat, um denken und sagen zu können, auch er mache einen
Körper, ein Naturding aus. Also mufs dieses ,.Gemeinsame",
damit unser Denken ein richtiges, wahrheitsgetreues sei, im
Kohlenstoff selber enthalten sein. Somit entspricht unserm Denken
vom Allgemeinen irgend ein Sein in den Dingen selber, ein

wirkliches, nicht blofs gedachtes Fundament. Daher stützt
sich, nach dem englischen Lehrer, das logische Allgemeine immer
und überall auf die Natur und Wesenheit der Dinge aufser uns.
Wir sprechen ja hier überhaupt von den Principien, welche eine
Wesenheit, in unserm Falle einen Körper konstituieren, nicht von
den Accidenzen der Naturdinge.

Naturae cominuni non potest attribui intentio universalitatis
nisi secundum esse, quod habet in intellectu. Sic enirn solum
est unum in multis, prout intelligitur praeter principia, quibus
unum in multa dividitur. Unde relinquitur quod universalia,
secundum quod sunt universalia, non sunt nisi in anima. Ipsae
autem naturae, quibus accidit intentio universalitatis, sunt in
rebus. — Comm. in Arist. de anima, lib. 2, lectio 12. — Prae-
dicatio est quoddam, quod completur per actionem intellectus
componentis et dividends, habens, tarnen fundamentum in re,
ipsarn unitatem eorum, quorum unum de altero dicitur. Opusc.
de ente et essentia, c. 4).

Denken und sagen wir also, der Sauerstoff, der Wasserstoff
u. s. w. sind Körper, so beruht diese unsere Aussage, wie
allgemein zugegeben werden mufs, durchaus auf Wahrheit. Allein
die Aussage: „Körper" bildet etwas „Allgemeines", weil das

Körpersein nicht blofs dem Sauerstoff und Wasserstoff, sondern
noch vielen andern Naturdingen zukommt, also von ihnen wahr-
heitsgemäfs ausgesagt werden kann. Eine richtige Aussage
aber kommt nur dadurch zu stände, dafs das, was ausgesagt
wird von einem Substrate, in diesem Substrate irgendwie wirklich

existiere. Es unterliegt somit; keinem Zweifel, dafs in
den Körpern als Körpern etwas „Gemeinsames" enthalten ist
ganz und gar unabhängig von unserer Auffassung. Dieses
Gemeinsame nennen wir metaphysisches Allgemeines, und dieses
eben bildet das Fundament für das logische, weil das logische
erst auf Grund des metaphysischen formell zu stände kommt.

Universale dicitur quiescens esse in anima, inquantum
scilicet consideratur praeter singularia, in quibus est motus. Quod
etiam dicit esse unum praeter multa, non quidem secundum

esse, sed secundum considerationem intellectus, qui considérât
naturam aliquam, puta hominis, non respiciendo ad Socratem
et Platonem. Quod etsi secundum considerationem intellectus



427

sit unuru praeter multa, tamen secundum esse est in omnibus
singularibus unum et idem, non quidem numéro, quasi sit
eadem humanitas numéro omnium hominum, sed secundum ra-
tionem speciei. Sicut enim hoc album est simile illi albo in
albedine, non quasi una numéro albedine existente in utroque,
ita etiam Socrates est similis Piatoni in humanitate non quasi
una numéro humanitate in utroque existente. Analyth. poster.
II. XX. 11. — Natura humana communis est multis secundum
rem et rationem. Summ. th. 1. p. q. 13. a. 9.

Daraus ergibt sich zur Genüge, dafs in den Naturdingen
selber etwas enthalten ist, das eine allgemeine Natur der Wesenheit

besitzt. Darum ist unser Denken, wodurch wir uns den

Begriff eines Allgemeinen bilden, das von vielen ausgesagt wird,
kein willkürliches, sondern hat seinen guten Grund in den

Naturkörpern selber. Wir können in Wahi-heit nur jene Dinge
Körper nennen und als Körper auffassen, die alle das Wesen
eines Körpers besitzen, also die gleiche Wesenheit haben.
Erst auf Grund dieser Gleichheit, nachdem wir diese Gleichheit

erkannt haben, bilden wir uns den Begriff eines
„Allgemeinen" im logischen Sinne. Folglich ist das metaphysische
Allgemeine die notwendige Voraussetzung und Grundlage des

logischen.

3. Der wesentliche Unterschied zwischen dem logischen und
metaphysischen Allgemeinen.

Nicht alle Autoren sind mit der Anschauung einverstanden,
die erklärt, in den Dingen selber aufser uns finde sich etwas
„Gemeinsames", die specifische oder generische Wesenheit.
Vielmehr behaupten diese Gelehrten, die Wesenheit der Dinge sei
nichts anderes, als die Zusammenfassung aller der Unterschiede
zusammengedrängt in die Einheit eines Gedankens. Mit
Übergehung der einzelnen Autoren wollen wir hier nur einen anführen,
der als Ai'istoteliker bekannt ist: Freiherrn von Hertling.
Derselbe schreibt irgendwo: „Fragen wir endlich noch einmal, was
wir denn bei jeder einzelnen natürlichen Substanz als ihre Form
anzusehen haben? Sie soll das sein, was das Ding zu dem

macht, was es ist, der Grund seines Seins und seines So-seins,
der Quellpunkt aller seiner Bestimmungen und Eigenschaften,
seine eigentümliche Natur — was ist sie also schliefslich
anderes als die Summe aller Unterschiede, welche das Ding von
der Gesamtheit der übrigen Dinge scheiden, zusammengedrängt
in die Einheit eines Gedankens. Niemals fassen wir im



428 Der Urstoff oder die erste Materie.

Ding in völliger Ruhe und Isoliertheit auf, ohne alle
Wechselbeziehung zu andern Dingen, oder auch nur ohne einen Wechsel
seiner Beziehungen zu uns, eine gewisse mögliche Verschiedenheit
für uns. Formprincip und Wesensbegriff sind nur das Erzeugnis
unseres auf die Dinge reflektierenden, sie in ihren besonderen

Eigentümlichkeiten zusammenfassenden Denkens." Materie und
Form. Bonn 1871. S. 63, 64.

Wir vermögen dieser Ansicht des Freiherrn von Hertling
aus mehr als einem Grunde nicht beizustimmen.

Zum ersten sind wir nicht im stände, zu begreifen, wie
der Mensch ,,die Summe aller Unterschiede in die Einheit
eines Gedankens zusammendrängen" könne. Wir verstehen sehr
wohl, dafs der Mensch Ähnliches, Gleichartiges, Gemeinsames
„in die Einheit eines Gedankens" zusammenzudrängen in der
Lage ist; allein es will uns absolut nicht einleuchten, wie es

möglich ist, dafs er Unterschiede in die Einheit eines
Gedankens zusammendrängen könne. Die Unterschiede bilden ja
Gegensätze, sind also trennend, nicht einigend. Wollten wir also
diese Unterschiede als eine Einheit in unserm Gedanken
auffassen, so entsprächen die Gegenstände, die durch diese
Unterschiede gerade in Gegensatz treten, nicht der Wahrheit. Wir
können doch nicht diejenigen Dinge als eins auffassen, die that-
sächlich unterschieden sind, ohne die Richtigkeit unseres
Denkens preiszugeben. Die Einheit des Gedankens mufs sich

folglich immer und überall auf die Einheit der Dinge, kann
sich unmöglich jemals auf die Unterschiede der Dinge stützen.
Die Sache läfst sich ohne viele Mühe an dem für uns wichtigen
Beispiele klarlegen. Wodurch unterscheidet sich die organische
Chemie von der nichtorganischen, der lebende Körper vom
leblosen, der Sauerstoff vom Stickstoff u. s. w.? Denn alle sind
in der That Körper, haben das eine gemeinsam, dafs sie
überhaupt der Körperwelt angehören? Warum und wodurch
unterscheiden sie sich aber anderseits wiederum von einander?

Aristoteles antwortet, sie unterscheiden sich durch eine Form,
während sie den Stoff gemeinsam haben. Freiherr von Hertling
dagegen antwortet: es gibt gar keine Form. Die Form ist nichts
als die „Summe aller dieser Unterschiede zusammengedrängt in
die Einheit eines Gedankens". Somit unterscheidet sich die
organische Chemie von der unorganischen, die leblose Kreatur von
der lebenden, der Wasserstoff vom Ammoniak dadurch, dafs wir
sie im Gedanken als eins denken, sie zusammendrängen in die
Einheit eines Gedankens. Das möge verstehen, wer es vermag.
Wir, wie gesagt, sind nicht so glücklich.



Der Urstoff oder die erste Materie. 423

Oder sollten vielleicht die Worte: „zusammengedrängt in
die Einheit des Gedankens" besagen, dafs wir alle diese
Unterschiede durch einen Gedanken denken, diese Einheit somit
einen Gedanken bedeutet. Diese Auffassung könnten die Worte
unseres Autors allenfalls rechtfertigen.

Es läfst sich nicht im geringsten bezweifeln, dafs wir durch
einen und denselben Gedanken Unterschiede denken, also in
diesem Sinne die Summe der Gegensätze in die Einheit des
Gedankens zusammendrängen können. (Contrariorum enim rationes
non sunt contrariae, sed unum contrarium est ratio cognoscendi
aliud. Summ. th. 1. 2. q. 35. a. 5. — Ea quae sunt contraria
in rerum natura secundum quod sunt in mente non habent con-
trarietatem. Non enim rationes contrariorum sunt contrariae,
sed magis unum contrariorum est ratio cognoscendi aliud, propter
quod est una scientia contrariorum. 1. c. ad 2.) Vgl. daselbst

q. 53. a. 1. — q. 54. a. 2. ad 1. — q. 64. a. 3. ad 3.) Allein
es erhebt sich gegen diese Anschauung eine andere, unlösbare
Schwierigkeit. Unser Autor spricht von der „Summe aller
Unterschiede". Wie oder wodurch kommen denn diese „Unterschiede"
zu stände? Sie müssen doch schon vorhanden sein, wenn wir
sie „in die Einheit eines Gedankens zusammendrängen wollen".
Oder werden „alle diese Unterschiede" erst durch unser Denken
bewirkt, von unserm Verstände hervorgebracht? Das ist doch
nicht möglich, weil unser Autor nur von einem Zusammendrängen
in die Einheit eines Gedankens spricht. Unser Autor setzt somit
die Unterschiede als bereits gegeben voraus. Woher stammen
sie? wodurch werden sie bewirkt? Dafs Unterschiede thatsäch-
lich vorhanden sind, bestreitet unser Autor in keiner Weise,
indem er ausdrücklich Unterschiede annimmt, die „das Ding von
der Gesamtheit der übrigen Dinge scheiden". Also wie oder
wodurch kommen diese Unterschiede, die das Ding von der
Gesamtheit der übrigen Dinge scheiden, eigentlich zu stände?
Hoffentlich doch nicht durch das „Zusammendrängen in die Einheit

eines Gedankens"? Denn was noch gar nicht ist, kann
man auch nicht „zusammendrängen". Folglich müfste vor allem
zuerst angegeben werden, wodurch sich ein Körper vom andern
unterscheidet, dann erst können wir diese Unterschiede
„zusammendrängen in die Einheit des Gedankens". Es geht somit
nicht an, das, was nach Aristoteles den Unterschied gerade
bewirkt, die substantielle Form, stillschweigend vorauszusetzen, und
dann eben diese Form wiederum zu leugnen, indem behauptet
wird, diese Form sei nichts anderes, als „die Summe aller der
Unterschiede, welche das Ding von der Gesamtheit der übrigen



430 Der Urstoff oder die erste Materie.

Dinge scheiden, zusammendrängt in die Einheit eines Gedankens".
Gerade die Form, erklärt Aristoteles ein über das andere Mal,
bildet den Grund, dafs die Naturdinge, die Körper sich voneinander

unterscheiden. Dieser Unterschied aber, wie wir bereits
gesehen, wird von unserm Autor ohne irgendwelchen Widerspruch
vorausgesetzt. Auf eben dieser Voraussetzung beruht seine
Bekämpfung der substantiellen Form des Aristoteles.

Noch eine dritte Auffassung der Worte unseres Autors,
„was ist die Form schliefslich anderes, als die Summe aller
Unterschiede, welche das Ding von der Gesamtheit der übrigen
Dinge scheiden, zusammengedrängt in die Einheit eines Gedankens"

wäre möglich, in dem Sinne nämlich, dafs die Form
überhaupt nur ein „Gedankending" bildete. Die substantielle Form
des Aristoteles, und diese ist ja offenbar gemeint, ist die spe-
cifisc he Form, macht somit etwas „Allgemeines" aus. Denn
diese Form wird in der Begriffsbestimmung des Körpers als
eines Körpers eingeschlossen. Der Körper aber als Körper
besagt etwas „Allgemeines". Sollte der Sinn der Worte unseres
Autors, den wir wirklich nicht klar festzustellen in der Lage
sind, dieser sein, so hätten wir in unserm Autor einen reinen
Konzeptualisten vor uns. Das „Allgemeine" wäre dann in
dieser Deutung einzig und allein ein „Gedankending", ohne
Begründung, ohne Fundament in den Naturdingen selber. Wir
fassen die Unterschiede in die Einheit eines Gedankens
zusammen und sagen dann, die Naturdinge seien eins, sie hätten
etwas „gemeinsam".

Gegen diese Anschauung mufs bemerkt werden, dafs das

Zusammendrängen aller Unterschiede in die Einheit eines
Gedankens dann weiter nichts wäre, als ein Kollektivbegriff.
Allein der Kollektivbegriff kann nur auf die Gesamtheit als
solche, niemals auf das Einzelding für sich angewendet werden.
Ist der Begriff „Körper" die Zusammendrängung aller
Unterschiede in die Einheit eines Gedankens, so bildet er einen
Kollektivbegriff'. Dann können wir darunter nicht ein Einzelnding

auffassen und sagen: „der Sauerstoff ist ein Körper". Denn
der Begriff Körper läfst sich auf noch viele andere Naturdinge
ausdehnen. Der Begriff Körper kann aber auch nicht blofs die
Gesamtheit umfassen, weil ich jeden einzelnen Naturkörper als
einen Körper auffasse. Darum können wir die Theorie des
Freiherrn von Bertling in dieser Beziehung als eine richtige nicht
anerkennen. Aufser dem Kollektivbegriff gibt es noch einen
andern Allgemeinbegriff, den metaphysischen. Von diesem
letzteren hängt der erstere durchaus ab. Wir können mehrere Dinge



Der Urstoff oder die erste Materie. 431

nur dann in eine Sammeleinheit zusammenfassen, z. B. Heer,
wenn alle einzelnen etwas Ahnliches, Gleiches oder Gemeinsames
haben.

Ferner fassen wir nach der Ansicht des Freiherrn von Hert-
ling niemals ein Ding ohne Wechselbeziehung zu andern Dingen,
oder ohne einen Wechsel seiner Beziehung zu uns auf.

In den so wichtigen Lehren, wie die Erkenntnistheorie eine
ist, haben wir das Recht, zu erwarten, dafs für aufgestellte
Behauptungen auch Beweise beigebracht werden. Diese fehlen aber
hier ganz und gar. Wir unsererseits müssen erklären, dafs die
Anschauung des Autors nicht richtig ist. Es liegt hier eine
offenbare Verwechselung des logischen mit dem metaphysischen
Allgemeinen vor. Das Allgemeine als Allgemeines kann nie
gedacht werden ohne Wechselbeziehung zu andern Dingen, die
ihm unterstehen. Allein das Allgemeine als solches setzt bereits
ein anderes voraus. Denn, um zu erkennen, dafs der Begriff
„Körper" das Allgemeine bildet für die organischen und
nichtorganischen Körper, müssen wir doch zuerst wissen, was ein

Körper in sich ist. Darüber gibt uns nun die Begriffsbestimmung

des Wesens eines Körpers Aufschiufs. Die Wesenheit
eines Dinges als solche schliefst nichts in sich als die konstitutiven

Principien. Sie enthält keinerlei Beziehung zu andern
Dingen. Wäre eine solche vorhanden, so müfsten wir die Wesenheit

als eine oder als vielfache auffassen, was indes durchaus
nicht geschieht. Denken wir uns die Wesenheit des Körpers,
so fassen wir dieselbe nicht schon ohne weiters als eine Einheit
auf, an der viele Dinge Anteil haben, noch auch als eine in den
Einzelndingen befindliehe Mehrheit. (Si quaeratur, utrum ista
natura, humanitas, possit dici una, vel plures, neutrum conce-
dendum est; quia utrumque est extra intellectual humanitatis,
et utrumque potest sibi accidere. Si enim pluralitas esset de
ratione ejus, nunquam posset esse una, cum tarnen sit una
secundum quod est in Socrate. Similiter si imitas esset de ratione
ejus, tunc esset una ac eadem natura Socratis et Piatonis, nec
posset in. pluribus plurificari. Opusc. de ente et essentia, c. 4.)
Die Wesenheit der Naturdinge, das metaphysische Allgemeine,
umfafst somit einzig und allein nur die konstitutiven Principien,
weiter aber nichts. Alles andere ist für dieses Allgemeine ein

Zufälliges, ein Accidenz. Darum lesen wir im englischen Lehrer
ständig die Worte: „accidit naturae rei intelligi vel abstrahi";
„naturae accidit intentio universalitatis" u. s. w. Im ganzen
4. Kapitel des soeben angezogenen Werkes äufsert sich S.Thomas
ausführlich über das metaphysische Allgemeine. Darin wird ganz

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 29



432 Der TJrstoff oder die erste Materie.

entschieden bestritten, dafs dieses Allgemeine irgend eine
Wechselbeziehung, sei es zu andern Dingen, sei es zu uns an und für
sich schon in sieh schliefse. Es heifst daselbst:

Natura vel essentia potest considerari dupliciter. Uno modo
secundum naturam et rationem propriam. Et haec est absoluta
consideratio ipsius. Et hoc modo nihil est verum de ea, nisi
quod conveniat sibi secundum quod hujusmodi. Unde quidquid
aliorum sibi attribuitur falsa est attributio. Alio modo con-
sideratur secundum quod habet esse in hoc, vel illo. Et sie de
illa praedicatur aliquid per accidens, ratione ejus in quo est.
Haec autem natura habet duplex esse. Unum in singularibus,
aliud in anima. Et secundum utrumque consequuntur accidentia
etiam naturam. Et sie in singularibus habet multiplex esse,
secundum diver8itatem singularium. Et tarnen ipsi naturae
secundum propriam considerationem, scilicet absolutam
nullum istorum esse debet. Falsum est enim dicere quod
natura hominis, inquantum hujusmodi, habeat esse in hoc

singulari. Patet ergo quod natura hominis, absolute con-
siderata abstrahit a quolibet esse, ita quod non fiat praeeisio
alieujus eorum. Et haec natura sic considerata est quae
praedicatur de omnibus individuis. Non tarnen potest dici quod
ratio universalis conveniat naturae sic aeeeptae; quia de
ratione universalis est unitas et communitas. Naturae autem
humanae neutrum convenit secundum suain absolutam
considerationem. Relinquitur ergo quod ratio speciei accidat
naturae humanae secundum illud esse, quod habet in intellectu.

Wir denken somit das metaphysische Allgemeine, die Wesenheit

der Dinge, z. B. des Körpers absolut, d. h. ohne irgend
eine Wechselbeziehung zu andern Dingen, oder auch zu uns
selber. Und zwar ist das das erste, was wir auffassen und
denken. Erst auf Grund der Erkenntnis der Wesenheit bringen
wir dann diese Wesenheit in Wechselbeziehung zu andern Dingen,
denken wir dieselbe als ein Allgemeines, dem die einzelnen
Dinge unterstehen, als ein unum aptum inesse multis.

Die Theorie des Freiherrn von Ilertling steht somit nicht
im Einklänge mit den Thatsachen der Psychologie.

Weiter lesen wir: „Formprincip und Wesensbegriff sind nur
das Erzeugnis unseres auf die Dinge reflektierenden, sie in ihrer
besondern Eigentümlichkeit zusammenfassenden Denkens."

Dieser Satz widerspricht den ersten Grundsätzen der Logik.
Den Wesensbegriff erhalten wir durch die Begriffsbestimmung
des Wesens eines Dinges. Jede Begriffsbestimmung aber, so
erklärt die Logik, müsse das angeben, was ein Ding mit andern



Der Urstoff oder die erste Materie.

„gemeinsam", und ferner das, was es „speciell für sich" hat.
Definitio debet constare ex genere proximo et differentia speci-
fica. In dem soeben angeführten Satze unseres Autors aber
heifst es, der Wesensbegriff komme dadurch zu stände, dafs
unser Denken die Dinge „in ihrer besondern Eigentümlichkeit"
zusammenfasse. Wir haben also hier eine differentia speci-
fica, die „besondere Eigentümlichkeit", aber überhaupt kein

genus, nichts „Gemeinsames". Auf diesem Wege kommen wir
ganz gewifs nicht zu einem Wesensbegriff der Dinge aufser
uns. Es ist ganz richtig, was der Autor sagt, dafs wir in
zweiter Linie oder als Logiker niemals ein Ding in völliger
Ruhe und „Isoliertheit" auffassen. Aber gerade dieser Umstand
bringt die eigene Theorie des Autors zum Falle. Was isoliert
denn die Dinge? 1st es nicht die „besondere Eigentümlichkeit"?
Bildet nicht sie das unterscheidende, sondernde Element? Also
einerseits fassen wir ein Ding niemals in „völliger Isoliertheit"
auf, und andererseits gewinnen wir einen Begriff des Wesens
eben dieses Dinges nur dadurch, dafs wir „die besondere
Eigentümlichkeit" dieses Dinges im Denken zusammenfassen. Was ist
nun das Richtige? Beides kann unmöglich der Wahrheit
entsprechen.

Das Richtige besagt ohne Zweifel die erstere Annahme.
Denn als Logiker kommen wir zu dem Wesensbegriff eines
Dinges einzig und allein dadurch, dafs wir zuerst das in Betracht
ziehen, was das betreffende Ding mit vielen andern „gemeinsam"
besitzt, und zu diesem dann das hinzufügen, was ihm „besonders"

zukommt. So betrachtet der Chemiker zuerst das Chlor
als „Körper" und denkt dann das hinzu, was dem Chlor als
solchem eigen ist. Fragen wir also den Chemiker nach der
Wesenheit des Chlors, so wird er uns sofort antworten, es sei
der und der „Körper" mit der und der „besonderen" Beschaffenheit.

Dafs der moderne Chemiker in der Begriffsbestimmung
des Chlors etwa sagt, es sei der und der Stoff, braucht uns nicht
irre zu machen, denn unter „Stoff" versteht er einfach einen
„Körper".. Niemals jedoch wird es vorkommen, dafs er die
Begriffsbestimmung blofs durch die besondere Beschaffenheit, durch
die „besondere Eigentümlichkeit" des Gegenstandes angibt.
Somit liegt es auf der Hand, dafs der Wesensbegriff eines Dinges
von uns nicht gebildet werden kann durch die Zusammenfassung
der „besondern Eigentümlichkeit" dieses Dinges im Denken und
durch das Denken.

Dazu kommt, dafs unser Denken, wie wir früher nachgewiesen,

die „besondere Eigentümlichkeit" gar nicht zusammenfassen

29*



434 Der Urstoff oder die erste Materie.

kann, falls es auf Wahrheit in irgend einer Weise Anspruch
erhebt. Denn das, was sondert, was trennt, und das thut die
„besondere Eigentümlichkeit", das kann auch unser Denken nicht
zusammenfassen. Es entspräche ja ganz und gar nicht dem
Gegenstande, wäre somit ein durchaus unrichtiges. Das Denken
kann nur Gleichartiges, Ähnliches, Gemeinsames zusammenfassen,
nie und nimmer das, was eine „besondere Eigentümlichkeit"
besitzt. Denn dieses läfst sich unmöglich unter einen Begriff mit
den übrigen bringen.

Unser Autor schreibt auch noch: „Formprincip und Wesensbegriff

sind nur das Erzeugnis unseres auf die Dinge
reflektierenden, in ihrer besondern Eigentümlichkeit zusammenfassenden
Denkens."

Wollte der Autor seine Theorie ausschliefslich nur auf den

Wesensbegriff angewandt wissen, so könnte man ihr allenfalls
noch eine richtige Seite abgewinnen. Allein der Autor stellt
das Formprincip dem Wesensbegriff gleich, und behauptet von
ersterem das nämliche, was er von letzterem lehrt. Dieser
Gleichsetzung der beiden genannten Faktoren müssen wir unsere
Zustimmung versagen. Indem wir die Unrichtigkeit dieser Ansicht
unseres Äutors darthun, kommen wir zugleich zum letzten Punkte
dieser Abteilung, nämlich zum Beweise der objektiven .Realität
des Urstoffs.

4. Die objektive Realität des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.

Objektiv real nennen wir jenes Wesen, welches unabhängig
von unserm Denken ein Sein, eine Wesenheit besitzt. Dem realen
Naturdinge legen wir eine Wesenheit nicht erst durch unser
Denken bei, sondern unser Denken findet diese Wesenheit
bereits im Naturkörper vor. Nun beschäftigt sich die Naturwissenschaft

mit den Naturdingen, die sie Körper nennt. Die Physik
und Chemie spricht von zusammengesetzten und „einfachen
Körpern", von Molekeln und Atomen, die ebenfalls nichts anderes
als „wirkliche Körper" sind. Dem Wesensbegriff „Körper"
unterstehen somit alle die genannten Naturdinge. Er bildet das

„Allgemeine", das „Gemeinsame", welches von allen in gleicherweise
ausgesagt wird. Wir sagen „in gleicher Weise", denn ob der
Körper grofs oder klein, zusammengesetzt oder einfach ist, das
ändert an seinem Körpersein nichts. Er ist weder mehr,
noch weniger „Körper". Sobald er jene Eigenschaft besitzt, die
ein Körper, um Körper zu sein, hat, ist er ein Körper.

Nun fragt es sich, befindet sich diese Grundeigenschaft,
weshalb wir die Naturdinge „Körper" nennen und als „Körper"



Der Urstoff oder die erste Materie. 435

auffassen, in dem Naturding von selber, oder denken wir sie
erst in die Naturdinge hinein? Nach Freiherrn von Hertling
ist diese Grundeigenschaft das „Erzeugnis unseres reflektierenden
Denkens". Aber das ist ein Ding der Unmöglichkeit.

a) „Formprincip und Wesensbegriff sind das Erzeugnis
unseres reflektierenden Denkens". — Wenn unser Denken that-
sächlich reflektiert, so mufs es offenbar über „etwas" reflektieren.
Worüber reflektiert es nun? Über das Formprincip und den
Wesensbegriff im Sinne unseres Autors sicher nicht, weil diese
Beiden ja das Erzeugnis, also die Wirkung des reflektierenden
Denkens bilden. Also kann das Denken nur über die Naturdinge
selber reflektieren. Fafst nun dieses Denken die Naturdinge in
einen Wesensbegriff zusammen und sagt es von jedem aus, es
sei ein „Körper", so mufs mit zwingender Notwendigkeit in den
Naturdingen selber etwas sein, was sich zusammenfassen läfst,
was es in einen Wesensbegriff vereinigen kann. Über diese
allen Naturkörpern innerlich zukommende Grundeigenschaft
reflektiert somit unser Denken. Diese Grundeigenschaft bildet in
gar keiner Weise das Erzeugnis unseres reflektierenden
Denkens, sondern geht diesem Denken voraus. Sie bildet das
Fundament, auf welches die Reflexion sich stützt, wodurch sie erst
möglich wird.

Damit ist die objektive Realität des Urstoffs erwiesen. Denn
über nichts kann unser Denken nicht reflektieren, und das,
was gar nicht ist, kann unser Denken auch nicht zusammenfassen.

Der Urstoff des Aristoteles aber ist nichts anderes,
als jene Grund- oder Wesenseigenschaft, weshalb wir ein

Naturding überhaupt einen „Körper" nennen. Diese Grundeigenschaft

findet sich in allen Naturdingen thatsäehlich vor, wird
nicht erst durch unser Denken in sie hineingelegt. Bildet auch
der Wesensbegriff als solcher ein Erzeugnis unseres Denkens,
so ist doch jene Grundeigenschaft kein solches Erzeugnis,
hängt das Wesen des Urstoffs nicht von unserm Denken ab.

b) Oder sollten die Naturdinge nichts miteinander Ähnliches,
Gleiches, Gemeinsames in sieh selber haben, sondern alles
erst durch unser Denken in sie hineingelegt werden? — Dann
ist es um die Richtigkeit und Wahrheit unseres Denkens ein
für allemal geschehen. Wir dürfen die Dinge nicht „anders"
denken, als sie in sich sind, ohne dafs unser Denken ein
unrichtiges würde. Denn die Wahrheit des Denkens besteht
wesentlich in der Übereinstimmung unseres Denkens, unseres
Begriffs mit dem Dinge aufser uns selber. Nun denken wir alle
der Sauerstoff, Wasserstoff u. s. w. bilde einen „Körper". Allein



431) Der Urstoff oder die erste Materie.

wie können wir so denken, ohne zu irren, wenn sie nichts Gleiches,
Gemeinsames in sich haben? Blofs dadurch, dafs wir sie als

Körper denken, sind sie ja nicht Körper. Wir sagen und
denken aber, dafs sie Körper sind, und wir wissen, dafs wir
uns damit in vollem Rechte befinden. Befindet sich also in den
Dingen selber nichts, was unserm Denken entspricht, so ist
unser Denken ein ganz und gar falsches. (Similiter dico quod
ea quae pertinent ad rationem speciei cujuslibet rei materiälis,
puta lapidis, aut hominis, aut equi, possunt considerari sine prin-
cipiis individualibus, quae non sunt de ratione speciei. Et hoc
est abstrahere universale a particulari, vel speciem intelligibilem
a phantasmatibus, considerare scilicet naturam Bpeciei absque
consideratione principiorum individualium, quae per phantasmata
repraesentantur. Cum ergo dicitur quod intellectus est falsus,
qui intelligit rem aliter quam sit, verum est si „aliter" referatur
ad rem intellectam. Tunc enim intellectus est falsus, quando
intelligit rem esse aliter quam sit. ünde falsus esset intellectus,
si sie abstraheret speciem lapidis a materia, ut intelligeret earn

non esse in materia. Summ. th. 1. p. q. 85. a. 1. ad 1.)
Hier haben wir genau das, was wir für unsern Zwek brauchen.

Das Formprincip, und dasselbe mufs vom Materialprincip, vom
Urstoff gelten, ist nicht in den Natur dingen selber,
sondern blofs das Erzeugnis unseres reflektierenden Denkens.
Nichtsdestoweniger sagen wir von den Naturdingen aus, sie
bildeten „Körper". Die wahre Aussage ist aber nur dann möglich,

wenn wir einen wahren Begriff von den Naturdingen haben.
Sind aber diese Naturdinge nicht Körper, sondern werden sie
blofs von uns gedacht, dann entspricht dieser Gedanke nicht der
Wahrheit. Es trifft dann das zu, was der englische Lehrer
sagt, dafs „intellectus intelligit rem esse aliter quam est". In
den Naturdingen gibt es nichts Gleiches, Gemeinsames, auf Grund
dessen wir denken und sagen, dieses Naturding bilde einen

Körper, aber unser reflektierendes Denken fafst nichtsdestoweniger
ein Gleiches und Gemeinsames auf und sagt infolgedessen, das
Eisen ist ein Körper, der Kohlenstoff ist ein Körper, das Quecksilber

ist ein Körper u. s. w. Daraus geht doch zur Evidenz
hervor, dafs unser Denken und Reden nicht richtig und wahr
sein kann, wenn die Naturdinge selber nichts Gleiches, Gemeinsames

in sich selber besitzen. Die Sache liegt auf flacher
Hand, denn:

Ein und derselbe Begriff kann nur insofern mehrere Dinge
darstellen, als diese vielen Dinge von ihrer Seite etwas bieten,
was ihnen thatsächlich zukommt. Der Begriff ist ja nichts



Der Urstoff oder die erste Materie. 437

anderes, als der Ausdruck oder die Vorstellung des Gegenstandes.
Stellt aber der Begriff „Körper" mehrere Gegenstände dar, so
rnufs das, was er vorstellt, in den vielen Dingen in Wahrheit
vorhanden sein. Unser Denken kann doch gewifs nicht das

auffassen, was gar nicht vorhanden ist. Daraus folgt aber dann,
dafs der Begriff „Körper", den wir von allen Naturdingen
aussagen, in den Natur dingen selbst eine Gleichheit und
Gemeinsamkeit bereits vorfindet, unser Denken also dieselbe nicht
erst herstellt. Somit können wir die Dinge, wenn wir nicht in
die Irre gehen wollen, nur so denken, wie sie in der Wirklichkeit

in sich selber sind.

c) Die Naturwissenschaft, Physik wie Chemie, gibt sich alle
Mühe, auf wahrhaft wissenschaftlichem Wege — das müssen
wir zu ihrer Ehre doch sagen, Ausnahmen gelten hier nicht — die
ersten Principien der Körperkonstitution zu erforschen. Zu diesem
Zwecke untersucht sie die Naturkörper durch physikalische
Experimente und chemische Analysen, um jenes Element zu finden,
das in einheitlicher Weise allen Körpern zu Grunde gelegt
werden könnte. Existiert nun in den Naturkörpern überhaupt
nichts Einheitliches, ist alles nur durch unser reflektierendes
Denken in die Naturdinge hineingelegt, so gibt es in der Welt
überhaupt keine Wissenschaft über die Dinge aufser uns,
sondern nur eine Wissenschaft unserer Gedanken. Wir wissen

zwar, wie wir die Naturdinge denken, nicht aber, was sie sind.
(Si ea quae intelligimus essent solum species quae sunt in anima,
sequeretur quod scientiae omnes non essent de rebus quae sunt
extra animain, sed solum de speciebus intelligibilibus, quae sunt
in anima. Summ. th. 1. p. q. 85. a. 2.) Wie unrichtig diese
Annahme ist, sieht jedermann sofort ein. (Dico autem iutentio-
nem intellectam id, quod intellectus in seipso concipit de re
intellecta. Quae quidem in nobis neque est ipsa res quae intelli-
gitur, neque est ipsa substantia intellectus, sed est quaedam
similitudo concepta intellectu de re intellecta, quam voces ex-
teriores significant. Unde et ipsa intentio verbutn interius
nominator, quod est exteriori verbo significatum. Et quidem quod
praedicta intentio non sit in nobis res intellecta inde apparet,
quod aliud est intelligere rem, et aliud est intelligere ipsam in-
tentionem intellectam, quod intellectus facit dum super suum
opus reflectitur. Unde et aliae scientiae sunt de rebus et
aliae de intentionibus intellectus; Summ. ph. IV, 11.)

d) Sind das Formprincip und das Materialprincip, der
Urstoff, weiter nichts als das Erzeugnis unseres reflektierenden
Denkens, so ist alles, was unser Denken herausbringt, richtig,



438 Der Ur8toff oder die erste Materie.

und auch die kontradiktorischen Gegensätze sind beide wahr^
Denn ein jeder urteilt in diesem Falle über das, was sein
reflektierendes Denken ihm vorstellt. Es wird ihm aber so

dargestellt, wie sein Denkvermögen affiziert ist. Das Urteil über
diese seine Affektion ist nun ein durchaus richtiges. Denkt
sich also der eine, die Atome durchdringen sich gegenseitig, der
andere, sie durchdringen sich nicht; sagt der eine, die Atome
sind ausgedehnt, der andere, sie sind nicht ausgedehnt; so denken
und sprechen alle die Wahrheit. (Si enim potentia non co-

gnoscit nisi propriam passionem, de ea solum judicat. Sic autem
videtur aliquid secundum quod potentia cognoscitiva afficitur.
Semper ergo judicium potentiae cognoscitivae erit de eo quod
judicat, scilicet de propria passione secundum quod est. Et ita
omne judicium erit verum. Et sic sequitur quod omnis opinio
aequaliter erit vera, et universaliter omnis aeeeptio. Summ. th. 1.

p. q. 85. a. 2.) Daraus folgt unwiderleglich, dafs das Form-
prineip und ebenso das Materialprincip in den Naturdingen selber
vorhanden ist, ganz und gar unabhängig von unserm reflektierenden

Denken. Der Stoff der organischen und der Stoff' der
unorganischen Chemie ist Stoff, weil beide etwas „gemeinsam"
haben: den Urstoff.

§ 4. Die Brauchbarkeit des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.
1. Die Schöpfung.

Nach Freiherrn von Hertling ist der Begriff der Materie
ein durchaus unfruchtbarer und zur Erklärung der Wirklichkeit
nirgend ausreichend. A. a. 0. S. 74.

Dem gegenüber wollen wir die Fruchtbarkeit des Urstoffs
an einem Vorgange, an dem Werden und Vergehen der Naturdinge

erweisen. Vorerst müssen wir jedoch das Wesen der
Schöpfung oder Erschaffung betrachten, um unsern Beweis
vollkräftig herzustellen.

Die Schöpfung besteht in dem Hervorbringen einer Wesenheit

oder Substanz ihrer Gänze nach. Dieser Umstand ist
geradezu entscheidend. Nach Aristoteles ist bekanntlich das

Naturding, der Naturkörper zusammengesetzt aus dem Urstoff und
der substantiellen Form. Wird also ein Naturding erschaffen,,
so rnufs der Urstoff und die Form, also beides, hervorgebracht
werden. Durch die Schöpfung wird also die ganze Substanz
oder Wesenheit hervorgebracht. Es genügt folglich durchaus nicht,
dafs man sagt, bei der Schöpfung werde kein Substrat
vorausgesetzt, aus welchem etwas wird, z. B. kein Sauerstoff und



Der Urstoff oder die erste Materie. 43»

Wasserstoff, aus welchen das Wasser wird. Nein, bei der
Schöpfung ist die Hauptsache die, dafs das ganze Wasser, Stoff
und Form in das Dasein gesetzt wird. Es handelt sich demnach

hier durchaus nicht um die Vorbedingung, aus welcher
etwas wird, sondern darum, ob das Ganze wird oder nicht.

(Cum primum ens, scilicet Deus, sit actus sine permixtione
potentiae videtur quod totam rem efficere possit secundum

totam substantiam ejus. Hoc autem est creare. II. Sent,
d. 1. q. 1. a. 2. arg. contra. — Creare dicimus, scilicet pro-
ducere rem inesse secundum totam suam substantiam.
Ad rationem creationis pertinent duo. Primum est ut nihil prae-
supponat in re, quae creari dicitur. ünde in hoc ab aliis mu-
tationibus differt, quia generatio praesupponit materiam, quae non
generatur, sed per generationem completur in actum formae
transmutata. Causalitas creantis se extendit ad omne id, quod
est in re. Et ideo creatio ex nihilo dicitur esse, quia nihil est
quod creationi praeexistat, quasi non creatum. Secundum est,
quod in re, quae creari dicitur, prius sit non esse quam esse, non
quidem prioritate temporis vel durationis, ut prius non fuerit et
postmodum sit, sed prioritate naturae, ita quod res creata, si
sibi relinquatur, consequatur non esse, cum esse non habeat nisi
ex influentia causae superioris. Prius enim unicuique inest na-
turaliter quod non ex alio habet, quam quod ab alio habet. Et
ex hoc differt creatio a generatione aeterna. Sic enim non
potest dici quod filius Dei, si sibi relinquatur, non habeat esse,
cum recipiat a Patre illud idem esse quod est Patris, quod est
esse absolutum, non dependens ab aliquo. — Et secundum ista
duo creatio dupliciter dicitur esse ex nihilo. Turn ita quod ne-
gatio neget ordinem creationis importatae per hane praepositionem :

„ex" ad aliquid praeexistens, ut dicatur esse ex nihilo, quia non
ex aliquo praeexistenti. Et hoc quantum ad primum. Turn ita
quod remaneat ordo creationis ad nihil praeexistens, natura affir-
matus, ut dicatur creatio esse ex nihilo, quia res creata natura-
liter prius habet non esse quam esse. Et si haec duo sufficiant
ad rationem creationis, sie creatio potest demonstrari. Et sie

philosophi creationem posuerunt. Si autem aeeipiamus tertium
oportere ad rationem creationis, ut scilicet etiam duratione res
creata prius non esse quam esse habeat, ut dicatur ex nihilo,
quia est tempore post nihil, sie creatio demonstrari non potest,
nec a philosophis conceditur, sed per fidem supponitur. II. Sent,
d. 1. q. 1. a. 2.)

In diesen Worten des englischen Lehrers ist der Begriff
und das Wesen der Schöpfung klar und bestimmt ausgedrückt.



440 Der Urstoff oder die erste Materie.

Für uns ist von entscheidender Wichtigkeit der Umstand, dafs
bei der Schöpfung eine Substanz oder Wesenheit ihrer Gänze
nach hervorgebracht wird. Die ganze Wesenheit bildet das
Produkt der Schöpfung. (Non solum oportet considerare ema-
nationem alicujus entis particularis ab aliquo particulari agente,
sed etiam emanationem totius entis a causa universali, quae
est Deus. Et hanc quidem emanationem designamus nomine
creationis. Quod autem procedit secundum emanationem parti-
cularem non praesupponitur emanationi. Sicut si generatur homo,
non fuit prius homo, sed homo fit ex non homine, et album
ex non albo. Unde si consideretur totius entis universalis a

primo principio impossibile est, quod aliquod ens praesupponatur
huic emanationi. Idem autem est nihil quod nullum ens. Sicut
igitur generatio hominis est ex non ente, quod est non homo,
ita creatio, quae est emanatio totius esse, est ex non ente, quod
est nihil. Summ. th. 1. p. q. 45. a. 1.)

Einen ganz andern, von dem gewöhnlichen ganz und gar
abweichenden Begriff der Schöpfung stellt Freiherr von Hertling
auf. Der genannte Autor schreibt: „Der Satz, dafs aus nichts
nichts werde, gilt auch jetzt noch unbestritten, aber er hat nur
den Sinn, dafs jede Kraft und Wirksamkeit im Bereiche unserer
Erfahrung an die Mitwirkung eines andern, schon vorhandenen
geknüpft ist, von dem in gleicher Weise, wie von jener das
Endresultat abhängig ist." A. a. S. 88.

Diese Auffassung des Autors müssen wir nach dem früher
Angegebenen als durchaus nicht richtig bezeichnen. Der Satz,
dafs aus nichts nichts werde, hat immer einen und denselben
Sinn. Der Satz besagt, dafs bei dem Werden niemals die
Substanz oder Wesenheit, also das Endresultat unseres Autors der
Gänze nach wird. Entsteht eine ganze Substanz, so haben
wir jedesmal das Werk einer Schöpfung vor uns. Es handelt
sich gar nicht um die Mitwirkung eines andern, „schon
vorhandenen", sondern einzig und allein nur um das „Endresultat".
Entsteht das ganze Endresultat, so ist es die Wirkung
schöpferischer Thätigkeit. Den terminus ad quem der Schöpfung
bildet die ganze Substanz des entstandenen Dinges. (Et similiter

creatio est perfectior et prior generatione et alteratione,
quia terminus ad quem est tota substantia rei. Id autem quod
intelligitur ut terminus a quo est simpliciter non ens. Summ,
th. 1. p. q. 45. a. 1. ad 2.) Die Schöpfung setzt im
entstandenen Naturdinge, also im Endresultat nichts voraus,
sondern bringt das ganze Endresultat hervor. Die Mitwirkung
<oder Nichtmitwirkung eines andern schon vorhandenen, von dem



Der Urstoff oder die erste Materie. 441

in gleicher Weise das Endresultat abhängig ist, hat hier
zunächst gar nichts zu thun, weil uns ausschtiefslich nur das
Endresultat selber beschäftigt. Ob eine, zwei oder noch
mehrere Ursachen ein Naturding hervorbringen, das ist für die
Frage um den Urstoff vollkommen gleichgültig. Von grofser
Wichtigkeit, von letzter Entscheidung aber ist, ob z. B. die

ganze Wesenheit des Wassers aus der Verbindung von Sauerstoff

und Wasserstoff entsteht oder nicht. Trifft ersteres zu,
dann mul's Gott durch eine Schöpferthat das Wasser, diesen

neuen Körper, in das Dasein rufen. Die Thätigkeit und
Wirksamkeit der Naturdinge selber bleibt dann ein für allemal
aufgehoben. Greift aber letzteres platz, dann ist die Brauchbarkeit
des Urstoffs ohne weiteres dargethan. Es wird fortwährend
behauptet, Aristoteles habe sich mit den Principien des Werdens
beschäftigt. Das ist allerdings richtig. Aber ebenso wahr ist
es, dafs er sich auch mit den Principien des Seins, der
Naturkörper befafst hat. Auf diesen wichtigen Umstand macht
gerade, wie wir früher dargethan, der englische Lehrer aufmerksam,
wenn er sagt, „signanter" bezeichnet Aristoteles in der daselbst

angezogenen Stelle nicht blofs die Principien des Werdens,
sondern auch des Seins.

2. Das substantielle "Werden.

Der Schöpfung steht das substantielle Werden gegenüber.
Bei dem Werden der Wesenheit eines Naturkörpers entsteht diese
Wesenheit nicht ihrer Gänze nach, es wird nicht die ganze
Substanz, sondern zunächst die Form, für die der Urstoff die

Anlage, Fähigkeit in sich hat. Eben diese Anlage des Urstoffs
wird zu dem Wirklichsein und zu dem Wesenheitsein
ausgebildet durch den Hinzutritt der substantiellen Form. Darum
kann mau von einer Verwirklichung des Urstoffs sprechen. Durch
die Form wird der Urstoff eine ganze, also eine existenzfähige
Wesenheit. Der Urstoff selber wird nicht, weil sich das Werden
gerade dadurch von der Schöpfung unterscheidet, dafs bei dem

Werdeprozefs nicht beides, der Urstoff und die Form, entsteht,
sondern der Urstoff selber schon vorhanden ist. (Cum enim
generatio sit transmutatio ad esse rei, illud simpliciter generari
dicitur, quod simpliciter fit ens de non ente in actu, sed ente
in potentia tantum. — De spirit, créât, a. 1. ad 9. — Cum enim
generatio sit transmutatio de non esse in esse, id simpliciter
generatur quod fit ens simpliciter loquendo, de non ente
simpliciter. Quod autem praeexistit ens actu non potest fieri ens



442 Der Urstoff oder die erste Materie.

simpliciter, sed potest fieri ens hoc, ut album vel magnum, quod
est fieri secundum quid. — ib. a. 3.)

Aus diesem Grunde setzt das substantielle Werden einen
Stoff voraus. Und dies nicht etwa blofs als Vorbedingung,
wie z. B. das Wasser den Sauerstoff und Wasserstoff voraussetzt,

damit das Wesen des Wassers zu stände komme, sondern
das Wasser setzt in seinem eigenen Wesen den Urstoff voraus,
der eben niemals wird. (Mutatio enim, quae est genus
generations, ponit exitum de potentia in actum, et per consequens
ponit materialitatem in genito. I. Sent. d. 4. q. 1. a. 1. —
Omne quod generatur oportet esse compositum ex materia et
forma. Unde nec angeli nec animae rationales possunt generari,
sed solum creari. — II. Sent. d. I. q. 1. a. 4.) Der Urstoff
des frühern Naturkörpers geht in den neuen Körper über,
während, die Form des frühern durch die Form des neuen verdrängt
wird. (Sicut generari est compositi ita et corrumpi, quamvis
subjectum generations et corruptionis sit materia. 111. Sent.
d. 21. q. 1. a. 3. ad 5.) Darum ist der Urstoff im neuen Wesen
anders aktuiert, als im frühern, und gerade aus diesem Grunde
ist ein neues Wesen entstanden. Würden beide Wesensbestandteile,

der Urstoff und die Formen, so dürften wir nicht sagen,
das Naturding sei geworden, sondern es sei geschaffen worden,

durch die Schöpfung entstanden, nicht aber durch
natürliche Ursachen.

3. Der neue Naturkörper.
Aus dem soeben Dargelegten folgt der Beweis für die überaus

grofse Brauchbarkeit des Urstoffs. Denn einzig und allein
der Urstoff macht es möglich, dafs neue Wesen, neue
Naturkörper werden oder entstehen. Werden nun in der That
neue Naturkörper?

Freiherr von Hertling glaubt diese Frage verneinen zu
müssen. „Es tritt gar nicht einfach die neue Bestimmung an die
Stelle der alten, so dafs nur die passive Möglichkeit zu beiden
das vereinigende Band wäre, sondern die wirkliche Beschaffenheit

des frühern Dinges erhält sich gewissermafsen im neuen,
sofern sie neben der in unberechtigter Hervorhebung der
sogenannten wirkenden Ursache der Grund seiner besondern Natur
und Beschaffenheit ist." A. a. 0. S. 88.

Mit diesem Satze des Autors kann weder die Philosophie,,
noch die moderne Naturforschung einverstanden sein. Die
Philosophie nicht, weil er gegen die Gesetze des Denkens verstöfst,
sich also nicht „in Übereinstimmung befindet mit den Forderungen



Der Urstoff oder die erste Materie. 443

des philosophischen Denkens". Und in der That! Der Autor
•spricht von einem „neuen" Dinge. Ein jedes Ding aber erhält
seine Benennung von der Form, der „Bestimmung". (Cum res
communiter denominctur a suis l'orrais, sicut album ab albedine,
et homo ab humanitate, omne illud a quo aliquid denominatur
quantum ad hoc habet habitudinem t'ormae. Summ. th. 1. p. q. 37.

a. 2. — In omnibus enim absolutis denominatur aliquid per id
quod sibi inest. — I. Sent. d. 40. q. 1. a. 1 ad 2.) Wie kann
man nun von einem „neuen" Dinge reden, wie es vom Autor
thatsächlich geschieht, wenn keine neue Form oder „Bestimmung"
an die Stelle der alten tritt? Die „alte" Bestimmung ist doch
nicht selber eine „neue" geworden, weil der Autor ausdrücklich
betont, dafs die frühere wirkliche Beschaffenheit sich gewisser-
mafsen im „neuen" Dinge erhalte? Warum nennen wir dann
das Wasser nicht lieber Sauerstoff und Wasserstoff, anstatt
Wasser? Jede „neue" Benennung, so haben wir gerade
vernommen, stützt sich auf eine „neue" Form oder Bestimmung im
benannten Dinge. Nennen wir also das Naturding „Wasser",
so mufs es die Form oder Bestimmung des „Wassers", nicht
die des Sauerstoffs und Wasserstoffs haben. Die Naturdinge,
welche anders benannt werden, müssen folglich auch andere
„Bestimmungen" in sich haben. Aufser der Beziehung oder
Relation wird ein jedes Ding benannt: „ab aliqua forma sibi in-
haerente", bemerkt darum mit Recht der englische Lehrer. Wäre
demnach der Satz unseres Autors richtig, so könnte der Autor
gar nicht von einem „neuen" Dinge reden, in welchem sich die
Beschaffenheit des frühern erhält.

Dies wird bestätigt durch den allgemeinen Sprachgebrauch.
Wir nennen niemals ein Haus, ein Tier, eine Pflanze, einen Stein
oder was immer „neu", so lange „die wirkliche Beschaffenheit
des frühern Dinges sich gewissermafsen im neuen erhält". Man
könnte dann höchstens sagen, das Ding sei wie neu, nie und
nimmer aber, es sei neu. Reden wir also von „neuen" Wesen,
von „neuen" Naturdingen, so ist offenbar die wirkliche
Beschaffenheit des frühern Dinges verschwunden, hat sie sich im
„neuen" nicht gewissermafsen erhalten. Logisch richtig müfste
unser Autor behaupten, dafs es überhaupt keine „neuen" Dinge
gibt, überhaupt kein Werden, keine We sen s Veränderung
stattfindet, wie die Alten, gegen welche Aristoteles kämpft, es in
der That gethan haben. Das hat allerdings einen vernünftigen
Sinn. Freilich werden wir ihm dann die „neue Benennung"
der Naturdinge entgegenhalten, die sich auf eine „neue" Form
stützt.



444 Der Urstoff oder die erste Materie.

Der vorhin angezogene Satz enthält aber noch andere
Unmöglichkeiten, denn nach ihm ist die wirkliche Beschaffenheit
des frühem Dinges der Grund der besondern Beschaffenheit und
Natur des neuen. Wie kann denn ein „neues" Ding eine
„besondere" Natur und Beschaffenheit haben, wenn keine „neue"
Bestimmung an die Stelle der alten tritt? Bildet denn nicht
gerade die Form der Bestimmung den Grund der „besondern"
Natur und Beschaffenheit der Körper? Im Körpersein, also im
Urstoff, kommen alle Naturdinge überein. Das besitzen alle
„gemeinsam". Hat demnach der „neue" Körper eine „besondere"
Natur und Beschaffenheit, so kann dies nur geschehen auf Grund
einer „neuen" Form oder Bestimmung.

Ferner wird gesagt, die wirkliche Beschaffenheit des frühern
Dinges sei der Grund der „besondern" Natur und Beschaffenheit

des „neuen". Welcher Grund ist diese Beschaffenheit?
Vielleicht der materielle? oder der formelle? oder der wirksame?
Der materielle Grund kann es nicht sein, denn dieser, der
Urstoff, begründet in den Naturdingen nicht die „besondere"
Natur und Beschaffenheit des „neuen", sondern die „gemeinsame".
Im Körpersein kommen alle Naturdinge überein. In dieser
Beziehung gibt es also keine „besondere" Natur und Beschaffenheit
unter den Naturkörpern, seien es „alte" oder „neue". Den
formellen Grund kann diese Beschaffenheit im „neuen" auch nicht
abgeben, denn in diesem Falle würde eine und dieselbe
Beschaffenheit zugleich zwei Körper in ihrem Wesen konstituieren,
was einfach unmöglich ist. Dafs eine und dieselbe wirkliche
Beschaffenheit zugleich zwei Naturdingen wesentlich zukommen
könne, das ist und bleibt einfach ein Werk der Unmöglichkeit.
Das Naturding würde ja dadurch eigentlich sich selber im
„neuen" konstituieren, und zwar, was nicht vergessen werden
darf, in wesentlicher oder substantieller Weise.

Dazu kommt endlich noch der Umstand, dafs nach unserni
Autor die wirkliche Beschaffenheit des frühern Dinges den
formellen Grund bilden soll der „besondern" Natur und Beschaffenheit

des „nenen". Man könnte eventuell noch annehmen,
obgleich auch diese Annahme sich als eine unmögliche erweist, dafs
die wirkliche Beschaffenheit des frühem Dinges den Grund
bilde der „ähnlichen" oder „gleichen" Natur und Beschaffenheit
des „neuen". Allein ganz und gar unmöglich ist es, dafs eben
diese Beschaffenheit der Grund sei, der „verschiedenen", oder,
wie gesagt wird, der „besondern" Natur und Beschaffenheit des
„neuen" Naturdinges.



Der Urstoff oder die erste Materie. 445

Die wirkende Ursache endlich kann diese wirkliche
Beschaffenheit des frühern Dinges auch nicht sein, denn unser
Autor stellt ja diese Beschaffenheit gerade in den Gegensatz zu
der wirksamen Ursache, indem er sagt, sie erhalte sich im
„neuen" gewissermafsen „neben der in unberechtigter Hervorhebung

der sogenannten wirkenden Ursache". Damit spricht
unser Autor offenbar nicht von zwei wirkenden Ursachen, wie
er ja durch die Worte: „in unberechtigter Hervorhebung" der
„sogenannten" wirkenden Ursache überhaupt keine „wirkende"
Ursache anzuerkennen scheint. Eine „sogenannte" Ursache ist
wahrhaftig keine Ursache. Ebensowenig darf dies von jener
Ursache behauptet werden, die man in „unberechtigter Weise"
hervorhebt.

Aus alledem folgt, dafs logisch richtig gesprochen, und
in „Ubereinstimmung mit den Forderungen des philosophischen
Denkens" gegen die Annahme, dafs „neue" Wesen, Substanzen
oder Naturdinge werden, sich Vernünftiges nicht einwenden läfst.
Denn die Theorie unsers Autors, dafs überhaupt keine neue
Bestimmung an die Stelle der alten trete, die wirkliche Beschaffenheit

des frühern Dinges sich gewissermafsen im „neuen" erhalte,
hat sich als eine unrichtige erwiesen. Die „neue" Bestimmung
hildet den Grund, dafs wir das neue Naturding mit einem
andern, besondern Namen benennen, ganz verschieden vom Namen
des frühern Dinges. Ferner kann die wirkliche Beschaffenheit
des frühere Dinges nicht im neuen sich erhalten, weil ein und
dasselbe Ding nicht zwei Substrate zu informieren vermag. Selbst
ein Accidens kann nicht in zwei Subjekten zugleich sein. Hier
handelt es sich aber um eine substantielle, wesentliche
Bestimmung.

Der Ansicht des Freiherrn von Hertling widerspricht aber
auch die moderne Naturforschung. So schreibt Graham-Otto,
dafs die Eigenschaften der Verbindungen ganz andere sind,
als die der Bestandteile, und auch dann, wenn die Verbindung
einen Bestandteil in überwiegender Menge enthält, ihre
Eigenschaften von denen dieses Bestandteils gänzlich abweichen.
Lehrb. d. physik. und theoret. Chemie. 2. Aufl. 2. Abt. S. 22.
Braunschweig 1863. — Ein anderer Autor erklärt, dafs, wenn
die Atomtheorie in der Wirklichkeit begründet ist, wir sicher
erwarten müssen, dafs die Schwingungen der elementaren Körper
bei der Verbindung wesentlich verändert werden. Tyndall,
Fragmente aus der Naturwissenschaft, S. 205, Braunschweig
1874. — Ein dritter Naturforscher, Chemiker von Fach, bemerkt,
die Molekel des Wasserstoffs sei in sich materiell gleich-



446 Der Urstoff oder die erste Materie.

artig, bestehe nur aus Wasserstoff, die Molekel des Wassers,
der Kohlensäure, des Chloroforms u. s. w. dagegen enthalte noch
kleinere Teile der sie zusammensetzenden Elemente. Der
färb-, geruch- und geschmacklose Sauerstoff sei der Substanz nach
(soll wohl logisch richtig heifsen, dem Stoff der Materie nach)
mit dem farblosen, aber zu einer blauen Flüssigkeit, verdichtbaren
Gase von chlorähnlichem Geruch und gleicher Wirkung, dem
Ozon. Die Eigenschaften des weichen, abfärbenden, schwarzen
Graphit, und des durchsichtigen, lichtstrahlenden Diamanten,
unseres härtesten Körpers, könnten bei gleicher stofflicher
Beschaffenheit nicht verschiedener gedacht werden. Das
Gleiche gelte vom farblosen, im Dunklen leuchtenden, überaus
giftigen, und dem roten, im Dunklen nicht leuchtenden und nicht
giftigen Phosphor. — Dr. Poleck, a. a. 0. S. 8, 10.

Die neuere Chemie bestätigt somit, dafs die gemischten
Körper unter sich, also von den einfachen Körpern, aus denen
sie sich gebildet haben, ganz und gar verschieden sind. Im
gemischten Körper finden sich nach ihrem Geständnis ganz
andere Eigenschaften und Kräfte, als im einfachen. Wo nun aber

ganz andere Eigenschaften und Kräfte auftreten, da mufs nach
dem Gesetze der Kausalität auch eine ganz andere Wesenheit

vorhanden sein. Die.Eigenschaften haben ihren Grund und
ihre Stütze im Wesen selber des Dinges, müssen infolgedessen
mit diesem Wesen gleichartig sein. Sie bilden Eigentümlichkeiten,

accidentia propria der Wesenheit. In und durch diese
Eigenschaften offenbart sich darum das Wesen des Naturkörpers
selber in untrüglicher Weise, weil sie naturgemäfs aus dem Wesen
hervorgeht. Ygl. Summ. th. 1. p. q. 77. a. 6. ad 3.

Wie kommen nun diese „neuen" Wesen der Substanzen zu
stände? Durch einen Akt der Schöpfung? Nein, denn erschaffen
kann nur Gott allein, und Gott erschafft jetzt nur mehr jene
Wesenheiten, die auf keinem andern Wege, als auf dem der
Schöpfung zum Dasein gelangen können, wie z. B. die menschlichen

Seelen. Diese Wesenheiten mufs Gott aus dem Grunde
erschaffen, weil sie einfach sind, somit ihrer ganzen Substanz
nach in das Dasein gerufen werden. Von den Kreaturen aber
ist nicht eine einzige im stände, durch Schöpfung einen neuen
Naturkörper hervorzubringen. (Creare non potest esse propria
actio nisi solius Dei. Oportet enim universaliores effectua in
universaliores causas redueere. Inter omnes autem effectus uni-
versalissimum est ipsum esse. Unde oportet quod sit proprius
effectus primae et universalissimae causae, quae est Deus. Unde
etiam dicitur in libro de causis, prop. 3, quod neque intelligentia,



Der Urstoff oder die erste Materie. 447

nec anima nobis dat esse, nisi inquantum operatur operatione
divina. Producere autem esse absolute, non inquantum est hoc
vel tale, pertinet ad rationem creationis. Unde manifestum est
quod creatio est propria actio ipsius Dei Impossibile est
quod alioui creaturae conveniat creare, neque virtute propria,
neque instrumentaliter, sive per ministerium. Et hoc praecipue
inconveniens est diei de aliquo corpore, quod creet, cum nullum

corpus agat, nisi tangendo vel movendo. Et sic requirit in sua
actione aliquid praeexistens, quod possit tangi et moveri; quod
est contra rationem creationis. (Summ. th. 1. p. q. 45. a. 5.

Vgl. II. Sent. d. 1. q. 1. a. 3, 4. — Quaest. disput. de potentia.
q. 3. a. 4. — Summ. ph. II. c. 21, c. 86.)

Entstehen demnach die „neuen" Naturdinge nicht durch die
Schöpfung, so müssen die Naturkörper selbst die Ursache bilden,
dafs „neue" Wesenheiten oder Körper werden. Allein es
wurde soeben gesagt, dafs die Naturdinge nicht eine Wesenheit
ihrer Gänze nach hervorzubringen, oder mit andern Worten,
zu erschaffen vermögen. Daraus folgt aber dann mit
zwingender Notwendigkeit, dafs in der „neuen" Wesenheit des Naturdinges

sich etwas befindet, was von dem Naturkörper als Ursache
nicht hervorgebracht wurde. Dieses etwas aber ist nichts
anderes als der Urstoff. Die „neue" Wesenheit bildet ebenso
einen Körper, wie die „frühere", aber es ist ein „anderer"
Körper geworden durch eine neue Form, während das, wodurch
sie Körper ist, das gleiche blieb.

§ 5. Die notwendige Kenntnis der Naturforschung, um den
Urstoff anzunehmen.

1. Die zweifache Naturforschung.

Da wir Menschen keine an- oder eingebornen Ideen und

Begriffe der Dinge haben, sondern dieselben uns erst aus dem

Sinnenfälligen durch Abstraktion verschaffen und erwerben müssen,
so liegt es auf flacher Hand, dafs es für uns ein Gebot der
Notwendigkeit ist, die Natur zu beobachten, zu erforschen. In
unserer vorwürfigen Frage handelt es sich einzig und allein um
die Naturdinge, Naturkörper, also um die Natur. Dem
Aristoteles nun macht man den Vorwurf, dafs er durch seine
„exakten Studien auf dem Gebiete der Naturwissenschaften sich
nicht in der Richtung bewege, um für die Spekulation Uber
die Materie ein umfasendes Material an Thatsachen darbieten
zu können". Man anerkennt, dafs Aristoteles auch „als
Naturforscher Hervorragendes leistete". So schreibt Dr. A. Baeumker:

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 30



448 Der Urstoff oder die erste Materie.

„Freilich möchte man gerade von Aristoteles erwarten, dafs er,
der nicht nur,als Philosoph, sondern auch als Naturforscher so

Hervorragendes leistete, seiner Theorie mehr als Plato eine
breite empirische Grundlage würde gegeben haben. Allein seine
exakten Studien auf dem Gebiete der Naturwissenschaften
bewegen sich nicht in der Richtung, dafs sie für die Spekulation
über die Materie ein umfassendes Material an Thatsachen hätten
darbieten können". (A. a. 0. S. 210, 211.)

Ahnlich äufsert sich Freiherr von Hertling mit den Worten:
„Der Begriff der Materie ist ein durchaus unfruchtbarer, und zur
Erklärung der Wirklichkeit nirgend ausreichend. Die Möglichkeit
des Urstoffs ist ein schwer begreifbares Substrat. Es ist eine
Täuschung, in der substantiellen oder accidentellen Möglichkeit
als solcher eine besondere Form realer Ursächlichkeit sehen zu
wollen. Die Materie im Sinne eines eigengearteten Princips ist
in Wahrheit nichts als die logische Möglichkeit, von der man
sie vergebens zu scheiden sucht; nur dafs diese logische
Möglichkeit, weil sie auf der wirklichen Natur und bestimmten
Beschaffenheit eines Dinges gründet, von uns stets an dieselbe
geknüpft wird. Für die Gegenwart, deren Anschauungen
mehr und mehr durch die Naturforschung bestimmt zu werden
beginnen, mag hiermit vielleicht Selbstverständliches gesagt zu
sein scheinen, die Geschichte der Wissenschaft lehrt, wie lange
Zeit hindurch andere Vorstellungen über die Veränderungen in
der Natur die herrschenden waren. (A. a. 0. S. 74, 86, 87, 88.)
— Herr Lotze glaubt einmal den geistreichen Ausspruch thun
zu müssen, „dafs nie allgemein die alten Irrtümer aufgehört, und
nie scharfsinnige Geister gefehlt haben, die von dem edlen Rost
des Altertums bestochen, welche sie überzieht, gerade in ihnen
die Goldkörner einer heilig zu überliefernden und weiter zu
entwickelnden Wahrheit erblicken". (Mikrokosmus III. 218.) —
Freiherr von Hertling findet diesen Ausspruch treffend" und
bemerkt, es liese sich auf Lehrbücher der Philosophie hinweisen,
die uns die „morphologische" oder „formistische" Theorie als
ausreichend und fruchtbringend in der Deutung des wirklichen
Geschehens empfehlen möchten. (A. a. 0. S. 8, Einleitung.)

Um die Berechtigung dieses Vorwurfes zu prüfen, ist es

notwendig, eine zweifache Naturbeobachtung zu unterscheiden.
Erstere stützt sich vorzugsweise auf das, was die fünf Sinne
schlechthin über die Naturdinge berichten; letztere bedient sich
des Experimentes und der chemischen Analyse. Was bildet
nun für unsern Zweck den Gegenstand der Untersuchung? Es
ist ein Doppeltes. Die Beobachtung durch die Sinne sagt



Der Urstoff oder die erste Materie. 449

uns, dafs alle Körper etwas „gemeinsam" besitzen, indem alle
Naturdinge Körper sind. Dafs die Sinne uns hierin nicht
täuschen, liegt klar auf der Hand, denn wir alle fassen die
Naturdinge als Körper auf und nennen sie Körper. Die
Sinne aller Menschen aber können doch nicht irren. Dann
könnten wir uns überhaupt auf nichts mehr verlassen, und es
wäre um unser gesamtes Wissen geschehen. Wenn nun das

erste, zweite, dritte u. s. w. Naturding von uns Körper genannt
wird, so müssen offenbar alle Naturdinge das Körpersein
„gemeinsam" haben, wie von uns früher ausführlich dargethan
wurde.

Lehrtnun die experimentelle Physik und die chemische
Analyse vielleicht etwas anderes? In keiner Weise. Auch
der Physiker und Chemiker redet fortwährend von Körpern,
seien es nun einfache oder zusammengesetzte Körper. Also
sind auch ihm die Naturdinge wahre Körper. Er denkt sie
nicht blofs als Körper, sondern sie sind ihm Körper, weil er
ja ihre Natur, sowie sie in den Naturdingen ist, erforschen
will. Folglich besitzen die Naturdinge auch für den Chemiker
und Physiker etwas „gemeinsam". Dieses Gemeinsame aber ist
nichts anderes als der Urstoff.

Die Beobachtung durch die Sinne bezeugt ferner, dafs
die Naturdinge sich wesentlich von einander unterscheiden.
Kommen auch alle darin überein, dafs sie Körper sind, so bildet
doch jedes für sich einen ganz besondern, durchaus
bestimmten, von den andern verschiedenen Körper. Auch
in dieser Beziehung ist im allgemeinen ein Irrtum der Sinne

ausgeschlossen. Es mag ja vorkommen, dafs nicht alle Naturdinge

wesentlich von einander verschieden sind, von denen wir
dafürhalten, dafs sie es seien. Allein es giebt andererseits deren
noch genug, mit Bezug auf welche unsere Sinne nicht trügen.
Dies aber genügt vollkommen.

Welche Anschauung hat nun diesbezüglich die Physik und
Chemie? Auch der Physiker und Chemiker unterscheidet, gerade
so wie wir gewöhnliche Sterbliche, verschiedene Körper. Wir
verweisen nur auf die 70 und mehr sogenannten Grundstoffe,
die sich Von einander wesentlich unterscheiden. Die Chemie

behauptet, dafs man diese Grundstoffe nicht in einander
überzuführen imstande sei. Damit ist aber erwiesen, dafs wesentlich
oder specifisch verschiedene Körper in der Wirklichkeit existieren.
Dasselbe gilt auch von den zusammengesetzten Körpern, die

„ganz andere" Eigenschaften aufweisen, als ihre Komponenten.
Das genügt uns vollkommen. Allerdings leistet die experimentelle

30*



450 Der Urstoff oder die erste Materie.

Physik und chemische Analyse insoforn hier uns sehr grofse
Dienste, als sie nachzuweisen in der Lage ist, dafs nicht alle
Naturdinge, die wir, auf die blolse Sinneserfahrung gestützt, für
wesentlich verschieden halten, thatsächlich auch als wesentlich

verschieden sich herausstellen, dafs also manche nur acci-
dentell verschieden sind. Die Physik und Chemie bestreitet
aber andererseits auch nicht, dafs es auch wesentliche
Unterschiede zwischen den Naturkörpern gebe. Sie behauptet nicht,
dafs alle Unterschiede blofs accidentelle seien.

Nun erklärt die Philosophie, gestützt auf die Denkgesetze,
dafs dasjenige, was alle Naturdinge „gemeinsam" besitzen, nicht
zugleich auch dasjenige sein kann, wodurch sie sich wesentlich

von einander unterscheiden. Infolge dessen, sagt sie,
müsse in den Naturkörpern ein zweites Princip vorhanden sein,
welches diesen Wesensunterschied begründet, die Ursache
dafür abgibt. (Quod invenitur in pluribus convenit eis secundum
id quod est eis commune, et non quod est eis proprium. I. Sent,
d. 19. q. 1. a. 1. ad 1. Idem secundum idem non potest esse

commune et proprium. Quaest. disp. de veritate q. 2. a. 5 ad 9.)
Darum fordert Aristoteles noch ein zweites Princip in den
Naturdingen, wodurch dieselben zu besonderen, von einander
unterschiedenen Körpern bestimmt werden. Und dieses Princip
nennt er substantielle Form.

Zu diesem Resultate gelangt Aristoteles und mit ihm die
gesamte Scholastik durch die Beobachtung der Naturdinge,
insoweit die Sinneswahrnehmung und auf Grund dieser letzteren
die Verstandesthätigkeit, das Denken, in logischer Richtigkeit

dabei beteiligt sind.

2. Die notwendige Kenntnis der Naturwissenschaft.

Nun fragt es sich, ob diese Beobachtung der Naturdinge
durch die Sinne und das logisch richtige Denken ausreiche
für die Spekulation über die Materie und für die
Wirklichkeit? Wir haben früher gehört, dafs diese Frage verneint
wird, und gerade deshalb der Urstoff im Sinne des Aristoteles
und der Scholastik die Anerkennung nicht findet. Man fordert
vielmehr für die Kenntnis der ersten oder Grun dprincipien
der Körperwelt genaue physikalische Experimente und chemische
Analysen, also eine gründlichere Naturforschung im
modernen Sinne.

Wir unsererseits dagegen behaupten, dafs die vorhin
genannte Beobachtung zu diesem Zwecke vollkommen ausreicht.



Der Urstoff oder die erste Materie. 451

Wäre dem nicht so, dann miifste das physikalische Experiment,
und die chemische Analyse folgendes nachweisen:

a) kann nur durch diese beiden Faktoren dargethan
werden, dafs alle Naturdinge oder Körper etwas „gemeinsam"
haben: das Körpersein.

b) kann nur durch dieselben bewiesen werden, dafs die
Naturdinge sich wesentlich von einander unterscheiden: eine

„substantielle Form" haben.

c) können nur diese beiden Wissenschaftszweige der
Naturforschung erklären, dafs das „Gemeinsame" in den
Naturdingen nicht zugleich auch das „Unterscheidende" ist.

Oder Physik und Chemie müfsten beweisen:
a) dafs den Naturkörpern überhaupt nichts „gemeinsam"

zukommt.
b) dafs zwischen den Naturdingen kein wesentlicher

Unterschied besteht.
c) dafs das „Gemeinsame" zugleich auch das „Besondere"

sein kann.
Von allen diesen Forderungen hat die Physik und Chemie

noch keine einzige erfüllt. Doch nicht genug damit. Die
moderne. Naturforschung hätte noch andere Pflichten, und zwar
zu zeigen:

a) dafs nur sie den wesentlichen Unterschied zwischen
dem „Erschaffenwerden" und dem „Entstehen" oder „Werden"
nachzuweisen vermag.

b) dafs nur sie allein darzuthun imstande ist, Gott allein
könne „erschaffen".

c) dafs nur sie allein beweise, die Naturdinge bewirkten
„neue" Körper.

Oder sie müfste beweisen:
a) dafs zwischen der „Erschaffung" und dem „Werden"

kein wesentlicher Unterschied obwaltet.
b) dafs nicht Gott allein „erschaffen" kann.

c) dafs überhaupt kein „neuer" Körper wird.
Wir warten auf Erfüllung dieser Pflichten von seiten der

modernen Naturwissenschaft bis heute noch. Darum geht unsere
Ansicht dahin, dafs Aristoteles durch seine „exakten Studien",
da er ja auch „als Naturforscher Hervorragendes leistete", für
die Spekulation „über den Urstoff" vollkommen „genügendes
Material" dargeboten hat. Die moderne Naturwissenschaft wird
und kann uns in dieser Beziehung auch nicht mehr und
nicht besseres Material liefern, da sie die ersteren Forderungen
selber als berechtigt anerkennt und über die letzteren einen



452 Philosophisch-theologische Aphorismen.

Auf8chluf8 zu geben überhaupt nicht in der Lage ist. Nur dafs
wirklich neue Körper entstehen oder werden, gesteht sie
selber zu, wie wir früher gesehen haben.

Steht demnach Aristoteles mit seinen exakten Studien in
unserer Krage um den Urstoff der modernen Naturforschung
in nichts nach, so übertrifft er dieselbe andererseits bei
weitem an scharfsinniger, dialektischer Bearbeitung, „an
folgerichtiger, durch tiefe Gedanken und feine Unterscheidungen
reicher Lösung". Diese Eigenschaften teilt Dr. A. Baeumker
dem Aristoteles ausdrücklich zu. Leider kann das von der

neueren Naturforschung nicht gesagt werden. Darum
stimmen wir voll und ganz Herrn J. C. F. Zöllner bei, wenn
er sagt, dafs es „der Mehrzahl unter den Vertretern der exakten
Wissenschaft an einer klar bewufsten Kenntnis der ersten Prin-
cipien der Erkenntnistheorie gebreche". Und ferner, dafs „die
übergrofse Bethätigung an rein experimenteller und beobachtende^
Arbeit und die damit nur allzu häufig verbundene selbstgefällige
Verachtung jeder andern wissenschaftlichen Tendenz die logische
Schärfe der Verstandesoperationen in unserm Jahrhundert
im Vergleich mit früheren herabgesetzt und vermindert
hat". An logischen Fehlern und Verletzungen der einfachen
Denkgesetze wird in unsern Tagen geradezu Unglaubliches
geleistet. Darunter gehört auch die Ansicht, dafs ein wirklicher
Körper, „Stoff' im modernen Sinne des Wortes, „die objektive
Grundlage der allen Körpern gemeinschaftlichen Bestimmungen"
bilden könne. Darum lautet unser Grundsatz nicht: „mehr
Naturforschung, mehr experimentelle Physik und chemische Analyse";
sondern: „mehr" oder richtiger „bessere Logik und Philosophie".

PHILOSOPHISCH-THEOLOGISCHE APHORISMEN.

Von P. GREGOR VON HOLTUM O. S. B.

I.

1. Die Begriffsbestimmung des obiectum materiale und
formale, sowie der ratio formalis sub qua bietet zwar an und für
sich keine besonderen Schwierigkeiten, erleidet deren jedoch sehr
grofse in der Anwendung auf die verschiedenen Wissensgebiete.
Einen eklatanten Beweis dafür liefert der allbekannte Umstand,


	Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]

