
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Das Erkennen

Autor: Gredt, P.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


408 Das Erkennen.

ihrem Gegenstande nach!) reden stets von Gattungen, die
Geschichte von Individuen. Sie wäre demnach eine Wissenschaft
von Individuen, weiches einen Widerspruch besagt." (W. a. W.
u. V. 3. Buch Kap. 38. Über Geschichte.)

>-<££>-< ^

DAS ERKENNEN.
Von P. JOS. GREDT, O. S. B.

Dr. theo].

Der hl. Thomas hat in seiner Summ, theol. I. qu. XIV und
anderwärts die Principien gegeben, aus denen sich eine streng
wissenschaftliche Begriffsbestimmung des Erkennens ableiten läfst.
Nichtsdestoweniger pflegen die Philosophen, auch jene nicht
ausgenommen, die den englischen Lehrer als ihren Meister verehren,
entweder offen einzugestehen, dafs man das Erkennen nicht
definieren könne, oder aber thatsäehlich die Unmöglichkeit einer
strengwissenschaftlichen Definition zuzugeben, durch die Art und
Weise, wie sie das Erkennen mittelst Analogieen beschreiben,
nicht definieren.1 Und doch ist es die Aufgabe des Philosophen,

1 Mercier, Psychol. 2ième éd. u. 53 sagt: La connaissance n'est pas
susceptible de définition proprement dite. Ebenso Gutberiet, Psychol.
3. Aufl. S. 12: Die ursprünglichste und elementarste Thätiglceit des
bewußten Seelenlebens ist die Empfindung. Darum ist es weder möglich
noch nötig, sie näher zu definieren. — Salis Seewis, della conoscenza
sensitiva S. 11 ff. handelt ausführlich über die Analogieen, welche
gebraucht werden, um den Begriff des Erkennens klar zu legen. Diese
sind analogie d'imaginé, di rappresentatione oder analogie di apprensione.
Erstere bezeichnen mehr die subjektive, letztere mehr die objektive Seite
des Erkennens. Beide sind ungenügend, ergänzen sich aber gegenseitig,
und nur mittelst ihrer können wir, wenn auch unvollkommen, den Begriff
des Erkennens erklären. — Was andere Autoren sagen, läfst sich auf
eine der von Salis Seewis angegebenen Analogieen des Vorstellens, des
Abbildens oder des Erfassens zurückführen und ist weit entfernt davon,
eine Definition zu sein. So bestimmt Van der Aa, Praelect. Philos, schol.
br. conspectus ed. alt. Organologia S. 181 das Erkennen als repraesen-
tatio vitalis; Lahousse, Praelect. Met. spec. Psychol, n, 150 als actus quo
potentia cognoscitiva objection aliquod in se vitaliter exprimit. Schiftini
sagt Disp. Met. spec. ed. alt. n. 173: Ratio propria cognitionis cujusque
habetur secundum quod cognitum quasi trahitur et sistitur intra subjectum
cognoscens und n. 258: Propria ratio cognitionis in eo cernitur quod
cognoscens vitaliter assimilatur rei cognitae et in earn quodammodo trans-
formatur. Pesch, Instit. Psychol, n. 462: Seimus cognitionem omnem id
proprium sibi habere, ut quasi ex se exeat et coram se intime sibi praesens



Das Erkennen. 409

die aus der gewöhnlichen Erfahrung gewonnenen unbestimmten
Begriffe wissenschaftlich zu vertiefen und zu bestimmen, und ist
gerade in unserm Falle eine solche Vertiefung und Bestimmung
für die philosophische Spekulation von der gröfsten Bedeutung.
Sie kann jedoch nur das Resultat einer längeren Untersuchung
sein, die wir in der Weise anstellen wollen, dafs wir vom
unvollkommenen, durch die innere Erfahrung gegebenen Begriff
ausgehend, 1. den Grund des Erkennens bestimmen, 2. aus dem
Erkenntnisgrund die Erkenntnisstufen ableiten, 3. das
Entstehen der Erkenntnisthätigkeit und 4. deren Wesen zum Gegenstand

unserer Untersuchung machen und so 5. zur
Begriffsbestimmung des Erkennens gelangen und damit schliefsen, dafs
wir 6. die Bedeutung dieser Begriffsbestimmung für den Gottesbegriff

und die thomistische Weltanschauung darlegen.

1. Der Erkenntnisgrund.
Immaterialitas alicujus rei est ratio

quod sit cognoscitiva. S. Thom.
Summ. th. 1. qu. XIV. art. 1,

Nach dem Zeugnis der innern Erfahrung unterscheidet sich
das Erkennende vom Nichterkennenden dadurch, dafs das
Erkennende fähig ist, aufser der eigenen Form auch andere Formen
und zwar formell als andere in sich zu besitzen, während das
Nichterkennende auf sich selbst, auf die eigene Form beschränkt
ist und im Falle es eine fremde Form aufnimmt, selbe eben
dadurch zur eigenen macht, sie also nicht als fremde, von sich
verschiedene besitzt. So nimmt das Wachs wohl die Form des

Siegels auf, macht sie aber eben dadurch zur eigenen Form, zur

habeat objectivum quiddam, quod re vira iu se est a cognoscente non
pendens; n. 464 wird das Erkennen eine assimilatio genannt und heilst
es: Tota cognitionis essentia in eo continetur ut cognoscens rem cognitam
sibi intrinsecus praesentem habeat, sibique earn quodammodo dicat atque
exprimât. — Auch Sanseverino, Zigliara, Grimmich und die im 1. Bande
dieses Jahrbuches erschienene Abhandlung über „das Erkennen" enthalten
keine wissenschaftliche Begriffsbestimmung desselben. — Eingehend handelt
Urrâburu im 5. Band seiner Instit. philos, über das Wesen des Erkennens,
welches als similitudo intentionalis bestimmt wird. Dicitur autem in-
tentionalis quia est sui generis et peculiaris potentiarum et actuum
cognoscitivorum ideoque diversa ab aliis quas diximus per oppositionem
ad hanc vocari reales quia reperiri possunt tum in cognoscentibus tum
in quibusvis aliis rebus. — Quid autem liaec similitudo intentionalis sit,
equidem declarare aliter nequeo nisi a) negative nempe negando earn esse
nllam convenientiam earum quae reales dicuntur seu secundum esse
aliquid naturale aut entitativum: ß) positive, asserendo eam consistere in
vitali quadam repraesentatione objecti cogniti. S. 183.



410 Das Erkennen.

Wachsform. Das Auge hingegen sieht nicht die Siegelf'orm als
eigene Form, als Augenform, sondern als fremde, als von sich
verschiedene Siegelform, hat sie also, insofern es erkennend ist, in
sich als fremde Form, hat ihr durch die Aufnahme in sich das
Sein einer fremden Form nicht benommen.1 Während also die
nicht erkennenden Wesen auf das eigene Sein eingeschränkt sind,
kommt den erkennenden eine Unumschränktheit zu, kraft welcher
sie auch anderes werden und sein können. Daher sagt Aristoteles,

dafs die Seele gewissermafsen alles sei.2
Grund nun dieses eigentümlichen Vorzuges der erkennenden

Wesen ist deren Erhabenheit über die Potentialität. Denn
die Potentialität bedeutet Beschränkung, Erkennen aber Erhabenheit

über die Beschränkung: Die Potenz ist das die Form oder
den Akt einschränkende, ihn individuierende Princip. Durch die
Potenz wird der Akt dieser individuell bestimmte, von
jedem andern unterschiedene. Durch die Potenz wird er so in
sein individuelles Sein eingeengt und von allem Anders-Sein
abgeschieden, dafs er nur das ist, was er ist, und nicht zugleich
etwas anderes. Und dies gilt von jeder einen Akt aufnehmenden
Potenz, sei sie nun die stoffliche, die Materie (im eigentlichen
Sinne des Wortes) oder die u n s t o f f 1 i c h e, die geschaffene
Wesenheit (die Materie im weiteren Sinne des Wortes). Wenn
aber dem so ist, mufs notwendig durch die Erhabenheit über die
Potenz das Gegenteil eintreffen und dem Akt eine Weite zu teil
werden, kraft welcher er nicht auf das Eigene, Individuelle
eingeschränkt ist, sondern zugleich auch Anderes werden und sein
kann.

Dasselbe läfst sich, vielleicht konkreter und anschaulicher,
auf folgende Weise darthun: Das Erkennende besitzt die fremde
Form als fremde und macht sie nicht zur eigenen. Dies ist
aber nur dadurch möglich, dafs es die Form aufnimmt und
besitzt, nicht wie die Potenz den Akt, sondern wie der Akt den
Akt aufnimmt und besitzt. Denn die Potenz nimmt den Akt
in der Weise auf, dafs aus beiden ein Drittes von jenen
Verschiedenes entsteht, und macht eben dadurch den Akt zum eigenen
Akt. So nimmt das Wachs als Potenz die Siegelform auf, es
entsteht ein Drittes, ein geformtes Wachs, und die aufgenommene
Form hat den Charakter der Siegelform verloren, ist Wachsform
geworden. Aus dem Erkennenden aber und dem Erkannten
entsteht kein Drittes, sondern das Erkennende wird das Erkannte

1 Vgl. Cajetan in I. qu. XIV. art. 1. — Joan, a S. Thom. Philos,
nat. qu. IV. art. 1.

2 De Anim. 3. 8.



Das Erkennen.

und nimmt eben dadurch die erkannte Form als andere von sich
verschiedene auf: Die Gesichtswahrnehmung der Siegelform
besteht nicht etwa darin, dafs die Sehkraft geformt würde und so
ein Drittes, eine geformte Sehkraft entstände, sondern darin, dafs
die Sehkraft die Form selbst wird, denn was wir sehen, ist nicht
eine geformte Sehkraft, sondern die von der Sehkraft verschiedene

und geschiedene Siegelform.
Der Grund aber, weswegen das Erkennende befähigt ist,

als Akt andere Akte oder Formen aufzunehmen uud zu besitzen,
ist eben seine Aktualität, seine Erhabenheit über die Potenz.
Denn was immer aufgenommen wird, wird nach Weise des
Aufnehmenden aufgenommen. Quidquid recipitur, ad modum reci-
pmntis recipitur: Wenn das aufnehmende Subjekt ganz in die
Potentialität verstrickt ist, kann es auch nur potentiell, d. h. nach
Art der Potenz aufnehmen, ist es hingegen über die Potenz
erhaben, kann es auch dementsprechend als Akt andere Formen
aufnehmen und besitzen.

2. Die Erkenntnisstufen.

Secundum modum immaterialitatis est
modus cognitionis. S. Thom. 1. c.

Aus dem Erkenntnisgrund leiten wir die Erkenntnisstufen
ab nach dem gröfsern oder geringem Grad der Erhabenheit über
die Potenz. Die Potenz ist aber eine doppelte: die Materie,
welche unmittelbar durch die Form aktuiert wird und diese
beschränkt, und die Wesenheit, welche durch das Dasein aktuiert
wird und dieses beschränkt.

Demnach gebührt in der Skala der erkennenden Wesen

jenem die oberste Stufe, welches von jeglicher Potenz vollkommen
frei ist. Dieses Wesen ist Gott. Gott ist reine SeinsWirklichkeit
(actus purus): Weder ist seine Form beschränkt durch die Materie,
da er unstofflich ist, noch ist sein Dasein beschränkt durch die
Form Qder Wesenheit, da es in keine Wesenheit aufgenommen,
selbständig ist (esse per se subsistens). Das göttliche Erkennen
ist daher nicht verschieden von der göttlichen Substanz. Gott
ist für sieh seiende Erkenntnisthätigkeit (intellectio subsistens).
— Da das Objekt dem Vermögen entsprechen mul's, so ist das
dem göttlichen Erkennen eigentümliche Objekt die eigene
göttliche Substanz. Sie erkennt Gott unmittelbar, mittelst ihrer
aber alles andere, insofern es in ihr enthalten ist.

An zweiter Stelle kommen die geschaffenen reinen Geister,
die Engel. Sie sind wohl frei von jeder Materie, als reine Geister,



412 Das Erkennen.

jedoch ist ihr Sein eingeschränkt und begrenzt durch die Poten-
tialität der Form, in welche es aufgenommen ist. Daher ist auch
schon auf dieser Stufe die Erkenntnisthätigkeit und -fähigkeit ein

zum Wesen hinzugekommenes, von ihm verschiedenes Accidens.
Denn die Erkenntnisthätigkeit bedeutet das wirkliche Dasein,
das Dasein des Erkennens. Es wäre also die Wesenheit oder
Form, im Falle sie mit der Erkenntnisthätigkeit identisch wäre,
auch mit ihrem Dasein identisch und dieses daher nicht ein in
die Form aufgenommenes durch sie beschränktes Sein, sondern
für sich seiende absolut unbeschränkte Seinswirklichkeit. Wenn
aber die Thätigkeit ein zum Wesen hinzugekommenes von ihm
verschiedenes Accidens ist, so mufs das Gleiche auch von der
Fähigkeit gelten. Denn die Fähigkeit ist die durch die Thätigkeit

aktuierte Potenz, die somit ihrem Akte genau entsprechen
mufs. Ist also der Akt ein zur Substanz hinzugekommenes
Accidens, so hat das Gleiche von der Fähigkeit zu gelten. Kein
Geschöpf ist also unmittelbar durch seine Substanz
erkennend, sondern durch von der Substanz verschiedene
Vermögen, welche ihrerseits ebenfalls von ihrer Thätigkeit verschieden
sind. Das thatsächliche Erkennen involviert somit im Geschöpf
einen Ubergang des Vermögens aus der Potenz in den Akt, aus
dem Zustand des möglichen Erkennens in den des thatsächlichen.
— Das dem Erkenntnisvermögen des Engels entsprechende, ihm
eigentümliche Objekt ist ebenfalls die eigene Substanz.

Die dritte Stufe kommt der menschlichen Seele zu,
insofern sie, obwohl eines Körpers Form und somit nicht blofs
durch die Potentialität der Wesenheit, sondern auch durch die
der Materie beschränkt, dennoch rein geistige Vermögen besitzt:
Verstand und Wille, und somit wenigstens in dieser Beziehung
von den Fesseln der Materialität frei ist. — Ihr eigentümliches
Objekt ist daher auch das Geistige im Materiellen oder die
abstrakte Wesenheit des Körperlichen, womit jedoch nicht gesagt
werden soll, dafs sie nur dieses, sondern dafs sie, insofern sie

geistig erkennend ist, nur dieses unmittelbar und direkt erkenne.
Die unterste Stufe nehmen die sinnlich-erkennenden

Wesen ein. Sie sind schlechthin materiell, da sie in ihrem
Sein und Wirken vom Körper abhängen; es kommt ihnen nur
eine beziehungsweise Immaterialität, d. i. Erhabenheit über
die Potentialität des Stoffes insofern zu, als sie auf immaterielle
Weise, d. h. als Akt andere Formen aufnehmen und besitzen
können, wie sich aus den schon angeführten Beispielen zur
Genüge ergibt. — Das dieser Erkenntnisstufe entsprechende Objekt
ist das Materielle als solches, die konkrete Körperqualität.



Das Erkennen.

3. Das Entstehen der Erkenntnisthätigkeit.
Ex cognoscente et cognito paritur

rei notitia.

Dafs thatsächliohes Erkennen Tiiätigkeit sei und zwar
immamente Lebenstbätigkeit, ist wohl jedem durch das Zeugnis
des Selbstbewufstseins klar: Erkennen ist Leben, Erkennen ist
vitales Vorstellen eines Erkannten, wodurch das erkennende
Subjekt sich selbst ein erkanntes Objekt vorstellt. Wir können
jedoch nach unsern obigen Ausführungen die erkennende Thätig-
keit schon schärfer und wissenschaftlicher bestimmen als Thätig-
keit, durch welche das Vermögen der Erkenntnisgegenstand

selbst wird. Es ist jedoch klar, dafs das Vermögen
durch seine That (in actu secundo) sich nicht zum Objekt
gestalten kann, wenn es selbiges vor der That nicht schon als
Fähigkeit der Anlage nach (in actu primo) war — nemo dat
quod non habet —, und es entsteht nun die Frage, wie das

Vermögen als solches, bevor es zur That übergeht, das zu
erkennende Objekt besitze oder sei. Hier ist nun ein zweifacher
Fall möglich: Das Vermögen ist entweder durch sich selbst,
durch die eigene Natur jper^identitatem) das Objekt, oder aber
es wird von aufsen dazu determiniert, das Objekt zu sein
(scholastisch ausgedrückt: es wird das Objekt per informationem),
und zwar entweder unmittelbar durch das Objekt selbst, welches
in diesem Falle sich selbst dem Vermögen als dessen bestimmende
Form mitteilte (per informationem immediatam), oder mittelbar
(per informationem mediatam), indem ihm eine Erkenntnisform
eingeprägt wird (species impressa), durch welche es, noch im
Zustand des möglichen Erkennens, in actu primo in das Objekt
umgewandelt wird. Nur das göttliche Erkennen kann durch
sich selbst die Objekte sein, die es erkennt, und aus sich selbst
heraus jegliches erkennen, da Gottes Wesen unumschränkt und
al3 erste Ursache jegliches Sein ursächlich in sich trägt. Das

geschöpfliche Erkenntnisvermögen hingegen ist auf seine
bestimmte Seinsheit beschränkt und kann also durch sich selbst,
durch seine eigene Natur nicht die Mannigfaltigkeit der Dinge
sein, die zu erkennen es fähig ist. Es wird daher auch der
transcendentale Idealismus Kants, der den Menschengeist seine
Erkenntnisse aus sich heraus entwickeln läfst, schon bei Fichte
folgerichtig zum Pantheismus, und weiter bei Schelling und Hegel
zur Gleichstellung von Denken und Sein. — Dafs das Objekt
selbst unmittelbar als bestimmende Form dem Vermögen sich
mitteilte, ist gegen die Erfahrung und auch unmöglich ob der



414 Das Erkennen;

Disproportion zwischen Vermögen und Objekt. Es bleibt also
nur übrig, dafs das Vermögen mittelbar durch eine ihm
eingeprägte Erkenntnisform (species impressa) zur Setzung des
Erkenntnisaktes befähigt werde. Das auf solche Weise befruchtete
Vermögen erzeugt die Erkenntnisthätigkeit, welche, im Falle das

Objekt nicht gegenwärtig oder nicht proportioniert ist, in eine
andere Erkenntnisform ausläuft, die durch das thatsächliche
Erkennen ausgeprägt wird (species expressa — beim geistigen
Erkennen verbum mentis, Begriff), in wTeleher das Erkennen den

Gegenstand anschaut.
Die Erkenntnisform, sowohl jene, welche den Ausgangs-,

als auch jene, welche den Endpunkt des Erkenntnisaktes bildet,
ist ein Zeichen, ein Abbild des Erkenntnisgegenstandes, allein
sie ist ein Zeichen, ein Abbild ganz eigener Art, welches
unmittelbar zur Kenntnis des Abgebildeten führt, ohne vorher
selbst erkannt zu sein. Denn nur das reflexe philosophische
Erkennen fafst die Erkenntnisform, jedes Erkennen aber das

durch die Erkenntnisform Abgebildete. Sehr treffend vergleicht
sie darum der hl. Thomas mit einem Spiegel, dessen vom Spiegelbilde

nicht bedeckten Teile man abgeschnitten, so dafs Spiegel
und Bild sich genau deckten und durch das Bild der Spiegel
selbst unsichtbar gemacht wäre. ,,Est tanquam speculum, in
quo res cernitur, sed non excedens id, quod in eo cernitur."
Op. de natura verbi. — Die Scholastiker nannten die vom
Erkennen ausgeprägte Form medium in quo, weil in ihr das
thatsächliche Erkennen seinen Gegenstand anschaut; die das Princip
des Erkenntnisaktes bildende Form, die species impressa nannten
sie medium quo. — Die beim sinnlichen Erkennen vorkommende
Species darf ja nicht verwechselt werden mit den im Organ und
in den Nerven vom Gegenstand hervorgerufenen physischen,
ehemischen und physiologischen Eindrücken, als da sind: das
materielle Warmwerden der Hand bei der Wärmeempfindung,
das Netzhautbild, die photochemische Veränderung des Sehpurpurs
bei der Gesichtsempfindung. Jede Erkenntnisform, auch die
sinnliche, ist ein psychisches Bild, eine Determination der Seelenkraft,

nicht des Organs. Die organischen Veränderungen sind
nur das Mittel, die psychischen hervorzurufen, denn indem das

Organ verändert wird, wird auch die Kraft, welche das Organ
belebt und informiert, verändert.

Um jedoch das Wesen der Erkenntnisform in der Tiefe zu
fassen, welche unser Zweck erheischt, ist es vonnöten, wiederum
anzuknüpfen an die schon erörterte eigentümliche Weise, in der
das Erkenntnisvermögen die zu erkennende Form aufnimmt und



Das Erkennen. 415

besitzt: formell als andere, nicht nach Art der Potenz,
die einen Akt, sondern nach Art des Aktes, der einen
Akt aufnimmt, so dafs nicht ein Drittes entsteht, sondern das
Erkennende das Erkannte selbst wird. Dieses
vollkommene Aufnehmen und Besitzen der fremden Form darf nicht
erst beim thatsächlichen Erkennen statthaben, sondern schon die

eingeprägte Erkenntnisform mufs in dieser Weise aufgenommen
werden, damit das Vermögen als solches, der Anlage nach (in
actu primo) das werde, was es durch die Erkenntnisthat dem
thatsächlichen Erkennen nach werden soll. Es ist somit auch
hier schon die zweifache Art und Weise zu beachten, in der
eine jede Form aufgenommen werden kann: erstens so, dafs das
Aufnehmende sich zu ihr verhält als Potenz, zweitens so, dafs
das Aufnehmende sich zu ihr verhält als Akt. In ersterer Weise
wird die Ofen wärme aufgenommen in die Hand, sie wird warm,
die Ofenwärme bringt eine ihr ähnliche materielle Qualität in
der Hand hervor, in der zweiten Weise in den Tastsinn, er wird
die Wärme, er verspürt die ihm objektiv gegenüber
liegende Ofenwärme, die Ofenwärme bringt im Tastsinn die
psychische, aus Erkenntniskraft gebildete Wärme hervor.

Allein es entsteht hier eine nicht unbedeutende Schwierigkeit.

Wie kann die Form als Erkenntnisform in so vollkommener
Weise in das Vermögen aufgenommen werden, so dafs dieses
sich zur Form als Akt verhalte und aus beiden nicht ein Drittes
entstehe? Das klingt sehr paradox, besonders wenn man
bedenkt, dafs die aufzunehmende Form ein dem Vermögen
anhaftendes Aceidens ist. Darauf entgegnen wir, dafs die Erkenntnisform

in doppelter Weise informiert: entitativ, insofern sie ein
dem Vermögen anhaftendes Accidens ist, und cognoscitiv,
insofern sie das Vermögen zum Erkenntnisgegenstand selbst macht.
Es ist wohl wahr, dafs die Erkenntnisform, insofern sie als Accidens

dem Vermögen anhaftet, sich zu diesem wie der Akt zur
Potenz verhält und mit ihm ein Drittes bildet, allein eben
dadurch wird das Vermögen zum Objekt selbst, und so
iuformiert die Erkenntnisform cognoscitiv, d. h. formell als
Erkenntnisform, ohne mit dem Vermögen ein Drittes zu bilden und
ohne dem Vermögen anzuhaften nach Art einer Form, welche
die Potenz aktuiert. Es ist daher das Vermögen dem Objekt
gegenüber in doppelter Weise passiv der doppelten Information
entsprechend: a) als Subjekt, welches ein Accidens aufnimmt,
und b) als Erkenntnisvermögen, welches zum Objekt selbst
umgestaltet wird. Nur im ersten Fall nimmt es die Form auf
als Potenz, im zweiten aber nimmt es auf und besitzt als Akt.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 28



416 Das Erkennen.

4. Dae Wesen der Erkenntnisthätigkeit.
Perfecta operatio est manens in ipso opérante:

dico autem operationem in ipso manentem, per
quam non fit aliud praeter ipsain operationem,
sicut videre et audire; hujusmodi enim sunt
perfectiones eorum quorum sunt operationcs,
et possunt esse ultimae, quia non ordinantur
ad aliquod factum, quod sit finis.

Sum. contra gent. Lib. I cap. 100.

Eine doppelte Thätigkeit ist zu unterscheiden: eine
unvollkommene, physische und eine vollkommene,
metaphysische. Erstere schliefst in ihrem Begriff eine Veränderung

ein, einen Übergang der Potenz zum Akt und einen
realen Hervorgang eines von der Thätigkeit real verschiedenen,

durch sie hervorgebrachten Produktes; letztere schliefst
diese Unvollkommenheiten in sich nicht ein. Wenden wir diese
Unterscheidung auf das Erkennen an, so ist zu sagen, dafs es
seiner Natur nach eine vollkommene, metaphysische, keine
physische Thätigkeit sei: Denn weder eine reale Veränderung, noch
ein reales Hervorbringen liegen in seinem Wesen1: Das Erkennen
der äufseren Sinne findet nach St. Thomas statt, ohne dafs
dadurch eine Form hervorgebracht würde2 und, obschon dies
gewöhnlich der Fall ist, und bei jedem geschöpflichen Erkennen
eine Veränderung, ein Übergang aus der Potenz in den Akt
stattfindet, so dauert dennoch die Erkenntnisthätigkeit als Thätigkeit,

auch nach Hervorbringung der Form und nach geschehener
Veränderung fort, so lange der Erkennende in der Betrachtung
seines Gegenstandes verharrt. Dies bezeugt, dafs weder die
Veränderung, noch die Hervorbringung der Form zum Wesen
der Erkenntnisthätigkeit gehören und dafs sie stattfinden per
accidens, nicht ob des Wesens der Thätigkeit selbst, sondern aus
irgend einem zum Wesen hinzukommenden Grunde. Das
Erkennen ist somit eine immanente Thätigkeit nicht blofs in dem
Sinne, dafs sie nicht aus dem thätigen Suppositum hinausgeht,
auch nicht blofs in dem Sinne, dafs sie an der thätigen Kraft
bleibt, sondern sie ist immanent formell als Thätigkeit. Sie

giefst sich kraft ihres Wesens gar nicht aus sich heraus, ist
etwas in sich vollkommen Abgeschlossenes und Eingeschlossenes
l perfectio ultima). Das geschöpfliche Erkennen gehört somit nichât

1 Vgl. loan, a S. Thoma Philos, nat. III qu. VI art. 4 u. qu. XI
art. 1. — Summ, totius Logicae Aristotelis, tract. VI cap. 2: Actio imma-
nens non est directe in praedicamento actionis.

2 Vgl. Summ, theol. I qu. 85 art. 2 ad 5. — Quodlib. 5 art. 9 ad 2
— Quodlib. 8 art. 3.



Das Erkennen. 417

zur Kategorie der (physischen) Thätigkeit, sondern zur ersten
Species der Qualität, denn sie ist ein „Accidens bene dispo-
nens virtutem cognoscitivam". Das göttliche Erkennen ist
selbstverständlich die göttliche Substanz selbst.

5. Die Begriffsbestimmung des Erkennens.
Definitio signans quod quid est res, dicitur

terminus cognitionis. Incipit enim cognitio rei
ab aliquibus signis exterioribus quibus per-
venitur ad cognoscendam rei definitionein; quo
cumperventum fuerit, habetur perfecta cognitio
de re. S.Thom. in Aristot. lib. V Met. 1. XIX.

Die Begriffsbestimmung bildet den Anfang und das Ende
der wissenschaftlichen Untersuchung. Die unvollkommene
Begriffsbestimmung bildet den Anfang, indem aus der mehr
oder weniger klar erkannten Wesenheit deren Eigentümlichkeiten
abgeleitet werden, wodurch man schliefslich zur vollkommenen
Erfassung des Wesens in der adäquaten Begriffsbestimmung
gelangt. Hier kommt der Geist endgültig zur Ruhe.

Auch wir begannen mit einer unvollkommenen Begriffsbestimmung

des Erkennens, indem wir auf Grund der unmittelbaren
Erfahrung das Erkennende im Unterschied vom Nichterkennenden
bestimmten. Als Endergebnis unserer ganzen Untersuchung können
wir nun folgende, wie wir glauben, adäquate und streng
wissenschaftliche Definition des Erkennens aufstellen: Das Erkennen
ist die. metaphysische Thätigkeit, durch welche eine
Form als solche eine Form besitzt. In der Sprache der
Schule würden wir dies also ausdrücken: Cognitio est actio meta-
physica qua forma nt forma habet formam. Nach den

vorhergegangenen Erörterungen ist alles klar: Im Erkennen besitzt
die Form oder der Akt als Form, als Akt, nicht als Potenz.

Die Form nun, welche der Erkennende besitzt, ist entweder
die eigene oder eine fremde; im ersten Falle haben wir
Selbsterkenntnis, im andern Erkenntnis eines vom Erkennenden

verschiedenen Dinges. Eine Form besitzt sich selbst
als Form, insofern sie unaufgenommen in den Stoff selbständig
ist.1 Die Selbsterkenntnis ist also der Selbstand2 (subsistere)
der Form. Hier ist jedoch zu merken, dafs der Selbstand der

1 Redire ad essentiam suam nihil aliud est quam rem subsistere in
seipsa. Forma enim, inquantum perficit materiam dando ei esse, quodam-
modo supra ipsam effunditur, inquantum vero in seipsa habet esse, in
seipsam redit. S. Thom. Summ. th. I qu. 14 art. 2 ad 2.

2 Wir entnehmen die Ausdrücke Selbstand und Selbstwirklichlceit
Schell Dogmat. III S. 62, Apologie S. 16 u. anderwärts, da sie uns die
entsprechenden latein. Ausdrücke treffend wiederzugeben scheinen.

28*



418 Das Erkennen.

geschaffenen Form der des unvollendeten Aktes ist, welcher durch
das Dasein vollendet und selbständig wird. Dementsprechend
ist auch die init diesem unvollendeten Selbstand zusammenfallende
Selbsterkenntnis unvollendet, nicht thatsächliches Erkennen,
sondern substantielle Anlage zur Selbsterkenntnis.1 Der
Selbstand des vollendeten Aktes hingegen, des Daseins (ipsuin esse
subsistens) ist thatsächlicbe Selbsterkenntnis.

6. Bedeutung dieser Begriffsbestimmung für den G-ottes-
begriff und die thomistische Weltanschauung.

Kai eoriv r/ vôtjoiç vot'/ascaç vôtjaiç.
Arist. Metaph. L. XII 9. 1074b, 34.

'0 Ueoq <p<ög iarlv, xal oxorla ovx eariv
i:V avriü oväeßla. I. loan. I, 5.

Gottes Wesen ist reiner Akt, für sich seiendes, selbständiges
Dasein. Der Selbstand des Daseins ist nun aber nicht blofs
sachlich, sondern auch begrifflich identisch mit der für sich
seienden Erkenntnisthätigkeit (intellectio subsistens). Denn der
sich selbst besitzende reine Akt ist ja die Begriffsbestimmung
der für sich seienden Erkenntnisthätigkeit. Es ist somit schwer
gefehlt, wenn man das göttliche Sein oder Wesen auch nur
begrifflich vom göttlichen Denken trennt und demselben voraussetzt.

Das für sich seiende Denken ist das metaphysische
Wesenskonstitutiv Gottes, er ist die vôtjOiq, vo?]6£œç vorjOiç.2
Der Akt ist das Licht, Gott ist als reiner Akt reines, durch
keinerlei Finsternisse der Potentialität getrübtes Licht. Es ist
somit die Kontroverse, ob das Wesenskonstitutiv Gottes in der
Selbstwirklichkeit (esse a se, esse subsistens)3 oder im Erkenntnisakt

zu suchen sei, gegenstandslos, da zwischen der Selbstwirk-
1 Hierin scheint auch der letzte Grund zu liegen, weshalb der reine

Geist zur Selbsterkenntnis keiner species impressa bedarf; es liegt eben
in der Natur des reinen Geistes, dafs aus ihm die Fähigkeit und Thätig-
keit des Selbsterkenuens hervorfliefse, und so ist der Intellekt durch seine
eigene Natur zum Erkennen der Substanz, in der er wurzelt, bestimmt,
und ist somit eine Erkenntnisform, welche das Princip dieses Erkennens
bildete, überflüssig.

2 Dafs Aristot. Metaph. XII 9. 1074 b, 34 wirklich das Wesenskonstitutiv

Gottes anzugeben beabsichtige, ergiebt sich aus dem Zusammenhang.

Vgl. Elser, Die Lehre des Aristot. über das Wirken Gottes § 5

u. 6. — Schon der Pseudo-Alexander von Aphrodisias (bei Elser fälschlich

als Alex. v. Aphr. citiert. Vgl. Comm. in Aristot. graeca vol. I Bero-
lini 1891 Praefatio) hat Aristoteles dahin verstanden.

8 Wir fassen die sogenannte Aseität als formell identisch mit dem
in keine Wesenheit aufgenommenen selbständigen Dasein, denn Durch
sich selbst sein ist der vollkommenste Selbstand, die vollkommenste
Unabhängigkeit in Ausübung des Seinsaktes, der höchste Grad des esse per se.



419

liehkeit und dem göttlichen Erkenntnisakt keine in der Sache

begründete logische Unterscheidung (distinctio rationis cum f'un-

damento in re) zulässig ist.1 Die logische und die ontologische
Ordnung laufen in Gott zusammen zu absoluter Identität: Denken
ist ihm Sein. Daher mufs auch sein Wesenskonstitutiv das

logische und ontologische Moment in sich vereinigen, um beiden
Ordnungen zum Ausgangspunkt zu dienen. Und so glauben wir,
dafs Mezger2 ganz das Richtige getroffen, wenn er sich in dieser
Frage dahin ausspricht, dafs sowohl das vollkommenste Denken,
als auch die Selbstwirklichkeit zum Wesenskonstitutiv Gottes
erfordert seien, jedoch nicht als Aggregat zweier Begriffe,
sondern insofern beide einen unteilbaren Begriff ausmachen, der
jede, wenigstens jede in der Sache begründete logische Zerteilung
von sich abweist. Wer somit das göttliche Wesen nur denkt
als Selbstwirklichkeit und die Denkthätigkeit in seinen Begriff
nicht einschliefst, oder umgekehrt, denkt zwar richtig, aber
unvollständig; wer aber die göttliche Selbstwirklichkeit positiv vom
Denken unterschiede, machte in seinen Begriffen einen sachlich
in keiner Weise begründeten Unterschied.3

So hat uns die Begriffsbestimmung des Erkennens zur
Begriffsbestimmung Gottes geführt: Gott ist die substantielle
Denkthätigkeit. Es ist klar, dafs durch diese Begriffsbestimmung auch
nicht ein Schatten von Werden und Entwicklung in Gottes
Wesen hineingetragen wird. Gott ist zwar Selbst wirklich-
keit, d. h. durch sich selbst Wirklichkeit (a se), aber nicht
Selbstverwirklichung. Die Erkenntnisthätigkeit besagt kein
Werden, und selbst zugegeben, sie besagte dies, auf Gott
übertragen, würde diese Unvollkommenheit jedenfalls von ihr auszu-
schliefsen sein. Wenn man aber nach Analogie der physischen
Thätigkeit das Erkennen und speciell das göttliche Erkennen
als metaphysisches, als stehendes Werden im Gegensatz

1 In Gott gibt es auch keine metaphysische Zusammensetzung, alleiu
trotzdem findet dennoch, nach allgemeiner Annahme der Theologen,
zwischen den verschiedenen göttlichen Attributen eine distinctio virtualis
statt secundum implicitum et explicitum (distinctio virtualis minor,
distinctio rationis cum fundamento in re imperfecto). Dem entsprechend
gibt es auch ein in der Sache begründetes Vorher und Nachher. Wir
behaupten nun, dafs in Gott das Sein dem Denken nicht vorhergehe,
sondern mit ihm formell identisch sei. Gottes Sein läfst sich begrifflich nicht
ausdrücken, ohne dafs eben dadurch nicht auch das vollkommenste Denken
ausgedrückt würde, denn niemand kann der Definition Ausdruck verleihen,
ohne eben dadurch das Definitum auszusprechen.

2 Paul Mezger 0. S. B. f 1702, einer der bedeutendsten Vertreter
der Salzburger Thomistenschule.

2 Vgl. Mezger, Theologia thomistico-schol. Salisburgen. tract. I
disp. Ill art 5. — Plac. Renz sen. Theologia I, 135.



Das Erkennen.

zum physischen, fiiefsenden Werden und die göttliche Denkthätig-
keit als metaphysische Selbstverwirklichung und Selbst-
ursächlichkeit auffassen will, so ist zu sagen, dafs ein stehendes

Werden Sein bedeutet und die metaphysische Selbstursäeh-
lichkeit Aus sich selbst sein. Das göttliche Denken ist nicht
Ursächlichkeit, ja in Bezug auf das göttliche Wesen nicht einmal
Princip; denn der Begriff des Princips fordert den realen
Hervorgang eines von ihm real Verschiedenen. Das göttliche Wesen
ist zwar aus sich; es wäre aber absurd, zu behaupten, dafs es
als Principiatum aus sich selbst als aus seinem Princip hervorginge.

Durch die Offenbarung wissen wir zwar, dafs das
göttliche Denken produktiv ist, nicht ob seiner Unvollkommenheit,
wie das geschöpfliche Denken, welches das Wort hervorbringt
als Stützpunkt für das Erkennen, sondern ob seiner unendlichen
Vollkommenheit, non ex indigentia sed ex intelligentia, wie der
hl. Augustin sagt.1 Es ist jedoch in dieser Produktivität nicht
Princip des göttlichen Wesens, sondern kraft des relativen
Gegensatzes als Vater Princip des Sohnes, so zwar, dafs beiden
dasselbe göttliche Sein und Wesen zukommt.

Unser aus dem Erkennen abgeleitete Gottesbegriff wirft auch
sein Licht auf die thomistische Weltanschauung. Er
entdeckt uns den letzten Grund der Unhaltbarkeit des auf die
scientia media aufgebauten Molinismus. Nach den Molinisten
erkennt Gott das Zukünftigbedingte aus dem göttlichen Wesen
als etwas seinem Denken Vorausgehendes, diesem objektiv
Gegenüberstehendes. Allein es gibt keinerlei Wahres, keinerlei Objektives

dem göttlichen Denken voraus aufser der vom göttlichen
Denken selbst bedingten, aus ihm fiiefsenden Willensakte. Denn
im Denken des Denkens fallen Subjekt und Objekt auch logisch
zusammen. In ihm ist auch das Denken des Möglichen, der
Wesenheiten beschlossen, denn das unendlich vollkommene sich
durchdringende Denken rnufs auch das Denken der Möglichkeiten
sein, nach denen es in endlicher Weise mitteilbar ist; in ihm
müfste auch beschlossen und mit ihm absolut identisch sein das
Denken des Bedingtzukünftigen, wenn dieses abgesehen
vom göttlichen Willensentschlufs erkennbar wäre. Gott käme
somit dazu, das Bedingtzukünftige in dieser bestimmten Weise
und nicht anders zu denken, nicht durch irgendwelche Objektivität

und objektive Wahrheit, sondern einzig und allein durch eine
in seinem Wesen und Denken liegende Determination.
Das heifst aber dem göttlichen Denken Irrtum zuschreiben und
den reinen Akt durch Potentialität beschränken.

1 Lib. VII. de Trin. c. 1.


	Das Erkennen

