Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Das Erkennen
Autor: Gredt, P.J.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

408 Das Erkennen.

ihrem Gegenstande nach!) reden stets von Gattungen, die Ge-
schichte von Individuen. Sie ware demnach eine Wissenschaft
von Individuen, welches einen Widerspruch besagt.“ (W. a. W.
u. V. 3. Buch Kap. 38. Uber Geschichte.)

SEPALY -

DAS ERKENNEN.
Von P. JOS. GREDT, O. S. B.
Dr. theol.

IHo—

Der hl. Thomas hat in seiner Summ. theol. 1. qu. XIV und
anderwirts die Principien gegeben, aus denen sich eine streng
wissenschaftliche Begriffsbestimmung des Erkennens ableiten lafst.
Nichtsdestoweniger pflegen die Philosophen, auch jene nicht aus-
genommen, die den englischen Lehrer als ihren Meister verehren,
entweder offen einzugestehen, dafs man das Erkennen nicht defi-
nieren konne, oder aber thatsidchlich die Unmoglichkeit einer
strengwissenschaftlichen Definition zuzugeben, durch die Art und
Weise, wie sie das Erkennen mittelst Analogieen beschreiben,
nicht definieren.! Und doch ist es die Aufgabe des Philosophen,

1 Mercier, Psychol, 2i¢me éd. n, 53 sagt: La connaissance n'est pas
susceptible de définition proprement dite. KEbenso Gutberlet, Psychol.
3. Aufl. 8. 12: Die wrspriinglichste und elementarste Thitigkeit des be-
wufsten Seelenlebens ist die Empfindung. Darum ist es weder mdglich
noch notig, sie ndher zu definieren, — Salis Seewis, della conoscenza
sensitiva 8. 11 ff. handelt ausfiihrlich iiber die Analogieen, welche ge-
braucht werden, um den Begriff des Erkennens klar zu legen. Diese
sind analogie d’tmagine, di rappresentatione oder analogie di apprensione.
Erstere bezeichnen mehr die subjektive, letztere mehr die objektive Seite
des Krkennens. Beide sind ungeniigend, ergiinzen sich aber gegenseitig,
und nur mittelst ihrer kénnen wir, wenn auch unvollkommen, den Begriff
des Erkennens erkliren. — Was andere Autoren sagen, lalst sich auf
eine der von Salis Seewis angegebenen Analogieen des Vorstellens, des
Abbildens oder des Erfassens zuriickfiihren und ist weit entfernt davon,
eice Definition zu sein. So bestimmt Van der Aa, Praelect. Philos. schol.
br. conspectus ed. alt. Organologia S. 181 das lirkennen als repraesen-
tatio vitalis; Lahousse, Praelect. Met. spec. Psychol. n. 150 als actus quo
potentia cognoscitiva objectum aliquod wn se vitaliter exprimit. Schiffini
sagt Disp. Met. spec. ed. alt. n. 173: Ratio propria cognitionis cujusque
habetur secundum quod cognitum quasi trahitur et sistitur intra subjectum
cognoscens und n. 2568: Propria ratio cognitionis in eo cernitur quod
cognoscens vitaliter assimalatur rei cognitae et in eam quodammodo trans-
formatur. Pesch, Instit. Psychol. n. 462: Scimus cognitionem omnem id
proprium sibi habere, ut quasi ex se exeat et coram se intime sibi praesens




Das Krkennen. 409

die aus der gewohnlichen Erfahrung gewonnenen unbestimmten
Begriffe wissenschaftlich zu vertiefen und zu bestimmen, und ist
gerade in unserm Falle eine solche Vertiefung und Bestimmung
fir die philosophische Spekulation von der grofsten Bedeutung.
Sie kann jedoch nur das Resultat einer ldngeren Untersuchung
sein, die wir in der Weise anstellen wollen, dals wir vom un-
vollkommenen, durch die innere Erfahrung gegebenen Begriff
ausgehend, 1. den Grund des Erkennens bestimmen, 2. aus dem
Erkenntnisgrund die Erkenntnisstufen ableiten, 3. das Ent-
stehen der Erkenntnisthatigkeit und 4. deren Wesen zum (egen-
stand unserer Untersuchung machen und so 5. zur Begriffs-
bestimmung des Erkennens gelangen und damit schlielsen, dafs
wir 6. die Bedeutung dieser Begriffsbestimmung fiir den Gottes-
begriff und die thomistische Weltanschauung darlegen.

1. Der Erkenntnisgrund,

Immaterialitas alicujus rei est ratio
quod sit cognoscitiva. S. Thom.
Summ. th. I. qu. XIV, art. 1,

Nach dem Zeugnis der innern Erfahrung unterscheidet sich
das Erkennende vom Nichterkennenden dadurch, dafs das Er-
kennende fihig ist, aulser der eigenen Form auch andere Formen
und zwar formell als andere in sich zu besitzen, wihrend das
Nichterkennende auf sich selbst, auf die eigene Form beschrankt
ist und im Falle es eine fremde Form aufnimmt, selbe eben
dadurch zur eigenen macht, sie also nicht als fremde, von sich
verschiedene besitzt. So nimmt das Wachs wohl die Form des
Siegels auf, macht sie aber eben dadurch zur eigenen Form, zur

habeat objectivum quiddam, quod re vera in se est a cognoscente non
pendens; n. 464 wird das Erkennen eine assimilatio genannt und heilst
es: Tota cognitionis essentia in eo continetur ut cognoscens rem cognitam
sibi imtrinsecus praesentem habeat, sibique eam quodammodo dicat atque
exprimat. — Auch Sanseverino, Zigliara, Grimmich und die im 1. Bande
dieses Jahrbuches erschienene Abhandlung itber ,das Krkennen“ enthalten
keine wissenschaftliche Begriffsbestimmung desselben. — Eingehend handelt
Urrdaburu im 5. Band seiner Instit. philos. iiber das Wesen des Erkennens,
welches als similitudo intentionalis bestimmt wird. Dicitur autem n-
tentionalis . . . quia est sui gemeris et peculiaris potentiarum et actuum
cognoscitivorum ideoque diversa ab aliis quas diximus per oppositionem
ad hanc vocari reales quia reperiri possunt tum in cognoscentibus tum
in quibusvis aliis rebus. — Quid autem haec similitudo intentionalis sit,
equidem declarare aliter nequeo nisi &) negative nempe negando eam esse
ullam convenientiam earum quae reales dicuntur seu secundum esse ali-
quid naturale aut entitativam: 2) positive, asserendo eam consistere in
vitali quadam repraesentatione objecti cogniti. S. 183,



410 Das Erkennen.

Wachsform. Das Auge hingegen sieht nicht die Siegelform als
eigene Form, als Augenform, sondern als fremde, als von sich ver-
schiedene Siegelform, hat sie also, insofern es erkennend ist,
sich als fremde Form, hat ihr durch die Aufnahme in sich das
Sein einer fremden Form nicht benommen.! Wiéhrend also die
nicht erkennenden Wesen auf das eigene Sein eingeschrankt sind,
kommt den erkennenden eine Unumschrianktheit zu, kraft welcher
sie auch anderes werden und sein konnen. Daher sagt Aristo-
teles, dafs die Seele gewissermafsen alles sei.?

Grund nun dieses eigentiimlichen Vorzuges der erkennenden
Wesen ist deren Erhabenheit iiber die Potentialitit. Denn
die Potentialitit bedeutet Beschrankung, Erkennen aber Erhaben-
heit iiber die Beschrinkung: Die Potenz ist das die Form oder
den Akt einschrinkende, ihn individuierende Princip. Durch die
Potenz wird der Akt dieser individuell bestimmte, von
jedem andern unterschiedene. Durch die Potenz wird er so in
sein individuelles Sein eingeengt und von allem Anders-Sein ab-
geschieden, dals er nur das ist, was er ist, und nicht zugleich
etwas anderes. Und dies gilt von jeder einen Akt aufnehmenden
Potenz, sei sie nun die stoffliche, die Materie (im eigentlichen
Sinne des Wortes) oder die unstoffliche, die geschaffene
Wesenheit (die Materie im weiteren Sinne des Wortes). Wenn
aber dem so ist, muls notwendig durch die Erhabenheit iiber die
Potenz das Gegenteil eintreffen und dem Akt eine Weite zu teil
werden, kraft welcher er nicht auf das Eigene, Individuelle ein-
geschriankt ist, sondern zugleich auch Anderes werden und sein
kann,

Dasselbe lafst sich, vielleicht konkreter und anschaulicher,
auf folgende Weise darthun: Das Erkennende bemt_zt_ die fremde
Form als fremde und macht sie nicht zur eigenen. Dies ist
aber nur dadurch moglich, dals es die Form aufnimmt und be-
sitzt, nicht wie die Potenz den Akt, sondern wie der Akt den
Akt aufnimmt und besitzt. Denn die Potenz nimmt den Akt
in der Weise auf, dals aus beiden ein Drittes von jenen Ver-
schiedenes entsteht, und macht eben dadurch den Akt zum eigenen
Akt. So nimmt das Wachs als Potenz die Siegelform auf, es
entsteht ein Drittes, ein geformtes Wachs, und die aufgenommene
Form hat den Charakter der Siegelform verloren, ist Wachsform
geworden. Aus dem Erkennenden aber und dem Erkannten ent-
steht kein Drittes, sondern das Erkennende wird das Erkannte

! Vgl. Cajetan in I. qu. XIV, art. 1. — Joan. a S. Thom. Philos.
nat. qu. IV, art. 1.
2 De Anim. 3. 8.



Das Erkennen. 411

und nimmt eben dadurch die erkannte Form als andere von sich
verschiedene auf: Die Gesichtswahrnehmung der Siegelform be-
steht nicht etwa darin, dafs die Sehkraft geformt wiirde und so
ein Drittes, eine geformte Sehkraft entstande, sondern darin, dals
die Sehkraft die Form selbet wird, denn was wir sehen, ist nicht
eine geformte Sehkraft, sondern die von der Sehkraft verschie-
dene und geschiedene Siegelform.

Der Grund aber, weswegen das Erkennende befahigt ist,
als Akt andere Akte oder Formen aufzunehmen und zu besitzen,
ist eben seine Aktualitat, seine Erhabenheit iiber die Potenz.
Denn was immer aufgenommen wird, wird nach Weise des Auf-
nchmenden aufgenommen. Quidquid recipitur, ad modum reci-
pirntis recipitur: Wenn das aufnehmende Subjekt ganz in die
Potentialitit verstrickt ist, kann es auch nur potentiell, d. h. nach
Art der Potenz aufnehmen, ist es hingegen iber die Potenz er-
haben, kann es auch dementsprechend als Akt andere Formen
aufnehmen und besitzen.

2. Die Erkenntnisstufen.

Secundum modum immatertalitatis est
modus cognitionis. S, Thom. 1 c.

Aus dem Erkenntnisgrund leiten wir die Erkenuntnisstufen
ab nach dem grofsern oder geringern Grad der Erhabenheit iiber
die Potenz. Die Potenz ist aber eine doppelte: die Materie,
welche unmittelbar durch die Form aktuiert wird und diese be-
schrankt, und die Wesenheit, welche durch das Dasein aktuiert
wird und dieses beschrankt.

Demnach gebiihrt in der Skala der erkennenden Wesen
jenem die oberste Stufe, welches von jeglicher Potenz vollkommen
frei ist. Dieses Wesen ist Gott. Gott ist reine Seinswirklichkeit
(actus purus): Weder ist seine Form beschrinkt durch die Materie,
da er unstofflich ist, noch ist sein Dasein beschriankt durch die
Form oder Wesenheit, da es in keine Wesenheit aufgenommen,
selbstdndig ist (esse per se subsistens). Das gottliche Erkennen
ist daher nicht verschieden von der gottlichen Substanz. Gott
ist fiir sich seiende Erkenntnisthatigkeit (intellectio subsistens).
— Da das Objekt dem Vermogen entsprechen muls, so ist das
dem gottlichen Erkennen eigentiimliche Objekt die eigene gott-
liche Substanz. Sie erkennt Gott unmittelbar, mittelst ihrer
aber alles andere, insofern es in ihr enthalten ist.

An zweiter Stelle kommen die geschaffenen reinen Geister,
die Engel. Sie sind wohl frei von jeder Materie, als reine Geister,



412 Das Erkennen.

Jedoch ist ihr Sein eingeschrdnkt und begrenzt durch die Poten-
tialitdt der Form, in welche es aufgenommen ist. Daher ist auch
schon auf dieser Stufe die Erkenntnisthdtigkeit und -fahigkeit ein
zum Wesen hiuzugekommenes, von ihm verschicdenes Accidens.
Denn die Erkenntnisthitigkeit bedeutet das wirkliche Dasein,
das Dasein des Erkennens. Es wire also die Wesenheit oder
Form, im Falle sie mit der Erkenntnisthitigkeit identisch wire,
auch mit ihrem Dasein identisch und dieses daher nicht ein in
die Form aufgenommenes durch sie beschrinktes Sein, sondern
fiir sich seiende absolut unbeschrinkte Seinswirklichkeit. Wenn
aber die Thitigkeit ein zum Wesen hinzugekommenes von ihm
verschiedenes Accidens ist, so mufs das Gleiche auch von der
Fihigkeit gelten. Denn die Fahigkeit ist die durch die Thatig-
keit aktuierte Potenz, die somit ihrem Akte genau entsprechen
muls. Ist also der Akt ein zur Substanz hinzugekommenes
Accidens, so hat das Gleiche von der Féhigkeit zu gelten. Kein
Geschopf ist also unmittelbar durch seine Substanz
erkennend, sondern durch von der Substanz verschiedene Ver-
mogen, welche ihrerseits ebenfalls von ihrer Théitigkeit verschieden
sind. Das thatséichliche Erkennen involviert somit im Geschopf
einen Ubergang des Vermogens aus der Potenz in den Akt, aus
dem Zustand des moglichen Erkennens in den des thatsichlichen.
— Das dem Erkenntnisvermigen des Engels entsprechende, ihm
eigentiimliche Objekt ist ebenfalls die eigene Substanz.

Die dritte Stufe kommt der menschlichen Seele zu, in-
sofern sie, obwohl eines Korpers Form und somit nickt blofs
durch die Potentialitait der Wesenheit, sondern auch durch die
der Materie beschrinkt, dennoch rein geistige Vermogen besitzt:
Verstand und Wille, und somit wenigstens in dieser Beziehung
von den Fesseln der Materialitat frei ist. — Ihr eigentiimliches
Objekt ist daher auch das Geistige im Materiellen oder die
abstrakte Wesenheit des Korperlichen, womit jedoch nicht gesagt
werden soll, dals sie nur dieses, sondern dals sie, insofern sie
geistig erkennend ist, nur dieses unmittelbar und direkt erkenne,

Die unterste Stufe nehmen die sinnlich-erkennenden
Wesen ein. Sie sind schlechthin materiell, da sie in ihrem
Sein und Wirken vom Korper abhiéngen; es kommt ihnen nur
eine beziehungsweise Immaterialitit, d. i. Erhabenheit iiber
die Potentialitit des Stoffes insofern zu, als sie auf immaterielle
Weise, d. h. als Akt andere Formen aufnehmen und besitzen
konnen, wie sich aus den schon angefiihrten Beispielen zur Ge-
niige ergibt. — Das dieser Erkenntnisstufe entsprechende Objekt
ist das Materielle als solches, die konkrete Korperqualitit.



Das Erkenpen. 413

— A —— N

3. Das Entstehen der Erkenntnisthatigkeit.

Ezx cognoscente et cognito paritur
rei notitia.

Dafs thatsichliches Erkennen Thatigkeit sei und zwar
immamente Lebensthatigkeit, ist wohl jedem durch das Zeugnis
des Selbstbewulstseins klar: Erkennen ist Leben, Erkennen ist
vitales Vorstellen eines Erkannten, wodurch das erkennende
Subjekt sich selbst ein erkanntes Objekt vorstellt. Wir konnen
jedoch nach unsern obigen Ausfilhrungen die erkennende Thitig-
_keit schon schérfer und wissenschaftlicher bestimmen als Thatig-
“keit, durch welche das Vermogen der Erkenntnisgegen-
stand selbst wird. Es ist jedoch klar, dafs das Vermogen
durch seine That (in actu secundo) sich nicht zum Objekt ge-
stalten kann, wenn es selbiges vor der That nicht schon als
Fahigkeit der Anlage nach (in actu primo) war — nemo dat
quod non habet —, und es entsteht nun die Frage, wie das
Vermogen als solches, bevor es zur That iibergeht, das zu er-
kennende Objekt besitze oder sei, Hier ist nun ein zweifacher
Fall mb’glich Das Vermogen ist entweder durch sich selbst
es wird von aufsen dazu determiniert, das ObJekt zu sein
(scholastisch ausgedriickt: es wird das Objekt; _per informationem),
und zwar entweder unmittelbar durch das Objekt selbst, welches
in diesem Falle sich selbst dem Vermogen als dessen bestimmende
Form mitteilte (per informationem 1mmed1atam), oder mittelbar
(per informationem mediatam), indem ihm eine Erkenntnisform
eingeprigt wird (species impressa), durch welche es, noch im
Zustand des moglichen Erkennens, in actu primo in das Objekt
umgewandelt wird. Nur das gottliche Erkennen kann durch
sich selbst die Objekte sein, die es erkennt, und aus sich selbst
heraus jegliches erkennen, da Gottes Wesen unumschrinkt und
als erste Ursache jegliches Sein ursdachlich in sich trdgt. Das
geschopfliche Erkenntnisvermogen hingegen ist auf seine be-
stimmte Seinsheit beschrankt und kann also durch sich selbst,
durch seine eigene Natur nicht die Mannigfaltigkeit der Dinge
sein, die zu erkennen es fihig ist. Es wird daher auch der
transcendentale Idealismus Kants, der den Menschengeist seine
Erkenntnisse aus sich heraus entwickeln ldfst, schon bei Fichte
folgerichtig zum Pantheismus, und weiter bei Schelling und Hegel
zur Gleichstellung von Denken und Sein. — Dals das Objekt
selbst unmittelbar als bestimmende Form dem Vermégen sich
mitteilte, ist gegen die Erfahrurg und auch unmoglich ob der



414 Das Erkennen.

Disproportion zwischen Vermogen und Objekt. Es bleibt also
nur iibrig, dals das Vermdogen mittelbar durch eine ihm einge-
prigte Erkenntnisform (species impressa) zur Setzung des Er-
kenntnisaktes befihigt werde. Das auf solche Weise befruchtete
Vermigen erzeugt die Erkenntnisthitigkeit, welche, im Falle das
Objekt nicht gegenwirtig oder nicht proportioniert ist, in eine
andere Erkenntnisform ausléauft, die durch das thatsdchliche
Erkennen ausgepragt wird (species expressa — beim geistigen
Erkennen verbum mentis, Begriff), in welcher das Erkennen den
GGegenstand anschaut.

Die Erkenntnisform, sowohl jene, welche den Ausgangs-,
als auch jene, welche den Endpunkt des Erkenntnisaktes bildet,
ist ein Zeichen, ein Abbild des Erkenntnisgegenstandes, allein
sie ist ein Zeichen, ein Abbild ganz eigener Art, welches un-
mittelbar zur Kenntnis des Abgebildeten fiihrt, ohne vorher
selbst erkannt zu sein. Denn nur das reflexe philosophische
Erkennen fafst die Erkenntnisform, jedes Erkennen aber das
durch die Erkenntnisform Abgebildete. Sehr treffend vergleicht
sie darum der hl, Thomas mit einem Spiegel, dessen vom Spiegel-
bilde nicht bedeckten Teile man abgeschnitten, so dals Spiegel
und Bild sich genau deckten und durch das Bild der Spiegel
selbst unsichtbar gemacht wire. , FEst tanquam speculum, in
quo res cernitur, sed non excedens id, quod in eo cernitur.‘
Op. de natura verbi. — Die Scholastiker nannten die vom Er-
kennen ausgepriagte Form medium in quo, weil in ihr das that-
sachliche Krkennen seinen Gegenstand anschaut; die das Prinecip
des Erkenntnisaktes bildende Form, die species impressa nannten
sie medium quo. — Die beim sinnlichen Erkennen vorkommende
Species darf ja nicht verwechselt werden mit den im Organ und
in den Nerven vom Gegenstand hervorgerufenen physischen,
chemischen und physiologischen Eindriicken, als da sind: das
materielle Warmwerden der Hand bei der Wéarmeempfindung,
das Netzhautbild, die photochemische Verdnderung des Sehpurpurs
bei der Gesichtsempfindung. Jede Erkenntnisform, auch die sinn-
liche, ist ein psychisches Bild, eine Determination der Seelen-
kraft, nicht des Organs. Die organischen Verinderungen sind
nur das Mittel, die psychischen hervorzurufen, denn indem das
Organ veréindert wird, wird auch die Kraft, welche das Organ
belebt und informiert, verandert.

Um jedoch das Wesen der Erkenntnisform in der Tiefe zu
fassen, welche unser Zweck erheischt, ist es vonndoten, wiederam
anzukniipfen an die schon erdrterte eigentiimliche Weise, in der
das Erkenntnisvermogen die zu erkennende Form aufnimmt und



Das Erkennen. 415

besitzt: formell als andere, nicht nach Art der Potenz,
die einen Akt, sondern nach Art des Aktes, der einen
Akt aufnimmt, so dals nicht ein Drittes entsteht, sondern das
Erkennende das Erkannte selbst wird. Dieses voll-
kommene Aufnehmen und Besitzen der fremden Form darf nicht
erst beim thatsdchlichen Erkennen statthaben, sondern schon dic
eingepragte Erkenntnisform mufls in dieser Weise aufgenommen
werden, damit das Vermogen als solches, der Anlage nach (in
actu primo) das werde, was es durch die Erkenntnisthat dem
thatsiichlichen Erkennen nach werden soll. Es ist somit auch
hier schon die zweifache Art und Weise zu beachten, in der
eine jede Form aufgenommen werden kann: erstens so, dals das
Aufnehmende sich zu ihr verhélt als Potenz, zweitens so, dafls
das Aufoehmende sich zu ihr verhilt als Akt. In ersterer Weise
wird die Ofenwarme aufgenommen in die Hand, sie wird warm,
die Ofenwarme bringt eine ihr &hnliche materielle Qualitdt in
der Hand hervor, in der zweiten Weise in den Tastsinn, er wird
die Wirme, er verspiirt die ihm objektiv gegeniiber lie-
gende Ofenwirme, die Ofenwdrme bringt im Tastsinn die psy-
chische, aus Erkenntniskraft gebildete Wiarme hervor.

Allein es entsteht hier eine nicht unbedeutende Schwierig-
keit. Wie kann die Form als Erkenntnisform in so vollkommener
Weise in das Vermogen aufgenommen werden, so dals dieses
sich zur Form als Akt verhalte und aus beiden nicht ein Drittes
entstehe? Das klingt sehr paradox, besonders weun man be-
denkt, dafs die aufzunehmende Form ein dem Vermdgen anhaf-
tendes Accidens ist. Darauf entgegnen wir, dals die Erkenntnis-
form in doppelter Weise informiert: entitativ, insofern sie ein
dem Vermogen anhaftendes Accidens ist, und cognoscitiv, in-
sofern sie das Vermogen zum Erkenntnisgegenstand selbst macht.
Es ist wohl wahr, dafs die Erkenntnisform, insofern sie als Acci-
dens dem Vermogen anbaftet, sich zu diesem wie der Akt zur
Potenz verhdlt und mit thm ein Drittes bildet, allein eben
dadurch wird das Vermogen zum Objekt selbst, und so
informiert die Erkenntnisform coguoscitiv, d. h. formell als Er-
kenntnisform, ohne mit dem Vermdgen ein Drittes zu bilden und
ohne dem Vermogen anznhaften nach Art einer Form, welche
die Potenz aktuiert. KEs ist daher das Vermigen dem Objekt
gegeniiber in doppelter Weise passiv der doppelten Information
entsprechend: a) als Subjekt, welches ein Accidens aufnimmt,
und b) als Erkenntnisvermogen, welches zum Objekt selbst
nmgestaltet wird. Nur im ersten Fall nimmt es die Form auf
als Potenz, im zweiten aber nimmt es auf und besitzt als Akt.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 28



416 Das Erkennen.

4, Das Wesen der Erkenntnisthiitigkeit,

Perfecta operatio est manens in ipso operamnte:
dico autem operationem tn ipso manentem, per
quam non fit aliud praeter ipsam operationem,
sicut videre et audire; hujusmodi enim sunt
perfectiones eorum quorum sunt operationes,
et possunt esse ultimae, quia non ordinantur
ad aliquod factum, quod sit finis.

Sum. contra gent. Lib. I cap. 100.

Eine doppelte Thitigkeit ist zu unterscheiden: eine un-
vollkommene, physische und eine vollkommene, meta-
physische. Erstere schlielst in ihrem Begriff eine Verdn-
derung ein, einen Ubergang der Potenz zum Akt und einen
realen Hervorgang eines von der Thitigkeit real verschie-
denen, durch sie hervorgebrachten Produktes; letatere schlielst
diese Unvollkommenheiten in sich nicht ein. Wenden wir diese
Unterscheidung auf das Erkennen an, so ist zu sagen, dals es
seiner Natur nach eine vollkommene, metaphysische, keine phy-
sische Thatigkeit sei: Denn weder eine reale Verdnderung, noch
ein reales Hervorbringen liegen in seinem Wesen!: Das Erkennen
der dufseren Sinne findet nach St. Thomas statt, ohne dals da-
durch eine Form hervorgebracht wiirde? und, obschon dies ge-
wohnlich der Fall ist, und bei jedem geschopflichen Erkennen
eine Verinderung, ein Ubergang aus der Potenz in den Akt
stattfindet, so dauert dennoch die Erkenntnisthitigkeit als Thatig-
keit, auch nach Hervorbringung der Form und nach geschehener
Verdnderung fort, so lange der Erkennende in der Betrachtung
seines (egenstandes verharrt. Dies bezeugt, dals weder die
Veranderung, noch die Hervorbringung der Form zum Wesen
der Erkenntnisthitigkeit gehdren und dals sie stattfinden per
accidens, nicht ob des Wesens der Thatigkeit selbst, sondern aus
irgend einem zum Wesen hinzukommenden Grunde. Das Er-
kennen ist somit eine immanente Thétigkeit nicht blols i dem
Sinne, dafs sie nicht aus dem thatigen Suppositum hinausgeht,
auch nicht blofs in dem Sinne, dals sie an der thitigen Kraft
bleibt, sondern sie ist immanent formell als Thatigkeit. Sie
giefst sich kraft ihres Wesens gar nicht aus sich heraus, ist
etwas in sich vollkommen Abgeschlossenes und Kingeschlossenes
(perfectio ultima). Das geschopfliche Erkennen gehort somit nicht

1 Vgl. loan. a 8. Thoma Philos. nat. III qu. VI art. 4 u. qu. XI
art. 1. — Summ. totius Logicae Aristotelis, tract. VI cap. 2: Actio imma-
nens non est directe in praedicamento actionis.

? Vgl. Summ, theol. I qu. 85 art. 2 ad 5. — Quodlib. 5 art. 9 ad 2
— Quodlib. 8 art. 3.



Das Erkennen. 417

sur Kategorie der (physischen) Thétigkeit, sondern zur ersten
Species der Qualitdt, denn sie ist ein ,,Accidens bene dispo-
nens virtutem cognoscitivam®, Das gottliche Erkennen ist selbst-
verstindlich die gottliche Substanz selbst.

5. Die Begriffsbestimmung des Erkennens.

Definitio signans quod quid est res, dicitur ter-
manus cognitiomis. Incipit enim cognitio rei
ab aliquibus signis exterioribus quibus per-
venitur ad cognoscendam ret definitionem ; quo

cum perventum fuerit, habetur perfecta cognitio
de re.  S.Thom. in Aristot. lib. V Met, 1. XIX.

Die Begriffsbestimmung bildet den Anfang und das Ende
der wissenschaftlichen Untersuchung. Die unvollkommene
Begriffsbestimmung bildet den Anfang, indem aus der mehr
oder weniger klar erkannten Wesenheit deren Eigentiimlichkeiten
abgeleitet werden, wodurch man schlielslich zur vollkommenen
Erfassung des Wesens in der addquaten Begriffsbestimmung
gelangt. Hier kommt der Geist endgiiltig zur Ruhe.

Auch wir begannen mit einer unvollkommenen Begriffsbe-
stimmung des Erkennens, indem wir auf Grund der unmittelbaren
Erfahrung das Erkennende im Unterschied vom Nichterkennenden
bestimmten. Als Endergebnis unserer ganzen Untersuchung konnen
wir nun folgende, wie wir glauben, addquate und streng wissen-
schaftliche Definition des Erkeunnens aufstellen: Das Erkennen
ist die metaphysische Thatigkeit, durch welche eine
Form als solche eine Form besitzt. In der Sprache der
Schule wiirden wir dies also ausdriicken: Cognitio est actio meta-
physica qua forma ut forma habet formam. Nach den vorher-
gegangenen KErorterungen ist alles klar: Im KErkennen besitat
die Form oder der Akt als Form, als Akt, nicht als Potenz.

Die Form nun, welche der Erkennende besitzt, ist entweder
die eigene oder eine fremde; im ersten Falle haben wir Selbst-
erkenntnis, im andern Erkenntnis eines vom Erkennen-
den verschiedenen Dinges. Eine Form besitzt sich selbst
als Form, insofern sie unaufgenommen in den Stoff selbsténdig
ist.!1 Die Selbsterkenntnis ist also der Selbstand? (subsistere)
der Form. Hier ist jedoch zu merken, dafs der Selbstand der

1 Redire ad essentiam suam nihil aliud est quam rem subsistere in
seipsa. Forma enim, inquantum perficit materiam dando ei esse, quodam-
modo supra ipsam effunditur, inquantum vero in seipsa habet esse, in
seipsam redit. S. Thom. Summ. th. I qu. 14 art. 2 ad 2.

? Wir entnehmen die Ausdriicke Selbstand und Selbstwirklichkeit

Schell Dogmat. III 8. 62, Apologie S. 16 u. anderwirts, da sie uns die
entsprechenden latein. Ausdriicke treffend wiederzugeben scheinen.

28*




418 Das Erkennen,

geschaffenen Form der des unvollendeten Aktes ist, welcher durch
das Dasein vollendet und selbstindig wird. Dementsprechend
ist auch die mit diesem unvollendeten Selbstand zusammenfallende
Selbsterkenuntnis unvollendet, nicht thatsédchliches Erkennen, son-
dern substantielle Anlage zur Selbsterkenntnis.! Der Selb-
stand des vollendeten Aktes hingegen, des Daseins (ipsum esse
subsistens) ist thatsdchliche Selbsterkenntnis.

6. Bedeutung dieser Begriffsbestimmung fiir den Gottes-
begriff und die thomistische Weltanschauung.

Kei Eotw o voqow voyjoswg vonog.
Arist, Metaph, L. XII 9. 1074b, 34.

‘0 $so¢ pag dotlv, xai axorio ovx Eory
&v avte ovdeule. 1. Toan. I, 5.

Gottes Wesen ist reiner Akt, fiir sich seiendes, selbstédndiges
Dasein. Der Selbstand des Daseins ist nun aber nicht blofs
sachlich, sondern auch begrifflich identisch mit der fiir sich
seienden Erkenntnisthétigkeit (intellectio subsistens). Denn der
sich selbst besitzende reine Akt ist ja die Begriffsbestimmung
der fiir sich seienden Erkenntnisthatigkeit. s ist somit schwer
getehlt, wenn man das gottliche Sein oder Wesen auch nur
begrifflich vom gottlichen Denken trennt und demselben voraus-
setzt. Das fiir sich seiende Denken ist das metaphysische
Wesenskonstitutiv Gottes, er ist die »6y6¢g, vorjoemg vonsig.?
Der Akt ist das Licht, Gott ist als reiner Akt reines, durch
keinerlei Finsternisse der Potentialitit getriibtes Licht. Es ist
somit die Kontroverse, ob das Wesenskonstitutiv Gottes in der
Selbstwirklichkeit (esse a se, esse subsistens)® oder im Erkenntois-
akt zu suchen sei, gegenstandslos, da zwischen der Selbstwirk-

1 Hierin scheint auch der letzte Grund zu liegen, weshalb der reine
Geist zur Selbsterkenntnis keiner species impressa bedarf; es liegt eben
in der Natur des reinen Geistes, dafs aus ihm die Fihigkeit und Thatig-
keit des Selbsterkennens hervorfliefse, und so ist der Intellekt durch seine
eigene Natur zum Erkennen der Substanz, in der er wurzelt, bestimmt,
und ist somit eine Erkenntnisform, welche das Princip dieses Krkennens
bildete, tiberfliissig.

2 Dals Aristot. Metaph. XII 9. 1074 b, 34 wirklich das Wesenskon-
stitutiv Gottes anzugeben beabsichtige, ergiebt sich aus dem Zusammen-
hang. Vgl. Elser, Die Lebre des Aristot. iiber das Wirken Gottes § b
u. 6. — Schon der Pseudo-Alexander von Aphrodisias (bei Elser filsch-
lich als Alex. v. Aphr. citiert. Vgl. Comm. in Aristot. graeca vol. [ Bero-
lini 1891 Praefatio) hat Aristoteles dahin verstanden.

8 Wir fassen die sogenannte Aseitdt als formell identisch mit dem
in keine Wesenheit aufgenommenen selbstindigen Dasein, denn Durch
sich selbst sein ist der vollkommenste Selbstand, die vollkommenste Unab-
hiingigkeit in Ausiibung des Seinsaktes, der hochste Grad des esse per se.



Das Erkennen. 419

lichkeit und dem gottlichen Erkenntnisakt keine in der Sache
begriindete logische Unterscheidung (distinctio rationis cnm fun-
damento in re) zuldssig ist.! Die logische und die ontologische
Ordnung laufen in Gott zusammen zu absoluter Identitit: Denken
ist ihm Sein. Daher muls auch sein Wesenskonstitutiv das lo-
gische und ontologische Moment in sich vereinigen, um beiden
Ordnungen zum Ausgangspunkt zu dienen. Und so glauben wir,
dafs Mezger? ganz das Richtige getroffen, wenn er sich in dieser
Frage dahin ausspricht, dafs sowohl das vollkommenste Denken,
als auch die Selbstwirklichkeit zum Wesenskonstitutiv Gottes
erfordert seien, jedoch nicht als Aggregat zweier Begriffe, son-
dern insofern beide einen unteilbaren Begriff ausmachen, der
jede, wenigstens jede in der Sache begriindete logische Zerteilung
von sich abweist. Wer somit das gottliche Wesen nur denkt
als Selbstwirklichkeit und die Denkthatigkeit in seinen Begriff
nicht einschlielst, oder umgekehrt, denkt zwar richtig, aber un-
vollstindig; wer aber die gottliche Selbstwirklichkeit positiv vom
Denken unterschiede, machte in seinen Begriffen einen sachlich
in keiner Weise begriindeten Unterschied.?

So hat uns die Begriffsbestimmung des Erkennens zur Be-
griffsbestimmung Gottes gefiihrt: Gott ist die substantielle Denk-
thitigkeit. Es ist klar, dals durch diese Begriffsbestimmung auch
nicht ein Schatten von Werden und Entwicklung in Gottes
Wesen hineingetragen wird. Gott ist zwar Selbstwirklich-
keit, d. h. durch sich selbst Wirklichkeit (a se), aber nicht
Selbstverwirklichung. Die Erkenntnisthitigkeit besagt kein
Werden, und selbst zugegeben, sie besagte dies, auf Gott iiber-
tragen, wiirde diese Unvollkommenheit jedenfalls von ihr auszu-
schliefsen sein. Wenn man aber nach Analogie der physischen
Thitigkeit das KErkennen und speciell das gottliche Erkennen
als metaphysisches, als stehendes Werden im Gegensatz

1 In Gott gibt es auch keine metaphysische Zusammensetzung, alleiu
trotzdem findet dennoch, nach allgemeiner Annahme der Theologen, zwi-
schen den verschiedenen gottlichen Attributen eine distinctio virtualis
statt secundum tmplicitum et explicitum (distinctio virtualis minor, di-
stinctio rationis cum fundamento in re imperfecto). Dem entsprechend
gibt es auch ein in der Sache begriindetes Vorher und Nachher. Wir be-
haupten nun, dafs in Gott das Sein dem Denken nicht vorhergehe, son-
dern mit ihm formell identisch sei. Gottes Sein lifst sich begrifflich nicht
ausdriicken, ohne dafs eben dadurch nicht auch das vollkommenste Denken
ausgedriickt wiirde, denn niemand kann der Definition Ausdruck verleihen,
ohne eben dadurch das Definitum auszusprechen.

2 Paul Mezger O. S, B. { 1702, einer der bedeutendsten Vertreter
der Salzburger Thomistenschule.

8 Vgl. Mezger, Theologia thomistico-schol. Salisburgen. tract. I
disp. IIl art 5. — Plac. Renz sen. Theologia I, 135.



420 Das Krkennen.

zum physischen, flie(senden Werden und die gottliche Denkthatig-
keit als metaphysische Selbstverwirklichung und Selbst-
urséchlichkeit auffassen will, so ist zu sagen, dafs ein stehen-
des Werden Sein bedeutet und die metaphysische Selbstursiich-
lichkeit Aus sich selbst sein. Das gottliche Denken ist nicht
Ursichlichkeit, ja in Bezug auf das gottliche Wesen nicht einmal
Princip; denn der Begriff des Princips fordert den realen Her-
vorgang eines von ihm real Verschiedenen. Das gottliche Wesen
ist zwar aus sich; es wire aber absurd, zu behaupten, dals es
als Principiatum aus sich selbst als aus seinem Princip hervor-
ginge. Durch die Offenbarung wissen wir zwar, dafls das gott-
liche Denken produktiv ist, nicht ob seiner Unvollkommenheit,
wie das geschopfliche Denken, welches das Wort hervorbringt
als Stiitzpunkt fiir das Erkennen, sondern ob seiner unendlichen
Vollkommenheit, non ex indigentia sed ex intelligentia, wie der
bl. Augustin sagt.! Es ist jedoch in dieser Produktivitat nicht
Princip des gottlichen Wesens, sondern kraft des relativen
Gegensatzes als Vater Princip des Sohnes, so zwar, dals beiden
dasselbe gottliche Sein und Wesen zukommt,

Unser aus dem Erkennen abgeleitete Gottesbegriff wirft auch
sein Licht auf die thomistische Weltanschauung. Er ent-
deckt uns den letzten Grund der Unhaltbarkeit des auf die
scientia media anfgebauten Molinismus. Nach den Molinisten
erkennt Gott das Zukiinftigbedingte aus dem gottlichen Wesen
als etwas seinem Denken Vorausgehendes, diesem objektiv Gegen-
iiberstehendes. Allein es gibt keinerlei Wahres, keinerlei Objek-
tives dem - gottlichen Denken voraus aulser der vom gottlichen
Denken selbst bedingten, aus ihm flielsenden Willensakte. Denn
im Denken des Denkens fallen Subjekt und Objekt auch logisch
zusammen., In ithm ist auch das Denken des Moglichen, der
Wesenheiten beschlossen, denn das unendlich vollkommene sich
durchdringende Denken muls auch das Denken der Moglichkeiten
sein, nach denen es in endlicher Weise mitteilbar ist; in ihm
miilste auch beschlossen und mit ihm absolut identisch sein das
Denken des Bedingtzukiinftigen, wenn dieses abgesehen
vom gottlichen Willensentschluls erkennbar wire. Gott kime
somit dazu, das Bedingtzukiinftige in dieser bestimmten Weise
und nicht anders zu denken, nicht durch irgendwelche Objek-
tivitit und objektive Wahrheit, sondern einzig und allein durch eine
in seinem Wesen und Denken liegende Determination.
Das heilst aber dem gottlichen Denken Irrtum zuschreiben und
den reinen Akt durch Potentialitit beschrénken.

! Lib. VII. de Trin. c. 1.
SRSV ", "S- V—



	Das Erkennen

