Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Ein kritischer Anhanger Hegels in England
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN KRITISCHER ANHANGER HEGELS IN
ENGLAND.
Von Dr. M. GLOSSNER.

Der formellen, wissenschaftlichen Durchbildung, welche sie
einer wenngleich falschen, doch weitverbreiteten, zuzeiten wie
eine Art von epidemischer Krankheit die Geister beherrschenden
Weltanschauung, der pantheistisch-monistischen gegeben, verdankt
es die Philosophie Hegels, dafs sie innerhalb und aufserhalb Deutsch-
lands immer wieder vereinzelte Vertreter findet. In der That ist
nach Hegel kein philosophisches System aufgetreten, das sich,
was innere Konsequenz und formelle Vollendung betrifft, mit dem
Hegelschen messen konnte. Die Systeme, die vom monistischen
Standpunkt sei es den Willen oder die Phantasie oder irgend
ein anderes Seelenvermogen zum universalen Princip erheben,
miissen gegeniiber dem allumfassenden Princip des logischen Seins
mit seiner immanenten Dialektik als schwichliche Versuche be-
zeichnet werden, iiber einen allerdings einseitigen, vom Stand-
punkt des pantheistischen Monismus aber unvermeidlichen In-
tellektualismus hinauszukommen. Wir werden uns daher nicht
wundern, wenn selbst in dem durch die Richtung des National-
charakters und die Beredsamkeit des Begriinders seiner philo-
sophischen Bestrebungen in die Bahn eines einseitigen Realismus
gedriangten und festgehaltenen England gelegentlich ein Anwalt
der Hegelschen Dialektik ersteht. In dem gegenwirtigen Falle
zwar, auf welchen wir die Aufmerksamkeit des deutschen Lesers
lenken mochten, ist es, wie es scheint, ein Schotte, ein Sohn jener
Nation, die, trotz der Verschmelzung mit der englischen, grofsere
spekulative Begabung und eine zuweilen durchbrechende ideali-
stische Neigung zeigt, welcher zu Gunsten der Hegelschen Dia-
lektik eine Lanze einlegt.

John Mc Taggart ist der Name unseres Autors; seine Schrift
trigt den Titel: Studies in the Hegelian Dialectic (by Mc Taggart
Ellis Mc Taggart, Cambridge 1896). Da derselbe das Hegelsche
Erbe cum beneficio inventarii iibernimmt und an der Dialektik
und dem Systeme iiberhaupt eine sorgféltige und freimiitige Kritik
iibt: so konnen auch wir Gegner Hegels daraus Gewinn ziehen.
Ja, wir werden, wenn wir uns nicht sehr tiuschen, daraus die
Uberzeugung schopfen, dafs mit den Teilen des Hegelschen

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XL 26



384 Ein kritischer Anhinger Hegels in England.

Systems, die der Verfasser preisgibt, auch die Dialektik, die er
zu retten sucht, ins Schwanken und in ernstliche Gefahr gerit,
mit den unhaltbaren Konsequenzen in den Untergang hineingezogen
zu werden.

Der Verf. sucht zundchst die Natur der Dialektik im all-
gemeinen festzustellen. ,Die Idee der Synthesis von Gegensitzen
ist vielleicht das Charakteristische im ganzen Hegelschen System.
Der innere Grund der Natur, worauf der dialektische Prozels
Anspruch erhebt, kann nicht blofs in der Kategorie liegen, von
welcher er ausgeht. Die blofse Analyse einer Idee treibt nicht
zu einer andern, mit ihr unvereinbaren. Gleichwohl soll keine
andere Priamisse als die Giiltigkeit der niederen Kategorie er-
forderlich sein, um die Giiltigkeit der héheren zu behaupten.
,Die erste und tiefste Ursache der dialektischen Bewegung ist
die Unbestandigkeit aller endlichen Kategorieen, woraus sich der
Widerspruch ergibt; der Existenz des Widerspruchs aber ver-
danken wir den Fortschritt der Dialektik.“ Der dialektische
Prozels ist eine giiltige Beschreibung der Realitit, diese ist aber
ein dauernder und zeitloser Zustand. Die "dialektische Bewegung
ist ein Fiihrer zur Realitit, da die hochste Kategorie, unter
welcher sie allein konstruiert werden kann, alle niederen Kate-
gorieen als Momente in sich enthdlt; der Fortschritt aber von
einer Stufe des Begriffs zur andern ist ein inaddquater Ausdruck
der Wahrheit. (8. 1—7.)

Was das Widerspruchsprincip betrifft, so verwirft die Dia-
lektik dieses Gesetz nicht; auch fir Hegel ist der unaufgeloste
Widerspruch ein Zeichen des Irrtums. Ja, die Dialektik beruht
geradezu auf dem Princip des Widerspruchs. (3. 10.)

Diese Darstellung widerspricht beziiglich des princ. contra-
diet. den ausdriicklichen Erklirungen Hegels und zugleich dem
Geiste des Systems nach der eigenen Auffassung unseres Autors.
Die Dialektik namlich treibt immer neue Gegensitze und Wider-
spriiche hervor, die allerdings in der absoluten Idee gelost sein
sollen, in der That aber in ihr bestehen bleiben, mit Hegel zu
reden, darin aufgehoben, d. h. bewahrt sind. Diese Widerspriiche
sind insofern kiinstlich gemacht, als sie aus der Hypostasierung
des reinen Seins (des Ausgangspunktes der Dialektik) entspringen,
und ihre Auflosung ist nur eine scheinbare, da eben der Grund-
widerspruch des Systems, die Identifizierung des logischen (leeren)
Seins mit der absoluten Idee (dem absoluten, schlechthin voll-
kommenen Sein) bestehen bleibt.

Die Negation verliere im Fortschritt des dialektischen Pro-
zesses ihre Bedeutung. Dieses fundamentale Princip habe Hegel



Ein kritischer Anhinger Hegels in England. 385

nicht genauer im einzelnen auseinandergesetzt und seine Kounse-
quenzen nicht verfolgt, entweder weil er es nicht klar durch-
filhrte oder seine Bedeutung nicht vollkommen durchschaute. Auch
gegen diese Darstellung muls eingewendet werden, dals sie das
System zu giinstig beurteile. Die Negation kann darin nje ihre
Bedeutung verlieren, da die Welt nach Hegel ein notwendiges
Moment im Leben Gottes ist, mit der Welt aber ist auch die
Negation gesetzt.

Den Beweis fiir die Wahrheit und Notwendigkeit der Dia-
lektik fiihrt Hegel mit dem Verstand (im Gegensatz zur ,Ver-
nunft“). ,,Wir miissen zeigen, dafls, wenn wir, wie wir nicht
umhin konnen, fiir die Giltigkeit des gewohnlichen Verfahrens
unseres Gedankens einstehen, wir auch fir die Giiltigkeit der
Dialektik einstehen miissen. Hegel anerkennt diese Notwendig-
keit.“ Allerdings bedarf der Verstand der Erklirung durch die
Vernunft, da nur diese im Besitz der vollen Wahrheit ist; dies
schliefst aber nicht aus, dals die Vernunft durch den Verstand
gerechtfertigt werden mufs. Diese Rechtfertigung beruht auf
zwel Thatsachen: 1. dem Suchen nach dem Absoluten, das im
Verstand verflochten ist; 2. den Widerspriichen, die den Erfolg
dieses Suchens unmoglich machen. (3. 15.) Die Folge ist, dals
der Verstand sich genotigt sieht, die Giiltigkeit der Vernunft
anzuerkennen, um nicht seine eigene zu leugnen.

Zu den schwierigsten Punkten der Hegelschen Logik gehort
ihr Verhéltnis zur Erfahrung. Einerseits verlangt die Dialektik
eine empirische Basis; andererseits kann diese nicht eine parti-
kulire oder kontingierliche sein. Der Prozels ist vermittelnd,
verlangt also einen zu vermittelnden Stoff, eine anschauliche
Materie, von der er zwar nicht abhingt, womit aber der reine
Begriff als verbunden zu nehmen ist. Die Gegenwart dieser
anschaulichen Materie in der Erfahrung ist eine Bedingung, dals
wir die dialektische Bewegung des reinen Gedankens wahrnehmen.
Diese Bewegung griindet zwar nur im reinen Gedanken selbst,
bedarf aber der Stiitze in der allgemeinen Natur der Er-
fahrung. Demnach ist das einzige logische Postulat, das die
Dialektik verlangt; das Zugestindnis, dals Erfahrung reell existiert.
Die Basis — die Natur des reinen Gedankens — ist die voll-
stindige und konkrete Idee, die im Geiste, wenn auch nur im-
plicite gegenwirtig ist und die es unmoglich macht, bei einer
endlichen Kategorie stehen zu bleiben. Das Postulat, die abstrakte
Idee im hichsten Stande der Abstraktion, dessen Giiltigkeit zu-
gestanden ist, ist das, was explicite vor dem Geiste steht und
wovon der Prozels seinen Ausgang nimmt. Die Bedingungen

26*



336 Ein kritischer Anhiinger Hegels in England.

der Dialektik also sind: erstens der konkrete Begriff, der in all
unserem Bewulstsein impliziert ist, zweitens die Kategorie des
Seins, die wir mit Recht postulieren, da sie fiir die Beurteilung
der Erfahrung unerlifslich ist.

Hierzu sei bemerkt, dafs allerdings ein System objektive
Geltung nur aus der Erfahrung insofern schopfen kann, als diese
allein Dasein, Existenz verbiirgt, von welcher Grundlage alsdann
der Gedanke auch zu nicht erfahrungsméfsigem Dasein sich zu
erheben vermag. Die Erfahrung aber zeigt uns nur Daseiendes,
nicht Dasein abstrakt; konkretes, individuelles Sein, nicht das
Sein schlechthin, mag man nun dabei an das ov xare Tov Acyov,
den allgemeinsten Vernunftbegriff, oder an das vollkommenste
Sein (die Hegelsche ,absolute [dee) denken. Indem nun Hegel
gerade das logische Sein zur Grundlage der Dialektik nimmt,
verfalscht und verlalst er zugleich die Basis der Erfahrung, und
indem er dieses abstrakte logische Sein mit dem absolut voll-
kommenen, dem gottlichen Sein identifiziert, fiigt er zu jenem
modtor Psvdog der Dialektik konsequenterweise einen zweiten
fundamentalen Irrtum hinzu. Denn unleugbar verlangt die Dia-
lektik, um anch nur einen Schritt vorwiirts thun zu konnen,
jene Identifizierung; oder um mit dem Verf. zu reden, der Gang
der Dialektik ist zumal analytiseh und synthetisch, indem an-
genommen wird, dafs die absolute Idee bereits im Anfang im-
plicite dem Geiste gegenwartig sei.

Folgen wir dem Verf. Das schliefsliche Resultat ist, dals
keine Kategorie aufser der absoluten Idee zur KErkldrung des
Universums geniigt. Die Dialektik macht daher nicht nur alle
Versuche, einen durchgreifenden Materialismus aufzustellen, zu
nichte, indem sie die Anspriiche der Kategorie des Geistes zur
Geltung bringt, sondern unterwirft die ganze Welt der Erfahrung
der Herrschaft des Geistes, indem sie zeigt, dals jede niedere
Kategorie die hohere involviere und dafs die Materie auf Geist
reduziert werden miisse, nicht nur konne.

Wie uns bediinkt, hat diese Reduktion ihre Kehrseite; denn
da die niedere Kategorie in der hoheren aufgehoben, d. h. auch
gewahrt bleiben soll, wird nicht nur die Materie spiritualisiert,
sondern auch der Geist materialisiert. Nur in einer Philosophie,
die der Erfahrung, welche Geist und Materie als verschieden
aufweist, ihr Recht lidfst, und statt der dialektischen der natiir-
lichen, schlulsfolgernden Methode sich bedient, wird der Materia-
lismus wirklich iiberwunden, indem der Geist, unvermischt mit
dem Stoffe und ihn beherrschend, iiber ihm steht.

Vom epistemologischen Standpunkt (dem der Wissenschafts-



Ein kritischer Anhinger Hegels in England. 387

lebre), fahrt der Verf. fort, ist der Plan der Hegelschen Logik
nicht besonders verschieden von dem Kants. Beide rechtfertigen
die Anwendung gewisser Kategorieen auf die Erfahrung, indem
sie beweisen, dals die Giiltigkeit dieser Kategorieen in einer
anderen vom skeptischen Gegner zugestandenen Idee einge-
schlossen ist. Ihre Systeme aber unterscheiden sich, indem Hegel
den gleichen Principien eine weitere Ausdehnung und seiner
Theorie in der Kategoric des Seins eine sichere Grundlage gibt.
Das allgemeine Princip der beiden Systeme ist dasselbe und der
Kritiker, der in Kants Kriticismus keinen Grundirrtum findet,
kann auch ohne Schwierigkeit zulassen, dals die Hegelsche Logik,
wo sie sich von Irrtimern im einzelnen fern halt, eine giiltige
Theorie der Wissenschaftslehre sei.

Ziweifellos schreibt Hegel seiner Logik ontologische Bedeutung
zu; der Sinn aber ist nicht, dals die Natur des Gedankens allein
malsgebend sei, sondern die Leugnung des Kantschen Dinges an
sich und die Annahme, dafs keine Realitiit sei, die nicht in die
Erfahrung cingehe. Zwar will Hegel aus der Betrachtung der
Existenz des reinen Gedankens die Existenz von Natur und Geist
ableiten, jedoch nicht durch blofse Analyse, sondern durch eine
Synthese, einen Prozels, der seinen Impuls ebenso der voll-
kommenen und konkreten Idee verdankt, die in der KErfahrung
eingeschlossen ist, als der unvollkommenen und abstrakten Idee,
die dem Forscher explicite vor Augen steht.

Der Haupterfolg des Hegelschen Systems ist nach dieser
Auffassung die Vollendung des Werkes, das die deutsche Philo-
sophie seit der Veroffentlichung der Kritik der reinen Vernunft
fortgefiihrt hat, ndmlich die Feststellung der Verniinftigkeit des
Universums mit Hilfe der transcendentalen Methode. Der Beweis
der absoluten Herrschatt der Vernunft sowie die Verwerfung der
Méglichkeit, dafs sich etwas im Universum ihrem Einflufs ent-
ziehe, gibt der Hegelschen Philosophie ihr praktisches Interesse.

Die Dialektik hat verschiedene Erklidrungen und Einwen-
dungen erfahren. Speciell sind es drei Punkte, in welchen die-
selbe verschieden aufgefalst wurde. Man hielt dafar, dals die
Dialektik ihren Standpunkt im reinen Gedanken, losgelist von
Jeder Erfahrung, habe; dals diese Unabhingigkeit wenigstens am
Ende der Dialektik von der absoluten Idee gelte; endlich dafs
die Ableitung von Natur und Geist aus dem Logischen dieselben
zu blofsen Formen des letzteren mache. Der erste Einwand
findet sich vornehmlich in Trendelenburgs Logischen Unter-
suchungen. Nach Trend. beruht der dialektische Fortschritt dureh-
weg auf subreptiver Riicksichtnahme auf die Erfahrung, Trend.



388 Ein kritischer Anhiinger Hegels in England,

aber geht von einer zweifachen unzutreffenden Annahme aus;
erstens, dals der Anfang isoliert von der zu erreichenden kon-
kreten Realitdt zu nehmen sei; zweitens, dafs der Gedanke, um
rein zu sein, nicht in konkreter Erfahrung, sondern fiir sich auf-
gefalst werden miisse. Der Appell an die Erfahrung ist nach
der urspriinglichen Absicht Hegels nicht unvereinbar mit dem
Anspruch auf apriorische Giiltigkeit. Hegel ist sich des Zusammen-
hanges mit der Erfabrung vollkommen bewuflst. Encykl. § 6. § 9.
Wie die Wissenschaften, so beruht auch die Philosophie auf Er-
fahrung. ,,Mag das Resultat in einem gewissen Sinne von dem
der Wissenschaften der Art und nicht blofs dem Grade nach
verschieden sein, die Methode differiert nur dem Grade nach.”
(S. 36.) In § 12 der Encykl. werden beide Elemente des dia-
lektischen Prozesses hervorgehoben: der Ausgangspunkt von der
Erfahrung und das negative Verhalten des Resultats zu dem
Ausgangspunkt. Hegel leugnet, dals die Beziehung auf die Er-
fahrung ein rein empirisches Argument involviere. Ohne die
empirischen Daten konnte die Dialektik . nicht bestehen; gleich-
wohl ist sie nicht durch diese Daten bewirkt, verursacht, sondern
mit ihnen in einer hoheren Einheit notwendig verbunden.

Es 1st etwas anderes, die Existenz unmittelbarer Erkenntnis
zu leugnen und die Existenz eines unmittelbaren Elementes in
der KErkenntnis einzurdumen. Die Behauptung, alle Erkenntnis
bestehe in der Vermittlung eines Unmittelbaren, schliefst ein,
dals es ein Unmittelbares gibt, und leugnet, dals es ein Erkennen
ist. Die Thatsache, dafs der dialektische Prozels in der Ver-
mittlung eines Unmittelbaren besteht, zeigt zur Geniige, dals er
in Beziehung zur Erfahrung steht; denn Unmittelbares ist allein
in der Erfahrung zu finden. Der Prozels beginnt mit dem Ge-
gebenen und Kontingenten, das allein in den Sinnen gefunden
werden kann; folglich hat der Fortschritt der Dialektik zur ab-
soluten Idee eine empirische Basis.

Ein doppelter Grund der Dialektik wird angenommen, und
ihr Zusammenhang mit dem zweifachen Gesichtspunkte des Pro-
zesses ist klar. In erster Linie mufs der reine Gedanke gegeben
sein; denn ohne Denken konnen wir die Natur des Denkens nicht
erkennen. Von dem einen Gesichtspunkt also ist die Dialektik
Beobachtung eines vor uns stehenden Inhalts und verhdlt sich
wie ein Zuschauer der sich selbstindig entwickelnden Idee. Zu-
gleich aber ist der Prozels nicht ein rein empirischer, sondern
schreitet mit innerer Notwendigkeit vom ersten Urteil in der
Anwendung der Kategorie des Seins aus fort. Der konkrete
Begriff ist das logische Prius der Bewegung, die unanalysierte



Ein kritischer Anhinger Hegels in England. 389

Masse und der abstrakte Begriff ist nur das zeitliche Prius.
Zugestanden mufs werden, dals Hegel von der Idee des Seins,
dem Ausgangspunkt der Dialektik, keine Rechenschaft gibt. Dies
erklirt sich aber aus dem Zustand der Philosophie zu seiner Zeit.
Er lebte in einem Zeitalter des Idealismus, als der Skepticismus
Humes der Ansicht das Feld gerdumt hatte, dals der Geist die
Wirklichkeit zu erkennen vermoge. '

Hegel nennt seine Logik voraussetzungslos. Trendelenburg
nimmt dies als gleichbedeutend mit: ohne Grundlage der Er-
fahrung. Thatsichlich steht die Dialektik in steter Fithlung mit
der Erfahrung. Selbst am Ziele der Entwicklung, in der ab-
soluten Idee, bleibt das Unmittelbare, da es ohne solches keine
Vermittlung geben kann, wenn auch dieses Unmittelbare keines-
wegs notwendig ein Kontingentes ist. Die Kontingenz kann ab-
gestreift sein, ohne dafs die Grundlage der Erfahrung verlassen
ist. ,Mag nun die Ausmerzung des Kontingenten moglich sein
oder nicht, der entscheidende Punkt liegt hier darin, dals mit
dieser Ausmerzung, auch wenn sie stattfindet, nicht auch die des
Unmittelbaren gegeben ist, beweist also nicht die Absicht seitens
Hegels, den Gedanken als selbstgeniigend hinzustellen, selbst
wenn er zur absoluten Idee gelangt ist.*

In diesem Versuch, die Kritik Trendelenburgs zu entkriften,
scheint uns der Kernpunkt der Frage aufser acht gelassen zu
sein. Hs fragt sich nicht nur darum, ob Hegels Dialektik von
der Erfahrung ausgehe und zu ihr in Beziehung und Fiihlung
trete. Unzweifelhaft ist es der Erfahrungsstoff (und nur dieser!),
den Hegel rationell zu durchdringen strebt. Ks handelt sich
aber darum, wie dies geschieht. Hegel iiberspannt nicht nur
die Rationalitit des Universums, sondern triagt zudem das sub-
jektive Element der menschlichen Denkformen hinein, deren Ent-
wicklungsgang in der Weise die Realitit bestimmen soll, dals
diese wie ein streng logisches Denksystem erscheint, das sich
von innen und unten ohne Aufnahme von aufsen und oben ent-
faltet, rein aus sich: eine Entfaltung, die sich ohne subreptives
Verfahren nicht vollziehen lifst. Schon der erste Schritt der
Dialektik bedeutet eine Ubertragung des subjektiv-menschlichen
Logischen auf das Wirkliche, indem das (reine) Sein nur infolge
seiner abstrakten Form, die es im menschlichen Denken anzieht,
als in das Nichts umschlagend aufgefalst werden kann, woraus
dann nicht ohne Subreption der Begriff des Werdens abgeleitet
wird,

_ Ein weiterer Vorwurf geht dahin, dals Hegel die ontologische
Geltung seiner Dialektik weiter ausdehnte, als seine Theorie



390 in kritischer Anhinger Hegels in England.

zulafst und nicht blofs die Rationalitdt, sondern auch die Existenz
des Universums aus dem reinen Gedanken beweisen wollte. Nach-
dem aber Hegel anerkennt, dals die ganze dialektische Bewegung
nur im konkreten Ganzen sich vollzieht, in welchem Sinnendata
ein korrelates Moment des reinen Gedankens bilden, kann er
nicht wohl annehmen, dafs die Bewegung des reinen Gedankens
die Sensationen hervorbunge welche Bedingungen seiner Existenz
sind (S. 57). Der Ubergang der Logik zu Natur und Geist be-
deutet nicht den Versuch, die Natur aus dem reinen (Gedanken
zu konstruieren, weil die Grundlage des Argumentes die in aller
Erfahrung eingeschlossene Gegenwart der konkreten Realitit war,
deren Notwendigkeit bewiesen werden sollte. Hegel, wendet man
ein, wolle die Existenz der Welt rein synthetisch beweisen, ja,
er versuche, die konkrete Existenz der Kategorieen aus ihrer
Wesenheit abzuleiten. Es ist jedoch nicht notwendig, dals die
Deduktion von Natur und Geist den sophistischen Versuch in-
volviere, aus der Wesenheit auf das Dasein zu schliefsen, mag
nun die Ableitung zugleich auf synthetischem und analvtlscheln
oder ausschliefslich auf synthetlschem Wege geschehen, Hegels
Schlufs geht jedoch nicht vom reinen Gedanken auf die Natur,
vom Wesen auf Dasein, sondern von Existenz zu Existenz. Der
Verlauf der Logik kanu so zusammengefalst werden: Wir haben
eine unmittelbare Gewilsheit, dals etwas existiert, folglich hat
die Kategorie des Seins reale Giiltigkeit. In der Kategorie des
Seins aber ist die absolute Idee eingeschlossen, folglich kénnen
wir von dieser Idee die Realitit priadizieren. Was den ersten
Vorwurf betrifft, dafs Natur und Geist aus der Logik, dem reinen
Gedanken, abgeleitet werden, so sind beide im logischen Prozefs
schon impliziert, denn der Geist ist auch logischer Grund, und
der Prozefs von der Idee zur Natur und von der Natur zum
Geist ist ebenso analytisch als synthetisch; denn das Ende des
Prozesses ist, zur expliciten Erkenntnis des Grundes zu ge-
langen, der als Grund durchweg gegenwirtig sein muls, wenn
auch nicht in voller und expliciter Erkenntnis. Das Resultat
ist im Ausgangspunkt schon implicite enthalten.

Ein Widerspruch soll darin liegen, dals Hegel die Kontingenz
teils als eine Kategorie behandelt, teils aber auf die Unfahigkeit
der Natur, die ldee zu realisieren, zuriickfihrt. Wenn Hegel
die Kontingenz als eine Kategorie behandelt, so ist dies vereinbar
mit Riicksichtnahme auf Erfahrung; denn mit der Kontingenz
wird im Verlaufe des dialektischen Prozesses nicht auch die Un-
mittelbarkeit (ohne die sie nicht besteht) aufgehoben. Und wenn
derselbe Philosoph die Kontingenz auf die Unfihigkeit der Natur



Ein kritischer Anhiinger Hegels in England. : 391

zuriickfihrt, so ist damit die Ansicht, Hegel wolle aus dem reinen
Gedanken ohne Riicksicht auf die Erfahrung konstruieren, ge-
radezu unvereinbar. Die einzig mogliche Erklarung dieser Un-
fihigkeit liegt in einem unabhingigen Element, das die Idee nicht
vollstindig bezwingen kann; dies ist aber unvereinbar mit der
Theorie der reinen Synthesis. Was den Ubergang vom Wesen
zur Existenz betrifft, so kann selbst die Abwesenheit eines ana-
lytischen Elementes einen solchen nicht notwendig involvieren;
dagegen beweist die Gegenwart eines solchen, dals ein derartiger
Ubergang nicht beabsichtigt sein konne. Der Umstand, dals Hegel
das entologische Argument gegen Kant in Schutz nimmt, beweist
nicht jenen Ubergang; denn fiir Hegel ist Gott das allein wahr-
hafte Sein, also schon im Ausgangspunkte als daseiend gegeben.
Ein solches ontologisches Argument wird von den Kantschen
Einwendungen nicht getroffen. ,Vom Hegelschen Gott kime man
nur los, wenn man sich vom ganzen Universum losmachen wiirde.
Aber dies ist eben unmoglich“ (8. 72). Hegel ist im Rechte,
das ontologische Argument als von Goit — in seinem Sinne
definiert — giiltig zu behaupten.

Der Verf. wendet sich zum Versuche, die Giltigkeit der
Dialektik nachzuweisen. Ohne in das Detail einzugehen, falst
er nur die Giiltigkeit des Ausgangspunktes und die allgemeine
Methode der Dialektik ins Auge. Zunéchst soll der dialektische
Prozefs gerechtfertigt werden. KEr ist vom Verstand selbst ge-
fordert, indem sein gewdhnlicher Gebrauch eine vollstindige Er-
klirung des Universums erstrebt, ohne sie leisten zu konnen.
Weiterhin ist die Rechtmaélsigkeit des Ausgangspunktes der Dia-
lektik zu zeigen und dals die Natur des Fortschritts und ihre
Beziehung zur Erfahrung die Giiltigkeit der Dialektik beweise.

Man wendet gegen den transcendentalen Gebrauch der Be-
griffe iiberhaupt ein, dals eine unbewulste und implicite Erkenntnis
keine Erkenntnis sei, iibersieht aber dabei, dals das ,junbewulst
und implicite” in dem Siope zu nehmen ist, in welchem wir uns
eines Ganzen der Erfahrung bewulst sind, ohne ein einzelnes
darin enthaltenes Moment herauszuheben, zu dessen bewulster
Erkenntnis die Analyse fiihren wiirde. In diesem Sinne erkennen
wir implicite den Gedanken (als Element und leitendes Ziel
der Dialektik). Man erwidert hierauf: Wenn Beziehungen anders
als im Gedanken (bewulfst) bestehen konnen, warum dies nicht
auch bei der Sensation der Fall sei? Als Konsequenz ergiibe
sich die Moglichkeit der Existenz beziehungsloser Objekte, wovon
der Transcendentalismus nichts wissen wolle. (Gebe man einmal
zu, dafs ein Gegenstand existieren konne, ohne fiir das Denken



392 Ein kritischer Anhinger Hegels in England.

etwas zu bedeuten, so konne dies nur in unserer Unfiahigkeit,
die Realitat der Dinge zu ergreifen, seinen Grund haben (so
Balfour). Die Antwort lautet: In Beziehung stehende Sensationen
konnen erkannt werden, ohne dals wir die Beziehungen erkennen,
sofern wir dieselben noch nicht analysierten, in ihre wechsel-
geitig von einander abhingigen Elemente der Sensation und des
Gedankens nicht auflosten. Es folgt also nicht, dals beziehungs-
lose Sensationen existieren konnen (8. 80).

Von unserer Seite sei bemerkt, dafs an die Stelle der Unter-
scheidung bewufster (analysierter) und unanalysierter Erkennt-
nisse diejenige aktueller und potenzieller treten miisse. Sinn-
liches, (regebenes ist erkennbar trotz seiner Unabhingigkeit vom
aktuellen, sei es nun expliciten oder impliciten Gedanken: eine
Unterscheidung, die dem Transcendentalismus den Boden entzieht.

Der erste Schritt zur Rechtfertigung der Dialektik ist die
Forderung einer vollkommenen Erklirung des Universums von
seiten des Verstandes. Diese vollkommene Erklarung ist ein
Bediirfnis nicht blofs des Gefiihls, der Religion, sondern der Er-
kenntnis. , Das Bediirfnis des Absoluten ist ein Bediirfnis der
Erkenntnis.“ Jede Frage des Verstandes ist entweder: Was
bedeutet das All als Ganzes? Was in irgend einem seiner Teile?
Jene Frage kann unur beantwortet werden mit dem absoluten
Ideal der Erkenntnis. Ein Teil des Alls aber ist nur erklarbar
aus dem Ganzen. Der Verstand verlangt somit das Ideal der
Erkenntnis. Er gebraucht die Kategorieen, ohne ihre Giiltigkeit
beweisen zu konnen, da er sie isoliert: denn die Giiltigkeit der
hoheren Kategorieen ist davon abhingig, dafs sie in den niederen
eingeschlossen sind; dies ist aber nur moglich, weil (was nur
die Vernunft einsieht) die niederen Abstraktionen der hoheren
sind. Der Verstand hilt am Widerspruchsprincip fest und ver-
wickelt sich durch den isolierten Gebrauch der Kategorieen gleich-
wohl in bestindige Widerspriiche, welche die Vernunft allein
mittels der absoluten Idee zu losen im stande ist. Die Geschichte
der Philosophie weist auf die Widerspriiche in der Kategorie
der Bewegung, der Kraft, der Kausalitit. Da die Kategorieen
in sich keinen Grund der Selbstdifferenziierung haben, miissen
sie sich schlielslich als unzureichend erweisen.

Gegen diese Art, die Vernunft durch das Bediirfnis des
Verstandes zu rechtfertigen, wende man ein, die Widerspriiche
des Verstandes konnten nur zur volligen Trennung des Denkens
und Seins fiihren, nicht aber zur Geneigtheit des Verstandes,
sich dem Verfahren der Vernunft zu ergeben. Dagegen sei zu
erinnern, dafs der Verstand eben infolge seines Festhaltens am



Ein kritischer Anhinger Hegels in England. 393

principium contradictionis die Schuld der unaufloslichen Wider-
spriiche in sich selbst, nicht in der Heterogeneitit des Denkens
und des Seins finde. Aber auch die Vernunft muls ihr Unver-
mogen, das All vollkommen zu begreifen, seine Rationalitit voll-
kommen darzuthun, eingestehen. Auf diesem positiven Wege ist
also der Beweis fiir die Giiltigkeit der Vernunft nicht zu fihren,
Dagegen stehe uns der negative Beweis zu Gebote. In dem
Verhiltnis, in welchem die sorgfiltigste Untersuchung in der
absoluten Idee keinen Widerspruch aufzudecken vermag, ist der
Schluls berechtigt, dafs sie die letzte und vollkommen adéquate
Kategorie ist. Das All vollkommener zu rationalisieren (als ra-
tionell zu erweisen), als diese Kategorie es thut, ist unmoglich.
Wir haben ein Bediirfnis, das der Verstand anerkennt, aber nicht
befriedigt. Die Widerspriiche des Verstandes wiirden alles Denken
unmoglich machen; es muls also eine hohere Denkweise geben,
die das leistet, was der Verstand umsonst erstrebt. Dies ist die
Vernunft. Der Verstand leugnet die Moglichkeit, zwei kontrire
Begriffe, wie sie liegen, zu vereinigen; die Vernunft vereinigt
sie in einem hoheren Begriff: folglich besteht zwischen beiden
kein Widerspruch, der Verstand leugnet nicht, was die Vernunft
allein zu thun im stande ist.

Diese Rechtfertigung erscheint uns verfehlt. Das Verlangen
absoluter Erkenntnis ist wie ohne Erfolg, so auch ohne Berech-
tigung. Der Verstand (im Hegelschen Sinne) erfiillt das Ver-
langen nach Erkenntnis, soweit es berechtigt ist, mit Hilfe des
Kausalprincips, das ihn zur Erkenntnis der Existenz der ersten
Ursache, Gottes, filhrt. Die angeblichen Widerspriiche sind nicht
vorhanden; auch wiirde sie die ,,Vernunft“ nicht losen, wenn sie
vorhanden wiren; denn gerade diese (im Hegelschen Sinne) lafst
in der absoluten Idee alle Gegensitze in Identitit, d. h. mit dem
Widerspruche behaftet, bestehen.

Der néchste Punkt betrifft den inneren Bestand und den
Zusammenhang des Systems. Die Grundlage des Systems bildet
der Begriff des Seins. Diirfen wir die Giiltigkeit dieses Begriffs
annehmen? Offenbar. Seine Giiltigkeit leugnen hielse alle Existenz
leugnen. Wie verhilt es sich aber mit der Giiltigkeit des Pro-
zesses? Wir gehen von der Thesis zur Antithesis und von dieser
zur Synthesis und einer neuen Thesis. Der letztere Ubergang
ist iiberhaupt kaum ein Ubergang. So ist Bestimmtsein, ver-
glichen mit dem Werden, mehr eine neue Seite derselben
Kategorie als eine neue Kategorie. Der Ubergang aber von der
Thesis zur Antithesis ist giiltig, weil die eine die andere Kate-
gorie, das Sein das Nichtsein einschlie(st. Reines Sein unter-



394 Ein kritischer Anhéinger Hegels in England.

scheidet sich nicht vom Nichtsein (8. 92). Alle Kategorieen sind
nur Beschreibungen der konkreten Realitiat, die niederen unvoll-
kommene Beschreibungen. Der explizierte Begriff ndhert sich
schrittweise der konkreten und vollkommenen, aber implizierten
Idee; daher ist ein wirklicher Fortschritt des reinen Gedankens
wohl moglich. Der Prozels bleibt rein gedanklich, weil er nicht
von dieser oder jener Erfahrung abhangt, obgleich er ohne Er-
fahrung iiberhaupt nicht bestiinde. Die Berechtigung der Syn-
thesis erhellt daraus, dafs wir die Einheit wiederherstellen, aus
der Thesis und Synthesis urspriinglich stammen. Die Synthesis
ist das logische Prius ihrer Momente.

Hartmann wendet ein, die Synthesis von Thesis und Anti-
thesis ergebe die Null, nicht eine reicherc Wahrheit. Dies gilt
wohl von Grolsen, nicht von Begriffen. — Die dialektische Me-
thode, wendet Trendelenburg ein, ist einfach die Kunst, unsere
urspriiegliche Abstraktion wieder zuriickzuthun; es ist also ein
rein subjektiver Prozels, eine Geschichte subjektiver Erkenntnis,
nicht eine Entfaltung der Realitdt aus ihren Elementen. Dagegen
ist zu sagen, der Prozels sei mehr als dies, da die Abstraktionen
unter Strafe des Widerspruches ,zuriickgethan* zu werden fordern.
,Alle Analyse resultiert zwar in mehr oder minder abstrakte
Ideen, aber nicht notwendig in Abstraktionen, die von selbst zu
den analysierten urspriinglichen Ideen zuriickstreben. Das Ver-
hiltnis der niederen Begriffe zu den hoheren gleicht dem orga-
nischer Teile zum Ganzen. Wir kionnen einen lebendigen Korper
nicht durch Zusammensetzung der Ideen der isolierten Glieder
erklaren, wohl aber, wenn unsere Erkenntnis genugend vollkommen
ist, das Glied durch den Begriff des Korpers als eines Ganzen.
Es ist also nicht richtig zu sagen, dals der Prozels rein subjektiv
sei. Die einzelnen Abstraktionen haben zwar kein getrenntes
Dasein, das in der Wirklichkeit ihnen entsprechen wiirde, das
Resultat aber hat fiir den objektiven Gedanken Giiltigkeit. Wie-
wohl die verschiedenen unvollkommenen Kategorieen keine ge-
trennte objektive Existenz haben, so haben sie eine solche doch
als Elemente im konkreten Ganzen.

Die Dialektik verlangt nicht, dafs alle Besonderheiten aus
der Idee begriffen werden; die besondere Natur der Sensation
ist ihr gleichgiiltig. Das Verhiltnis der Kategorieen zu einander
bliebe dasselbe, wenn auch z. B. der Zucker statt siifs bitter
schmecken wiirde. Der Zusammenhang der Entdeckung der
Schwerkraft mit dem bekannten Apfel Newtons ist ein zufilliger;
die logische Giiltigkeit der Theorie der Gravitation ist davon
villig unabhingig; jede andere beliebige Erfahrung geniigte, sie



Ein kritischer Anhinger Hegels in England. 395

festzustellen. Der dialektische Prozels steht zur Erfahrung so-
welt in Beziehung, dafs er nicht unfruchtbar ist und doch zu-
gleich nicht notwendig in Empirismus verfallt.

Der Verf. gibt zu, dafs dic Kategorie des Werdens die der
Bewegung einschlie(st, wihrend letztere weder in der des Seins
noch des Nichtseins enthalten ist. Die Dialektik verfahre aber
eben nicht rein analytisch und gewinne in der Synthese eine
neue Kategorie. Hierin liege nichts Ungerechtfertigtes; denn
was die Synthesis hinzufiige, sei aus der konkreten Idee ent-
nommen, welche die wahre bewegende Macht des dialektischen
Fortschritts sei. Bevor wir eine Kategorie der Bewegung haben,
bemerken wir eine Bewegung der Kategorieen; wir sind genotigt,
die Bewegung als eine Grundidee des Alls zuzulassen wegen
der Tendenz der bereits angewandten Ideen, einander zu werden.

Es entspricht allerdings dem Gedanken und der Absicht
Hegels, dals der dialektische Fortschritt in der konkreten Idee,
die im reinen Sein impliziert sein soll, begrindet sei. Aber ge-
rade diese Annahme ist unberechtigt und falsch. Der mensch-
liche Geist besitzt weder explicite noch implicite eine Idee des
konkret Unendlichen, Gottes. Seine Gottesidee ist eine abstrak-
tive. Indem Hegel (wie die gesamte neuere Philosophie seit
Descartes) dies verkennt, verfillt er der sophistischen Ver-
wechslung des logischen Seins mit dem gottlichen Sein und schafft
sich in der Dialektik ein ebenso sophistisches kiinstliches Werk-
zeug, mittels dessen im ,,Sein“ geschaut und entdeckt werden
soll, was kein natirlicher ,,Verstand zu schauen und zu ent-
decken vermag. .

Raum und Zeit (fahrt der Verf. in seiner Verteidigung fort),
sagt man, seien in der Bewegung eingeschlossen, diese aber lasse
Hegel nicht als Elemente des reinen Gedankens zu. Die Antwort
des Verf. lautet, die Bewegung sei hier ausschliefslich im logischen
Sinne zu nehmen, weshalb dann auch die folgenden Kategorieen
sich in keiner Weise auf etwas stiitzen, was in der Natur von
Zeit und Raum lage (8. 107).

Zuletzt frigt es sich, ob das Hegelsche System mit Recht
ontologische Giiltigkeit beanspruche. Es handle sich hier um
zwei Dinge: erstens den Gegensatz gegen Kant, indem Hegel
leugnet, dafs wir nur Phinomene erkennen, hinter denen ein un-
bekanntes Ansich liegt; zweitens um die Ableitung der Natur
und Geistesphilosophie aus der Logik. Die Frage, ob es eine
Realitit aufserhalb unserer Erfahrungswelt gibt, ist sinnlos. Da
wir iiber eine Welt aufserhalb der Erfahrung in vélliger Un-
wissenheit sind, so gestaltet sich die Frage zu einer ganz frivolen



396 Ein kritischer Anhinger Hegels in Kngland.
ohne jegliches rationelles Interesse. Was wir nicht denken
konnen, haben wir kein Recht, als real zu bezeichnen, denn eine
solche Bezeichnung ist ein Akt des Denkens. — Der Verf. diirfte
mit diesen Bemerkungen gegen die Kantsche Aunsicht zu weit
gehen. Warum soll es nicht Seiendes geben konnen, das wir
nach seiner Wirklichkeit nicht erkennen, weil es sich uns nicht
offenbart? KEtwas anderes aber ist ein ,,Ansich®, das uns ,er-
scheinen* und doch nach seiner Beschaffenheit uns véllig
unbekannt bleiben soll.

Die zweite Frage betrifft die Ableitung von Natur und Geist
aus dem Logischen. Der Gedanke treibt dazu wegen seiner un-
leugbaren Unvollstindigkeit verglichen mit dem Ganzen der Rea-
litdt. Unbestreitbar ist, dals wir denken, Das Denken verlangt
ein Objekt. Es mufs also etwas sein. Dies ist alles von der
Welt der Natur und des Geistes, was wir aus der Logik ab-
leiten konnen. Die Logik bedarf eines Komplements und Korrelats
und beide miissen in einem Ganzen vereinigt sein. Der Uber-
gang kann moglicherweise auf zweifache Art geschehen, entweder
indem der logischen These eine ungenannte Antithese gegeniiber-
gestellt und Natur und Geist als Synthese betrachtet werden;
oder die Natur gilt als Antithese und der Geist als Synthese.
Hegel selbst stellt den Zusammenhang dar als den des Univer-
salen, Partikuldren und Individuellen.

Einem Einwand Lotzes gegeniiber erhebt sich die Frage,
in welchem Sinne Hegel die ldentitit von Sein und Denken
behaupte. Der Ausdruck kann bedeuten, dals Sein nur denkend
erfafst werde, was unbestreitbar erscheint; er kann besagen, das
Sein eines jeden konkreten Dinges sei mit dem (Gedanken von
ihm identisch; in diesem Sinne ist die Behauptung der Identitit
unhaltbar. Endlich kann er besagen, alles sei geistig, auch das
korperliche Sein sei ein geistiges. Dies diirfte Hegels Gedanken
treffen und in diesem Sinne sei der Ausdruck richtig. ,,Wenn
Hegel berechtigt war, alles Sein mit dem Geiste zu identifizieren,
so war er noch nicht berechtigt, den weiteren Schritt zu thun
und die wahre Natur des Geistes ausschliefslich mit dem reinen
Gedanken zu identifizieren.“ — Was uns betrifft, so glauben wir
nicht fehlzugehen, wenn wir Hegels Gedankengang in folgender
Weise vergegenwirtigen: Alles ist actu intellegibel. Sinnlichkeit
ist eine unangemessene Form, in der das actu Intellegible sich
verbirgt. Das Intellegible aber ist das Allgemeine, der Begriff,
der nur im Denken ist und im Sein sich selbst denkt. Denken
also und Sein, Sein und Gedachtwerden ist eins. Hier liegt die
Quelle der vom Verf. spiter geriigten Vernachldssigung des



Ein kritischer Anhénger Hegels in England. 397

Willens im Hegelschen System. Fiir diesen ist eben wegen der
Identifizierung von Denken und Sein kein Raum.

Wichtiger als alle anderen Resultate ist die vollkommene
Harmonie von Gedanke und Sein. Die Behauptung, dals die
Wirklichkeit zumal rationell und recht (righteous) ist, bildet das
auszeichnende Merkmal des Idealismus.

Die , Entwicklung der Methode®, fahrt der Verf. fort, zeigt
bemerkenswerte Anderungen, die sich auf allgemeine Gesetze
zuriickfithren lassen, aus welchen sich hinwiedernm wichtige
Folgerungen fiir die Natur und Giiltigkeit der Dialektik ergeben.
Ob diese den Ansichten Hegels selbst entsprechen, sei ungewils,
gleichwohl seien sie notwendige Ergebnisse seines Systems. Das
Resultat des Fortschritts von den untersten zu den hochsten
Kategorieen ldfst sich dahin zusammenfassen: Je weiter die Dia-
lektik von ihrem Ausgangspunkt sich entfernt, desto mehr tritt
die anscheinende Stabilitit der endlichen Kategorieen zuriick und
desto weniger erscheinen sie selbstindig und unabhingig. Eine
andere Verdnderung kann im Fortschreiten des Prozesses be-
obachtet werden. In der Kategorie des Seins findet ecin Fort-
schreiten zur Synthesis in der Weise statt, dals Thesis und
Antithesis sie zur gemeinsamen KFolge haben; dagegen in der
Kategorie des Wesens ist die Antithese mehr als die Negaticn
zur Position, ndmlich eine Korrektur der Thesis und die Syn-
thesis ist fast nur eine Folge der Antithesis allein. Die Anti-
these enthdlt die These als Teil ihrer Bedeutung in sich und
stellt das (Ganze der Daten dar, die sie erfordert. In der Kate-
gorie des Begriffs aber strebt das Element des Gegensatzes und
der Negation ganz zu verschwinden. Gegenstand des Prozesses
ist nicht mehr, das Kinseitige zu erginzen, sondern das Im-
plicite zu einem Expliciten zu machen. Wihrend Hegel aus-
driicklich auf die wachsende Freiheit und Direktheit der dialek-
tischen Bewegung hinweist, unterlifst er es, das verschiedene
Verhiltnis der verschiedenen Glieder des Prozesses anzugeben.
Die drei Triaden, die man zu diesem Zwecke am besten unter-
sucht, sind die erste in der Lehre vom Sein, die mittlere in der
vom Wesen, die letzte in der vom Begriff: Sein, Nichtsein,
Werden — Welt der Erscheinung, Inhalt und Form, Verhiltnis
— Leben, Erkennen, absolute Idee. In der ersten Trias sind
Sein und Nichtsein auf gleichem Niveau. Dagegen enthélt die
Idee von Inhalt und Form einen Fortschritt iiber die Welt der
Erscheinung hinaus. Ebenso iiberschreitet die Idee des Er-
kennens die des Lebens und geniigt allein zur Erreichung der
absoluten Idee.



398 Kin kritischer Anhiéinger Hegels in England.

Es friagt sich, ob jene Verdnderung eine plotzliche oder
allméhliche, kontinuierliche sei. Hegel schweigt iiber diesen Punkt.
Andeutungen in der Logik aber fiihren zur Ansicht, dals der
Prozels sich stetig dndere. Zwar scheinen sich Ausnahmen von
der Regel der Stetigkeit zu finden; gleichwohl sind die Spuren
stetiger Entwicklung unleugbar. Irgend eine Entwicklung —
ob stetig oder nicht — ist a priori zu erwarten; denn der dia-
lektische Prozels bewegt sich von endlichen widersprechenden
Kategorieen zur absoluten Idee. Die wesentliche Natur der ge-
samten Dialektik wird sich daher in den spiteren Stadien, die
sich dem Typus des Begriffes nidhern, deutlicher zeigen, als in
den fritheren Stadien, die dem Typus des Seins nidher stehen.
Die Dialektik besteht in dem wechselnden Verhdltnis des sich
gleichbleibenden konkreten, aber impliciten Ganzen zu den ex-
pliciten Teilen. Der Wechsel in diesen aber kann nicht ohne
Einfluls auf die Methode bleiben. Auch andere Griinde sprechen
fir die Verinderung der Methode; so der Einflufs des Materials
auf die wirkende Ursache, auf das Werkzeug; die Axt evzielt
beim zweiten Schlag nicht mehr die Wirkung des ersten, sie ist
mehr oder minder abgestumpft. Dieselben Griinde aber, die fiir
die Verinderung der Methode sprechen, sprechen auch dafiir,
dafs sie eine stetige ist. Zerstort aber diese Verdnderung nicht
die Giiltigkeit der Methode? Nein, die Methode verliert von
ihrer zwingenden Macht nichts; denn ihre Bedeutung liegt darin,
einem Ideal sich zu ndhern, das erst in dem Augenblick erreicht
wird, in dem sie sich vollendet.

Die Negation ist in der Dialektik ein blofses Accidens, wenn
auch ein notwendiges, der stufenweisen Erfiillung der Idee: ein
Accidens, das stufenweise eliminiert wird im Verhéltnis des wei-
teren Fortgangs. Die Einsicht freilich in die Unselbstindigkeit
der niederen Kategorieen erschlielst sich erst im Begriff, ,am
Ende des Begriffs, oder vielmehr wir gelangen nie zur voll-
stindigen Erkenntnis des wahren Wesens des Denkprozesses,
sondern nahern uns derselben mit dem wachsenden Krgreifen
des Gegenstandes“. Da im Prozels ein inaddquates Moment ent-
halten ist, so ist die Verianderung der Methode keine wirkliche
Verdnderung, sondern nur eine neue Anordnung der Momente
des Ubergangs.

Hegel selbst scheint freilich den Prozels der Kategorieen
als Darstellung der absoluten Wahrheit, als vollen Ausdruck der
tiefsten Natur des reinen Gedankens betrachtet zu haben: Seine
eigenen Pramissen aber zwingen uns, hierin von ihm abzuweichen.
Im tiefsten Grund der Idee ist kein Gegensatz, keine Ausgleichung.



Ein kritischer Anhinger Hegels in England. 399

Dagegen im wirklichen Verlaufe der Dialektik kann dieses Ideal
nicht verwirklicht werden. .,,Wir gehen nicht gerade vorwirts,
sondern mehr oder minder von einer Seite zur andern.“ Daher
scheint der Schlufs unvermeidlich, dafs die Dialektik nicht voll-
kommen die Natur des reinen Gedankens ausmacht. Dieser
Schlufs ist auffallend und paradox. Denn die Giiltigkeit der
Dialektik und ihre Kraft, die Natur des Gedankens addquat aus-
zudriicken, scheinen unzertrennlich. Hegel selbst hilt beides fiir
unzertrennlich, aber er widerlegt seine eigene Lehre. Nach ihm
ist das Andere, das der Begriff autfstellt, in Wirklichkeit kein
Anderes. Es bleibt also nur zu untersuchen iibrig, ob mit jener
Beschrinkung der Prozels noch Anspruch auf Giiltigkeit erheben
konne. Es muls zugegeben werden, dals der dialektische Prozels
bis zu einem gewissen Grade subjektiv ist; nur durch den Irrtum
gelangt der menschliche Geist stufenweise zur Wahrheit. Auf
indirektem Wege allein schreitet die Dialektik vorwarts, Und
das Wesen der Dialektik ist allein der direkte Teil des Fort-
schritts. Der unvollkommene Typus des Ubergangs, der nie
ganzlich eliminiert wird, stellt die verschiedenen Kategorieen wie
in gewissem Grade unabhiingig und selbstindig dar. Besilsen
sie diese Eigenschaften wirklich, so konnten sie nicht ganz in
den Synthesen aufgehen, und die Dialektik wire erfolglos. Diese
neue Ansicht von der Dialektik zerstort nicht ihre objektive
Giiltigkeit, wie eine genauere Betrachtung lehrt. Dreifach ist
die Bedeutung der Dialektik: 1. in Anbetracht ihres Ziels, 2. und
3. der Mittel, durch die es erreicht wird. Das Ziel betrifft die
Méoglichkeit, die absolute Idee von allem zu. prddizieren, wovon
irgend eine Kategorie pridiziert wird, da jede Kategorie eine
Abstraktion der absoluten Idee ist. Hierin liegt die Gewilsheit
der von der Philosophie iiberall gesuchten Harmonie zwischen
uns und der Welt. Der zweite Grund der Bedeutsamkeit der
Hegelschen Dialektik besteht in der Belehrung iiber die wirk-
liche Welt, die am besten dadurch erklirt wird, dafls unsere
eigene tiefste Natur in ihr zur Erscheinung kommt; sie sagt
uns, dafls die Welt besser durch die Idee des Organismus als
durch die Idee der Kausalitit u. s. w. erklirt wird. Dais sie
uns nicht die genauen Beziehungen, die in der Wirklichkeit be-
Stehen, zu sagen weils, ist nicht von Bedeutung, denn wir haben
es hier mit Vernunfturteilen, nicht mit der Wirklichkeit selbst
zZu thun. Die dritte Funktion des dialektischen Prozesses wird
Zwar durch unsere (des Verf) Ansicht aufgehoben; denn die
Momente der absoluten Idee sind in den Kategorieen nur in in-
adiquater Weise ausgedriickt. Dennoch bleiben wir nicht ganz

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 27



400 Ein kritischer Anhinger Hegels in England.

im Ungewissen dariiber, was die absolute Idee wirklich ist. Denn
der Zusammenhang der Kategorieen gleicht der wahren Natur
des Gedankens und nahert sich ihr schliefslich derart aun, dafs
der Unterschied zu einem unendlich kleinen wird. Das Moment
der Unvollkommenheit ist in der Dialektik zwar unvermeidlich, der
wahre Betrag derselben aber kann abgeschatzt werden und bildet
keinen Grund, an dem schliefslichen Resultate zu zweifeln.

Die stufenweise Anderung der Methode der Dialektik lafst
sich an der hochsten Trias, Logik, Natur und Geist, exemplifi-
zieren. lhre wechselseitige Beziehung kann sowohl nach dem
Typus des Seins als nach dem des Begriffs dargestellt werden.
Hegel schligt den letzteren Weg ein. Die Natur entspricht der
Antithese; sie ist aber nicht blols der kontrire Gegensatz und
das Korrelat des Gedankens. Sie ist Gedanke und etwas mehr,
pamlich in den sinnlichen Besonderheiten verkorperter Gedanke.
Es ist ein Fortschritt, jedoch kein reiner; der Gedanke erscheint
von dem neuen Elemente mehr oder minder iiberwiltigt. Erst
in der Synthese ,,Geist“, der Verwirklichung der absoluten Idee,
tritt der Gedanke frei als Wahrheit des Universums hervor. Wir
begegnen in dieser Darstellung allen Eigentiimlichkeiten des Typus
des Begriffs. — Aber auch eine andere Auffassung ist moglich,
namlich pach der untersten Kategorie, dem Typus des Seins. In
dieser Auffassung bildet die Unmittelbarkeit die Antithese des
Gedankens (als des Vermittelnden), Natur und Geist aber zu-
sammen bilden die Synthese. Diese Auffassung hat den Vorteil,
dals sie dem Einwand vorbeugt, als ob Natur und Geist aus
dem reinen Gedanken abgeleitet, also in eine Abstraktion ver-
flichtigt wiirden.

Nehmen wir Logik — Natur — Geist, so konnen wir versucht
scin, zu schliefsen, dafs der reine Gedanke nicht blofs die eine
Seite der Wahrheit sei, da er sich in jedem der beiden niederen
Termini finde, an sich in der Logik, und mit Unmittelbarkeit
verbunden in der Natur, und ihm infolge dessen eine grifsere
Bedeutung und Selbstiandigkeit zuzuschreiben, als er in Wahrheit
besitzt. Das Milsverstindnis schwindet, wenn erst in der Syn-
these (Natur und Geist) der Gedanke in Verbindung mit seinem
(Gegensatz erscheint, abgesehen aber von der Synthese die Thesis
(Vermittlung) ebenso unvollsténdig und unwesenhaft ist wie die
Antithese (Unmittelbarkeit).

Wir halten den Nachweis, dals die Korrekturen, die der
Verf. anbringt, ihren Zweck, zu einer reineren Gottesidee zu
fihren, verfehlen, fiir iiberflissig. Eine absolute Idee, die im
logischen Sein impliziert ist, bleibt nun einmal mit Materialitat



Kin kritischer Anhanger Hegels in England 401

und Endlichkeit behaftet. Man wende sich deshalb ernstlich und
aufrichtig von der Dialektik ab und begebe sich auf den be-
withrten Weg der theistischen Gottesbeweise!

Eine der interessantesten und wichtigsten Fragen, die sich
nach unserm Verf. beziiglich der Hegelschen Philosophie erheben
konnen, ist die nach dem Verhiltnis zwischen der Aufeinander-
folge der Kategorieen in der Dialektik und der Auf‘emanderiolge
der Ereignisse in der Zeit. Uber die Memung Hegels kann ein
Zweifel bestehen. Wie dem auch sei, eine zeitliche Entfaltung
des Prozesses mufls zweifellos zuriickgewiesen werden. Die ab-
solute Idee ist notwendig als ewig vollendet zu denken; die
Bewegung vom Niederen zum Hioheren aber ist Rekonstruktion,
nicht Konstruktion, N achbildung, nicht Bildung. Die von Hegel
behauptete vollkommene Verniinftigkeit des Universums ist mit
zeitlicher Entwicklung unvereinbar. Da der Prozels zwischen
zwel bestimmten Terminen (dem Sein und der absoluten Idec)
in einer begrenzten Reihe von Zwischenstufen sich bewegt, so
miifste er in endlicher Zeit ablaufen, also einen durch eine Ur-
sache zu bestimmenden Aufang haben. Da nun jedes Ereignis
in die Zeit fehlt und die Zeit sich gegeniiber Jedem Ereignis
indifferent verhélt, so wiirde diese Annahme zu einem unend-
lichen Regressus tuhren, der nicht denkbar ist. Die Annahme,
die Zeit wurzle in einem zeitlosen Zustande, 16st die Schwierig-
keit nicht, da das Zeitlose unverdnderlich ist und daher keine
Verdnderung bewirken, nicht aus seiner Zeitlosigkeit heraustreten
kann (?). Diese und andere Schwierigkeiten sind nur zu fiber-
winden, wenn wir schlielsen, dafs die Zeit keine ,letzte (end-
giiltige) Realitat ist (8. 166). Verliefe der Prozefs in der Zeit,
80 miifsten unversobnte Widerspriiche thatsiachlich bestehen, dies
ist aber absolut unannehmbar; denn kontradiktorische Séatze konnen
nicht zumal bestehen. Die Annahme einer endgiiltigen Realitit
der Zeit ist durch die Principien der Dialektik ausgeschlossen;
die absolute Idee mufs als ewig wirklich gelten. Damit aber
scheinen wir in Widerspruch mit den Thatsachen zu treten, welche
die Unvollkemmenheit des Universums deutlich zu beweisen
scheinen. Man kann diese Unvollkommenheit als Illusion er-
klairen, Woher aber diese Illusion, die, als Thatsache betrachtet,
selbst wieder etwas Reales ist, also eine Unvollkommenheit der
Wirklichkeit beweisen wiirde? Tiauschung beweist eine vereitelte
Absicht, eine solche kann sich in einem zweckmilsigen, absolut
rationalen Universum nicht finden. Die Erklarung der Unvoll-
kommenheit als Téuschung muls daher vom btandpunkt der
Dialektik selbst verworfen werden. ,Der einzige Grund der

27%



402 Ein kritischer Anhanger Hegels in hngland

anscheinenden Unvollkommenheit wird die negative Betrachtung
sein, dals wir nicht das Ganze auf einmal sehen,“ dals wir statt
sub specie aeternitatis die Dinge sub specie temporis betrachten.
Doch hiermit sind die Schwierigkeiten nicht gehoben. Denn da
die Erscheinung im Wesen griindet, so muls auch die Zeit, und
da aus der Zeit die Unvollkommenheit und das Ubel sich er-
kidren, miissen auch diese in der absoluten Idee einen Grund
haben. ,,So schwanken wir zwischen zwei Extremen, jedes gleich
verhiingnisvoll. Wollen wir das Ubel als absolut unwirklich
behandeln, so miissen wir die (arrundlage aller Erkenntnis, die
Erfahrung, verwerfen. Soweit wir aber das Ubel als eine Kund-
gebung der Realitdit annehmen, konnen wir es unmoglich ver-
meiden, die Ursache nach der Natur der Wirkung zu qualifi-
zieren und so dem Hauptresultat der Dialektik zu widersprechen:
der Harmonie und Vollkommenheit des Absoluten. Die Schwierig-
keit besteht und ist, wie es scheint, unlosbar. Werden wir also
die Dialektik preisgeben? Aber auch fiir jede (andere) Theorie ist
sie vorhanden, mag man nun von einem absolut irrationalen Princip
oder dualistisch von entgegengesetzten Principien oder endlich
von einem gegen Vollkommenheit und Unvollkommenheit indiffe-
renten Princip ausgehen. Undenkbar ist die absolute Irrationa-
litit, da die Rationalitit mit der Anwendung irgend einer Kate-
gorie schon gegeben ist. Die dualistische Ansicht 1ost die
Schwierigkeit nicht, mag man sich die entgegengesetzten Prin-
cipien im Gleichgewicht denken oder nicht. Im letzteren Falle
kehren mit der Bewegung die Schwierigkeiten wieder; im ersteren
bliebe die Thatsache der Verdnderung unerklirbar, abgesehen
davon, dafs das Gleichgewicht absolut von einander unabhéingiger
Krifte die Wahrscheinlichkeit eines Falles gegen unendlich viele
fiir sich hatte. Die dritte Annahme eines gegen Rationalitdt und
Irrationalitdt indifferenten Princips ist widersprechend, da wir
dasselbe nicht denken kénnen, ohne ihm irgend ein rationales
Pradikat zu geben. In jeder Annahme also bleiben die Schwierig-
keiten. Wir haben also keinen Grund, die Dialektik preiszu-
geben, sehen uns aber zu dem Gestdndnis gezwungen, den Wider-
spruch nicht auflosen, nicht zeigen zu konnen, wo der Fehler
liegt. Vom Standpunkt der Dialektik lalst sich nur sagen, dafs,
wenn sich irgend eine uns jetzt moch unbegreifliche Synthese
der ewigen Verwirklichung der absoluten Idee mit der Existenz
der Unvollkommenheit finde, um sie mit dieser zu versohnen,
wir. die zwei Seiten durch ein Princip harmonisch verbinden
wiirden, das in einem von beiden (der These oder der Antithese)
bereits vorgebildet wire. Da der Gegensatz ein kontrdrer ist,



Ein kritischer Anhiinger Hegels in England. 403

so ist die Moglichkeit einer Synthese nicht zu leugnen (?). Hier,
wo wir zwei positive Schliisse haben, die unvereinbar zu sein
scheinen, jedoch mehr in sich haben als einfache Unvereinbarkeit,
ist es nicht unmoglich, dafs ein hoherer Begriff gefunden werde,
mittels dessen jeder von beiden als wahr anerkannt wiirde, und
mittels dessen erkannt werden konnte, dafs sie in Wirklichkeit
sich nicht ausschliefsen. ,,Alles, was wir behaupten mochten,
ist, dafs eine solche Synthese moglich sei, wenn wir auch gegen-
wilrtig nicht im stande sind, uns vorzustellen, wie sie beschaffen
sein moge, und dafs, wenn auch keine positive Evidenz fir sie,
doch auch keine solche gegen sie spreche.“ Gegen den Vorwurf
des Widerspruchs, der darin liege, dafs der Verf. einerseits die
metaphysische Giiltigkeit der Zeit leugnet, andererseits aber doch
von der Zeit die Entdeckung einer letzten Synthese erwartet,
verwahrt sich derselbe durch die Unterscheidung der doppelten
Betrachtungsweise des Prozesses sub specie aeternitatis und sub
specie temporis. In jener Beziehung bestehe jene gewiinschte
Synthese und brauche nicht erwartet zu werden, sub specie tem-
poris aber soll der Widerspruch entfernt, die Synthese entdeckt
werden.

Dafs die Losung jenes Widerspruchs vom Standpunkt der
Dialektik unmdéglich ist, erscheint einleuchtend. Die Losung des
Ritsels der Existenz des Ubels kann nur vom theistischen Stand-
punkt, dem des reinen Schopfungsbegriffs gegeben werden. Obige
Disjunktion des Verf. ist daher unvollstindig. Falsch ist auch
die Behauptung, kontrire Gegensitze seien vereinbar, weil beide
Seiten Positives einschlielsen. Aus diesem Grunde koonen sie
zugleich falsch, nicht aber zugleich wahr sein. Die die Syn-
these bergende Zauberformel aber erwartet der Verf. umeonst
und es diirfte ihm ergehen wie dem Landmann, der vergeblich

Exspectat, dum defluat amnis, at ille
Labitur et labetur in omne volubilis aevum.

Hegel ‘sieht die endgiiltige Realitit des Geistes allein in der
Philosophie. Es ist aber etwas anderes, zu sagen, die Philo-
sophie sei die Erkenntnis der hochsten Form der Realitit, und
etwas anderes, zu sagen, sie sei selbst die hochste Form der
Realitdt. Indem Hegel letzteres annahm, ist er der Tendenz
seines eigenen Systems untreu geworden. Die hochste Natur
des Geistes soll nach Hegel ihren Ausdruck im Erkenuen allein
finden. Dies kann von dem gegenwirtigen Stande der Philosophie
gemeint sein oder von einem zukiinftigen, in welchem die Philo-
sophie alle Erkenntnis in sich absorbiert haben wiirde. Im gegen-
wirtigen Zustande ist die Philosophie abstrakt und unvollkommen



404 Ein kritischer Anhiinger Hegels in England.

und nicht im stande, die Verniinftigkeit des Universums im
einzelnen nachzuweisen, Im idealen Zustande der Vollkommen-
heit miifsten wir das All als eine Einheit mit einander ver-
bundener Geister erkennen. Das Individuelle hat seine ganze
Natur in der Offenbarung des Ganzen, wie das Ganze hin-
wiederum nichts ist als seine Offenbarung in den Individuen.
Aber auch wenn die Philosophie diese ideale Hohe erreicht
hitte, wire sie nicht der addquate Ausdruck des Wirklichen,
da aufser der Erkenntnis Wille und Gefiihl Anspruch auf selb-
stindige Bedeutung und Realitit erheben., Die dialektische Me-
thode fiihrt deshalb selbst zur Frage, ob nicht Erkenntnis und
Wille Abstraktionen einer noch tieferen Einheit seien, in welcher
erst die addquate Form des Geistes sich offenbart. Hegel be-
hauptet, vollkommene Erkenntnis wire fiir sich selbst voll-
kommene Aktivitit des Geistes. Kr scheint den Willen, die
Lust und Unlust zu ignorieren; eine solche Ansicht vom Geiste
aber ist einseitig. '

Ubrigens fragt es sich, ob die Erkenntnis auch nur ihr
eigenes Ziel vollkommen erreichen kann. Das Ideal der Er-
kenntnis ist Verbindung der vollkommenen Kinheit des Subjekts
und Objekts mit vollkommener Differenz beider; denn es liegt
im Wesen der Erkenntnis, sich auf etwas von ihr [Jnabhingiges
zu beziehen. Dieses Ideal scheint unerreichbar, da wir nur das
Was, die Beschaffenheit, nicht aber das ,Dies* (individuelle
Wesen) der Dinge erkennen. Im ,Dies“ bleibt ein fiir uns ins
Rationale, Vermittelte nicht auflosbarer Rest. Die Individualitat
des Gegenstandes entgeht unserer Vorstellung und damit seine
volle Differenz vom Subjekt. Jeder selbstbewulste Geist ist ein
Objekt, nicht mehr. Die Ungewilsheit entsteht mit Riicksicht
aut die hinter der unorganischen Materie und den niederen
Lebensformen liegende Realitit. Indem wir zwar beweisen konnen,
dafs die allgemeine Harmonie bestehen miisse, keineswegs aber
zeigen konnen, wie sie im einzelnen bestehe, findet sich zwar
kein Widerspruch in unserer Schitzung des Krkennens, wohl
aber im Erkennen selbst, und dieser Widersprach hindert uns,
die Erkenntnis als addquat zu betrachten, und zwingt uns, weiter
nach der letzten Aktivitit des Geistes zu forschen. Die Logik
tritt in diesem Punkte der Wahrheit ndher als die Philosophie
des Geistes, da sie unmittelbar vor die absolute Idee eine Kate-
gorie setzt, die sie Erkenntnis im allgemeinen nennt und in
eigentliches Erkennen und Wollen einteilt. Es scheint demnach,
dafls vor Erreichung der absoluten Idee eine hohere Synthese
von Erkennen und Wollen gesucht werden miisse. Die dem



Ein kritischer Anhinger Hegels in England. 405

Wollen gegeniibergestellte Erkenntnis als die gewohnliche zu
nehmen und die Philosophie als ihre Synthese mit dem Willen
zu betrachten, ist kein Grund vorhanden, da die Philosophie
zom Willen nicht anders als das gewohnliche Erkennen sich
verhilt. Die Philosophie kann nicht die gesuchte hochste Syn-
these sein, da sie sich zur Kunst als Antithese verhilt, als
Synthese aber das der Kunst eigene Moment der direkten und
unmittelbaren Harmonie in sich schliefsen miilste. Kunst und
Religion schlielsen Wollen und Fiihlen ein: folglich kann eine
rein intellektuelle Aktivitat nicht die hochste Wahrheit sein,
von der Kunst und Religion nur die niederen Stufen bilden
wiirden. ,,Philosophie zusammen mit der geoffenbarten Religion
sind die Antithese der Kunst (sofern jene auf die innere Natur
der Dinge gehen, ihre dufsere Oberflache aber unberiihrt lassen).
Es bleibt also ein leerer Platz fiir eine neue Synthesis. Hegel
hat somit keinen adadquaten Ausdruck fiir die absolute Realitat
gefunden, und auch der Verf. wagt es nicht, einen solchen an-
zugeben,

Die hier vom Verf. bezeichnete Liicke hat ihren tiefsten
Grund in der Dialektik selbst. Wille kann nicht der logischen
ldee und daher auch nicht ihrer hochsten Verwirklichung in der
absoluten Idee zukommen. Wille verlangt ein lebendiges per-
sonliches Princip und gelangt daher nur auf theistischem Stand-
punkt zu seinem Recht. Einer richtigen Einsicht folgt der Verf,
wenn er sich nicht verleiten lafst, in die Pfade der Willens-
philosophen Schopenhauer und Hartmann einzulenken.

Den Schlufs seiner Studien iiber Hegels Dialektik bildet die
Frage, inwiefern die durch den dialektischen Prozels gewonnenen
Resultate auf das wirkliche Leben anwendbar seien. Der wirklich
wertvolle Teil des Hegelschen Systems, lautet die Antwort, liegt
in der Logik, nicht in den Anwendungen. Obgleich diese manches
Wertvolle enthalten, so lilst sich doch ihre allgemeine und syste-
matische Geltung nicht verteidigen. Aus der in der Logik be-
wiesenen zweifellosen Rationalitit des Wirklichen kann nur im
allgemeinen die Rationalitit in Natur und Geist abgeleitet werden.
Aufserdem kann man iiber die endgiiltige Natur des absoluten
Seins einige Kenntnis schopfen. ks mag nicht unmoglich sein,
zu bestimmen, ob der Urgrund ein selbstbewulstes Sein und Per-
sonlichkeit oder eine Einheit von Personen ist, ohne selbst Person
zu sein. Die praktische Bedeutung solcher Resultate ist un-
bestreitbar, wiewohl sie nicht geeignet sind, unsere Handlungen
im einzelnen zu leiten. Sie hingen innig mit der Religion zu-
sammen, und die Antwort, die auf die betreffenden Fragen die



406 Ein kritischer Anhanger Hegels in England,

Philosophie gibt, ist fiir viele eine Quelle des Trostes oder der
Sorge.

In der Anwendung des dialektischen Princips auf die be-
sonderen Gebiete der Natur, des Geistes, der Religion, auf Recht
und Geschichte, bedient sich Hegel selbst nicht der strengen
dialektischen Methode, sondern sucht nur den Nachweis zu fiihren,
wie der reale Prozels dem Ziel der Logik sich annéhert. Ja,
die Dreiteilung von Thesis, Antithesis und Synthesis weicht in
der Philosophie der Geschichte einem Quaternar. Obgleich in
dem Mafse, in welchem man sich von der Dialektik Hegels ab-
wandte, seine Ansichten iiber Religion, Moral, Geschichte infolge
des glanzenden Ansehens mancher Details Kingang gefunden
haben, so liegt doch, wie gesagt, der Wert der Philosophie
Hegels nicht in diesen Anweundungen, sondern in der Logik. Die
Schwierigkeiten sind unverkennbar; denn wéhrend in der Logik
Ausgangs- und Zielpunkt (das reine Sein — die absolute Idee)
sich genau bestimmen liefsen, ist dies' weder in Philosophie noch
in Religion und Geschichte thunlich. Die Naturphilosophie vermag
allenfalls ihren Ausgangspunkt, die Philosophie des Geistes ihren
Zielpunkt genauer zu bestimmen, dagegen jene nicht ihren Ziel-
oder Schlufspunkt, diese nicht ihren Ausgangspunkt. In der
Philosophie der Religion bleiben beide unbestimmt. Dieselbe
Schwierigkeit findet sich in der Geschichte der Philosophie. Hegel
selbst schliefst die orientalische Philosophie aus und endigt mit
der eigenen. Die Philosophie der Geschichte fangt Hegel mit
China an — ein willkiirlicher Ausgangspunkt. Die slavischen
Vilker und die Bewohner Amerikas bleiben ausgeschlossen. So
sind in den untergeordneten Prozessen der Geschichte, des Rechtes,
der Religion und Philosophie die hGchsten und niedrigsten Punkte
nicht die absolut hochsten und niedrigsten, sondern die relativ
hochsten und niedrigsten Grade der Realitit: ein religioser Glanbe,
cin metaphysisches System. Uberdies ist jede solche Anwendung
fragmentarisch, indem sie immer nur eine Seite der Realitit ins
Auge fafst. Zwei Hauptmingel sind es demnach, woran die An-
wendungen. scheitern: erstens die Unmoglichkeit, die Termini zu
bestimmen, zweitens dals der Gang des dialektischen Prozesses
bestindig durch &ulsere Ursachen gestort wird. KEs muls also
der grofsartige Versuch Hegels, die Wirksamkeit der Evolution
durch das ganze Feld menschlicher Erkenntnis zu verfolgen, auf-
gegeben werden. Nur in ganz bescheidenem Malse diirfte eine
Aonwendung ausfiihrbar sein, wenn wir ndmlich den Prozefs in
cinigen der wirklichen Einfliisse, von anderen absehend,  zu
verfolgen suchen, z. B. den dialektischen Zusammenhang von



Kin kritischer Anhiinger Hegels in England. 407

Unschuld, Siinde, Strafe, Reue, Tugend. Alles in allem liegt das
hauptsichliche praktische Interesse der Hegelschen Philosophie
nicht in.den Anwendungen, sondern in der abstrakten Gewifsheit,
dafs alle Realitat rational ist, obgleich wir das Wie nicht einzusehen
vermogen; dann in der allgemeinen Bestimmung der Natur ‘der
wahren Realitit. Ihre Bedeutung ist nicht, zu zeigen, wie die
uns umgebenden Thatsachen gut sind, noch zu zeigen, wir wir
sie verbessern konnen, sondern zu beweisen, dafs sie wie alle
anderen Realitdten sub specie aeternitatis vollkommen gut sind
und sub specie temporis die Bestimmung haben, vollkommen gut
zu werden.

Diese Beschrinkung brauchen wir nicht zu bedauern; denn
ware unsere gegenwartige Erkenntnis der Realitit vollkommen
addquat, so wire die Realitit unserem Ideale hiochst inadédquat.
Es ist sicher eine ebenso befriedigende Uberzeugung, wenn wir
annehmen, hochstes Objekt der Philosophie sei, uns auf die all-
gemeine Natur der endgiiltigen Harmonie hinzuweisen, deren voller
Inhalt noch nicht in unsere Herzen gelangt ist. Alle Philosophie
muls mystisch sein, nicht in ihren Methoden, wohl aber in ihren
letzten Konsequenzen.

Schliefsen wir. Die Zugestindnisse des Verf. scheinen uns
allein schon zureichend, um mit den Anwendungen auch die dia-
lektische Methode selbst preiszugeben. Sie ist in der That un-
haltbar und beruht auf einer unzuldssigen Vermischung des Lo-
gischen mit dem Idealen, d. h. Intellegiblen. Logik und Metaphysik
sind zwei wenn auch innig zusammenhidngende, doch wesentlich
verschiedene Wissenschaften, die eine hat es mit dem ens rationis,
die andere mit dem ens reale zu thun. Gleichwohl ist ihnen die
wissenschaftliche Strenge gemeinsam. Insofern liegt ein Moment
der Wahrheit in der Dialektik. Zunichst in dieser Beziehung
kommen der Logik und Metaphysik Naturphilosophie und Psycho-
logie, welch letztere an die Stelle der Geistesphilosophie zu
treten hat, womit sich auch die Schwierigkeit der Bezeichnung
ihres Ausgangspunktes lost. Dagegen muls der Anspruch der
Geschichte auf den Begriff und Namen der Wissenschaft auf-
gegeben werden. Hierin sind wir mit dem Verf, vollig im Ein-
verstindnis. Die Geschichte handelt nicht von Lehrsdtzen,
sondern von Thatsachen, fir die sie nicht Beweise aus
Axiomen und Principien, sondern Zeugnisse, Dokumente
anfithrt. Sie ist nicht ein Wissen, sondern ein Glauben. In
diesem Punkte hat nicht Hegel, sondern sein Antipode, Schopen-
hauer, das Richtige getroffen, wenn er sagt: ,Die Wisscn-
schaften, da sie Systeme von Begriffen sind (ihrem Inhalt, nicht



408 Das Erkennen.

ihrem Gegenstande nach!) reden stets von Gattungen, die Ge-
schichte von Individuen. Sie ware demnach eine Wissenschaft
von Individuen, welches einen Widerspruch besagt.“ (W. a. W.
u. V. 3. Buch Kap. 38. Uber Geschichte.)

SEPALY -

DAS ERKENNEN.
Von P. JOS. GREDT, O. S. B.
Dr. theol.

IHo—

Der hl. Thomas hat in seiner Summ. theol. 1. qu. XIV und
anderwirts die Principien gegeben, aus denen sich eine streng
wissenschaftliche Begriffsbestimmung des Erkennens ableiten lafst.
Nichtsdestoweniger pflegen die Philosophen, auch jene nicht aus-
genommen, die den englischen Lehrer als ihren Meister verehren,
entweder offen einzugestehen, dafs man das Erkennen nicht defi-
nieren konne, oder aber thatsidchlich die Unmoglichkeit einer
strengwissenschaftlichen Definition zuzugeben, durch die Art und
Weise, wie sie das Erkennen mittelst Analogieen beschreiben,
nicht definieren.! Und doch ist es die Aufgabe des Philosophen,

1 Mercier, Psychol, 2i¢me éd. n, 53 sagt: La connaissance n'est pas
susceptible de définition proprement dite. KEbenso Gutberlet, Psychol.
3. Aufl. 8. 12: Die wrspriinglichste und elementarste Thitigkeit des be-
wufsten Seelenlebens ist die Empfindung. Darum ist es weder mdglich
noch notig, sie ndher zu definieren, — Salis Seewis, della conoscenza
sensitiva 8. 11 ff. handelt ausfiihrlich iiber die Analogieen, welche ge-
braucht werden, um den Begriff des Erkennens klar zu legen. Diese
sind analogie d’tmagine, di rappresentatione oder analogie di apprensione.
Erstere bezeichnen mehr die subjektive, letztere mehr die objektive Seite
des Krkennens. Beide sind ungeniigend, ergiinzen sich aber gegenseitig,
und nur mittelst ihrer kénnen wir, wenn auch unvollkommen, den Begriff
des Erkennens erkliren. — Was andere Autoren sagen, lalst sich auf
eine der von Salis Seewis angegebenen Analogieen des Vorstellens, des
Abbildens oder des Erfassens zuriickfiihren und ist weit entfernt davon,
eice Definition zu sein. So bestimmt Van der Aa, Praelect. Philos. schol.
br. conspectus ed. alt. Organologia S. 181 das lirkennen als repraesen-
tatio vitalis; Lahousse, Praelect. Met. spec. Psychol. n. 150 als actus quo
potentia cognoscitiva objectum aliquod wn se vitaliter exprimit. Schiffini
sagt Disp. Met. spec. ed. alt. n. 173: Ratio propria cognitionis cujusque
habetur secundum quod cognitum quasi trahitur et sistitur intra subjectum
cognoscens und n. 2568: Propria ratio cognitionis in eo cernitur quod
cognoscens vitaliter assimalatur rei cognitae et in eam quodammodo trans-
formatur. Pesch, Instit. Psychol. n. 462: Scimus cognitionem omnem id
proprium sibi habere, ut quasi ex se exeat et coram se intime sibi praesens




	Ein kritischer Anhänger Hegels in England

