
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Ein kritischer Anhänger Hegels in England

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN KRITISCHER ANHÄNGER HEGELS IN
ENGLAND.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Der formellen, wissenschaftlichen Durchbildung, welche sie
einer wenngleich falschen, doch weitverbreiteten, zuzeiten wie
eine Art von epidemischer Krankheit die Geister beherrschenden
Weltanschauung, der pantheistisch-monistischen gegeben, verdankt
es die Philosophie Hegels, dafs sie innerhalb und aufserhalb Deutschlands

immer wieder vereinzelte Vertreter findet. In der That ist
nach Hegel kein philosophisches System aufgetreten, das sich,

was innere Konsequenz und formelle Vollendung betrifft, mit dem

Hegeischen messen könnte. Die Systeme, die vom monistischen
Standpunkt sei es den Willen oder die Phantasie oder irgend
ein anderes Seelenvermögen zum universalen Princip erheben,
müssen gegenüber dem allumfassenden Princip des logischen Seins
mit seiner immanenten Dialektik als schwächliche Versuche
bezeichnet werden, über einen allerdings einseitigen, vom Standpunkt

des pantheistischen Monismus aber unvermeidlichen
Intellektualismus hinauszukommen. Wir werden uns daher nicht
wundern, wenn selbst in dem durch die Richtung des
Nationalcharakters und die Beredsamkeit des Begründers seiner
philosophischen Bestrebungen in die Bahn eines einseitigen Realismus

gedrängten und festgehaltenen England gelegentlich ein Anwalt
der Hegeischen Dialektik ersteht. In dem gegenwärtigen Falle

zwar, auf welchen wir die Aufmerksamkeit des deutschen Lesers
lenken möchten, ist es, wie es scheint, ein Schotte, ein Sohn jener
Nation, die, trotz der Verschmelzung mit der englischen, gröfsere
spekulative Begabung und eine zuweilen durchbrechende
idealistische Neigung zeigt, welcher zu Gunsten der Hegeischen
Dialektik eine Lanze einlegt.

John Mc Taggart ist der Name unseres Autors; seine Schrift
trägt den Titel: Studies in the Hegelian Dialectic (by Mc Taggart
Ellis Mc Taggart, Cambridge 189(5). Da derselbe das Hegelsche
Erbe cum beneficio inventarii übernimmt und an der Dialektik
und dem Systeme überhaupt eine sorgfältige und freimütige Kritik
übt: so können auch wir Gegner Hegels daraus Gewinn ziehen.
Ja, wir werden, wenn wir uns nicht sehr täuschen, daraus die
Überzeugung schöpfen, dafs mit den Teilen des Hegeischen

Jahrbuch für Philosophie ete. XII. 26



384 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

Systems, die der Verfasser preisgibt, auch die Dialektik, die er
zu retten sucht, ins Schwanken und in ernstliche Gefahr gerat,
mit den unhaltbaren Konsequenzen in den Untergang hineingezogen
zu werden.

Der Verf. sucht zunächst die Natur der Dialektik im
allgemeinen festzustellen. „Die Idee der Synthesis von Gegensätzen
ist vielleicht das Charakteristische im ganzen Hegeischen System."
Der innere Grund der Natur, worauf der dialektische ProzeJ's

Anspruch erhebt, kann nicht blofs in der Kategorie liegen, von
welcher er ausgeht. Die blofse Analyse einer Idee treibt nicht
zu einer andern, mit ihr unvereinbaren. Gleichwohl soll keine
andere Prämisse als die Gültigkeit der niederen Kategorie
erforderlich sein, um die Gültigkeit der höheren zu behaupten.
„Die erste und tiefste Ursache der dialektischen Bewegung ist
die Unbeständigkeit aller endlichen Kategorieen, woraus sich der
Widerspruch ergibt; der Existenz des Widerspruchs aber
verdanken wir den Fortschritt der Dialektik." Der dialektische
Prozefs ist eine gültige Beschreibung der Realität, diese ist aber
ein dauernder und zeitloser Zustand. Die dialektische Bewegung
ist ein Führer zur Realität, da die höchste Kategorie, unter
welcher sie allein konstruiert werden kann, alle niederen
Kategorieen als Momente in sich enthält; der Fortschritt aber von
einer Stufe des Begriffs zur andern ist ein inadäquater Ausdruck
der Wahrheit. (S. 1—7.)

Was das Widerspruchsprineip betrifft, so verwirft die
Dialektik dieses Gesetz nicht; auch für Hegel ist der unaufgelöste
Widerspruch ein Zeichen des Irrtums. Ja, die Dialektik beruht
geradezu auf dem Princip des Widerspruchs. (S. 10.)

Diese Darstellung widerspricht bezüglich des princ. contradict.

den ausdrücklichen Erklärungen Hegels und zugleich dem
Geiste des Systems nach der eigenen Auffassung unseres Autors.
Die Dialektik nämlich treibt immer neue Gegensätze und
Widersprüche hervor, die allerdings in der absoluten Idee gelöst sein
sollen, in der That aber in ihr bestehen bleiben, mit Hegel zu
reden, darin aufgehoben, d. h. bewahrt sind. Diese Widersprüche
sind insofern künstlich gemacht, als sie aus der Hypostasierung
des reinen Seins (des Ausgangspunktes der Dialektik) entspringen,
und ihre Auflösung ist nur eine scheinbare, da eben der
Grundwiderspruch des Systems, die Identifizierung des logischen (leeren)
Seins mit der absoluten Idee (dem absoluten, schlechthin
vollkommenen Sein) bestehen bleibt.

Die Negation verliere im Fortschritt des dialektischen
Prozesses ihre Bedeutung. Dieses fundamentale Princip habe Hegel



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 385

nicht genauer im einzelnen auseinandergesetzt und seine

Konsequenzen nicht verfolgt, entweder weil er es nicht klar durchführte

oder seine Bedeutung nicht vollkommen durchschaute. Auch
gegen diese Darstellung mufs eingewendet werden, dafs sie das

System zu günstig beurteile. Die Negation kann darin nie ihre
Bedeutung verlieren, da die Welt nach Hegel ein notwendiges
Moment im Leben Gottes ist, mit der Welt aber ist auch die
Negation gesetzt.

Den Beweis für die Wahrheit und Notwendigkeit der
Dialektik führt Hegel mit dem Verstand (im Gegensatz zur
„Vernunft"). „Wir müssen zeigen, dafs, wenn wir, wie wir nicht
umhin können, für die Gültigkeit des gewöhnlichen Verfahrens
unseres Gedankens einstehen, wir auch für die Gültigkeit der
Dialektik einstehen müssen. Hegel anerkennt diese Notwendigkeit."

Allerdings bedarf der Verstand der Erklärung durch die
Vernunft, da nur diese im Besitz der vollen Wahrheit ist; dies
schliefst aber nicht aus, dafs die Vernunft durch den Verstand
gerechtfertigt werden mufs. Diese Rechtfertigung beruht auf
zwei Thatsachen: 1. dem Suchen nach dem Absoluten, das im
Verstand verflochten ist; 2. den Widersprüchen, die den Erfolg
dieses Suchens unmöglich machen. (S. 15.) Die Folge ist, dafs
der Verstand sich genötigt sieht, die Gültigkeit der Vernunft
anzuerkennen, um nicht seine eigene zu leugnen.

Zu den schwierigsten Punkten der Hegeischen Logik gehört
ihr Verhältnis zur Erfahrung. Einerseits verlangt die Dialektik
eine empirische Basis; andererseits kann diese nicht eine
partikuläre oder kontingierliche sein. Der Prozefs ist vermittelnd,
verlangt also einen zu vermittelnden Stoff, eine anschauliche
Materie, von der er zwar nicht abhängt, womit aber der reine
Begriff als verbunden zu nehmen ist. Die Gegenwart dieser
anschaulichen Materie in der Erfahrung ist eine Bedingung, dafs
wir die dialektische Bewegung des reinen Gedankens wahrnehmen.
Diese Bewegung gründet zwar nur im reinen Gedanken selbst,
bedarf aber der Stütze in der allgemeinen Natur der
Erfahrung. Demnach ist das einzige logische Postulat, das die
Dialektik verlangt, das Zugeständnis, dafs Erfahrung reell existiert.
Die Basis — die Natur des reinen Gedankens ist die
vollständige und konkrete Idee, die im Geiste, wenn auch nur
implicite gegenwärtig ist und die es unmöglich macht, bei einer
endlichen Kategorie stehen zu bleiben. Das Postulat, die abstrakte
Idee im höchsten Stande der Abstraktion, dessen Gültigkeit
zugestanden ist, ist das, was explicite vor dem Geiste steht und
wovon der Prozefs seinen Ausgang nimmt. Die Bedingungen

2fi*



386 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

der Dialektik also sind: erstens der konkrete Begriff, der in all
unserem Bewufstsein impliziert ist, zweitens die Kategorie des

Seins, die wir mit Recht postulieren, da sie für die Beurteilung
der Erfahrung unerläfslich ist.

Hierzu sei bemerkt, dafs allerdings ein System objektive
Geltung nur aus der Erfahrung insofern schöpfen kann, als diese
allein Dasein, Existenz verbürgt, von welcher Grundlage alsdann
der Gedanke auch zu nicht erfahrungsmäfsigem Dasein sich zu
erheben vermag. Die Erfahrung aber zeigt uns nur Daseiendes,
nicht Dasein abstrakt; konkretes, individuelles Sein, nicht das
Sein schlechthin, mag man nun dabei an das ov xarà rov loyov,
den allgemeinsten Vernunftbegriff, oder an das vollkommenste
Sein (die Hegeische „absolute Idee") denken. Indem nun Hegel
gerade das logische Sein zur Grundlage der Dialektik nimmt,
verfälscht und verläfst er zugleich die Basis der Erfahrung, und
indem er dieses abstrakte logische Sein mit dem absolut
vollkommenen, dem göttlichen Sein identifiziert, fügt er zu jenem
nçœxov ipsvôog der Dialektik konsequenterweise einen zweiten
fundamentalen Irrtum hinzu. Denn unleugbar verlangt die
Dialektik, um auch nur einen Schritt vorwärts thun zu können,
jene Identifizierung; oder um mit dem Verf. zu reden, der Gang
der Dialektik ist zumal analytisch und synthetisch, indem
angenommen wird, dafs die absolute Idee bereits im Anfang
implicite dem Geiste gegenwärtig sei.

Eolgen wir dem Verf. Das schliefsliche Resultat ist, dafs
keine Kategorie aufser der absoluten Idee zur Erklärung des
Universums genügt. Die Dialektik macht daher nicht nur alle
Versuche, einen durchgreifenden Materialismus aufzustellen, zu
nichte, indem sie die Ansprüche der Kategorie des Geistes zur
Geltung bringt, sondern unterwirft die ganze Welt der Erfahrung
der Herrschaft des Geistes, indem sie zeigt, dafs jede niedere
Kategorie die höhere involviere und dafs die Materie auf Geist
reduziert werden müsse, nicht nur könne.

Wie uns bedünkt, hat diese Reduktion ihre Kehrseite; denn
da die niedere Kategorie in der höheren aufgehoben, d. h. auch
gewahrt bleiben soll, wird nicht nur die Materie spiritualisiert,
sondern auch der Geist materialisiert. Nur in einer Philosophie,
die der Erfahrung, welche Geist und Materie als verschieden
aufweist, ihr Recht läfst, und statt der dialektischen der
natürlichen, schlufsfolgernden Methode sich bedient, wird der Materialismus

wirklich überwunden, indem der Geist, unvermischt mit
dem Stoffe und ihn beherrschend, über ihm steht.

Vom epistemologischen Standpunkt (dem der Wissenschafts-



387

lehre), fahrt der Verf. fort, ist der Plan der Hegeischen Logik
nicht besonders verschieden von dem Kants. Beide rechtfertigen
die Anwendung gewisser Kategorieen auf die Erfahrung, indem
sie beweisen, dafs die Gültigkeit dieser Kategorieen in einer
anderen vom skeptischen Gegner zugestandenen Idee
eingeschlossen ist. Ihre Systeme aber unterscheiden sich, indem Hegel
den gleichen Principien eine weitere Ausdehnung und seiner
Theorie in der Kategorie des Seins eine sichere Grundlage gibt.
Das allgemeine Princip der beiden Systeme ist dasselbe und der
Kritiker, der in Kants Kriticismus keinen Grundirrtum findet,
kann auch ohne Schwierigkeit zulassen, dafs die Hegolsche Logik,
wo sie sich von Irrtümern im einzelnen fern hält, eine gültige
Theorie der Wissenschaftslehre sei.

Zweifellos schreibt Hegel seiner Logik ontologische Bedeutung
zu; der Sinn aber ist nicht, dafs die Natur des Gedankens allein
mafsgebend sei, sondern die Leugnung des Kantschen Dinges an
sich und die Annahme, dafs keine Realität sei, die nicht in die
Erfahrung eingehe. Zwar will Hegel aus der Betrachtung der
Existenz des reinen Gedankens die Existenz von Natur und Geist
ableiten, jedoch nicht durch blolse Analyse, sondern durch eine
Synthese, einen Prozefs, der seinen Impuls ebenso der
vollkommenen und konkreten Idee verdankt, die in der Erfahrung
eingeschlossen ist, als der unvollkommenen und abstrakten Idee,
die dem Forscher explicite vor Augen steht.

Der Haupterfolg des Ilegelschen Systems ist nach dieser
Auffassung die Vollendung des Werkes, das die deutsche
Philosophie seit der Veröffentlichung der Kritik der reinen Vernunft
fortgeführt hat, nämlich die Feststellung der Vernünftigkeit des
Universums mit Hilfe der transcendentalen Methode. Der Beweis
der absoluten Herrschaft der Vernunft sowie die Verwerfung der
Möglichkeit, dafs sich etwas im Universum ihrem Einflufs
entziehe, gibt der Hegeischen Philosophie ihr praktisches Interesse.

Die Dialektik hat verschiedene Erklärungen und Einwendungen

erfahren. Speciell sind es drei Punkte, in welchen
dieselbe verschieden aufgefafst wurde. Man hielt dafür, dafs die
Dialektik ihren Standpunkt im reinen Gedanken, losgelöst von
jeder Erfahrung, habe; dafs diese Unabhängigkeit wenigstens am
Ende der Dialektik von der absoluten Idee gelte; endlich dafs
die Ableitung von Natur und Geist aus dem Logischen dieselben
zu blofsen Formen des letzteren mache. Der erste Einwand
findet sich vornehmlich in Trendelenburgs Logischen
Untersuchungen. Nach Trend, beruht der dialektische Fortschritt durchweg

auf subreptiver Rücksichtnahme auf die Erfahrung. Trend.



388 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

aber geht von einer zweifachen unzutreffenden Annahme aus;
erstens, dafs der Anfang isoliert von der zu erreichenden
konkreten Realität zu nehmen sei; zweitens, dafs der Gedanke, um
rein zu sein, nicht in konkreter Erfahrung, sondern für sich auf-
gefafst werden müsse. Der Appell an die Erfahrung ist nach
der ursprünglichen Absicht Hegels nicht unvereinbar mit dem
Anspruch auf apriorische Gültigkeit. Hegel ist sich des Zusammenhanges

mit der Erfahrung vollkommen bewufst. Encykl. § 6. § 9.
Wie die Wissenschaften, so beruht auch die Philosophie auf
Erfahrung. „Mag das Resultat in einem gewissen Sinne von dem
der Wissenschaften der Art und nicht blofs dem Grade nach
verschieden sein, die Methode differiere nur dem Grade nach."
(S. 36.) In § 12 der Encykl. werden beide Elemente des
dialektischen Prozesses hervorgehoben: der Ausgangspunkt von der
Erfahrung und das negative Verhalten des Resultats zu dem
Ausgangspunkt. Hegel leugnet, dafs die Beziehung auf die
Erfahrung ein rein empirisches Argument involviere. Ohne die
empirischen Daten könnte die Dialektik nicht bestehen; gleichwohl

ist sie nicht durch diese Daten bewirkt, verursacht, sondern
mit ihnen in einer höheren Einheit notwendig verbunden.

Es ist etwas anderes, die Existenz unmittelbarer Erkenntnis
zu leugnen und die Existenz eines unmittelbaren Elementes in
der Erkenntnis einzuräumen. Die Behauptung, alle Erkenntnis
bestehe in der Vermittlung eines Unmittelbaren, schliefst ein,
dafs es ein Unmittelbares gibt, und leugnet, dafs es ein Erkennen
ist. Die Thatsache, dafs der dialektische Prozefs in der
Vermittlung eines Unmittelbaren besteht, zeigt zur Genüge, dafs er
in Beziehung zur Erfahrung steht; denn Unmittelbares ist allein
in der Erfahrung zu finden. Der Prozefs beginnt mit dem
Gegebenen und Kontingenten, das allein in den Sinnen gefunden
werden kann; folglich hat der Fortschritt der Dialektik zur
absoluten Idee eine empirische Basis.

Ein doppelter Grund der Dialektik wird angenommen, und
ihr Zusammenhang mit dem zweifachen Gesichtspunkte des

Prozesses ist klar. In erster Linie mufs der reine Gedanke gegeben
sein; denn ohne Denken können wir die Natur des Denkens nicht
erkennen. Von dem einen Gesichtspunkt also ist die Dialektik
Beobachtung eines vor uns stehenden Inhalts und verhält sich
wie ein Zuschauer der sich selbständig entwickelnden Idee.
Zugleich aber ist der Prozefs nicht ein rein empirischer, sondern
schreitet mit innerer Notwendigkeit vom ersten Urteil in der
Anwendung der Kategorie des Seins aus fort. Der konkrete
Begriff ist das logische Prius der Bewegung, die unanalysierte



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 381»

Masse und der abstrakte Begriff ist nur das zeitliche Prius.
Zugestanden mufs werden, dafs Hegel von der Idee des Seins,
dem Ausgangspunkt der Dialektik, keine Rechenschaft gibt. Dies
erklärt sich aber aus dem Zustand der Philosophie zu seiner Zeit.
Er lebte in einem Zeitalter des Idealismus, als der Skepticismus
Humes der Ansicht das Feld geräumt hatte, dafs der Geist die
Wirklichkeit zu erkennen vermöge.

Hegel nennt seine Logik voraussetzungslos. Trendelenburg
nimmt dies als gleichbedeutend mit: ohne Grundlage der
Erfahrung. Thatsächlich steht die Dialektik in steter Fühlung mit
der Erfahrung. Selbst am Ziele der Entwicklung, in der
absoluten Idee, bleibt das Unmittelbare, da es ohne solches keine
Vermittlung geben kann, wenn auch dieses Unmittelbare keineswegs

notwendig ein Kontingentes ist. Die Kontingenz kann
abgestreift sein, ohne dafs die Grundlage der Erfahrung verlassen
ist. „Mag nun die Ausmerzung des Kontingenten möglich sein
oder nicht, der entscheidende Punkt liegt hier darin, dafs mit
dieser Ausmerzung, auch wenn sie stattfindet, nicht auch die des
Unmittelbaren gegeben ist, beweist also nicht die Absicht seitens
Hegels, den Gedanken als selbstgenügend hinzustellen, selbst
wenn er zur absoluten Idee gelangt ist."

In diesem Versuch, die Kritik TreDdelenburgs zu entkräften,
seheint uns der Kernpunkt der Frage aufser acht gelassen zu
sein. Es frägt sich nicht nur darum, ob Hegels Dialektik von
der Erfahrung ausgehe und zu ihr in Beziehung und Fühlung
trete. Unzweifelhaft ist es der Erfahrungsstoff (und nur dieser!),
den Hegel rationell zu durchdringen strebt. Es handelt sich
aber darum, wie dies geschieht. Hegel überspannt nicht nur
die Rationalität des Universums, sondern trägt zudem das

subjektive Element der menschlichen Denkformen hinein, deren
Entwicklungsgang in der Weise die Realität bestimmen soll, dafs
diese wie ein streng logisches Denksystem erscheint, das sich
von innen und unten ohne Aufnahme von aufsen und oben
entfaltet, rein aus sich: eine Entfaltung, die sich ohne subreptives
Verfahren nicht vollziehen läfst. Schon der erste Schritt der
Dialektik bedeutet eine Übertragung des subjektiv-menschlichen
Logischen auf das Wirkliche, indem das (reine) Sein nur infolge
seiner abstrakten Form, die es im menschlichen Denken anzieht,
als in das Nichts umschlagend aufgefafst werden kann, woraus
dann nicht ohne Subreption der Begriff des Werdens abgeleitet
wird.

Ein weiterer Vorwurf geht dahin, dafs Hegel die ontologische
Geltung seiner Dialektik weiter ausdehnte, als seine Theorie



•;I90 Ein britischer Anhänger Hegels in England.

zuläfst und nicht blofs die Rationalität, sondern auch die Existenz
des Universums aus dem reinen Gedanken beweisen wollte. Nachdem

aber Hegel anerkennt, dafs die ganze dialektische Bewegung
nur im konkreten Ganzen sich vollzieht, in welchem Sinnendata
ein korrelates Moment des reinen Gedankens bilden, kann er
nicht wohl annehmen, dafs die Bewegung des reinen Gedankens
die Sensationen hervorbringe, welche Bedingungen seiner Existenz
sind (S. 57). Der Übergang der Logik zu Natur und Geist
bedeutet nicht den Versuch, die Natur aus dem reinen Gedanken
zu konstruieren, weil die Grundlage des Argumentes die in aller
Erfahrung eingeschlossene Gegenwart der konkreten Realität war,
deren Notwendigkeit bewiesen werden sollte. Hegel, wendet man
ein, wolle die Existenz der Welt rein synthetisch beweisen, ja,
er versuche, die konkrete Existenz der Kategorieen aus ihrer
Wesenheit abzuleiten, bis ist jedoch nicht notwendig, dafs die
Deduktion von Natur und Geist den sophistischen Versuch
involviere, aus der Wesenheit auf das Dasein zu schliefsen, mag
nun die Ableitung zugleich auf synthetischem und analytischem
oder ausschliefslich auf synthetischem Wege geschehen. Hegels
Schlufs geht jedoch nicht vom reinen Gedanken auf die Natur,
vom Wesen auf Dasein, sondern von Existenz zu Existenz. Der
Verlauf der Logik kann so zusammengefafst werden: Wir haben
eine unmittelbare Gewifsheit. dafs etwas existiert, folglich hat
die Kategorie des Seins reale Gültigkeit. In der Kategorie des
Seins aber ist die absolute Idee eingeschlossen, folglich können
wir von dieser Idee die Realität prädizieren. Was den ersten
Vorwurf betrifft, dafs Natur und Geist aus der Logik, dem reinen
Gedanken, abgeleitet werden, so sind beide im logischen Prozefs
schon impliziert, denn der Geist ist auch logischer Grund, und
der Prozefs von der Idee zur Natur und von der Natur zum
Geist ist ebenso analytisch als synthetisch; denn das Ende des
Prozesses ist, zur expliciten Erkenntnis des Grundes zu
gelangen, der als Grund durchweg gegenwärtig sein mufs, wenn
auch nicht in voller und expliciter Erkenntnis. Das Resultat
ist im Ausgangspunkt schon implicite enthalten.

Ein Widerspruch soll darin liegen, dafs Hegel die Kontingenz
teils als eine Kategorie behandelt, teils aber auf die Unfähigkeit
der Natur, die Idee zu realisieren, zurückführt. Wenn Hegel
die Kontingenz als eine Kategorie behandelt, so ist dies vereinbar
mit Rücksichtnahme auf Erfahrung; denn mit der Kontingenz
wird im Verlaufe des dialektischen Prozesses nicht auch die
Unmittelbarkeit (ohne die sie nicht besteht) aufgehoben. Und wenn
derselbe Philosoph die Kontingenz auf die Unfähigkeit der Natur



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 391

zurückführt, so ist damit die Ansicht, Hegel wolle aus dem reinen
Gedanken ohne Rücksicht auf die Erfahrung konstruieren,
geradezu unvereinbar. Die einzig mögliche Erklärung dieser
Unfähigkeit liegt in einem unabhängigen Element, das die Idee nicht
vollständig bezwingen kann; dies ist aber unvereinbar mit der
Theorie der reinen Synthesis. Was den Übergang vom Wesen
zur Existenz betrifft, so kann selbst die Abwesenheit eines
analytischen Elementes einen solchen nicht notwendig involvieren;
dagegen beweist die Gegenwart eines solchen, dal's ein derartiger
Übergang nicht beabsichtigt sein könne. Der Umstand, dafs Hegel
das ontologische Argument gegen Kant in Schutz nimmt, beweist
nicht jenen Übergang; denn für Hegel ist Gott das allein wahrhafte

Sein, also schon im Ausgangspunkte als daseiend gegeben.
Ein solches ontologisches Argument wird von den Kantschen
Einwendungen nicht getroffen. „Vom Hegeischen Gott käme man
nur los, wenn man sich vom ganzen Universum losmachen würde.
Aber dies ist eben unmöglich" (S. 72). Hegel ist im Rechte,
das ontologische Argument als von Gott — in seinem Sinne
definiert — gültig zu behaupten.

Der Verf. wendet sich zum Versuche, die Gültigkeit der
Dialektik nachzuweisen. Ohne in das Detail einzugehen, fal'st
er nur die Gültigkeit des Ausgangspunktes und die allgemeine
Methode der Dialektik ins Auge. Zunächst soll der dialektische
Prozefs gerechtfertigt werden. Er ist vom Verstand selbst
gefordert, indem sein gewöhnlicher Gebrauch eine vollständige
Erklärung des Universums erstrebt, ohne sie leisten zu können.
Weiterhin ist die Rechtmäfsigkeit des Ausgangspunktes der
Dialektik zu zeigen und dafs die Natur des Fortschritts und ihre
Beziehung zur Erfahrung die Gültigkeit der Dialektik beweise.

Man wendet gegen den transcendentalen Gebrauch der
Begriffe überhaupt ein, dafs eine unbewufste und implicite Erkenntnis
keine Erkenntnis sei, übersieht aber dabei, dafs das „unbewufst
und implicite" in dem Sinne zu nehmen ist, in welchem wir uns
eines Ganzen der Erfahrung bewufst sind, ohne ein einzelnes
darin enthaltenes Moment herauszuheben, zu dessen bewufster
Erkenntnis die Analyse führen würde. In diesem Sinne erkennen
wir implicite den Gedanken (als Element und leitendes Ziel
der Dialektik). Man erwidert hierauf: Wenn Beziehungen anders
als im Gedanken (bewufst) bestehen können, warum dies nicht
auch bei der Sensation der Fall sei? Als Konsequenz ergäbe
sich die Möglichkeit der Existenz beziehungsloser Objekte, wovon
der Transcendentalismus nichts wissen wolle. Gebe man einmal
zu, dafs ein Gegenstand existieren könne, ohne für das Denken



392 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

etwas zu bedeuten, so könne dies nur in unserer Unfähigkeit,
die Realität der Dinge zu ergreifen, seinen Grund haben (so
Balfour). Die Antwort lautet: In Beziehung stehende Sensationen
können erkannt werden, ohne dafs wir die Beziehungen erkennen,
sofern wir dieselben noch nicht analysierten, in ihre wechselseitig

von einander abhängigen Elemente der Sensation und des
Gedankens nicht auflösten. Es folgt also nicht, dafs beziehungslose

Sensationen existieren können (S. 80).
Von unserer Seite sei bemerkt, dafs an die Stelle der

Unterscheidung bewufster (analysierter) und unanalysierter Erkenntnisse

diejenige aktueller und potenzieller treten müsse.
Sinnliches, Gegebenes ist erkennbar trotz seiner Unabhängigkeit vom
aktuellen, sei es nun expliciten oder impliciten Gedanken: eine
Unterscheidung, die dem Transcendentalismus den Boden entzieht.

Der erste Schritt zur Rechtfertigung der Dialektik ist die
Forderung einer vollkommenen Erklärung des Universums von
Seiten des Verstandes. Diese vollkommene Erklärung ist ein
Bedürfnis nicht blofs des Gefühls, der Religion, sondern der
Erkenntnis. „Das Bedürfnis des Absoluten ist ein Bedürfnis der
Erkenntnis." Jede Frage des Verstandes ist entweder: Was
bedeutet das All als Ganzes? Was in irgend einem seiner Teile?
Jene Frage kann nur beantwortet werden mit dem absoluten
Ideal der Erkenntnis. Ein Teil des Alls aber ist nur erklärbar
aus dem Ganzen. Der Verstand verlangt somit das Ideal der
Erkenntnis. Er gebraucht die Kategorieen, ohne ihre Gültigkeit
beweisen zu können, da er sie isoliert; denn die Gültigkeit der
höheren Kategorieen ist davon abhängig, dafs sie in den niederen
eingeschlossen sind; dies ist aber nur möglich, weil (was nur
die Vernunft einsieht) die niederen Abstraktionen der höheren
sind. Der Verstand hält am Widerspruchsprincip fest und
verwickelt sich durch den isolierten Gebrauch der Kategorieen gleichwohl

in beständige Widersprüche, welche die Vernunft allein
mittels der absoluten Idee zu lösen im stände ist. Die Geschichte
der Philosophie weist auf die Widersprüche in der Kategorie
der Bewegung, der Kraft, der Kausalität. Da die Kategorieen
in sich keinen Grund der Selbstdifferenziierung haben, müssen
sie sich schliefslich als unzureichend erweisen.

Gegen diese Art, die Vernunft durch das Bedürfnis des
Verstandes zu rechtfertigen, wende man ein, die Widersprüche
des Verstandes könnten nur zur völligen Trennung des Denkens
und Seins führen, nicht aber zur Geneigtheit des Verstandes,
sich dem Verfahren der Vernunft zu ergeben. Dagegen sei zu
erinnern, dafs der Verstand eben infolge seines Festhaltens am



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 393

principium contradictions die Schuld der unauflöslichen
Widersprüche in sich selbst, nicht in der Heterogeneität des Denkens
und des Seins finde. Aber auch die Vernunft mufs ihr
Unvermögen, das All vollkommen zu begreifen, seine Rationalität
vollkommen darzuthun, eingestehen. Auf diesem positiven Wege ist
also der Beweis für die Gültigkeit der Vernunft nicht zu führen.
Dagegen stehe uns der negative Beweis zu Gebote. In dem
Verhältnis, in welchem die sorgfaltigste Untersuchung in der
absoluten Idee keinen Widerspruch aufzudecken vermag, ist der
Schlufs berechtigt, dafs sie die letzte und vollkommen adäquate
Kategorie ist. Das All vollkommener zu rationalisieren (als
rationell zu erweisen), als diese Kategorie es thut, ist unmöglich.
Wir haben ein Bedürfnis, das der Verstand anerkennt, aber nicht
befriedigt. Die Widersprüche des Verstandes würden alles Denken
unmöglich machen; es mufs also eine höhere Denkweise geben,
die das leistet, was der Verstand umsonst erstrebt. Dies ist die
Vernunft. Der Verstand leugnet die Möglichkeit, zwei konträre
Begriffe, wie sie liegen, zu vereinigen; die Vernunft vereinigt
sie in einem höheren Begriff: folglich besteht zwischen beiden
kein Widerspruch, der Verstand leugnet nicht, was die Vernunft
allein zu thun im stände ist.

Diese Rechtfertigung erscheint uns verfehlt. Das Verlangen
absoluter Erkenntnis ist wie ohne Erfolg, so auch ohne Berechtigung.

Der Verstand (im Hegeischen Sinne) erfüllt das
Verlangen nach Erkenntnis, soweit es berechtigt ist, mit Hilfe des

Kausalprincips, das ihn zur Erkenntnis der Existenz der ersten
Ursache, Gottes, führt. Die angeblichen Widersprüche sind nicht
vorhanden; auch würde sie die „Vernunft" nicht lösen, wenn sie
vorhanden wären; denn gerade diese (im Hegeischen Sinne) läfst
in der absoluten Idee alle Gegensätze in Identität, d. h. mit dem

Widerspruche behaftet, bestehen.
Der nächste Punkt betrifft den inneren Bestand und den

Zusammenhang des Systems. Die Grundlage des Systems bildet
der Begriff des Seins. Dürfen wir die Gültigkeit dieses Begriffs
annehmen Offenbar. Seine Gültigkeit leugnen hiefse alle Existenz
leugnen. Wie verhält es sich aber mit der Gültigkeit des
Prozesses? Wir gehen von der Thesis zur Antithesis und von dieser
zur Synthesis und einer neuen Thesis. Der letztere Ubergang
ist überhaupt kaum ein Übergang. So ist Bestimmtsein,
verglichen mit dem Werden, mehr eine neue Seite derselben
Kategorie als eine neue Kategorie. Der Übergang aber von der
Thesis zur Antithesis ist gültig, weil die eine die andere
Kategorie, das Sein das Nichtsein einschliefst. Reines Sein unter-



394 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

scheidet sieh nicht vom Nichtsein (8. 92). Alle Kategorieen sind
nur Beschreibungen der konkreten Realität, die niederen
unvollkommene Beschreibungen. Der explizierte Begriff nähert sich
schrittweise der konkreten und vollkommenen, aber implizierten
Idee; daher ist ein wirklicher Fortschritt des reinen Gedankens
wohl möglich. Der Prozefs bleibt rein gedanklich, weil er nicht
von dieser oder jener Erfahrung abhängt, obgleich er ohne
Erfahrung überhaupt nicht bestünde. Die Berechtigung der
Synthesis erhellt daraus, dafs wir die Einheit wiederherstellen, aus
der Thesis und Synthesis ursprünglich stammen. Die Synthesis
ist das logische Prius ihrer Momente.

Hartmann wendet ein, die Synthesis von Thesis und
Antithesis ergebe die Null, nicht eine reichere Wahrheit. Dies gilt
wohl von Gröfsen, nicht von Begriffen. — Die dialektische
Methode, wendet Trendelenburg ein, ist einfach die Kunst, unsere
ursprüngliche Abstraktion wieder zurückzuthun; es ist also ein
rein subjektiver Prozefs, eine Geschichte subjektiver Erkenntnis,
nicht eine Entfaltung der Realität aus ihren Elementen. Dagegen
ist zu sagen, der Prozefs sei mehr als dies, da die Abstraktionen
unter Strafe des Widerspruches „zurückgethan" zu werden fordern.
„Alle Analyse resultiert zwar in mehr oder minder abstrakte
Ideen, aber nicht notwendig in Abstraktionen, die von selbst zu
den analysierten ursprünglichen Ideen zurückstreben." Das
Verhältnis der niederen Begriffe zu den höheren gleicht dem
organischer Teile zum Ganzen. Wir können einen lebendigen Körper
nicht durch Zusammensetzung der Ideen der isolierten Glieder
erklären, wohl aber, wenn unsere Erkenntnis genügend vollkommen
ist, das Glied durch den Begriff des Körpers als eines Ganzen.
Es ist also nicht richtig zu sagen, dafs der Prozefs rein subjektiv
sei. Die einzelnen Abstraktionen haben zwar kein getrenntes
Dasein, das in der Wirklichkeit ihnen entsprechen würde, das
Resultat aber hat für den objektiven Gedanken Gültigkeit. Wiewohl

die verschiedenen unvollkommenen Kategorieen keine
getrennte objektive Existenz haben, so haben sie eine solche doch
als Elemente im konkreten Ganzen.

Die Dialektik verlangt nicht, dafs alle Besonderheiten aus
der Idee begriffen werden; die besondere Natur der Sensation
ist ihr gleichgültig. Das Verhältnis der Kategorieen zu einander
bliebe dasselbe, wenn auch z. B. der Zucker statt süfs bitter
schmecken würde. Der Zusammenhang der Entdeckung der
Schwerkraft mit dem bekannten Apfel Newtons ist ein zufälliger;
die logische Gültigkeit der Theorie der Gravitation ist davon
völlig unabhängig; jede andere beliebige Erfahrung genügte, sie



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 395

festzustellen. Der dialektische Prozefs steht zur Erfahrung
soweit in Beziehung, dafs er nicht unfruchtbar ist und doch
zugleich nicht notwendig in Empirismus verfallt.

Der Verf. gibt zu, dafs die Kategorie des Werdens die der
Bewegung einschliefst, während letztere weder in der des Seins
noch des Nichtseins enthalten ist. Die Dialektik verfahre aber
eben nicht rein analytisch und gewinne in der Synthese eine
neue Kategorie. Hierin liege nichts Ungerechtfertigtes; denn
was die Synthesis hinzufüge, sei aus der konkreten Idee
entnommen, welche die wahre bewegende Macht des dialektischen
Fortschritts sei. Bevor wir eine Kategorie der Bewegung haben,
bemerken wir eine Bewegung der Kategorieen ; wir sind genötigt,
die Bewegung als eine Grundidee des Alls zuzulassen wegen
der Tendenz der bereits angewandten Ideen, einander zu werden.

Es entspricht allerdings dem Gedanken und der Absicht
Hegels, dafs der dialektische Fortschritt in der konkreten Idee,
die im reinen Sein impliziert sein soll, begründet sei. Aber
gerade diese Annahme ist unberechtigt und falsch. Der menschliche

Geist besitzt weder explicite noch implicite eine Idee des
konkret Unendlichen, Gottes. Seine Gottesidee ist eine abstrak-
tive. Indem Hegel (wie die gesamte neuere Philosophie seit
Descartes) dies verkennt, verfällt er der sophistischen
Verwechslung des logischen Seins mit dem göttlichen Sein und schafft
sich in der Dialektik ein ebenso sophistisches künstliches Werkzeug,

mittels dessen im „Sein" geschaut und entdeckt werden
soll, was kein natürlicher „Verstand" zu schauen und zu
entdecken vermag.

Raum und Zeit (fährt der Verf. in seiner Verteidigung fort),
sagt man, seien in der Bewegung eingeschlossen, diese aber lasse

Hegel nicht als Elemente des reinen Gedankens zu. Die Antwort
des Verf. lautet, die Bewegung sei hier ausschliefslich im logischen
Sinne zu nehmen, weshalb dann auch die folgenden Kategorieen
sich in keiner Weise auf etwas stützen, was in der Natur von
Zeit und Raum läge (S. 107).

Zuletzt fragt es sich, ob das Hegeische System mit Recht
ontologische Gültigkeit beanspruche. Es handle sich hier um
zwei Dinge: erstens den Gegensatz gegen Kant, indem Hegel
leugnet, dafs wir nur Phänomene erkennen, hinter denen ein
unbekanntes Ansich liegt; zweitens um die Ableitung der Natur
und Geistesphilosophie aus der Logik. Die Frage, ob es eine
Realität aufserhalb unserer Erfahrungswelt gibt, ist sinnlos. Da
wir über eine Welt aufserhalb der Erfahrung in völliger
Unwissenheit sind, so gestaltet sich die Frage zu einer ganz frivolen



39« Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

ohne jegliches rationelles Interesse. Was wir nicht denken
können, haben wir kein Recht, als real zu bezeichnen, denn eine
solche Bezeichnung ist ein Akt des Denkens. — Der Verf. dürfte
mit diesen Bemerkungen gegen die Kantsche Ansicht zu weit
gehen. Warum soll es nicht Seiendes geben können, das wir
nach seiner Wirklichkeit nicht erkennen, weil es sich uns nicht
offenbart? Etwas anderes aber ist oin „Ansich", das uns
„erscheinen" und doch nach seiner Beschaffenheit uns völlig
unbekannt bleiben soll.

Die zweite Frage betrifft die Ableitung von Natur und Geist
aus dem Logischen. Der Gedanke treibt dazu wegen seiner
unleugbaren Unvollständigkeit verglichen mit dem Ganzen der Realität.

Unbestreitbar ist, dafs wir denken. Das Denken verlangt
ein Objekt. Es mufs also etwas sein. Dies ist alles von der
Welt der Natur und des Geistes, was wir aus der Logik
ableiten können. Die Logik bedarf eines Komplements und Korrelats
und beide müssen in einem Ganzen vereinigt sein. Der Übergang

kann möglicherweise auf zweifache Art geschehen, entweder
indem der logischen These eine ungenannte Antithese gegenübergestellt

und Natur und Geist als Synthese betrachtet werden ;

oder die Natur gilt als Antithese und der Geist als Synthese.
Hegel selbst stellt den Zusammenhang dar als den des Universalen,

Partikulären und Individuellen.
Einem Einwand Lotzes gegenüber erhebt sich die Frage,

in welchem Sinne Hegel die Identität von Sein und Denken
behaupte. Der Ausdruck kann bedeuten, dafs Sein nur denkend
erfafst werde, was unbestreitbar erscheint; er kann besagen, das
Sein eines jeden konkreten Dinges sei mit dem Gedanken von
ihm identisch; in diesem Sinne ist die Behauptung der Identität
unhaltbar. Endlich kann er besagen, alles sei geistig, auch das

körperliche Sein sei ein geistiges. Dies dürfte Hegels Gedanken
treffen und in diesem Sinne sei der Ausdruck richtig. „Wenn
Hegel berechtigt war, alles Sein mit dem Geiste zu identifizieren,
so war er noch nicht berechtigt, den weiteren Schritt zu thun
und die wahre Natur des Geistes ausschliefslich mit dem reinen
Gedanken zu identifizieren." — Was uns betrifft, so glauben wir
nicht fehlzugehen, wenn wir Hegels Gedankengang in folgender
Weise vergegenwärtigen: Alles ist actu intellegibel. Sinnlichkeit
ist eine unangemessene Form, in der das actu Intellegible sich
verbirgt. Das Intellegible aber ist das Allgemeine, der Begriff,
der nur im Denken ist und im Sein sich selbst denkt. Denken
also und Sein, Sein und Gedachtwerden ist eins. Hier liegt die
Quelle der vom Verf. später gerügten Vernachlässigung des



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 397

Willens im Hegeischen System. Für diesen ist eben wegen der
Identifizierung von Denken und Sein kein Raum.

Wichtiger als alle anderen Resultate ist die vollkommene
Harmonie von Gedanke und Sein. Die Behauptung, dafs die
Wirklichkeit zumal rationell und recht (righteous) ist, bildet das
auszeichnende Merkmal des Idealismus.

Die „Entwicklung der Methode", fährt der Verf. fort, zeigt
bemerkenswerte Änderungen, die sich auf allgemeine Gesetze
zurückführen lassen, aus welchen sich hinwiederum wichtige
Folgerungen für die Natur und Gültigkeit der Dialektik ergeben.
Ob diese den Ansichten Hegels selbst entsprechen, sei ungewifs,
gleichwohl seien sie notwendige Ergebnisse seines Systems. Das
Resultat des Fortschritts von den untersten zu den höchsten

Kategorieen läfst sich dahin zusammenfassen: Je weiter die
Dialektik von ihrem Ausgangspunkt sich entfernt, desto mehr tritt
die anscheinende Stabilität der endlichen Kategorieen zurück und
desto weniger erscheinen sie selbständig und unabhängig. Eine
andere Veränderung kann im Fortschreiten des Prozesses
beobachtet werden. In der Kategorie des Seins findet ein
Fortschreiten zur Synthesis in der Weise statt, dafs Thesis und
Antithesis sie zur gemeinsamen Folge haben; dagegen in der
Kategorie des Wesens ist die Antithese mehr als die Negation
zur Position, nämlich eine Korrektur der Thesis und die
Synthesis ist fast nur eine Folge der Antithesis allein. Die
Antithese enthält die These als Teil ihrer Bedeutung in sich und
stellt das Ganze der Daten dar, die sie erfordert. In der Kategorie

des Begriffs aber strebt das Element des Gegensatzes und
der Negation ganz zu verschwinden. Gegenstand des Prozesses
ist nicht mehr, das Einseitige zu ergänzen, sondern das
Implicite zu einem Expliciten zu machen. Während Hegel
ausdrücklich auf die wachsende Freiheit und Direktheit der
dialektischen Bewegung hinweist, unterläfst er es, das verschiedene
Verhältnis der verschiedenen Glieder des Prozesses anzugeben.
Hie drei Triaden, die man zu diesem Zwecke am besten untersucht,

sind die erste in der Lehre vom Sein, die mittlere in der
vom Wesen', die letzte in der vom Begriff: Sein, Nichtsein,
Werden — Welt der Erscheinung, Inhalt und Form, Verhältnis
— Leben, Erkennen, absolute Idee. In der ersten Trias sind
Sein und Nichtsein auf gleichem Niveau. Dagegen enthält die
Idee von Inhalt und Form einen Fortschritt über die Welt der
Erscheinung hinaus. Ebenso überschreitet die Idee des
Erkennens die des Lebens und genügt allein zur Erreichung der
absoluten Idee.



398 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

Es fragt sich, ob jene Veränderung eine plötzliche oder
allmähliche, kontinuierliche sei. Hegel schweigt über diesen Punkt.
Andeutungen in der Logik aber führen zur Ansicht, dafs der
Prozefs sich stetig ändere. Zwar scheinen sich Ausnahmen von
der Regel der Stetigkeit zu finden; gleichwohl sind die Spuren
stetiger Entwicklung unleugbar. Irgend eine Entwicklung —
ob stetig oder nicht — ist a priori zu erwarten; denn der
dialektische Prozefs bewegt sich von endlichen widersprechenden
Kategorieen zur absoluten Idee. Die wesentliche Natur der
gesamten Dialektik wird sich daher in den späteren Stadien, die
sich dem Typus des Begriffes nähern, deutlicher zeigen, als in
den früheren Stadien, die dem Typus des Seins näher stehen.
Die Dialektik besteht in dem wechselnden Verhältnis des sich
gleichbleibenden konkreten, aber impliciten Ganzen zu den ex-
pliciten Teilen. Der Wechsel in diesen aber kann nicht ohne
Einflufs auf die Methode bleiben. Anch andere Gründe sprechen
für die Veränderung der Methode; so der Einflufs des Materials
auf die wirkende Ursache, auf das Werkzeug; die Axt erzielt
beim zweiten Schlag nicht mehr die Wirkung des ersten, sie ist
mehr oder minder abgestumpft. Dieselben Gründe aber, die für
die Veränderung der Methode sprechen, sprechen auch dafür,
dafs sie eine stetige ist. Zerstört aber diese Veränderung nicht
die Gültigkeit der Methode? Nein, die Methode verliert von
ihrer zwingenden Macht nichts; denn ihre Bedeutung liegt darin,
einem Ideal sich zu nähern, das erst in dem Augenblick erreicht
wird, in dem sie sich vollendet.

Die Negation ist in der Dialektik ein blofses Accidens, wenn
auch ein notwendiges, der stufenweisen Erfüllung der Idee: ein
Accidens, das stufenweise eliminiert wird im Verhältnis des
weiteren Fortgangs. Die Einsicht freilich in die Unselbständigkeit
der niederen Kategorieen erschliefst sich erst im Begriff, „am
Ende des Begriffs, oder vielmehr wir gelangen nie zur
vollständigen Erkenntnis des wahren Wesens des Denkprozesses,
sondern nähern uns derselben mit dem wachsenden Ergreifen
des Gegenstandes". Da im Prozefs ein inadäquates Moment
enthalten ist, so ist die Veränderung der Methode keine wirkliche
Veränderung, sondern nur eine neue Anordnung der Momente
des Übergangs.

Hegel selbst scheint freilich den Prozefs der Kategorieen
als Darstellung der absoluten Wahrheit, als vollen Ausdruck der
tiefsten Natur des reinen Gedankens betrachtet zu haben. Seine
eigenen Prämissen aber zwingen uns, hierin von ihm abzuweichen.
Im tiefsten Grund der Idee ist kein Gegensatz, keine Ausgleichung.



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 399

Dagegen im wirklichen Verlaufe der Dialektik kann dieses Ideal
nicht verwirklicht werden. „Wir gehen nicht gerade vorwärts,
sondern mehr oder minder von einer Seite zur andern." Daher
scheint der Schlufs unvermeidlich, dafs die Dialektik nicht
vollkommen die Natur des reinen Gedankens ausmacht. Dieser
Schlufs ist auffallend und paradox. Denn die Gültigkeit der
Dialektik und ihre Kraft, die Natur des Gedankens adäquat
auszudrücken, scheinen unzertrennlich. Hegel selbst hält beides für
unzertrennlich, aber er widerlegt seine eigene Lehre. Nach ihm
ist das Andere, das der Begriff aufstellt, in Wirklichkeit kein
Anderes. Es bleibt also nur zu untersuchen übrig, ob mit jener
Beschränkung der Prozefs noch Anspruch auf Gültigkeit erheben
könne. Es mufs zugegeben werden, dafs der dialektische Prozefs
bis zu einem gewissen Grade subjektiv ist; nur durch den Irrtum
gelangt der menschliche Geist stufenweise zur Wahrheit. Auf
indirektem Wege allein schreitet die Dialektik vorwärts. Und
das Wesen der Dialektik ist allein der direkte Teil des
Fortschritts. Der unvollkommene Typus des Übergangs, der nie
gänzlich eliminiert wird, stellt die verschiedenen Kategorieen wie
in gewissem Grade unabhängig und selbständig dar. Besäfsen
sie diese Eigenschaften wirklich, so könnten sie nicht ganz in
den Synthesen aufgehen, und die Dialektik wäre erfolglos. Diese
neue Ansicht von der Dialektik zerstört nicht ihre objektive
Gültigkeit, wie eine genauere Betrachtung lehrt. Dreifach ist
die Bedeutung der Dialektik: 1. in Anbetracht ihres Ziels, 2. und
3. der Mittel, durch die es erreicht wird. Das Ziel betrifft die
Möglichkeit, die absolute Idee von allem zu prädizieren, wovon
irgend eine. Kategorie prädiziert wird, da jede Kategorie eine
Abstraktion der absoluten Idee ist. Hierin liegt die Gewifsheit
der von der Philosophie überall gesuchten Harmonie zwischen
uns und der Welt. Der zweite Grund der Bedeutsamkeit der
Hegeischen Dialektik besteht in der Belehrung über die wirkliche

Welt, die am besten dadurch erklärt wird, dafs unsere
eigene tiefste Natur in ihr zur Erscheinung kommt; sie sagt
uns, dafs die Welt besser durch die Idee des Organismus als
durch die Idee der Kausalität u. s. w. erklärt wird. Dafs sie
uns nicht die genauen Beziehungen, die in der Wirklichkeit
bestehen, zu sagen weifs, ist nicht von Bedeutung, denn wir haben
es hier mit Vernunfturteilen, nicht mit der Wirklichkeit selbst
zu thun. Die dritte Funktion des dialektischen Prozesses wird
zwar durch unsere (des Verf.) Ansicht aufgehoben; denn die
Momente der absoluten Idee sind in den Kategorieen nur in
inadäquater Weise ausgedrückt. Dennoch bleiben wir nicht ganz

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 27



400 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

im Ungewissen darüber, was die absolute Idee wirklich ist. Denn
der Zusammenhang der Kategorieen gleicht der wahren Natur
des Gedankens und nähert sich ihr schliefslich derart an, dafs
der Unterschied zu einem unendlich kleinen wird. Das Moment
der Unvollkommenheit ist in der Dialektik zwar unvermeidlich, der
wahre Betrag derselben aber kann abgeschätzt werden und bildet
keinen Grund, an dem schliefslichen Resultate zu zweifeln.

Die stufenweise Änderung der Methode der Dialektik läfst
sich an der höchsten Trias, Logik, Natur und Geist, exemplifizieren.

Ihre wechselseitige Beziehung kann sowohl nach dem

Typus des Seins als nach dem des Begriffs dargestellt werden.
Hegel schlägt den letzteren Weg ein. Die Natur entspricht der
Antithese; sie ist aber nicht blofs der konträre Gegensatz und
das Korrelat des Gedankens. Sie ist Gedanke und etwas mehr,
nämlich in den sinnlichen Besonderheiten verkörperter Gedanke.
Es ist ein Fortschritt, jedoch kein reiner; der Gedanke erscheint
von dem neuen Elemente mehr oder minder überwältigt. Erst
in der Synthese „Geist", der Verwirklichung der absoluten Idee,
tritt der Gedanke frei als Wahrheit des Universums hervor. Wir
begegnen in dieser Darstellung allen Eigentümlichkeiten des Typus
des Begriffs. — Aber auch eine andere Auffassung ist möglich,
nämlich nach der untersten Kategorie, dem Typus des Seins. In
dieser Aulfassung bildet die Unmittelbarkeit die Antithese des
Gedankens (als des Vermittelnden), Natur und Geist aber
zusammen bilden die Synthese. Diese Auffassung hat den Vorteil,
dafs sie dem Einwand vorbeugt, als ob Natur und Geist aus
dem reinen Gedanken abgeleitet, also in eine Abstraktion
verflüchtigt würden.

Nehmen wir Logik — Natur — Geist, so können wir versucht
sein, zu schliefsen, dafs der reine Gedanke nicht blofs die eine
Seite der Wahrheit sei, da er sich in jedem der beiden niederen
Termini finde, an sich in der Logik, und mit Unmittelbarkeit
verbunden in der Natur, und ihm infolge dessen eine gröfsere
Bedeutung und Selbständigkeit zuzuschreiben, als er in Wahrheit
besitzt. Das Mifsverständnis schwindet, wenn erst in der
Synthese (Natur und Geist) der Gedanke in Verbindung mit seinem
Gegensatz erscheint, abgesehen aber von der Synthese die Thesis
(Vermittlung) ebenso unvollständig und unwesenhaft ist wie die
Antithese (Unmittelbarkeit).

Wir halten den Nachweis, dafs die Korrekturen, die der
Verf. anbringt, ihren Zweck, zu einer reineren Gottesidee zu
führen, verfehlen, für überflüssig. Eine absolute Idee, die im
logischen Sein impliziert ist, bleibt nun einmal mit Materialität



Kin kritischer Anhänger Hegels in England. 401

und Endlichkeit behaftet. Man wende sich deshalb ernstlich und
aufrichtig von der Dialektik ab und begebe sich auf den
bewährten Weg der theistischen Gottesbeweise!

Eine der interessantesten und wichtigsten Fragen, die sich
nach unserm Verf. bezüglich der Hegeischen Philosophie erheben
können, ist die nach dem Verhältnis zwischen der Aufeinanderfolge

der Kategorieen in der Dialektik und der Aufeinanderfolge
der Ereignisse in der Zeit. Über die Meinung Hegels kann ein
Zweifel bestehen. Wie dem auch sei, eine zeitliche Entfaltung
des Prozesses mufs zweifellos zurückgewiesen werden. Die
absolute Idee ist notwendig als ewig vollendet zu denken; die
Bewegung vom Niederen zum Höheren aber ist Rekonstruktion,
nicht Konstruktion, Nachbildung, nicht Bildung. Die von Hegel
behauptete vollkommene Vernünftigkeit des Universums ist mit
zeitlicher Entwicklung unvereinbar. Da der Prozefs zwischen
zwei bestimmten Terminen (dem Sein und der absoluten Idee)
in einer begrenzten Reihe von Zwischenstufen sich bewegt, so
müfste er in endlicher Zeit ablaufen, also einen durch eine
Ursache zu bestimmenden Anfang haben. Da nun jedes Ereignis
in die Zeit fehlt und die Zeit sich gegenüber jedem Ereignis
indifferent verhält, so würde diese Annahme zu einem unendlichen

Regre8sus führen, der nicht denkbar ist. Die Annahme,
die Zeit wurzle in einem zeitlosen Zustande, löst die Schwierigkeit

nicht, da das Zeitlose unveränderlich ist und daher keine
Veränderung bewirken, nicht aus seiner Zeitlosigkeit heraustreten
kann Diese und andere Schwierigkeiten sind nur zu
überwinden, wenn wir schliefsen, dafs die Zeit keine „letzte
(endgültige) Realität" ist (S. 166). Verliefe der Prozefs in der Zeit,
so müfsten unversöhnte Widersprüche thatsächlich bestehen, dies
ist aber absolut unannehmbar; denn kontradiktorische Sätze können
nicht zumal bestehen. Die Annahme einer endgültigen Realität
der Zeit ist durch die Principien der Dialektik ausgeschlossen;
die absolute Idee mufs als ewig wirklich gelten. Damit aber
scheinen wir in Widerspruch mit den Thatsachen zu treten, welche
die Unvollkommenheit des Universums deutlich zu beweisen
scheinen. Man kann diese Unvollkommenheit als Illusion
erklären. Woher aber diese Illusion, die, als Thatsache betrachtet,
selbst wieder etwas Reales ist, also eine Unvollkommenheit der
Wirklichkeit beweisen würde? Täuschung beweist eine vereitelte
Absicht, eine solche kann sich in einem zweckmäfsigen, absolut
rationalen Universum nicht finden. Die Erklärung der
Unvollkommenheit als Täuschung mufs daher vom Standpunkt der
Dialektik selbst verworfen werden. „Der einzige Grund der

27*



Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

anscheinenden Unvollkommenheit wird die negative Betrachtung
sein, dafs wir nicht das Ganze auf einmal sehen," dafs wir statt
sub specie aeternitatis die Dinge sub specie temporis betrachten.
Doch hiermit sind die Schwierigkeiten nicht gehoben. Denn da
die Erscheinung im Wesen gründet, so muls auch die Zeit, und
da aus der Zeit die Unvollkommenheit und das Übel sich
erklären, müssen auch diese in der absoluten Idee einen Grund
haben. „So schwanken wir zwischen zwei Extremen, jedes gleich
verhängnisvoll." Wollen wir das Übel als absolut unwirklich
behandeln, so müssen wir die Grundlage aller Erkenntnis, die
Erfahrung, verwerfen. Soweit wir aber das Übel als eine
Kundgebung der Realität annehmen, können wir es unmöglich
vermeiden, die Ursache nach der Natur der Wirkung zu qualifizieren

und so dem Hauptresultat der Dialektik zu widersprechen:
der Harmonie und Vollkommenheit des Absoluten. Die Schwierigkeit

besteht und ist, wie es scheint, unlösbar. Werden wir also
die Dialektik preisgeben? Aber auch für jede (andere) Theorie ist
sie vorhanden, mag man nun von einem absolut irrationalen Princip
oder dualistisch von entgegengesetzten Principien oder endlich
von einem gegen Vollkommenheit und Unvollkommenheit indifferenten

Princip ausgehen. Undenkbar ist die absolute Irrationalität,

da die Rationalität mit der Anwendung irgend einer Kategorie

schon gegeben ist. Die dualistische Ansicht löst die
Schwierigkeit nicht, mag man sich die entgegengesetzten
Principien im Gleichgewicht denken oder nicht. Im letzteren Falle
kehren mit der Bewegung die Schwierigkeiten wieder; im ersteren
bliebe die Thatsache der Veränderung unerklärbar, abgesehen
davon, dafs das Gleichgewicht absolut von einander unabhängiger
Kräfte die Wahrscheinlichkeit eines Falles gegen unendlich viele
für sich hätte. Die dritte Annahme eines gegen Rationalität und
Irrationalität indifferenten Princips ist widersprechend, da wir
dasselbe nicht denken können, ohne ihm irgend ein rationales
Prädikat zu geben. In jeder Annahme also bleiben die Schwierigkeiten.

Wir haben also keinen Grund, die Dialektik preiszugeben,

sehen uns aber zu dem Geständnis gezwungen, den Widerspruch

nicht auflösen, nicht zeigen zu können, wo der Fehler
liegt. Vom Standpunkt der Dialektik läfst sich nur sagen, dafs,
wenn sich irgend eine uns jetzt noch unbegreifliche Synthese
der ewigen Verwirklichung der absoluten Idee mit der Existenz
der Unvollkommenheit fände, um sie mit dieser zu versöhnen,
wir die zwei Seiten durch ein Princip harmonisch verbinden
würden, das in einem von beiden (der These oder der Antithese)
bereits vorgebildet wäre. Da der Gegensatz ein konträrer ist,



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 403

so ist die Möglichkeit einer Synthese nicht zu leugnen (V). Hier,
wo wir zwei positive Schlüsse haben, die unvereinbar zu sein

scheinen, jedoch mehr in sich haben als einfache Unvereinbarkeit,
ist es nicht unmöglich, dafs ein höherer Begriff gefunden werde,
mittels dessen jeder von beiden als wahr anerkannt würde, und
mittels dessen erkannt werden könnte, dafs sie in Wirklichkeit
sich nicht ausschliefsen. „Alles, was wir behaupten möchten,
ist, dafs eine solche Synthese möglich sei, wenn wir auch gegenwärtig

nicht im stände sind, uns vorzustellen, wie sie beschaffen

sein möge, und dafs, wenn auch keine positive Evidenz für sie,
doch auch keine solche gegen sie spreche." Gegen den Vorwurf
des Widerspruchs, der darin liege, dafs der Verf. einerseits die

metaphysische Gültigkeit der Zeit leugnet, andererseits aber doch

von der Zeit die Entdeckung einer letzten Synthese erwartet,
verwahrt sich derselbe durch die Unterscheidung der doppelten
Betrachtungsweise des Prozesses sub specie aeternitatis und sub

specie temporis. In jener Beziehung bestehe jene gewünschte
Synthese und brauche nicht erwartet zu werden, sub specie
temporis aber soll der Widerspruch entfernt, die Synthese entdeckt
werden.

Dafs die Lösung jenes Widerspruchs vom Standpunkt der
Dialektik unmöglich ist, erscheint einleuchtend. Die Lösung des
Rätsels der Existenz des Übels kann nur vom theistischen Standpunkt,

dem des reinen Schöpfungsbegriffs gegeben werden. Obige
Disjunktion des Verf. ist daher unvollständig. Falsch ist auch
die Behauptung, konträre Gegensätze seien vereinbar, weil beide
Seiten Positives einschliefsen. Aus diesem Grunde können sie

zugleich falsch, nicht aber zugleich wahr sein. Die die
Synthese bergende Zauberformel aber erwartet der Verf. umsonst
und es dürfte ihm ergehen wie dem Landmann, der vergeblich

Exspectat, dum dehuat amnis, at ille
Labitur et labetur in omne volubilis aevum.

Hegel sieht die endgültige Realität des Geistes allein in der
Philosophie. Es ist aber etwas anderes, zu sagen, die
Philosophie sei die Erkenntnis der höchsten Form der Realität, und
etwas anderes, zu sagen, sie sei selbst die höchste Form der
Realität. Indem Hegel letzteres annahm, ist er der Tendenz
seines eigenen Systems untreu geworden. Die höchste Natur
des Geistes soll nach Hegel ihren Ausdruck im Erkennen allein
finden. Dies kann von dem gegenwärtigen Stande der Philosophie
gemeint sein oder von einem zukünftigen, in welchem die
Philosophie alle Erkenntnis in sich absorbiert haben würde. Im
gegenwärtigen Zustande ist die Philosophie abstrakt und unvollkommen



404 Ein kritischer Anhänger Hegels in England.

und nicht im stände, die Vernünftigkeit des Universums im
einzelnen nachzuweisen. Im idealen Zustande der Vollkommenheit

müfsten wir das All als eine Einheit mit einander
verbundener Geister erkennen. Das Individuelle hat seine ganze
Natur in der Offenbarung des Ganzen, wie das Ganze
hinwiederum nichts ist als seine Offenbarung in den Individuen.
Aber auch wenn die Philosophie diese ideale Höhe erreicht
hätte, wäre sie nicht der adäquate Ausdruck des Wirklichen,
da aufser der Erkenntnis Wille und Gefühl Anspruch auf
selbständige Bedeutung und Realität erheben. Die dialektische
Methode führt deshalb selbst zur Frage, ob nicht Erkenntnis und
Wille Abstraktionen einer noch tieferen Einheit seien, in welcher
erst die adäquate Form des Geistes sich offenbart. Hegel
behauptet, vollkommene Erkenntnis wäre für sieh selbst
vollkommene Aktivität des Geistes. Er scheint den Willen, die
Lust und Unlust zu ignorieren; eine solche Ansicht vom Geiste
aber ist einseitig.

Übrigens fragt es sich, ob die Erkenntnis auch nur ihr
eigenes Ziel vollkommen erreichen kann. Das Ideal der
Erkenntnis ist Verbindung der vollkommenen Einheit des Subjekts
und Objekts mit vollkommener Differenz beider; denn es liegt
im Wesen der Erkenntnis, sich auf etwas von ihr Unabhängiges
zu beziehen. Dieses Ideal scheint unerreichbar, da wir nur das

Was, die Beschaffenheit, nicht aber das „Dies" (individuelle
Wesen) der Dinge erkennen. Im „Dies" bleibt ein für uns ins
Rationale, Vermittelte nicht auflösbarer Rest. Die Individualität
des Gegenstandes entgeht unserer Vorstellung und damit seine
volle Differenz vom Subjekt. Jeder selbstbewufste Geist ist ein
Objekt, nicht mehr. Die Ungewifsheit entsteht mit Rücksicht
auf die hinter der unorganischen Materie und den niederen
Lebensformen liegende Realität. Indem wir zwar beweisen können,
dafs die allgemeine Harmonie bestehen müsse, keineswegs aber
zeigen können, wie sie im einzelnen bestehe, findet sich zwar
kein Widerspruch in unserer Schätzung des Erkennens, wohl
aber im Erkennen selbst, und dieser Widerspruch hindert uns,
die Erkenntnis als adäquat zu betrachten, und zwingt uns, weiter
nach der letzten Aktivität des Geistes zu forschen. Die Logik
tritt in diesem Punkte der Wahrheit näher als die Philosophie
des Geistes, da sie unmittelbar vor die absolute Idee eine Kategorie

setzt, die sie Erkenntnis im allgemeinen nennt und in
eigentliches Erkennen und Wollen einteilt. Es scheint demnach,
dafs vor Erreichung der absoluten Idee eine höhere Synthese
von Erkennen und Wollen gesucht werden müsse. Die dem



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 405

Wollen gegenübergestellte Erkenntnis als die gewöhnliche zu
nehmen und die Philosophie als ihre Synthese mit dem Willen
zu betrachten, ist kein Grund vorhanden, da die Philosophie
zum Willen nicht anders als das gewöhnliche Erkennen sich
verhält. Die Philosophie kann nicht die gesuchte höchste
Synthese sein, da sie sich zur Kunst als Antithese verhält, als

Synthese aber das der Kunst eigene Moment der direkten und
unmittelbaren Harmonie in sich schliefsen müfste. Kunst und
Religion schliefsen Wollen und Fühlen ein: folglich kann eine
rein intellektuelle Aktivität nicht die höchste Wahrheit sein,
von der Kunst und Religion nur die niederen Stufen bilden
würden. „Philosophie zusammen mit der geoffenbarten Religion
sind die Antithese der Kunst (sofern jene auf die innere Natur
der Dinge gehen, ihre äufsere Oberfläche aber unberührt lassen).
Es bleibt also ein leerer Platz für eine neue Synthesis. Hegel
hat somit keinen adäquaten Ausdruck für die absolute Realität
gefunden, und auch der Verf. wagt es nicht, einen solchen
anzugeben.

Die hier vom Verf. bezeichnete Lücke hat ihren tiefsten
Grund in der Dialektik selbst. Wille kann nicht der logischen
Idee und daher auch nicht ihrer höchsten Verwirklichung in der
absoluten Idee zukommen. Wille verlangt ein lebendiges
persönliches Princip und gelangt daher nur auf theistischem Standpunkt

zu seinem Recht. Einer richtigen Einsicht folgt der Verf,
wenn er sich nicht verleiten läfst, in die Pfade der
Willensphilosophen Schopenhauer und Hartmann einzulenken.

Den Schlufs seiner Studien über Hegels Dialektik bildet die

Frage, inwiefern die durch den dialektischen Prozefs gewonnenen
Resultate auf das wirkliche Leben anwendbar seien. Der wirklich
wertvolle Teil des Hegeischen Systems, lautet die Antwort, liegt
in der Logik, nicht in den Anwendungen. Obgleich diese manches
Wertvolle enthalten, so läfst sich doch ihre allgemeine und
systematische Geltung nicht verteidigen. Aus der in der Logik
bewiesenen zweifellosen Rationalität des Wirklichen kann nur im
allgemeinen die Rationalität in Natur und Geist abgeleitet werden.
Aufserdem kann man über die endgültige Natur des absoluten
Seins einige Kenntnis schöpfen. Es mag nicht unmöglich sein,
zu bestimmen, ob der Urgrund ein selbstbewufstes Sein und
Persönlichkeit oder eine Einheit von Personen ist, ohne selbst Person
zu sein. Die praktische Bedeutung solcher Resultate ist
unbestreitbar, wiewohl sie nicht geeignet sind, unsere Handlungen
im einzelnen zu leiten. Sie hängen innig mit der Religion
zusammen, und die Antwort, die auf die betreffenden Fragen die



40<»

Philosophie gibt, ist für viele eine Quelle des Trostes oder der
Sorge.

In der Anwendung des dialektischen Princips auf die
besonderen Gebiete der Natur, des Geistes, der Religion, auf Recht
und Geschichte, bedient sich Hegel selbst nicht der strengen
dialektischen Methode, sondern sucht nur den Nachweis zu führen,
wie der reale Prozefs dem Ziel der Logik sich annähert. Ja,
die Dreiteilung von Thesis, Antithesis und Synthesis weicht in
der Philosophie der Geschichte einem Quaternar. Obgleich in
dem Mafse, in welchem man sich von der Dialektik Hegels
abwandte, seine Ansichten über Religion, Moral, Geschichte infolge
des glänzenden Ansehens mancher Details Eingang gefunden
haben, so liegt doch, wie gesagt, der Wert der Philosophie
Hegels nicht in diesen Anwendungen, sondern in der Logik. Die
Schwierigkeiten sind unverkennbar; denn während in der Logik
Ausgangs- und Zielpunkt (das reine Sein — die absolute Idee)
sich genau bestimmen liefsen, ist dies weder in Philosophie noch
in Religion und Geschichte thunlich. Die Naturphilosophie vermag
allenfalls ihren Ausgangspunkt,- die Philosophie des Geistes ihren
Zielpunkt genauer zu bestimmen, dagegen jene nicht ihren Zieloder

Schlufspnnkt, diese nicht ihren Ausgangspunkt. In der
Philosophie der Religion bleiben beide unbestimmt. Dieselbe
Schwierigkeit findet sich in der Geschichte der Philosophie. Hegel
selbst schliefst die orientalische Philosophie aus und endigt mit
der eigenen. Die Philosophie der Geschichte fängt Hegel mit
China au — ein willkürlicher Ausgangspunkt. Die slavischen
Völker und die Bewohner Amerikas bleiben ausgeschlossen. So
sind in den untergeordneten Prozessen der Geschichte, des Rechtes,
der Religion und Philosophie die höchsten und niedrigsten Punkte
nicht die absolut höchsten und niedrigsten, sondern die relativ
höchsten und niedrigsten Grade der Realität: ein religiöser Glaube,
ein metaphysisches System. Überdies ist jede solche Anwendung
fragmentarisch, indem sie immer nur eine Seite der Realität ins

Auge fafst. Zwei Hauptmängel sind es demnach, woran die
Anwendungen seheitern: erstens die Unmöglichkeit, die Termini zu
bestimmen, zweitens dafs der Gang des dialektischen Prozesses
beständig durch äufsere Ursachen gestört wird. Es mufs also
der grofsartige Versuch Hegels, die Wirksamkeit der Evolution
durch das ganze Feld menschlicher Erkenntnis zu verfolgen,
aufgegeben werden. Nur in ganz bescheidenem Mafse dürfte eine
Anwendung ausführbar sein, wenn wir nämlich den Prozefs in
einigen der wirklichen Einflüsse, von anderen absehend, zu
verfolgen suchen, z. B. den dialektischen Zusammenhang von



Ein kritischer Anhänger Hegels in England. 407

Unschuld, Sünde, Strafe, Reue, Tugend. Alles in allem liegt das

hauptsächliche praktische Interesse der Hegeischen Philosophie
nicht in den Anwendungen, sondern in der abstrakten Gewifsheit,
dafs alle Realität rational ist, obgleich wir das Wie nicht einzusehen

vermögen; dann in der allgemeinen Bestimmung der Natur der
wahren Realität. Ihre Bedeutung ist nicht, zu zeigen, wie die

uns umgebenden Thatsachen gut sind, noch zu zeigen, wir wir
sie verbessern können, sondern zu beweisen, dafs sie wie alle
anderen Realitäten sub specie aeternitatis vollkommen gut sind
und sub specie temporis die Bestimmung haben, vollkommen gut
zu werden.

Diese Beschränkung brauchen wir nicht zu bedauern; denn
wäre unsere gegenwärtige Erkenntnis der Realität vollkommen
adäquat, so wäre die Realität unserem Ideale höchst inadäquat.
Es ist sicher eine ebenso befriedigende Überzeugung, wenn wir
annehmen, höchstes Objekt der Philosophie sei, uns auf die
allgemeine Natur der endgültigen Harmonie hinzuweisen, deren voller
Inhalt noch nicht in unsere Herzen gelangt ist. Alle Philosophie
mufs mystisch sein, nicht in ihren Methoden, wohl aber in ihren
letzten Konsequenzen.

Schliefsen wir. Die Zugeständnisse des Verf. scheinen uns
allein schon zureichend, um mit den Anwendungen auch die
dialektische Methode selbst preiszugeben. Sie ist in der That
unhaltbar und beruht auf einer unzulässigen Vermischung des

Logischen mit dem Idealen, d. h. Intellegiblen. Logik und Metaphysik
sind zwei wenn auch innig zusammenhängende, doch wesentlich
verschiedene Wissenschaften, die eine hat es mit dem ens rationis,
die andere mit dem ens reale zu thun. Gleichwohl ist ihnen die
wissenschaftliche Strenge gemeinsam. Insofern liegt ein Moment
der Wahrheit in der Dialektik. Zunächst in dieser Beziehung
kommen der Logik und Metaphysik Naturphilosophie und Psychologie,

welch letztere an die Stelle der Geistesphilosophie zu
treten hat, womit sich auch die Schwierigkeit der Bezeichnung
ihres Ausgangspunktes löst. Dagegen mufs der Anspruch der
Geschichte auf den Begriff und Namen der Wissenschaft
aufgegeben werden. Hierin sind wir mit dem Verf. völlig im
Einverständnis. Die Geschichte handelt nicht von Lehrsätzen,
sondern von Thatsachen, für die sie nicht Beweise aus
Axiomen und Principien, sondern Zeugnisse, Dokumente
anführt. Sie ist nicht ein Wissen, sondern ein Glauben. In
diesem Punkte hat nicht Hegel, sondern sein Antipode, Schopenhauer,

das Richtige getroffen, wenn er sagt: „Die
Wissenschaften, da sie Systeme von Begriffen sind (ihrem Inhalt, nicht



408 Das Erkennen.

ihrem Gegenstande nach!) reden stets von Gattungen, die
Geschichte von Individuen. Sie wäre demnach eine Wissenschaft
von Individuen, weiches einen Widerspruch besagt." (W. a. W.
u. V. 3. Buch Kap. 38. Über Geschichte.)

>-<££>-< ^

DAS ERKENNEN.
Von P. JOS. GREDT, O. S. B.

Dr. theo].

Der hl. Thomas hat in seiner Summ, theol. I. qu. XIV und
anderwärts die Principien gegeben, aus denen sich eine streng
wissenschaftliche Begriffsbestimmung des Erkennens ableiten läfst.
Nichtsdestoweniger pflegen die Philosophen, auch jene nicht
ausgenommen, die den englischen Lehrer als ihren Meister verehren,
entweder offen einzugestehen, dafs man das Erkennen nicht
definieren könne, oder aber thatsäehlich die Unmöglichkeit einer
strengwissenschaftlichen Definition zuzugeben, durch die Art und
Weise, wie sie das Erkennen mittelst Analogieen beschreiben,
nicht definieren.1 Und doch ist es die Aufgabe des Philosophen,

1 Mercier, Psychol. 2ième éd. u. 53 sagt: La connaissance n'est pas
susceptible de définition proprement dite. Ebenso Gutberiet, Psychol.
3. Aufl. S. 12: Die ursprünglichste und elementarste Thätiglceit des
bewußten Seelenlebens ist die Empfindung. Darum ist es weder möglich
noch nötig, sie näher zu definieren. — Salis Seewis, della conoscenza
sensitiva S. 11 ff. handelt ausführlich über die Analogieen, welche
gebraucht werden, um den Begriff des Erkennens klar zu legen. Diese
sind analogie d'imaginé, di rappresentatione oder analogie di apprensione.
Erstere bezeichnen mehr die subjektive, letztere mehr die objektive Seite
des Erkennens. Beide sind ungenügend, ergänzen sich aber gegenseitig,
und nur mittelst ihrer können wir, wenn auch unvollkommen, den Begriff
des Erkennens erklären. — Was andere Autoren sagen, läfst sich auf
eine der von Salis Seewis angegebenen Analogieen des Vorstellens, des
Abbildens oder des Erfassens zurückführen und ist weit entfernt davon,
eine Definition zu sein. So bestimmt Van der Aa, Praelect. Philos, schol.
br. conspectus ed. alt. Organologia S. 181 das Erkennen als repraesen-
tatio vitalis; Lahousse, Praelect. Met. spec. Psychol, n, 150 als actus quo
potentia cognoscitiva objection aliquod in se vitaliter exprimit. Schiftini
sagt Disp. Met. spec. ed. alt. n. 173: Ratio propria cognitionis cujusque
habetur secundum quod cognitum quasi trahitur et sistitur intra subjectum
cognoscens und n. 258: Propria ratio cognitionis in eo cernitur quod
cognoscens vitaliter assimilatur rei cognitae et in earn quodammodo trans-
formatur. Pesch, Instit. Psychol, n. 462: Seimus cognitionem omnem id
proprium sibi habere, ut quasi ex se exeat et coram se intime sibi praesens


	Ein kritischer Anhänger Hegels in England

