Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Erwiderung auf die Kritik meiner Schrift Gber die Seele
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erwiderung. 375

Im Gegenteil, gerade die Notwendigkeit dieser Erkenntnis ist fiir
die Thomisten Veranlassung, Schliisse daraus zu ziehen fir die Be-
schaffenheit der kontingenten Willenshandlung selbst. Es ist somit Auf-
gabe der molinistischen Richtung, zu zeigen, dafs ihre Auffassung von
der Wesenheit der kontingenten Handlung mit jener Erkenntnis nicht im
Widerspruch steht. :

Wir kommen also zu dem Schlusse, dafs der Begriff der con-
dicionate futura, wie wir ihn entwickelt haben, dafls ferner die Erkenntnis
dieser condicionate futura fir die Frage von der Beschaffenheit der kon-
tingenten Willenshandlung vollstindig gegenstandslos ist, da er das exi-
stentielle, nicht das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlung
beriicksichtigt.

Die Thatsache aber, dals unser Auktor, dem wir gefolgt sind, die
Ausspriiche der Viter fiir seine These citiert, obwohl sie ganz offenbar
nur das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlungen im Auge
haben, — diese Thatsache legt es uns nahe, dafls nur ein Ubersehen der
Distinktion in ein bildliches und existentielles Sein ihn zu den Behaup-
tungen verleitete, die wir im Vorliegenden einer Priifung unterzogen
haben: dieselbe Thatsache lifst uns auch hoffen, dafs diese unsere Be-
merkungen eine wohlwollende Aufnahme finden werden.

Stuttgart. H. Dimmler.

ERWIDERUNG
auf die Kritik meiner Schrift iiber die Seele in der
Litter. Rundschau vom 1. Mai 1897.

Die Besprechung meiner Schrift: Die substantielle Form und
der Begriff der Seele bei Aristoteles, in der Mainummer
der Litter. Rundschau, Sp. 143 f., die mir erst am 19, Juni
zu Gesicht gekommen ist, kann ich nicht ohne eine kurze
Erwiderung lassen.

Der Herr Recensent beginnt mit den Worten: ,Der Verfasser,
welcher sich, wie er uns berichtet, schon frither mit der arist. Seelenlehre
beschiftigt hat u. s. w.“ Das ist nicht richtig. Ich habe selbstver-
stindlich meine Leser nicht von meiner fritheren Beschiftigung unter-
halten, sondern ich habe S. 5 geschrieben: ,Wir weisen noch darauf
hin, dafs die vorliegende Arbeit eine Ergiinzung zweier andern Abhand-
lungen bildet, die wir vor kurzem iber Fragen der arist. Psychologie
veroffentlicht haben u. s. w.“. — Der Recensent sagt sodann, im
1. Teil meiner Schrift spreche ich mich gegen die Annahme einer sub-
stantialen Form im Gebiete des Anorganischen aus, hielte sie aber fest
fiir das Reich des Organischen, Ich begreife nicht, wie der Herr Re-
censent 80 etwas schreiben kann. Ich sage nur: die anorganische Natur
scheint fiir sich allein fiir die substantiale Form kein Zeugnis abzugeben,
S. 63, ergiinze dies aber durch den Nachweis, dals man von der sub-
stantialen Form der organischen Wesen auf die der anorganischen
schliefsen diirfe und wohl auch miisse, 8. 75 ff.

Uber den 2. Teil der Schrift heilst es: ,In #hnlich umstindlicher
Weise behandelt der Verfaser die arist. Definition der Seele, kommt dabei
aber allerdings trotz oder vielleicht dank seinem Fithrer, dem Aquinaten,

25*



376 Erwiderung.

zu Ergebnissen, denen wir nicht beizupflichten im stande sind.* — Was
den Vorwurf der Umsténdlichkeit betrifft, der nicht ganz unerheblich
ist, weil jene Umstidndlichkeit mich doch vor unhaltbaren Ergebnissen
nicht behiitet haben soll, so stehe er dahin. KEs kommt hier vor allem
auf die Sache an. Dals mein Fithrer, der Aquinate, um mit Recensent
zu reden, mich aber nicht falsch gefiihrt hat, liegt insofern auf der Hand,
als die Punkte, in denen ich mit ihm geirrt haben soll, schon die auf-
gebotene Kritik vertragen. Indessen ich rede ungenau. Im Grunde wird
mir nur ein einziger Irrtum vorgeworfen, dafs Aristoteles die verniinftige
Seele des Menschen erst mit dem Leibe entstehen lassen und ihr vor-
leibliches Dasein leugnen soll. Das soll nach dem Recensenten nicht die
wahre Lehre des Aristoteles sein. Ich habe nun den Beweis fiir die
Ansicht, der ich mich unter Fihrung des hl. Thomas angeschlossen
habe, wiederholt schriftlich, wenigstens bei vier verschiedenen Gelegen-
heiten, gefithrt. Dieser Beweis wird dadurch nicht hinfillig, dals man
mit dem Herrn Recensenten einfach behauptet: ,zwingende Kraft wohnt
seinen Beweisen nicht inne“. Das miifste doch an den einzelnen Griinden
gezeigt werden. Doch etwas wie eine Begriindung finde ich. ,Grade
seine wichtigste Belegstelle kann nur mit grofser Vorsicht verwendet
werden, da sie aus Metaphysik, Buch 12, Kap. 3 entnommen ist und
Kap. 1—5 dieses Buches bekanntlich wie das ganze vorausgehende 11. Buch
in seiner Kchtheit sehr angezweifelt, bestenfalls nur als fliichtige Skizze
betrachtet wird.,“ — Da haben wir’s! Nun hat sich die ganze Vorzeit,
nun haben sich noch in unsern Tagen Zeller und Brentano in aka-
demischen Schriften iiber den Sinn und die Tragweite dieser Stelle ge-
stritten, oder vielmehr die gegnerische Seite hat sich aufs iulserste
bemiiht, zu zeigen, dafls die Stelle ihrem Sinne nach nicht gegen die
Priexistenz des Geistes angerufen werden darf, und nun war alles ver-
lorene Liebesmiih. Die Stelle ist in ihrer Echtheit zweifelhaft! — Oder,
wie beigefiilgt wird, sie wird bestenfalls nur als fliichtige Skizze be-
trachtet. Aber das ist eine eigene Alternative. Da gibt ja die eine Hand
wieder, was die andere genommen hat. Ist die Stelle von Aristoteles,
diese so bestimmte und in ihren Deduktionen so tief durchdachte Stelle,
so mag man sie noch so sehr als fliichtige Skizze bezeichnen, uns geniigt
dann, dafs sie von Aristoteles ist. — Noch einen zweiten und letzten
Grund bringt der Herr Recensent vor: ,Direkt im Widerspruch zu des
Verfassers Beweisfilhrung steht aber das Wort «idiog, womit Aristoteles
eine wichtige Eigenschaft des vov¢ mouyrixos bezeichnet und tiber dessen
Gebrauch sich der Verfasser nicht unterrichtet hat. Sonst hétte er finden
miissen, dafs Eth. Nik. VI. 3. 1139 b. 28 sqq. (rec. Fr. Susemihl. Lips.
1880) Aristoteles das Wort mit dyévyroc xei dpfagrog erklirt und nichts
dazu zwingt, das Wort anderswo lediglich im Sinne von dgdagrog zu
verstehen.* Der Herr Recensent verrit hier eine sehr befremdliche
Unbekanntschaft mit Aristoteles und seinem Sprachgebrauch, sonst konnte
er nicht meinen, es sei mir beigekommen, die menschliche Seele bei
Aristoteles zwar fiir @gp9aprog, nicht aber fiir dyévyrog zu erkliren.
Sie ist Aristoteles zufolge freilich ¢yévyrog, das heilst aber nicht unge-
worden, ewig, sondern ungezeugt: das Entstehen und Vergehen, yévsoug
xal pYogea, bezieht sich bei Aristoteles nur auf korperliche Dinge. Ich
habe in meiner Schrift die Schrift des Aristoteles vom Entstehen und
Vergehen zu einem grofsen Teil formlich kommentiert, mufs also wissen,
was das aristotelische Entstehen ist, und soll trotzdem gesagt haben, ein
solches Entstehen werde von Aristoteles der Denkseele nicht abge-
sprochen. Er hiitte also nach mir die verniinftige Seele aus der Materie



Erwiderung. 377

sich entwickeln lassen; denn das ist y{yveo9ac bei ihm. Hiernach miissen
wir dem Leser das Urteil dariiber anheimstellen, ob Recensent mit Recht
sagen konnte: ,Wir werden also mit dem besten Willen nicht herum-
kommen (sic!) um die alte Ansicht, dals Aristoteles dem ro?¢ mouyzixdg
Priiexistenz zugeschrieben hat.”

Nachdem Recensent die genannten beiden Bedenken gegen den zeit-
lichen Ursprung der Menschenseele bei Aristoteles — der Herr sagt
auffallender Weise immer blofs des intellectus agens — vorgetragen hat,
folgt noch eine Bemerkung, die eigentlich nicht direkt gegen uns gerichtet
ist, Die Lehre des Aristoteles iiber den Zustand der Seele nach dem
Tode stehe so wenig im Einklang mit der Lehre des h. Thomas und der
Kirche als die von ihrer Priexistenz. ,Denn® heilst es, ,wenn Ari-
stoteles den voig mowyrixog, den Triiger der Krinnerung, untergehen
lifst, so nimmt er dem fortdauernden Geiste jegliches Individuelle, ja
cigentlich so gut wie jeglichen Inhalt. KEin Bewnlstsein ohne Inhalt
wire aber kaum besger wie gar kein Bewulstsein.“ Wir bemerken dazu,
dals hier aus dem Aufhdren des Gedéichtnisses nach dem Tode erstens
unsichere Folgerungen gezogen werden — eine Beriicksichtigung dessen,
was St. Thomas im Kommentar zu IlI, 5 n. . sagt, wiirde den H. Re-
censenten davon iiberzeugt haben —, zweitens, dals zweifelhaft ist, ob Ari-
stoteles wirklich die Krinnerung nach dem Tode ausdriicklich aufhéren
lifst. Denn die betreffenden Worte: ,wir erinnern uns nicht*, sagen
wahrscheinlich nur, dals wir im gegenwirtigen I.eben uns oft nicht er-
innern, ohne dafs daraus ein Bedenken gegen die Inkorruptibilitit des
Nus hergenommen werden darf. Da diese Sachen aus der einschligigen
Litteratur bekannt sind, so brauchen wir uns hier nicht lange bei ihnen
aufzuhalten,

Das ist nun alles, was Recensent an sachlichen Bedenken und Aus-
stellungen gegen meine Schrift vorbringt. Von dem eigentlichen Gegen-
stand der aristotelischen Lehre von der substantialen Form und dem
Wesen der Seele und meiner Auffassung und Beurteilung derselben
spricht er nicht, setzt aber an den Schlufs das Gutachten: ,Wir kénnen
uns also mit den Krgebnissen des Verfassers keineswegs ganz einver-
standen erkliren.“ ,Und noch weniger®, so fahrt er fort, ,kénnen wir
das mit der Methode des Verfassers.“ Zur Begriindung aber geht er
nicht auf meine Methode ein, sondern tadelt, dafs ich die zu Gebote
stehenden Hilfsmittel nicht im weitesten Malse, wie er fordert, be-
riicksichtigt habe. Ich antworte nur, dals Recensent wohl ausschliefslich
nur die neueren und neuesten Hilfsmittel meinen kann. Ich habe in der
Beziehung so manche Erfahrungen gemacht, so manche Schrift fir
schweres Geld angekauft, um sie hier in meiner Entlegenheit zur Hand
zu haben, aber gesehen, dals si¢ meistens aus einer Tonart singen: es
ist die Weise Zeller und Genossen. Immerhin aber mag es sein, dafls
vielleicht die Einsichtnahme in die eine oder andere von mir nicht be-
nutzte Schrift einzelne Fehler verhindert hétte, die ich etwa begangen
habe. Wer mich auf solche Fehler aufmerksam macht, dem werde ich
aufrichtig dankbar sein. Denn ich nehme alles mit Frenden an, was mich
in der Kenntnis des Aristoteles weiter bringt. Im iibrigen bin ich so
ziemlich sicher, dals einzelne Verstdfse, die mir etwa wegen mangelnder
Belesenheit oder mangelnder philologischer oder philosophischer Tichtig-
keit untergelaufen sind, an dem Gesamtergebnisse nichts indern werden,

Satzvey (Rheinland). | Rolfes,
—— .



	Erwiderung auf die Kritik meiner Schrift über die Seele

