
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Erwiderung auf die Kritik meiner Schrift über die Seele

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwiderung. 375

Im Gegenteil, gerade die Notwendigkeit dieser Erkenntnis ist für
die Thomisteu Veranlassung, Schlüsse daraus zu ziehen für die
Beschaffenheit der kontingenten Willenshandlung selbst. Es ist somit
Aufgabe der molinistischen Richtung, zu zeigen, dafs ihre Auffassung von
der Wesenheit der kontingenten Handlung mit jener Erkenntnis nicht im
Widerspruch steht.

Wir kommen also zu dem Schlüsse, dafs der Begriff der con-
dicionate futura, wie wir ihn entwickelt haben, dafs ferner die Erkenntnis
dieser condicionate futura für die Frage von der Beschaffenheit der
kontingenten Willenshandlung vollständig gegenstandslos ist, da er das
existentielle, nicht das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlung
berücksichtigt.

Die Thatsache aber, dafs unser Auktor, dem wir gefolgt sind, die
Aussprüche der Väter für seine These citiert, obwohl sie ganz offenbar
nur das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlungen im Auge
haben, — diese Thatsache legt es uns nahe, dafs nur ein Übersehen der
Distinktion in ein bildliches und existentielles Sein ihn zu den Behauptungen

verleitete, die wir im Vorliegenden einer Prüfung unterzogen
haben: dieselbe Thatsache läfst uns auch hoffenj dafs diese unsere
Bemerkungen eine wohlwollende Aufnahme finden werden.

Stuttgart. H. Dimmlcr.

ERWIDERUNG
auf die Kritik meiner Schrift über die Seele in der

Litter. Rundschau vom 1. Mai 1897.

Die Besprechung meiner Schrift: Die substantielle Form und
der Begriff der Seele bei Aristoteles, in der Mainummer
der Litter. Rundschau, Sp. 143 f., die mir erst am 19. Juni
zu Gesicht gekommen ist, kann ich nicht ohne eine kurze
Erwiderung lassen.

Der Herr Recensent beginnt mit den Worten: „Der Verfasser,
welcher sich, wie er uns berichtet, schon früher mit der arist. Seelenlehre
beschäftigt hat u. s. w." Das ist nicht richtig. Ich habe selbstverständlich

meine Leser nicht von meiner früheren Beschäftigung
unterhalten, sondern ich habe S. 5 geschrieben: „Wir weisen noch darauf
hin, dafs die vorliegende Arbeit eine Ergänzung zweier andern Abhandlungen

bildet, die wir vor kurzem über Fragen der arist. Psychologie
veröffentlicht haben u. s. w.#. — Der Recensent sagt sodann, im
1. Teil meiner Schrift spreche ich mich gegen die Annahme einer sub-
stantialen Form im Gebiete des Anorganischen aus, hielte sie aber fest
für das Reich des Organischen. Ich begreife nicht, wie der Herr
Recensent so etwas schreiben kann. Ich sage nur: die anorganische Natur
scheint für sich allein für die substantial Form kein Zeugnis abzugeben,
S. 63, ergänze dies aber durch den Nachweis, dafs man von der sub-
stantialen Form der organischen Wesen auf die der anorganischen
schliefen dürfe und wohl auch müsse, S. 75 ff.

Über den 2. Teil der Schrift heifst es: „In ähnlich umständlicher
Weise behandelt der Verfaser die arist. Definition der Seele, kommt dabei
aber allerdings trotz oder vielleicht dank seinem Führer, dem Aquinaten,

25*



376 Erwiderung.

zu Ergebnissen, denen wir nicht beizupflichten im stände sind." — Was
den Vorwurf der Umständlichkeit betrifft, der nicht ganz unerheblich
ist, weil jene Umständlichkeit mich doch vor unhaltbaren Ergebnissen
nicht behütet haben soll, so stehe er dahin. Es kommt hier vor allem
auf die Sache an. Dafs mein Führer, der Aquinate, um mit Recensent
zu reden, mich aber nicht falsch geführt hat, liegt insofern auf der Hand,
als die Punkte, in denen ich mit ihm geirrt haben soll, schon die
aufgebotene Kritik vertragen. Indessen ich rede ungenau. Im Grunde wird
mir nur ein einziger Irrtum vorgeworfen, dafs Aristoteles die vernünftige
Seele des Menschen erst mit dem Leibe entstehen lassen und ihr
vorleibliches Dasein leugnen soll. Das soll nach dem Recensenten nicht die
wahre Lehre des Aristoteles sein. Ich habe nun den Beweis für die
Ansicht, der ich mich unter Führung des hl. Thomas angeschlossen
habe, wiederholt schriftlich, wenigstens bei vier verschiedenen Gelegenheiten,

geführt. Dieser Beweis wird dadurch nicht hinfällig, dafs man
mit dem Herrn Recensenten einfach behauptet: „zwingende Kraft wohnt
seinen Beweisen nicht inne". Das mtifste doch an den einzelnen Gründen
gezeigt werden. Doch etwas wie eine Begründung finde ich. „Grade
seine wichtigste Belegstelle kann nur mit grofser Vorsicht verwendet
werden, da sie aus Metaphysik, Buch 12, Kap. 3 entnommen ist und
Kap. 1—5 dieses Buches bekanntlich wie das ganze vorausgehende 11. Buch
in seiner Echtheit sehr angezweifelt, bestenfalls nur als flüchtige Skizze
betrachtet wird." — Da haben wir's! Nun hat sich die ganze Vorzeit,
nun haben sich noch in unsern Tagen Zeller und Brentano in
akademischen Schriften über den Sinn und die Tragweite dieser Stelle
gestritten, oder vielmehr die gegnerische Seite hat sich aufs äufsersto
bemüht, zu zeigen, dafs die Stelle ihrem Sinne nach nicht gegen die
Präexistenz des Geistes angerufen werden darf, und nun war alles
verlorene Liebesmüh. Die Stelle ist in ihrer Echtheit zweifelhaft! — Oder,
wie beigefügt wird, sie wird bestenfalls nur als flüchtige Skizze
betrachtet. Aber das ist eine eigene Alternative. Da gibt ja die eine Hand
wieder, was die andere genommen hat. Ist die Stelle von Aristoteles,
diese so bestimmte und in ihren Deduktionen so tief durchdachte Stelle,
so mag man sie noch so sehr als flüchtige Skizze bezeichnen, uns genügt
dann, dafs sie von Aristoteles ist. — Noch einen zweiten und letzten
Grund bringt der Herr Recensent vor: „Direkt im Widerspruch zu des
Verfassers Beweisführung steht aber das Wort ai'âcoç, womit Aristoteles
eine wichtige Eigenschaft des vovç noirjtixig bezeichnet und über dessen
Gebrauch sich der Verfasser nicht unterrichtet hat. Sonst hätte er finden
müssen, dafs Eth. Nik. VI. 3. 1139 b. 23 sqq. (rec. Fr. Susemihl. Lips.
1880) Aristoteles das Wort mit àyévtjtoç xai <x<p&(xqtoç erklärt und nichts
dazu zwingt, das Wort anderswo lediglich im Sinne von atpd-aprog zu
verstehen." Der Herr Recensent verrät hier eine sehr hefremdliche
Unbekanntschaft mit Aristoteles und seinem Sprachgebrauch, sonst könnte
er nicht meinen, es sei mir beigekommen, die menschliche Seele bei
Aristoteles zwar für äipUaprog, nicht aber für àyévtjtoç zu erklären.
Sie ist Aristoteles zufolge freilich âyivrjtoç, das heifst aber nicht nnge-
worden, ewig, sondern ungezeugt: das Entstehen und Vergehen, yêvtaiç
xal (p&oçà, bezieht sich bei Aristoteles nur auf körperliche Dinge. Ich
habe in meiner Schrift die Schrift des Aristoteles vom Entstehen und
Vergehen zu einem grofsen Teil förmlich kommentiert, mufs also wissen,
was das aristotelische Entstehen ist, und soll trotzdem gesagt haben, ein
solches Entstehen werde von Aristoteles der Denkseele nicht
abgesprochen. Er hätte also nach mir die vernünftige Seele aus der Materie



Erwiderung. 377

sich entwickeln lassen; denn das ist yiyvsa&ai bei ihm. Hiernach müssen
wir dem Leser das Urteil darüber anheimstellen, ob Recensent mit Recht
sagen konnte: „Wir werden also mit dem besten Willen nicht
herumkommen (sic I) um die alte Ansicht, dafs Aristoteles dem rovç noir/rixog
Präexistenz zugeschrieben hat."

Nachdem Recensent die genannten beiden Bedenken gegen den
zeitlichen Ursprung der Menschenseele bei Aristoteles —- der Herr sagt
auffallender Weise immer blofs des intellectus agens — vorgetragen hat,
folgt noch eine Bemerkung, die eigentlich nicht direkt gegen uns gerichtet
ist. Die Lehre des Aristoteles über den Zustand der Seele nach dem
Tode stehe so wenig im Einklang mit der Lehre des h. Thomas und der
Kirche als die von ihrer Präexistenz. „Denn", heifst es, „wenn
Aristoteles den vovç noitjTtxôç, den Träger der Erinnerung, untergehen
läfst, so nimmt er dem fortdauernden Geiste jegliches Individuelle, ja
eigentlich so gut wie jeglichen Inhalt. Ein Bewufstsein ohne Inhalt
wäre aber kaum besser wie gar kein Bewufstsein." Wir bemerken dazu,
dafs hier aus dem Aufhören des Gedächtnisses nach dem Tode erstens
unsichere Folgerungen gezogen werden — eine Berücksichtigung dessen,
was St. Thomas im Kommentar zu III, 5 n. ip. sagt, würde den II. Re-
censenten davon überzeugt haben —, zweitens, dafs zweifelhaft ist, ob
Aristoteles wirklich die Erinnerung nach dem Tode ausdrücklich aufhören
läfst. Denn die betreffenden Worte: „wir erinnern uns nicht", sagen
wahrscheinlich nur, dafs wir im gegenwärtigen Leben uns oft nicht
erinnern, ohne dafs daraus ein Bedenken gegen die Inkorruptibilität des
Nus hergenommen werden darf. Da diese Sachen aus der einschlägigen
Litteratur bekannt sind, so brauchen wir uns hier nicht lange bei ihnen
aufzuhalten.

Das ist nun alles, was Recensent au sachlichen Bedenken und
Ausstellungen gegen meine Schrift vorbringt. Von dem eigentlichen Gegenstand

der aristotelischen Lehre von der substantialen Form und dem
Wesen der Seele und meiner Auffassung und Beurteilung derselben
spricht er nicht, setzt aber an den Schlufs das Gutachten: „Wir können
uns also mit den Ergebnissen des Verfassers keineswegs ganz
einverstanden erklären." „Und noch weniger", so fährt er fort, „können wir
das mit der Methode des Verfassers." Zur Begründung aber geht er
nicht auf meine Methode ein, sondern tadelt, dafs ich die zu Gebote
stehenden Hilfsmittel nicht im weitesten Mafse, wie er fordert,
berücksichtigt habe. Ich antworte nur, dafs Recensent wohl ausschliefslich
nur die neueren und neuesten Hilfsmittel meinen kann. Ich habe in der
Beziehung so manche Erfahrungen gemacht, so manche Schrift für
schweres Geld angekauft, um sie hier in meiner Entlegenheit zur Hand
zu haben, aber gesehen, dafs sie meistens aus einer Tonart singen: es
ist die Weise Zeller und Genossen. Immerhin aber mag es sein, dafs
vielleicht die Einsichtnahme in die eine oder andere von mir nicht
benutzte Schrift einzelne Fehler verhindert hätte, die ich etwa begangen
habe. Wer mich auf solche Fehler aufmerksam macht, dem werde ich
aufrichtig dankbar sein. Denn ich nehme alles mit Frenden an, was mich
in der Kenntnis des Aristoteles weiter bringt. Im übrigen bin ich so
ziemlich sicher, dafs einzelne Verstöfse, die mir etwa wegen mangelnder
Belesenheit oder mangelnder philologischer oder philosophischer Tüchtigkeit

untergelaufen sind, an dem Gesamtergebnisse nichts ändern werden.
Satzvey (Rheinland). Rolfes.

>—£5>-c—


	Erwiderung auf die Kritik meiner Schrift über die Seele

