Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen. 345

rationibus praefertur incomparabiliter ratio dilectionis, quae sumitur
ex propinquitate ad Deum. (ibid. art. X1II. c.) Beati semper
aut quasi semper res ratione superiore considerant; et in-
tensitas amoris pari passu appretiationem sequitur: quod sane
summi ordinis imago est.

— e

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die geistige Bewegung im Anschlufs an die Thomas-Ency-
klika Leos XIII. v. 4. August 1879. Von Dr. P. Zh. M.
Wehofer, O. Praed., Protessor am Collegium Divi Thomae
de Urbe in Rom. Wien 1897, Selbstverlag der Leo-Ge-
sellschaft. 8% 8. 26,

Leo XIiI. und der hl. Thomas von Aquin. Von P. Mag.
J. V. de Groot, O. Praed., Professor der thomistischen
Philosophie an der Universitdit Amsterdam. Autorisierte
Ubersetzung von Dr. B. J. Fuls. Regensburg 1897, Na-
tionale Verlagsanstalt. 8% 8. 67.

Beide Schriftchen behandeln die thomistische Bewegung. Das
erste ist eine Abhandlung aus dem Jahrbuch der sehr riihrigen Leo-
Gesellschaft und Abdruck eines vor Mitgliedern dieser Gesellschaft ge-
haltenen Vortrags. Die Einleitung verbreitet sich kurz iiber Ziel
und Beweggriinde des pipstlichen Rundschreibens, sowie iiber die
praktische Durchfihrung der dargelegten I[deen. Die Ausfihrung
selbst handelt von den schonen Erfolgen, von der Wirkung der pipst-
lichen Mahnungen. Wir konnen sie fiiglich einen kleinen geschichtlichen
Beitrag zur thomistischen Philosop hie nennen. Vorbereitet war
die thomistische Bewegung durch Ménner wie Sanseverino, P. Liberatore
S. J., P. Zigliara O. Praed. in Italien; Balmes, P. Gonzalez 0. Praed. in
Spanien; P, Lacordaire O. Praed. in Frankreich; Plafsmann, von Schiizler,
Stockl in Deutschland u. a. Aber mit dem pipstlichen Rundschreiben
nahm diese Bewegung einen michtigen Aufschwung. Echt thomistische
Werke mehrten sich, Thomistische Zeitschriften wurden gegriindet; so
der Divus Thomas, die Revue Thomiste, die Revue Neoscolastique, unser
Jahrbuch u. a. Besonders werden rithmend hervorgehoben das Colle-
gium D. Thomae de Urbe (die sogen. Minerva) in Rom, die katholische
Universitit Freiburg (Schweiz), die katholische Universitit Lowen, die
deutsche Hochburg des Thomismus in Eichstidt mit dem verdienten Drei-
blatt Morgott-Schneid-Stéck]l an der Spitze, die Thomistenschule zu Graz
(Steiermark) im dortigen Dominikanerkloster. Vielerorts erstanden
Thomasakademicen, leider finden wir die riibrige Luzerner (Schweiz)
nicht erwéhnt. Eingehender ist die verdiente Thiitigkeit der Kardinile
Gonzalez und Zigliara dargestellt. Ehrend wird auch der Philosophia
Lacensis und des Cursus philosophicus der deutschen Jesuiten gedacht
Selbst bei Nicht-Katholiken fand die thomistische Philosophie Anklang.
So wurde P. de Groot O. Praed. angestellt, auf einstimmigen \'orschlagé



346 Litterarische Besprechungen.

der katholischen hollindischen Bischofe, als Professor der thomistischen
Philosophie an der Universitit Amsterdam. Zigliaras Summa philosophica
wurde zum Lehrbuch und zur Grundlage fir die Priiffungen aus der
Philosophie an der kgl. Universitiit Dublin, Irland, bestimmt. Zur deut-
schen Bearbeitung der mehrbindigen Geschichte der Philosophie, welche
als bestes Werk Gonzalez’ gilt, méchten wir P. Wehofer selbst einladen.
Es diirfte wohl nicht so schwer fallen, den einen oder andern Mitbruder
(etwa P. Benedikt Reichert, Herausgeber von Gerard de Frachet , Vitas
Fratrum O, Praed.“, siehe dieses Jahrbuch XI. Bd. S. 17 ff.) zu ge-
winnen. Doch genug iiber das kleine, aber héchst interessante Schriftchen!

Im Unterschied von der genannten philosophiegeschichtlichen Ab-
handlung, d. i. von der mehr #ulseren Seite der thomistischen Bewegung
behandelt das zweite Schriftchen deren innern, sachlichen Wert. Es
wird der wahre Sinn und die grofse Bedeutung der thomis-
tischen Bewegung erklirt. Die Haupteinwiirfe der Gegner
werden nidher beleuchtet und widerlegt. Zu dem KEnde werden aus-
fihrlicher dargestellt: I. Das Streben Leos XIII. — II. Die Autoritit des
hl. Thomas von Aquin. — IIl. Der hl. Thomas von Aquin und das mo-
derne Denken. — IV, Der hl. Thomas und die christliche Gesellschaft. —
Leo XIII ist kein Feind des Lichtes; kein Herrschsiichtiger,
welcher nach der Weltherrschaft strebt; kein Blinder, welcher das
wahre Interesse der Kirche und das Streben unserer Zeit nicht begreift,
F.chte Humanitit, wahre christliche Menschenliebe dringte Leo zur En-
cyklika ,,Aeterni Patris*. KEr hat ein gar offenes Auge fiir die Gebrechen
der Zeit, fir die Widerwirtigkeiten, welche uns driicken und noch be-
vorstehen. Als deren fruchtbare Ursache erkennt der Wichter des Va-
tikans die, in alle Kreise der Gesellschaft eingedrungenen, verkehrten
Begriffe iber gottliche und menschliche Dinge. Zum Schutze und zur
Ehre des katholischen Glaubens, zur Wohlfahrt der Gesellschaft, zur
Bliite aller Kiinste und Wissenschaften will der grofse Papst eine Neu-
gestaltung und Wiederbelebung der Philosophie durch die goldene Weis-
heit des Aquinaten, St. Thomas ist keine Gefahr fiir Bildung
und Christentum, Die thomistische Philosophie ist vielmehr
sehr geeignet, die Fundamente der Ordnung und Gerechtigkeit dauerhaft
zu befestigen, jene Fundamente, auf welchen die Ruhe des Staates, das
Heil der Volker und die wahre Bildung ruht. Des Aquinaten Lehre
ist nicht heidnisch. In seinen Beweisen bringt er so viele Ausspriiche
des Aristoteles aus zwei Griinden: teils wegen seiner Zeitgenossen, welche
unter mohammedanischem Einfluls so oft die Lehre des Stagiriten gegen
das Christentum milsbrauchten; vor allem aber, um die schone Harmonie
zwischen Glaube und Vernunft deutlich zu zeigen; hat doch gerade Ari-
stoteles die philosophische Wahrheit meist scharf und genau ausgedriickt.
Der erhabene, echt katholische Grundsatz: ,die Gnade erhebt die Natur;
der Glaube verwiistet nicht, sondern erhebt die Vernunft®, ward von
keinem tiefer begriffen, von keinem kithner und sicherer angewandt, als
vom genialen Meister des Mittelalters. Darum strahlt sein Licht so weit
in die neueren Zeiten hinein. Seine Lehre beruht auf den klarsten und
verstindlichsten, auf den umfassendsten Principien und entspricht eben
darum den Forderungen nicht eines Zeitabschnittes, sondern aller Zeiten.
Seine Weisheit entdeckt und zerstort die unter dem falschen Glanze des
Neuen, des Selbstindigen oder der fortgeschrittenen Naturwissenschaft
verborgenen Irrtiimer des modernen Denkens. Des Aquinaten Lehre ist
wahre Lebensweisheit. Eins ist seine Lehre mit seinem Leben. Der
engelgleiche Lehrer zeigt durch Wort und That, dals Christi Lehre



Litterarische Besprechungen. 347

und Leben das Heil des EKinzelnen und der ganzen menschlichen Ge-
sellschaft ist. St. Thomas’ makelloses Leben entspricht seinem leuchtenden
Verstande. Verstand und Herz, Glaube und Liebe sind in ihm aufs
innigste vereint. Kin erhabenes Kndziel beseelt Leo XIII, wenn er die
edle Weisheit und die grofsen Tugenden des Aquinaten verherrlicht: er
sucht die irrende und sittlich verarmte Welt fiir die gottliche Weisheit
und die gottliche Liebe wiederzugewinnen. Moge dieses hohe Streben in
recht vielen erreicht werden! Maoge die Menschheit mit stets festerem
Vertrauen zu dem aufseben, welcher das Alpha und Omega, der
Anfang und das Ende ist. Diesem edlen und wahrhaft zeitgemilsen
Wunsche schlielsen wir uns véllig an und wilnschen dazu dem trefflichen
Schriftchen weiteste Verbreitung.

P. Josephus a Leonissa O. M. Cap.

Lie. Dr. Fried. Kirchner: Geschichte der Philosophie
von Thales bis zur Gegenwart. Leipzig, Weber 139Y6.

Der Verfasser versucht die Geschichte der Philosophie in drei
grofsen Zeitabschnitten (Altertum: Naturalismus, von Thales bis Cicero;
Mittelalter: Theologie, von Philon bis Melanchthon; Neuzeit: Univer-
salismus) kurz und iibersichtlich darzustellen, Er beginnt mit der Ge-
schichte der hellenischen Philosophie, denn ,von Philosophieren kann
erst bei den Hellenen die Rede sein“ (S. 12). Die Berufung auf Zeller
ist hier verfehlt, da dieser ausdriicklich auch den Indern und Chinesen eine
eigene Philosophie zugestehen muls, ,die sich von den theologischen
Vorstellungen dieser Volker weit genug entfernt. (Vgl. Zeller, Grundrils
der Gesch. der griech. Phil. 4. Aufl. Leipzig 1893, S. 5.) Wenn der
Verf. daher eine wahre ,philosophische Gesch, d. Philosophie* schreiben
wollte, ,,die mit historischer Treue nach den vorhandenen Denkmalen
(d. h. Schriften) ein Bild der verschiedenen Systeme entwirft, sich durch
Nachdenken und Nachphilosophieren in den Gedankenzusammenhang zu
versetzen sucht und so das wahrhaft Bleibende, d. h. Philosophische aus
ihnen heraus zu schilen versucht* (8. 10), so hitte er auch in den
,Denkmalen der Orientalen noch das ,wahrhaft Bleibende* finden
konnen; eher, als zwischen und in den Utopieen und Unsinnigkeiten des
,,Philosophen fin de siécle Netzsche, den der Verfasser doch zu verstehen
glaubt. — ,,Nachdenken* zeigt der Verfasser in der Wiedergabe des alten
Satzes, dals ,,die Theologie sich immer und tberall der Wissenschaft
entgegenstemmt‘* (S. 13). Daher waren die Juden ohne philosophische
Anlage (ebd.); Baruch Despinoza aber wurde erst, nachdem er aus der
Synagoge ausgestofsen worden und das Versprechen verweigert hatte, die
herrschende Religion (in Heidelberg) nicht anzutasten, der grolse Heroe,
»dessen einzige Liebe Gott, dessen Leben makellos war*, dessen System
.die tiefsten Geister als grolsartige Wahrheit gepriesen haben — Herder,
Goethe, Schleiermacher, Schelling® (S. 285). Uber Aristoteles erhalten
wir zwei Urteile; S. 96 und S. 121 f. Im ersteren wird er ungeheuer
gelobt als derjenige, der alle Wissenschaften gehoben habe; im letzteren
heifst es am Schluls: , Bei Aristoteles ist weder die Spekulation urspriing-
lich noch selbst die Empirie folgerichtig. Seine ,,goldene Mittelstralse®
hat ibn zu allem andern als zu einem einheitlichen, kithnen System ge-
fiihrt! Beide Urteile widersprechen sich, was nicht zu verwundern ist
wenn der Verfasser von sich selbst zugesteht, dals er mit Begriffen wié
substantielle Formen (!), Entelechie, thiitiger und leidender Verstand



348 Litterarische Besprechungen.

u. v. a.' nichts anzufangen wisse (S. 121). Verstanden hat der Verfasser
weder Aristoteles noch Thomas von Aquin. Letzterer ist ihm ,weder
ein selbstindiger noch ein genialer Denker* (S. 239), der , Thomismus*
ist nichts anderes als die ,strenge Sonderung zwischen Rationellem und
Offenbartem in der Theologie*, die Thomas zuerst durchgefiihrt hat und
die ,,in der katholischen und evangelischen Kirche die Herrschaft erlangt
hat‘! (S. 240). Thomas soll weiter den unsinnigen Satz gelehrt haben,
»dals zu den Engeln auch (nach Aristoteles) die Gestirne gehoren* (ebd.);
total milsverstanden ist die Lehre des Aquinaten iiber die Begriffe von
Materie und menschlicher Seele (S. 241), ebenso die Lehre von dem Wirken
des Verstandes (ebd.) und anderes mehr, — Dafs Duns Scotus der grolste
Scholastiker sein soll, ist neu; noch wunderbarer jedoch ist, dals er diesen
Ehrennamen verdient, weil ,an ihm alle Vorziige und Mingel dieser
Richtung am schirfsten hervortreten® (S. 242)! Die ganze Darstellung
der mittelalterlichen Philosophiegeschichte ist durchtrinkt von einer tiefen
Abneigung gegen alles Kirchliche, und, man kann hinzusetzen, gegen alles
Christliche, eine Abneigung, die sich auch in der Darstellung des Alter-
tums und der Neuzeit breit macht. Mag daher der Verfasser auch von
sich selbst (S. 425) programmatisch sagen, dals er ,versucht, Glanben
und Wissen, Vernunft und Erfahrung, [dealismus und Realismus zu ver-
sbhnen*, — er ist am allerwenigsten im stande dazu, da er einfach auf
dem Boden des krassen Rationalismus steht,

Breslau, Franz v. Tessen-Wesierski.

Dr. Albert Stickl; eine Lebensskizze von einem seiner Schiiler.
Mainz, Kirchheim.

Es ist ein begeisterter Schiiler Stockls, der hier das Leben und
wissenschaftliche Wirken seines Lehrers beschreibt. Die Begeisterung
hat zudem einen in jeder Beziehung wiirdigen Gegenstand. Stockl wird
fir die philosophisch-theologische Wissenschaft immer von grolser Be-
deutung bleiben, Der Verfaser dieser Lebensskizze hat der Wissenschaft
einen Dienst geleistet, dals er in spannender Darstellung, der auch das
KErheiternde nicht fehlt, seinem Lehrer ein so schines Denkmal setzte.
Es ist durchaus richtig und pafst noch heute fiir gewisse Gelehrtenkreise,
dafs ,kathol. Denker den Grundgedanken der neuesten Philosophie, wo-
nach ein jeder selbst ein philosophisches System brauen muls, wenn er
als Philosoph gelten will, aufgegriffen und so den Zusammenhang mit
den geistigen Krrungenschaften der Vorzeit verloren haben. Ihre Systeme
waren Kapellen in Heidentempeln®. Leo XIII. anerkennt in seinem Rund-
schreiben (Aeterni Patris) die Krgebnisse des modernen Forschens, soweit
Einzelnes in Betracht kommt, und will, dafs die katholischen Gelehrten
diese Einzelergebnisse an die allgemeinen Grundprincipien des hl. Thomas
anschliefsen. Jene katholischen Gelehrtenkreise aber machen es gerade
umgekehrt. Sie legen die Principien der Gegner zu Grunde und wollen
darauf die einzelnen katholischen Lehrpunkte wissenschaftlich aufbauen.
Gelangen sie dann zu Widersprichen, so schreien sie iiber die ,In-
ferioritit der katholischen Wissenschaft, die den gedinderten Zeiten ge-
mifs ibhre Theoreme #ndern miilste“; sie verlangen Anpassung an die
ofeststehenden Principien“ moderner Weisheit, anstatt dals sie ihre kleine
Vernunft den grofsen Vitern des katholischen Wissens anpalsten, und wie
David gegen Goliath, mit den ,gewohnten Waffen“, mit denen der katho-
lischen Tradition nimlich kimpften und so des Sieges sicher wiren. —



Litterarische Besprechungen. 249

Wir haben noch persénlich eine sehr angenehme Erinnerung an Stockl.
Er war der erste, der in seiner ,Geschichte der christlichen Philosophie
zur Zeit der Kirchenviiter® unserer ,Areopagitika® mit Anerkennnung
gedachte und ganze Seiten aus dieser Ehrenrettung des ersten der Viter
anfithrte. Sein Werk war schon zu weit fortgeschritten, als er die ,Areo-
pagitika“ kennen lernte. Er konnte letztere nur bei Gelegenheit des
5. oder 6. Jahrhunderts erwithnen, anstatt im ersten. Damals hat die eine
Kritik ,,sich unwillig gewundert, dafs ein Deutscher auch fir die Echt-
heit der areopagitischen Schriften eintrete’* und eine andre hatte nur ein
,risum teneatis®. Heute erkennen sogar die Feinde des Areopagiten die
dufseren Griinde fiir die Echtheit an und stiitzen sich nur auf die inneren,
d. h. auf ihre subjektive Phantasie, dafs die Theologie im apostolischen
Jahrhunderte der Bathybiusschleim mit Riicksicht auf die des 19. Jahr-
hunderts war, anstatt dafs die erstere in Wahrheit und nach den aus-
driicklichen Worten des Apostels als die unerschiopfliche Quelle theolo-
gischer Weisheit dasteht. Vor kurzer Zeit empfingen wir ein Exemplar
der eben herausgekommenen englischen Ubersetzung der areopagitischen
Schriften: The Works of Dionysius the Areopagite, now first translated
into English from the Original Greek by the Rev. John Parker. S. XIII
wird der archivalische Nachweis gefiihrt, dals die areopagitischen Schriften
als solche in Alexandrien bekannt und geschiitzt waren einige Jahre nach
dem Tode des Pantinus. Der Fortschritt ist schon grols, der Sieg
wird nicht ausbleiben und ebenso wenig der Sieg der reinen Principien
des hl. Thomas, fiir die Stockl gekimpft hat.

Humanwus: African Spir, ein Philosoph der Neuzeit. Leipzig,
Findel.

A. Spir: Denken und Wirklichkeit, Versuch einer Erneuerung
der kritischen Philosophie, I. Band: Die Norm des
Denkens. II. Band: Die Welt der Erfahrung., Mo-
ralitdt und Religion, Recht und Unrecht. Philo-
sophische Essays. Stuttgart, Paul Neff.

,Man darf nicht annehmen, der Dualismus des Physischen und
Moralischen werde in dem Menschen ganz verschwinden und dieser zu
einem reinen Vernunftwesen werden. Der Mensch wird stets eine Doppel-
natur haben, aber seine moralische Natur wird einst, wenn nimlich die
Norm herrschen wird, nicht, wie jetzt, durch die physische verdunkelt
und entstellt sein. In Zukunft wird sie mit offenen Augen vorwirts
schreiten und eine Hohe erreichen, gegen welche ihr heutiger Zustand
blofse Kindheit des Geistes ist.“ Ks ist immer mifslich, wenn man die
Berechtigung zu einem neuen philosophischen System in der Zukunft
sucht, in der Hoffnung niimlich, dafs die Schwierigkeiten und Unméglich-
keiten, die aus den angenommenen Grundsitzen sich ergeben, in der
Zukunft, wenn alles wird vollendet sein, ihre Loésung finden werden.
Noch milslicher aber wird die Sachlage, wenn diesem ,steten Fortschritt
der Menschheit und der Natur® die ganze bisherige Erfahrung wider-
spricht. Danach folgen in den Kiinsten und Wissenschaften, sowie im
Leben der Volker auf eine kurze Zeit des Aufschwunges, der einem
Genie gedankt ist, immer lange Zeiten des Verfalles, anstatt weiterer,
unbegrenzter Fortschritte. Das System A. Spirs bietet zudem nicht den
mindesten inneren Anhalt, dals dasselbe, wenn allgemein anerkannt,



350 Litterarische Besprechungen.

solch steten Fortschritt des Physischen und Moralischen im Menschen
herbeifithren diirfte.

Spir war in Rulsland geboren, wie uns in dem ersten, hier ange-
zeigten Biichlein gesagt wird, studierte aber in Deutschland und siedelte
spiter ganz nach Stuttgart iber. In Stuttgart und Genf, wo er die
letzten Jahre seines Lebens zubrachte, schrieb er das von ihm erfundene
philosophische System nieder; 52 Jahre alt, starb er nach langer Krankheit
1890 in Genf. Er meint, vor ihm habe keine Philosophie bestanden,
Descartes habe nur einen Anfang gemacht, ihm aber, dem Verfasser, sei
es vorbehalten gewesen, die Philosophie fiir alle Zeiten zum Abschlusse
zu bringen; allerdings hiitten seine Zeitgenossen kein Verstindnis fiir
ihn gezeigt, die Nachwelt aber wiirde dies nachholen. Diese Behauptungen
klingen etwas anspruchsvoll; doch entspringen sie mehr aus dem Ver-
trauen auf die Macht der Wahrheit, die er fir sich zu haben meint, als
aus hochmiitigem Gelehrtenstolz. Die Bescheidenheit, die ihn als Menschen
auszeichnete, lafst sich auch in seinen Schriften nicht verkennen. Die
Sprachbe ist schlicht und einfach, vor phantastischer, phrasenhafter Geltend-
machung seiner Ansichten hiitet er sich. Er findet zwar an allen Philo-
sophen seit Descartes etwas auszusetzen, doch ist seine Polemik immer
malsvoll. Das Schlimmste ist, dals Spir wohl entschieden seine Meinung
ausspricht, aber auf einen eigentlichen Beweis verzichtet. Mit Mill lafst
er z. B. die dufsere Welt nur in unsern subjektiven Empfindungen be-
stehen; aber er tadelt an ihm, dafls fiir ihn die Welt tiberbaupt nicht exi-
stiert, Spir behauptet den objektiven Bestand der #ulseren Welt, weil
derselbe vorausgesetzt werden miifste. Einen audern Beweis gibt es
nicht. Er nennt solche Voraussetzung Glaube. Dieser letztere hat noch zum
Gegenstande die ersten Grundsiitze, wie das Widerspruchsprincip, und die
Uberzeugung, dals das, ,was ich wahrnehme, auch wirklich existiert¥.
Unter der Norm des Denkens versteht er 2 Sitze: ,,1. Wir tragen in
unserm Denken eine Norm, mit welcher die Beschaffenheit simtlicher
Objekte der Krfahrung nicht wbereinstimmt®. 2. ,Diese simtlichen Ob-
jekte sind von Natur aus derart organisiert, dals sie dieser Norm
scheinbar entsprechen.'* Spir hat sich offenbar das philosophische
Terrain zu eben gedacht. Bei all seinem guten und aufrichtigen Willen
fehlt ihm sowohl die Schulung des Geistes, sowie ausreichende Kenntnis
der einschlagigen Fragen und der damit zusammenhidngerden Litteratur,
um kraft seines Systems die Menschheit zu ewig glicklichem Frieden
und die Philosophie zur letzten Vollendung zu geleiten. Anstatt auf die
philosophische Fortsetzung den Schlufsstein zu setzen, wiirde sein System
den Grabstein derselben bedeuten.

Dr. Gustav Glogau: Die Vorstudien und die Anfinge der Phi-
losophie. Eine historische Skizze, herausgegeben von D7,
Hermann Siebeck.

Die Skizze reicht von den #ltesten Zeiten an bis Sokrates. In der
» Weisheit des Orients“ werden die Weltanschauung der vorgeschichtlichen
Violker, das Kulturleben und der Gottermythos bei den Babyloniern,
Agyptern, Chinesen, Iraniern, Indern behandelt. Im 2. Abschnitte folgt
die griechische Philosophie von Homer und Hesiod an. Ks ist ein Vorzug
der neueren Geschichten der Philosophie, dafs sie nicht mehr mit Thales,
also mit dem beginnen, was wir im eigentlichen Since Philosophie
nennen, sondern die Theologie mit hineinziehen. Hoffentlich bricht sich



Litterarische Besprechungen. 351

auch in der Behandlungsweise der christlichen Philosophie die An-
sschauung immer mehr Bahn, dals man Irrtiimern und schiefen Beur-
teilangen Thiir und Thor 6ffnet, wenn man die eigentliche Philosophie
als ein ganz selbstindiges Ganze betrachtet und daneben die Theologie
stellt, welche sich auf die iibernatiirlichen, geoffenbarten Principien stiitzt.
Beide, Philosophie und Theologie, miissen sich gegenseitig durchdringen,
wie es in den glinzenden Zeiten der christlichen Wissenschaft, zur Zeit
der grofsen Viter und Scholastiker, der Fall war. Die iibernatiirlichen
Glaubensartikel miissen als Samenkorner angesehen werden, unter deren
befruchtender Kraft der Boden der natiirlichen Vernunft die herrlichsten
Friichte zeitigt. Die oben angezeigte Schrift zeichnet sich durch po-
pulire Darstellung und malsvollen Inhalt aus.

Felix Kriiger: Ist Philosophie ohne Psychologie miglich?
Eine Erwiderung. Miinchen, Theod. Ackermann.

Die Abhandlung ist eine Antwort auf L. Giittlers Schrift: ,Psy-
chologie und Philosophie, ein Wort zur Verstindigung.* Wir konnen
zwischen beiden Schriften keinen durchgreifenden Gegensatz entdecken.
Beide nehmen Seele irrtiimlich fiir das unbestimmte Gefiihl im Menschen;
sie wollen durch ecinzelne Beobachtungen, auf empirischem Wege,
den Inhalt dieses Gefiihls bestimmen und damit die Natur der Seele.
Es ist dies der in weitem Umfange herrschende Irrtum: Man ver-
wechselt die Seele mit ihren Kriften und diese mit ihren Aulser-
ungen; man meint, wenn letztere, die sich immer irgendwie vermittelst
des Korpers und der Sinne vollziehen, gemessen seien, so liege auch die
Seele mit ihrer Natur offen vor. Die Seele ist die Form des Korpers,
forma corporis, sie ist, im Menschen selbst, die Quelle und Richtschnur
des Seins. Das Sein des Menschen ist die formale Wirkung der Seele,
trigt also wohl alle Aufserungen der menschlichen Krifte sowie diese
Krifte selbst; wird aber durch keine einzelne Aufserung und auch nicht
durch alle zusammen erschopft. Alle experimentalen Methoden haben
demnach nur relativen Wert. Sie konnen zur Erkenntnis von Eigen-
schaften der Seelenkriffte fithren; aber nie zum Begreifen der Natur
der Seele und ihrer Krifte. Dazu bedarf es erprobter Grundsiitze.

. Giéimler: Der Festpunkt des Denkens. Lissa, Friedrich
Ebbecke.

Dr. R. Wrzecionko: Das Wesen des Denkens. Wien
und Leipzig, Braumiiller.

R. v. Wichert: Natur und Geist, Vortrag. Leipzig, Pfeffer,
Emil Stein: Philosophische Studien. Leipzig, Friedrich.

Dr. Ed. Lowenthal: Der letzte Grund der Dinge. Berlin,
Hennemann.

Diese kurzen Abhandlungen befassen sich insgesamt ungefihr mit
demselben Gegenstande. In der ersten finden wir weder einen festen Punkt
noch gereiftes Denken. Alle Dinge sollen in einem Gesamtleben sein,
dieses soll zwar die Dinge wahrnehmen, aber nicht sich selbst, wie iiber-
haupt kein Bewulstsein sich selbst auffasse. ,Beweise werden allerdings



352 Litterarische Besprechungen.

in Fille dargeboten; aber es sind blofse Behauptungen. Stinde das
Wort ,Beweis“ nicht tiber dem betreffenden Satze, so wiirde niemand.
daran denken, dies sei ein Beweis. — Der Verfasser der 2. Schrift sagt
im Nachwort: ,Unbefriedigt wird die den vorangegangenen Zeilen ein-
geflochtene Weltanschanung manchen lassen.“ Nicht nur das, der Ver-
fasser darf das Unbefriedigende ruhig weiter ausdehnen. Auch das
,Wesen des Denkens“, wie er es nimmt, befriedigt nicht. Das Denken
besteht nach ihm darin, ,dafs das Ganze seinem Teil identisch gesetzt
wird. Nur auf diese Weise wird es erkannt, So ist das Denken, wenn
man es in sich auffafst, ein Widerspruch in sich selbst. Ks ist aber vom
Standpunkte der Wirklichkeit aufzufassen. Das Denken ist verniinftig,
weil es wirklich ist. Wenn nun das Denken Widerspruch ist, was soll
dann das All sein, von dem der Verfasser sagt: ,Der Philosoph mufs das
Wesen des Alls erkennen, weil er das Wesen des Alls durchlebt, sich
in das Universum hineinfithlt. Was ihm an Fille der Einzelerfahrung
abgeht, das ersetzt er durch Weite der Erfahrung. Der wahre Philosoph
und der wahre Musiker konnen sich nicht widersprechen.* Also alles
ist Widerspruch; selbst der Widerspruch ist kein Widerspruch. Wir
mochten keinem Musiker raten, solche Disharmonieen dem Publikum vor-
zutragen. Das Schriftchen trigt auf dem Titelblatte die Worte: , Beitriige
zu einer Grundlegung der Logik“! — Wichert will die inneren Wider-
spriiche, mit denen fast alle Theorieen iiber die Weltstellung des Menschen
behaftet sind, vorzugsweise der unklaren Begriffs- und Grenzbestimmung
von Natur und Geist zur Last legen. Jedenfalls hat er damit vollauf
recht. Er verwirft mit schlagenden Griinden und in klarer Darstellungs-
weise den einseitigen Materialismus und Spiritualismus, weist die Unver-
niinftigkeit des Pantheismus nach und erklirt sich fiir einen mafsvollen
Dualismus, der eine Schipfung voraussetzt. Hitte er anstatt ,Natur®
und Geist Stoff und Geist gesagt, so wiirde sein anziehender Vortrag
noch deutlicher geworden sein. Er bestimmt zwar selbst eigens, dals
er unter , Natur* alles versteht, was nicht Geist ist; aber in der allge-
meinen Sprachweise hat dieser Ausdruck nur bedingungsweise solche Be-
deutung. Ohne Zusatz gebraucht, bezeichnet er nichts andres wie Wesen-
heit, und danach haben die Geister auch eine Natur, — Die ,philoso-
phischen Studien* aus dem Nachlasse Emil Steins sind aus Skizzen
und Aphorismen zusammengesetzt, Als den Mittelpunkt derselben kann
man wohl die erste Abhandlung bezeichnen, die das Denken zum Gegenstand
bat. St. nennt ,,das Denken des Denkens'* den Komplex jener Fragen, die
iiber das blofse Auffassen hinausgehen; unter dem ,,Denken der Korper-
welt'* versteht er die Vorstellungen, welche von dem Sichtbaren erweckt
werden. KEs ist hier also kein anderer Unterschied, wie zwischen Auf-
fassung und Reflexion. Auch wenn er sagt, die Gesetze der Korperwelt
deckten sich nicht mit den Gesetzen der aufsen existierenden Dinge, so
besteht da die Kigenheit der Anschauungsweise Steins nur in den Worten.
Er meint, draufsen folge aus der Ursache die Wirkung, innen im Denken
werde auch umgekehrt von der Wirkung auf die Ursache geschlossen,
Das Schriftchen ist sowohl wegen der gesunden Gedanken, die es ent-
hiillt, als auch wegen der Klarheit in der Ausdrucksweise empfehlenswert.
Nur mufs man mit Riicksicht aunf letztere die oben erwiihnten Beispiele
beachten und hinter scheinbar fremdartigen Worten und Behauptungen
keinen Luxus der Phantasie vermuten. — Ldéwenthal entwickelt auf
nicht ganz 12 Seiten ,,den letzten Grund der Dinge und die Entstehung
der beseelten geistigen Organismen‘‘. Treffend und scharf wird das Un-
verniinftige im Schopenhauerschen System, das Unbewulste Hartmanns,



Litterarische Besprechungen. 353

der ,,Ubermensch* (richtiger, wie Lowenthal sagt, Unmensch d. h. Bestie)
Nitzsches zuriickgewiesen. Der letzte Grund der Dinge ist fiir den Ver-
fasser der Ather oder Geist. Ks ist zu bedauern, dals der Verfasser
nur in wenigen Worten sich damit befalst, zu erkliren, was er unter
Ather versteht. Kr nennt ihn Geist und er nennt ihn zugleich freien
neutralen Stoff; also wire nach ihm der Ather Stoff und Geist zar selben
Zeit und unter demselben Gesichtspnnkte. Der Geist wiire Stoff. Das aber
leugnet wieder der Verfasser in dem Kapitel, das iiber die Unsterblichkeit
handelt. Der Leser weils also mit Lowenthals ,letzten Grunde® nichts
anzufangen. Dr. Lowenthal betrachtet seinen ,letzten Grund“, den Ather,
als die Grundlage fiir die neue Religion des ,,Cogitantentums‘, deren
Bannertriger er sei und die den allgemeinen Fortschritt des menschlichen
Geistes verbiirgen will. Wir fiirchten, dals dieses Schriftchen ihr wenig
Anhinger zufilbren wird, so richtig auch manche Stellen in demselben
sein mogen.

Dr. David Neumarl: Die Freiheitslehre bei Kant und
Schopenhauer. Hamburg und Leipzig, Leop. Vols.

Schopenhauer sieht in der Freiheit einen nur negativen Begriff.
Nach Kant enthiilt sie auch ein positives Moment, ist ,,nicht nur Unab-
hingigkeit von empirischen Bedingungen, sondern auch positiv ein Ver-
mogen, eine Reihe von Begebenheiten von selbst anzufangen. Wir
glauben, Schopenhauer sei der konsequentere Denker von: beiden. Denn
Kant anerkennt blofs eine transcendentale Freiheit, die ,.dem Dinge an
sich* entspricht. Kommt das wirkliche, einzelne Handeln in Betracht,
so herrscht, auch nach Kant, empirische Notwendigkeit. Wie sein
»Ding an sich** nicht gefalst werden kann, so ist auch Kants Freiheit nur
in der transcendentalen Welt, in der reinen Vernunft, in der intelligiblen
Sphire. Der Mensch kann sein eigenes Handeln und das Handeln
anderer als ein freies auffassen; aber es ist dies einfach ein Produkt
seiner Vernunft, wie ein Phantasiebild. Die dulsere Wirklichkeit untersteht
einzig der Naturnotwendigkeit oder dem naturnotwendigen Zusammenhange
der Ursachen. Die Quelle des Irrtums ist bei beiden sowie bei allen
sogenannten Deterministen, dafs sie Freiheit als Ursachlosigkeit an-
sehen. Wird allerdings das Wesen der Freiheit in die absolute Indifferenz
gesetzt, etwas zu thun oder nicht, so gibt es keine Freiheit. Die Freiheit
wohnt vielmehr einem Akte insoweit inne, als derselbe seinen Grund in
sich enthdalt und nicht von aufsen her gestofsen und getrieben wird.
Soweit er also causa sui ist, d. h. aus einem Grunde handelt, der in ihm
ist und nicht aufsen, ist der Mensch Herr seines Handelns. Er weils,
warum er handelt, und er liebt es, so und nicht anders zu handeln.
Daraus und aus der Anwesenheit dieses Grundes im freien Akte, folgt
die Indifferenz mit Riicksicht auf alles andere, was gethan werden kann.
Es fragt sich nur, worin besteht dieser Grund im freien Akte der den
Menschen im Handeln itber die Naturnotwendigkeit erhebt und ihn zum
Herrn seiner selbst macht? Kein anderer Grund kann iiber den natur-
notwendigen Zusammenhang aller Ursachen im einzelnen Akte erheben
wie der Allgrund, der Grund des All, von dem alle Dinge und das freie
Willensvermégen selbst das Sein und das Beharren im Sein haben. Wenn
dieser Grund im Innern des Willens sich befindet und soweit er da waltet,
muls der Wille frei dastehen von allem Naturnotwendigen, ebenso wie dieser
Grund selber seinem Wesen nach, als Schopfer des All, iiber dem All dem
Wesen nachsteht. Herrscht dieser hdochste Grund im freien Willen, so



354 Litterarische Besprechungen.

muls letzterer allem Ubrigen gegeniiber indifferent sein. Solcher
Grund ist dem Willen ebenso innerlich, wie das Einwirken des Kiinstlers
dem Kunstwerke nur innerlich sein kann. Das Wirken des Kiinstlers
ist nie etwas Aufserliches, Aulsenstehendes fiir das Knnstwerk, ebenso
wenig wie die in Bewegung setzende Kraft dem Beweglichen, soweit es
in Bewegung sich findet, #uflserlich ist, Nur in der innigsten Verbindung
mit dem Allgrunde kann die Freiheit aufrecht erhalten werden. Sie ist
demnach nichts Grundloses, sie entflieht nicht der Kausalitit und deren
Ordnung. Aber ihr erster Grund ist nicht in den beschrinkten, nicht
im Bereiche des notwendigen Zusammenhanges der natiirlichen Ursachen.
Ihr erster Grund ist die bewegende Kraft des hochsten Grundes; die
Ordnung der Ursachen, in welche der freie Akt eintritt, ist die hochste,
iiber aller natiirlichen Notwendigkeit waltende, der alle natiirliche Ord-
nung von Ewigkeit her dient. Fiir den freien Akt gibt es keinen vor -
herbestimmenden Grund, keinen Grund néamlich, der die freie Wirkung
bereits in seiner natiirlichen Hinneigung in sich trigt, wie im Feuer
das Brenpen enthalten ist, bevor dieses eintritt. Zeit, Vor und Nach,
herrscht blofs in den naturnotwendigen Ursachen. Der hachste Grund
hat als Malsstab die Ewigkeit, die, als instans perpetuum, allen zeitlichen
Dingen zugleich gegenwiirtig ist. Der hochste Grund also, der da wesent-
lich Herrschaft ist, macht durch sein Einwirken im Willen, dafls auch
dieser an der Herrschaft iiber die naturnotwendigen Ursachen teilnimmt,
dafs er in den letzteren nicht enthalten ist und somit auch nicht von
ihnen bestimmt werden kann. ,Die Wahrheit macht eben frei“ und Gott
ist die Wahrheit. Er allein kann den Willen als einen wahrhaft freien
bethiitigen. Er verursacht im Willen die Selbstbestimmung.

Picavet: Les discussions sur la liberté aun temps de Gott-
schalk . . . Paris, Alph. Picard et fils, 82 rue Bonaparte.

yAugustin zeigte gegen die Manichiier, wie im freien Willen der
Ursprung des Ubels zu suchen sei, und bewilligte ihm so viel Raum, als
ob es keine Gnade gibe. Und wenn er gegen Pelagius kimpft, so geht er
in seinen Behauptungen iiber die Gnade und die Vorherbestimmung so
weit,  dals die Gegner des freien Willens mehr wie ein Mal sich als
seine Schiiler hinstellten'® Der Widerspruch, welchen der Verfasser mit
diesen Worten in Augustin zu finden scheint, 16st sich bald, wenn man
die Worte des hl. Kirchenlehrers in Betracht zieht: ,Die Gnade bewirkt
es durch ihren Einfluls, dafls der Akt des freien Willens im hdochsten
Grade frei sei.“ KEben weil Gott durch die Gnade den menschlichen Willen
bestimmt, gewinnt dieser im Akte seine thatsichliche Freiheit, d. h. die
Herrschaft iiber alles Geschaffeue. Er wird Gott dhnlich, der an nichts
als an sich selbst gebunden ist; der freie Wille dient Gott und das be-
deutet: Herrschen, Servire Deo regnare est. Augustin mufs also, wenn
er iiber den freien Willen spricht, demselben den weitesten Raum zu-
weisen. Und spricht er iiber die Gnade, so kann er diese, so viel
er will, erheben; er gibt damit nur den Grund an fir die alle ge-
schaffenen Grenzen iiberschreitende Freiheit des Willens, Gnade und
Freiheit ist keinerlei Gegensatz, aus der Erweiterung der einen folgt
vielmehr die der andern. Nie kann die Gnade schaden der Freiheit oder
sie einengen; und die Freiheit tritt nur dann in Gegensatz zur Gnade,
wenn sie von sich selber abfillt, sich misbraucht und an die Kreaturen
sich fesselt. Uber Gottschalk sind die Akten noch nicht geschlossen.



Litterarische Besprechungen. 399

Der Verfasser gesteht selbst zu, dals Papst Nikolaus I. gegen Hinkmar
entscheiden wollte. Hinkmar hinderte Gottschalk mit Gewalt, nach Rom
zu appellieren. Der Papst durchschaute ihn: er nannte ihn subdolus,
callidissimus. Es ist eben so gut moéglich, dals Hinkmar Semipelagianer war
und deshalb gegen Gottschalk vorging wie die Semipelagianer zur Zeit
Augustins gegen die Leuchte der Kirche ankidmpften, wie spiiter noch
offene Semipelagianer die Thomisten als Anhénger Calvins bezeichneten.

In einer andern Abhandlung: Abélard et Alexandre de Hales,
untersucht der namliche Verfasser, in welcher Beziehung Abélard und
Alexander von Hales zu der scholastischen Methode stehen. Er hilt den
ersteren fiir den Begriinder dieser Methode und meint, der zweite habe
sie weiter entwickelt. Man muls da die dulsere Form von der eigent-
lichen Methode unterscheiden. Die #dufsere Form mit ihrem pro et
contra, sic et non, mag in der summa dialecticae und der summa theo-
logiae ihren Ursprung genommen haben; die eigentliche Methode, welche
den Kern des aristotelischen Syllogismus bildet, ist édlter.

Dr. Abr. Eleutheropulos: Kritik der reinen rechtlich-
gesetzgebenden Vernunft oder Kants Rechtsphilosophie.
Leipzig, Striibig,

Der Wert der Abhandlung wird schon dadurch problematisch, dafls
der Verfasser einerseits die Konsequenz Kants im Aufbauen der ein-
zelnen Teile seiner Philosophie hervorhebt, andererseits aber den Boden
dieses ganzen Systems als Sand bezeichnet. Wozu eine Kritik, wenn das
Grundprincip des ganzen Systems geleugnet wird; mogen auch die aus
diesem Grundprincip gezogenen Folgerungen untereinander im rechten
Verhilltnisse stehen? Das Ergebnis muls in jedem Falle inhaltslos sein.
Ist ein Gebiude auf Sand gebaut, so_fillt es zusammen, auch weunn die
cinzelnen Teile recht schon sind. Ubrigens finden wir in der ganzen
Schrift verbiltnismiifsig wenig von Recht und Gesetz, aber viel von
Logik, Asthetik und Kausalitit. Zumal ist nur nebenbei das Verhiltnis
zwischen Freiheit und Gesetz erértert. Zwischen diesen beiden Elementen
ist kein Gegensatz, sondern die Freiheit bildet die notwendige Voraus-
setzung fiir Recht und Gesetz, Darin hat der Verfasser recht, dals die
Grundlage fiir eine den Thatsachen entsprechende, brauchbare Rechts-
philosophie bei Kant durchaus fehlt. Wer nicht weils, was er mit der
Freiheit anfangen soll, dieselbe bald verwirft, bald annimmt, ist unfihig,
ein System des Rechts aunfzustellen.

P. Schwalm, de I’ Ordre des Fréres Précheurs: Les illu-
sions de l'[dealisme et leurs dangers pour la foi; extrait
de la Revue Thomiste. Paris, 222 Faubourg Saint-Honoré.

In Deutschland gehen immer weitere Kreise von Kant und dem
Kantianismus ab. In Frankreich verlangen junge katholische Gelehrte
in gewissen Zeitschriften, dals die Kirche dem Neu-Kantianismus Thiir
und Thor offne, ,wenn sie am Ende nicht blofs alte Weiber, Kinder und
Unwissende zu ihren Anhingern zdhlen will“. ,Die Neu-Scholastik ist
zu unheilbarer Unfruchtbarkeit verurteilt.“ ,Baut man nicht ein katho-
lisches Schul-System aus dem Neu-Kantianismus auf, so scheidet die
Kirche notwendig aus dem Bereiche der philosophischen Welt aus.* Die
eigenen Anhinger erkliren die Grundlage des Kantschen Systems als



356 Litterarische Besprechungen.

Sand, dieses franzosische junge Blut aber will Kant zur Stiitze des iiber-
natiirlichen Glaubens machen, ohne auf die klare und entschiedene
Stimme der kirchlichen Autoritit die mindeste Riicksicht zu nehmen.
Gegen diese Extravaganzen wendet sich mit scharfer Dialektik und mit
leicht flie[sendem, stets verstiandlichem Stil P. Schwalm. Er zeigt, der
Neu-Kantianismus biete iiberhaupt nicht die Merkmale einer wissen-
schaftlichen Methode, er entspreche nicht einmal den Anforderungen der
modernen Wissenschaft und mache aus der Religion blofs eine rein
subjektive Empfindung; damit sei der Neu-Kantianismus als wissen-
schaftliches Fundament fiir eine theologische Schule gerichtet.

TLudwig Strivmpel: Abhandlungen zur Geschichte der
Metaphysik, Psychologie und Religionsphilosophie in
Deutschland seit Leibnitz. Leipzig, Deichert (G. Bohme).

Wir haben hier Abhandlungen vor uns, die zum griofsten Teil der
Geschichte der Philosophie angehoren und zudem die geschichtliche Ent-
wicklung der philosophischen Anschauungen des Verfassers selber ent-
halten. Es sind gesammelte Aufsitze aus dem Leben des Verfassers von
der Doktor-Dissertation: de methodo philosophica commentatio an. Er
ist ein Anhidnger Herbarts, wenn er auch in vielen Punkten, zumal im
spiteren Leben, von ihm abweicht. Die deutsche Philosophie beginnt
fir ihn mit Leibnitz, geht durch Christian Wolff zu Kant und durch
Fichte hindurch zu Herbart. Wir halten nicht viél von diesen Bezeich-
nungen: deutsche, englische, franzésische Philosophie. Der wahre Phi-
losoph gehort in seinen Forschungen der ganzen Welt an. Der eigent-
liche Gegenstand der Philosophie ist das Allgemeine, Allumfassende,
Unbeschrinkte. Leibnitz zumal wiirde fiir die KKhre gedankt haben, eine
speziell deutsche Philosophie zu lehren. Er hitte nicht zu sagen ge-
wulst, worin der deutsche Charakter seiner Philosophie bestehe, er, der
seine philosophischern Werke lateinisch oder franzosisch schrieb. Sonst
ist in den ersten drei Heften fast nur von Herbart die Rede: von seiner
Metaphysik, seiner Kausalitidtstheorie, seinen ,,Storungen und Selbsterhal-
tungen der realen Wesen“., Wir haben auch in diesen Darstellungen
nicht erkennen konnen, worin der Fortschritt Herbarts mit Riicksicht
auf Kant bestehen soll. Verschiedenheit ist da, und auch diese ist nicht
durchgreifend; aber ein Fortschritt besteht nicht. Die Realen Herbarts
sind dunkler wie das Ding an sich, wie die Noumena Kants. Am
besten gefiel uns das 4. Heft, in welchem der Verfasser seine eigenen
Ansichten iiber die intellektuellen Verhiltnisse der Welt und einen Ver-
such zur wissenschaftlichen Begriindung des Glaubens an das Dasein
Gottes vorlegt, sowie iiber Gott und seine Beziehung zur KEndlichkeit
und Unendlichkeit handelt. Es ist in jedem Hefte eine Fiille belehrenden
Stoffes, verbunden mit gefilliger, einfacher Darstellungsweise. Wer sich
zumal fiiber [die Stellung Herbarts. unter den deutschen Autoren der
Philosophie unterrichten will, wird mit Nutzen diese Abhandlungen lesen.

Dr. Nicolaus Seeland: Gesundheit und Gliick. Dresden-
Neustadt. Didtetische Heilanstalt.

Gustav Miiller: Das Leid als die Wurzel alles Menschen-
gliicks. Fiir Freidenker. Berlin, Selbstverlag.



Litterarische Besprechungen, 357

Kr. Birch-Reichenwald Aars: Die Autonomie der
Moral mit besonderer Beriicksichtigung der Morallehre
Kants. Hamburg-Leipzig: Leopold Vofs.

A. Tienes: Lotzes Gedanken zu den Prinzipienfragen der
Ethik. Heidelberg; J. Horning.

Dr. Hermann Schwarz: Grondziige der Ethik. Leipzig;
Schnurpfeil.

Der Titel des ersten Werkes ist geeignet, in die Irre zu fithren.
Der Verfasser ist kein Triumer, der die Krde durch die Gesundheit zu
einem Paradiese machen will. Er meint blofs das Gliick, welches ein
gesunder Korper fiir gewohnlich und in unsern gegenwirtigen Verhilt-
nissen zur Folge hat. Besser hiefse es auf dem Titel ,Das Glick der
Gesundheit. In manchen Ausdriicken mag der Verfasser hie und da
zu weit gehen, als ob nimlich das menschliche Glick durchaus von der
Gesundheit abhiingig sei und ohne Gesundheit es keines geben konnte;
nun, das ist ihm als Arzt zu verzeihen. Im allgemeinen fithrt der Ver-
fasser eine sehr ernste Sprache, zeigt, wie die verschiedenen Laster auf
die Gesundheit einwirken und jedenfalls jenes Gliick mindern oder hin-
wegnehmen, welches mit einem gesunden Kérper ohne Zweifel verbunden
ist. Dem Buche ist zu wiinschen, dafs es einen weiten Leserkreis findet.
Es konnte manche von gewissen Siinden abziehen, schon aus Riicksicht
auf das korperliche Wohl. Die Ausdrucksweise ist durchaus decent und
im besten Sinne allgemein verstindlich. Der Verfasser stellt eingehend
den fortschreitenden Verfall der Gesundheit im Kulturleben, mit Hilfe
statistischer Angaben, fest, handelt iiber die Ursachen des Siechtums wie
auch iber die organische Vervollkommnung des Menschen und gibt am
Schlusse praktische Winke. — Auch der Titel des 2. Werkchens ist nicht
so schlimm wie er aussieht. Unter , Freidenker® will der Verfasser einen
Menschen verstanden wissen, der sich z. B. von der staatlich appro-
bierten Professorenweisheit unabhéingig fithlt. Das Leid ist ihm Wurzel
des Gliickes in dem Sinne, als es die Thitigkeit des Menschen weckt
und scharft, somit eine Belohnung fiir geleistete Arbeit, also etwas An-
genehmes erwarten lafst. Damit wiirde sich wohl auch der Verfasser
des ersten Buches einverstanden erkliren. Wir haben nicht gefunden,
dafs so gar viel Reife des Verstandes notwendig ist, um das Miller’sche
Werkchen zu verstehen, wie der Verfasser oft betont. Wohl aber
wiirden wir in Verlegenheit sein, zu sagen, welchen positiven Nutzen
dasselbe stiften soll. — Die ,Autonomie der Moral“ bringt keine
fertigen Ideen. Kants Grofse wird begeistert hervorgehoben, aber seine
hauptsichlichen Schlufsfolgerungen werden verlassen. Der Verfasser
meint, die Freiheit gehore nicht zur Moral, wﬁhre_nd sie die Quelle aller
Moral ist. Wie soll jemand Moral haben, der keinen freien Willen hat!
Sonderbar beriihrt es, dals der Verfasser. in mehreren Stellen von den
Menschen und den ,Gottern® spricht als jenen Wesen, die da Gesetze
aufstellen konnen. Wer Moral wissenschaftlich behandeln will, mufs
nicht an Kant sich halten, bei dem der Dualismus der reinen und prak-
tischen Vernunft die Einheit der Principien nach jeder Seite hin stort.
Deshalb ist es kein Wunder, dals sich Autoren von entgegengesetater
Richtung, der eine Teil ebenso wie der andere, auf Kant beziehen. Das
erste Grundgesetz der Moral ist die eigene Vernunft des Handelnden.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII, 24



358 Litterarische Besprechungen.

Gut nimlich fiir ein Ding ist, was gemils der Natur des betreffenden Dinges
geschieht; der formende, bildende Teil nun in der menschlichen Natur ist
die Vernunft, Also ist fiir den Menschen gut, was er gemils seiner
Vernunft vollbringt. Deshalb heilst es bei Paulus: Rationabile obse-
quium vestrum. In diesem Princip liegt die Autonomie der Moral und
die Heteronomie. Meine Vernunft sagt mir, es sei fir mich gut, meiner
Natur angemessen, dafs ich den von Andren erlassenen Gesetzen folge,
dafs ich fiir die Mitmenschen sorge. Dals meine Vernunft mir dies sagt
und das es mir zum Besten gereicht, ist Autonomie; dafs die Gesetze
von andren stammen und andre den Gegenstand und die Richtschour
meiner Bemiithungen bilden, ist Heteronomie. — Die 4. der angezeigten
Schriften behandelt ungefihr denselben Gegenstand wie die 8., aber bei
weitem klarer und vollendeter. Lotze war durch einen frithzeitigen Tod
verhindert worden, seine KEthik herauszugeben. Der Verfasser, ein Be-
wunderer der Lotze’schen Philosophie, legt aus den andern Werken Lotzes
die Principien vor, nach denen er die Ethik behandelt haben wiirde. ks
wird die Ethik in Verbindung mit der Freiheit und dem letzten End-
zwecke besprochen. Als erstes Grundprincip wird das Wohlwollen hin-
gestellt. Wer aber genau zusieht, findet sogleich, dafs es nur insoweit
Grundprincip sein kann, als dasselbe der Vernunft entspricht. KEin
schwiichliches Wohlwollen oder gar ein Wohlwollen aus siindhaften
Zwecken ist nicht moralisch. Immer mufs man auf das Princip als auf das
leitende zuriickkommen: Bonum est homini, quod secundum rationem
est; malum, quod praeter vel contra rationem. — In dem an letzter
Stelle angezeigten Werkchen werden ,unbestimmte Gefiihle** als Quell
des Gewissens angegeben. Wir wissen wohl, dafls dies bei den modernen
Autoren nicht so wortlich zu nehmen ist, als ob Gefithl gleichbedeutend
mit Sinnlichkeit wire. Sie schliefsen im Gefiihl auch die Vernunft ein,
insoweit sie auf die sichtbare Natur angewiesen ist und mit derselben
durch die Sinne in naturnotwendiger Verbindung steht. Der Klarheit
aber, zumal in der Darlegung der Principien, wiire mehr gedient, wenn
man dieses mystische, unbestimmbare ,,Gefiihl* fortlielse und den Platz
genau bestimmte, welcher der Vernunft und welcher den Sinnen zuzu-
weisen ist. Im iibrigen ist die Schrift recht tibersichtlich und mit Sach-
kenntnis geschrieben.

Philipp Gugler: Die Individuitit und Individualisation
des Einzelnen. Leipzig; Wilh. Friedrich.

Die Asthetik in ihrer heutigen Form erscheint dem Verfasser ,,nicht
geeignet, die kiinstlerische Thiitigkeit zu unterstiitzen*‘; er unterschreibt
das Urteil eines Dichters und Kunstkenners: ,,Die spekulative Asthetik,
die vorzugsweise gepflegt wird, ist fiir die Bildenden und Bauenden
fast ebenso unfruchtbar wie fiir die Beschauenden schidlich. Wir
konnen aus vollster Uberzeugung hinzufiigen: Auch fir die spekulative,
philosophische Thiitigkeit ist die Asthetik, wie sie heute behandelt wird,
durchaus ungeeignet und ginzlich unfruchtbar. Man hat sich allméihlich
daran gewohnt, alles Unverdauliche, was man in den einzelnen Teilen
eines philosophischen Systems darbietet, in der Atshetik zusammen-
zufassen. Sie ist gewissermafsen die Wissenschaft vom unbestimmten
Gefiihle geworden, iiber das niemand sich Rechenschaft zu geben vermag.
Die unverstindlichsten Ausdriicke hiufen sich, um die Armut des Inhalts



Litterarische Besprechungen. 359

zu verdecken. Das obige Werk, welches_ja am Ende auch nichts andres
als eine auf das Praktische gerichtete Asthetik ist, unterscheidet sich
von dieser Art und Weise des Behandelns der Asthetik vorteilbhaft. Es
bleibt immer auf festem Boden; der Leser weils, was der Verfasser will;
die Ausdrucksweise ist klar und bestimmt, ein Zeugnis fiir gereiftes
Denken, In dem Titel opfert der Verfasser wohl auch der, zumal in
der Asthetik, unvermeidlichen unbestimmten Phraseologie. Aber er er-
klirt im Anfange des Werkes kurz und scharf, was er unter den beiden
Ausdriicken versteht: Mit dem Worte Individuitit will er die Beziehungen
der Dinge auf das erkennende Einzelwesen und mit dem Worte Indi-
vidualisation die Beziehungen des letzteren zu den dulseren Gegenstinden
kennzeichnen. Es ist dasselbe was man fiir gewdhnlich unter praktischer
d. h. zur Thitigkeit nach aulsen bestimmter Vernunft versteht. Im
1, Teile wird iiber das Erkennen itberhaupt gesprochen; im 2. Teile iiber
das Begehren (Gefiihl, Affekt, Wollen); im 3. tiber die Anwendung des
Erkennens und Begehrens auf die verschiedenen Zweige der mensch-
lichen Kunst, In den Grundprincipien stimmen wir mit dem Verfasser
nicht @berein. Aber, wie dies in solchen Werken gewdhnlich geschieht,
werden diese Principien wenig auf einzelne Schlufsfolgerungen angewandt;
bei diesen letzteren fiihrt den Verfasser der gesunde, niichterne Menschen-
verstand, so dafs wir beinahe durchweg mit den Ergebnissen im ein-
zelnen uns einverstanden erkliren konnen. Der 2. Teil wird etwas unklar
durch das fiir solche Zwecke ginzlich unbrauchbare ,Gefihlsvermogen®,
welches neben die Affekte, Begehrungen, Leidenschaften, Willensiulfser-
ungen gestellt wird. KEs gibt im Menschen kein eigenes Gefiithlsvermogen.
Der Mensch hat Verstand, freien Willen, éufsere und innere Sinne mit
den entsprechenden Leidenschaften; fiir ein Vermégen des Gefiihls
oder des Gemiits ist kein Raum. '

Uber Willensfreiheit und Willenshildung. Von einem prak-
tischen Schulmaon. Kéln, 1897; Heinrich Theissing.

Eine gehaltvolle, wirklich praktische, auf festem Fundamente
stehende Abbandlung. KEs wird darin erfolgreich der Versuch gemacht,
in einem Hauptpunkte die wissenschaftliche Pidagogik von den Herbart-
schen Principien loszuldsen und dem Volksschullehrer Grundsitze an die
Hand zu geben, nach denen er die einflufsreichste Kraft im Kinde, wie
iiberhaupt im Menschen, segensreich entwickeln und im Guten festigen
kann. Zumal ist allen denjenigen Personen die Schrift zu empfehlen,
die in irgend einer Weise mit der Erziehung von Kindern betraut sind.
Herbart erzieht die Kinder zu Maschinen; hier aber wird die Grundlage
auseinandergesetzt, auf der allein eine Erziehung der Kinder zu freien
Menschen moglich ist. Besonders hoch ist dem Verfasser das letate
Kapitel avzurechnen. In demselben sagt sich derselbe mit voller Ent-
schiedenheit von der Aufstellung eives eigenen Gefiihlsvermdgens los und
tritt bedingungslos auf den Boden der von Leo XIII so warm empfohlenen
und anbefohlenen Wissenschaft des h. Thomas v. Aquin, sowie der Viiter
und der grofsen vorchristlichen Philosophen. Der #rgste Humbug ist
mit diesem Gefithlsvermdgen in der Padagogik getrieben worden und
wird noch getrieben. Alle Fehler in der Lehre vom Gewissen pflegen
mit dem Mantel des Gefiihlvermogens verdeckt zu werden. Wir wiinschen
der Abhandlung die weiteste Verbreitung, sie verdient dieselbe.,

24%*



360 Litterarische Besprechungen.

Kurt Lasswilz: Gustav Theodor Fechner. Frommans
Klassiker der Philosophie I. Stuttgart, Fromman (E. Hauff).

Es ist noch nicht lange, dals Professor Kuntze sein anziehendes
Werk iiber Fechner veroffentlicht hat; im vorliegenden Buche haben wir
schon wieder eine eigene, ausfiihrliche Abhandluug iiber denselben Ge-
lehrten vor uns. Das Buch Kuntzes beschiftigte sich mehr mit der
Personlichkeit Fechners und verflocht seine wissenschaftlichen Leistungen
mit den personlichen schweren Priifungen. Im vorliegenden Buche
wird vor allem auf das wissenschaftliche Ergebnis der Forschungen
Fechners Gewicht gelegt. Der Verfasser fafst das Endresultat derselben
in dem Satze zusammen, dals Fechner, als prophetischer Seher, der
unruhig hastenden Zeit die von ihm geschauten Wege zum Ideal zeige.
Diesem Endresultat konnen wir uns nicht anschliefsen. Fechner hat
viel zu oft in seinem Leben seine Grundansichten geidndert, er ging viel
zu sehr von einem KExtrem ins andere und war viel zu wenig von ,dem
festen Boden der Wirklichkeit®, auf dem er stehen soll, selbst iiberzeugt,
als dals seine Principien Leitsterne fiir die Zukunft jemals werden konnten.
Man miiste zuerst feststellen, welche Principien denn er eigentlich dauernd
zu den seinigen machte. So anziehend die Personlichkeit Fechners war,
so rithrend und unerschiitterlich sein tiefer Gottesglaube, ebenso unklar
und schwankend sind die Grundprincipien seines Forschens. Er hat in
einzelnen Teilen des menschlichen Wissens Ilervorragendes geleistet;
aber seine Grundprincipien waren nicht geeignet, diese einzelnen Teile
zu einem Ganzen zu verbinden, Ubrigens ist dieses Buch iiber Fechner
mitﬂwohlthuender Wirme geschrieben und enthdlt reichen belehrenden
Stoff.

Dy, Alex Wernicke: Kultur und Schule, Priliminarien
zu einem Schulfrieden. Zickteld, Osterwieck-Harz.

Das Werk bezweckt eine Vermittlung zwischen den Anhiingern des
Gymnasialunterrichts, als der einzigen Vorbereitung zu hoherer, allge-
meiner Bildung, und denjenigen, welche neben dem Gymnasium noch der
Oberrealschule und dem Realgymnasium die Berechtigung zur Existenz
zuerkennen. Der Streit ist alt. Der Verfasser michte auf der Grundlage
»der geschlossenen Dreiheit: Religion, Deutsch und Geschichte** eine
Verbindung der 3 Arten von hioheren Bildungsanstalten hergestellt wissen.
Wir schwirmen durchaus nicht fiir die griechischen und lateinischen
Klassiker, als ob sie die besten Erziehungsmittel fir Kinder und heran-
wachsende Jiiuglinge wiren. Homer, Thucydides, Ovid, Cicero hitten
sich wohl am letzten mit der Idee vertraut gemacht, dafs ihre Werke
das Herz und den Verstand unreifer Schiller bilden sollen. Aber ebenso
wenig lieben wir es, immer und nach jeder Seite hin das ,Deutsche“ als
das Allheilmittel hervorgehoben zu sehen. ,Die Wissenschaft macht frei“,
heilst es im Spriichwort. Nun, vor allem sollte sie frei machen von den
beengenden Schranken des iibertricbenen Nationalititsgefiihls, Der
Gegenstand der Vernunft ist das Allgemeine; die wahre Wissenschaft
betrachtet das Einzelne unter dem Gesichtspunkte des gemeinsamen
Besten und schrinkt den Blick nicht auf die eigene Nationalitit ein.
Wer, wie der Verfasser, meint, erst seit Kant sei die Philosophie
eill](; Yissenschaft, halt den wahrhaft wissenschaftlichen Standpunkt
nicht fest.



Litterarische Besprechungen. 361

Fiinftes Jahrbueh des katholischen Lehrerverbandes des
deutschen Reiches. 1895. Heinr. Theissing, Koln,

Im 1, Teile sind Abbandlungen tiher den Willen, das Gewissen,
Pestalozzi, Don Bosco; ebenso iiber die Schulbildung in Deutschland vor
den Kreuzziigen und die Pflege der Ideale. Der 2. Teil enthalt Ge-
schichtliches; der 3. Teil Rezensionen. Der Inhalt ist sehr anziehend
uud beweist, dafs die katholische Lehrerwelt in Deutschland gute Krifte
unter sich zihlt, die nicht nur scharf denken, sondern auch das Ge-
dachte klar und gefillig ausdricken konnen. Gegen das ,Gefithlsver-
mogen® im 2. Artikel nimmt bereits im Vorwort die Redaktion selber,
und zwar mit Recht, Stellung. Wenn jeder es so machen wollte wie
der Verfasser des Artikels und meinen, sgerade die Materie, welche er
behandelt, gehdre nicht zu jenen Materien, fiir welche der h. Vater die
Wiedereinfahrung der Lehren des h. Thomas fordere®, so bliebe fiir die
letzteren am Ende ein iuflserst geringer oder gar kein Raum iibrig. Das
Jahrbuch ist durchaus empfeblenswert. Nicht nur Lehrer werden es mit
grofsem Nutzen lesen, sondern auch in andern Kreisen wird ihm der
Erfolg nicht mangelo. In dem Artikel iiber die Schulbildung vor den

reuzziigen wire noch erwihnenswert gewesen, in welcher Weise die
Psalmen als Erziechungsmittel benutzt wurden. Bekanntlich ist das Buch
der Psalmen gewissermafsen ein Abrifs des ganzen Alt. Test. Wird an
sie angekniipft, so wird ein fester Halt gewonnen fiir die gesamte bib-
lische Geschichte und die Lehren des Katechismus. Die Psalmen wurden
zeitig, in der frischesten Kindheit, auswendig gelernt und nach und nach
immer ecingehender erliutert. Sie waren der Stamm, aus dem alles
ibrige, wie Aste, Zweige und Blitter, hervorwuchs. Daraus erklirt sich
die grofse und nachhaltige Bekanntschaft mit der ganzen hl. Schrift in
jenen Zeiten, sowie die Innigkeit des Glaubenslebens. Von der ersten
Kindheit an lernte der Mensch alles mit den Augen des Psalmenséngers,
mit den Augen des Glaubens sehen; treten ja doch die verschiedensten
menschlichen Verhéltnisse und zahlreiche Klassen von Kreaturen in die
Psalmen ein.

Dr. Vermeulen: Balmes, der Weg zur Erkenntnis des
Wahren. Nationale Verlagsanstalt (friither G. J. Manz),
Regensburg.

Es liegt hiermit bereits die 3. Auflage der Bearbeitung dieses Bal-
messchen Werkes vor; ein Beweis von dem hohen praktischen Werte
desselben. Im Jahre 1810 wurde es geschrieben, 1845 gab es Balmes
heraus und noch jetzt, nach mehr als 50 Jahren, wird es mit Eifer und
mit grofsem Nutzen gelesen. Was zieht in dem Buche so sehr an? Die
Anwendung der philosophischen Wahrheiten auf das praktische Leben.
Man findet in diesem Buche alles, was man als trockne Theorie in den
gewohnlichen Kompendien der Philosophie findet. Nur Nebenfragen, die
das Verstindnis der Hauptgrundsitze mehr erschweren als erleichtern,
sind vermieden. Was man aber nicht in derartigen Kompendien findet,
ist stets der Hinweis auf den praktischen Nutzen. Balmes weils auf
Grund seiner philosophischen Anschauungen dem Staate, dem Unterricht,
dem gesellschaftlichen Leben, bis zu den Zeitungen hinab die rechte
Stelle anzuweisen. Wer ihm folgt, wird fiihig, sich in den verschiedensten
Verhiltnissen zurecht zu finden. KEs ist keine kalte Weisheit; warme



362 Litterarische Besprechungen.

Lebensphilosophie vielmehr ist es, was hier geboten wird. Wir sind
iberzeugt, dafs auch diese neue Auflage, die hochst sorgsam und mit
Sachkenntnis vorbereitet ist, einen weiten Leserkreis finden wird.

J. A. Manser: Possibilitas praemotionis physicae in ac-
tibus liberis naturalibus, juxta mentem Divi Aquinatis.
Friburgi Helvetiorum, ap. bibliop. universit.

Die Frage der praemotio physica ist in diesem Jahrbuche schon so
oft und so eingehend erdrtert worden, dafs wir diesen Versuch eines
jungen Gelehrten, die Freiheit und die praemotio physica zu vereinen,
nur kurz erwihnen wollen. Es fehlt der Abhandlung die klare Aus-
drucksweise, Die praemotio physica ist keine determinatio ad unum,
wie der Verfasser fortwihrend meint, Der Sinn, den er mit letzterem
Ausdrucke verbindet, ist nicht leicht festzustellen. Determinatio ad unum
ist dort, wo das Vermogen von vornherein gebunden ist; der Stein ist
ad unum determinirt. Das Gegenteil aber gerade thut die praemotio
physica; sie lifst das Vermégen im Akte selber frei. Die ratio formalis
liberae actionis, die S. 61 gegeben wird, ist zweideutig. Das Wesen der
Freiheit ist nicht der Ubergang von der Indifferenz zum Akt auf
Grund eigener Bestimmung; sonst wére Gott nicht frei, der immer Akt
ist. Solcher Ubergang auf Grund eigener Bestimmung ist eine Folge der
Freiheit in den Geschopfen. Wesentlich besteht die Freiheit im domi-
nium sui, d. h, darin, dals man den Grund seines Handelns in sich hat;
man kennt den Zweck und ist frei in dem Suchen und Auswihlen der
Mittel. Facultas, posito fine eligendi media. Mag sich der Verfasser
nur an die klaren Texte des h. Thomas halten, wie er z. B. S. 64 einen
anfiihrt: ,Gott macht es eben durch sein Bestimmen und Bewegen, dals
der Wille sich selbst bewegt®. Die Einwirkung Gottes ist die Ursache,
die wirkende Ursache der Selbstbestimmung im freien Willen. [Facit
Deus, sagt Aug., liberrimam voluntatem. Wie tief Gott eingreift, so
tief geht die Freiheit im Akte. Gott loscht durch sein Einwirken die
Thitigkeit der Geschopfe nicht aus, sondern ist deren Ursache. Er
bringt sie eben durch ein Einwirken als eine dem betreffenden Geschopf
natiirliche hervor. Da herrscht nicht die Moglichkeit eines Gegensatzes
zwischen praemotio und Freiheit. Beides bedingt sich gegenseitig. Gott
schriinkt nicht ein, er erweitert nur, er ist das bonum seiner Natur nach
und bonum est diffusivum sui.

Alph. Stitdle: De processionibus divinis dissertatio. Veith;
Friburgi Helvet.

Wir haben mit Vergniigen diese Dissertation gelesen. Sie verbindet
eine klare, leicht fliefsende Ausdrucksweise mit gediegenem Lehrinhalt.
Der Verfasser hiitet sich, Triumereien zum besten zu geben, wie dies
in so vielen Biichern geschieht, die denselben Gegenstand behandeln. Er
erértert spekulativ die Lehre iiber die h. Dreieinigkeit, aber immer im
engsten Anschlusse an den Aquinaten und somit an die Viter. Die einzige
Schwierigkeit, die er nicht hinlinglich zurickweist, ist diejenige, welche
er der ,Aseitit“ entnimmt. Moge er nur ruhig diese ganze Aseitiit iiber
Bord werfen. Sie stiftet in der Lehre von Gott nur Verwirrung. Man
muls immer Mifstrauen gegen alle jene Vollkommenheiten Gottes haben,
die Thomas nicht kennt, und die erst der Erfindungskraft der modernen



Litterarische Besprechungen. 363

Zeit ihr Dasein verdanken. Wenn der Verfasser genau zusieht, wird er
erkennen, wie gerade die Aseitit die Quelle des Gintherianismus und
dhnlicher Systeme ist wie auch ebenso der durchaus in sich widerspruchs-
vollen Ansicht, wonach Gott sich selber verursacht. Ist nimlich die
Aseitiit eine Vollkommenheit der gottlichen Natur, so mufs innerhalb dieser
Natur das eine vom andern stammen, es mufs irgend eine positive Unter-
lage fir das a se vorhanden sein, mag dies, wie Giinther und andere
meinen, in der Weise des Selbstbewulstwerdens aufgefalst werden, so dafls
der Vater im Sohne sein Selbstbewn[stsein vollendet und so a se ist, oder mag
man es in der Weise der wirkenden Ursache denken. Soll keine solche
Unterlage in der gottlichen Natur sich finden, so bedeutet die Aseitit
blofs, dafs Gott keine Ursache hat, non ab alio est. Sie ist etwas rein und
blofs Negatives und somit keine Vollkommenheit. Das Vollkommene in
Gott ist sein Sein, die selbstindige Fiille alles Seins; und deren Voll-
endung driicken alle Kigenschaften nach den verschiedensten Seiten hin
aus. Aber die Aseitit ist nicht blofs ein unschuldiges Hirngespinnst als
Vollkommenheit Gottes; sie ist ein Hindernis fir die Auffassung des
Dogmas der Dreicinigkeit, Ist das Wesen Gottes a se, so kann es auch
nicht das principium quo fir das grade Gegenteil sein: fiir das ab alio,
also fir das Ausgehen der Personen. Das Wesen Gottes ist die Ein-
fachhelt.selbst. Ist es also Aseitit, so fallt alle Moglichkeit fort fiir
Irgend ein ab alio. Die natirliche Vernunft kommt nur dahin, dals sie
erkennt, das Wesen Gottes sei von keiner andern Ursache. Wie das-
selbe im Innern beschaffen ist, ob da ein ab alio ist oder ob es kein
Material, wenn man so sagen darf, dafir bietet, ist dem Geheimnisse
vorbehalten. Die Theologie kann blofs gewinnen, wenn man sich von
allen diesen modernen termini losmacht, einfach und schlicht zu
Thomas zuriickkehrt. Ks ist ganz und gar zutreffend, auch fiir diesen
Gegenstand, was Leo XIII. in dem neuerdings an den Jesuitenorden ge-
rlcht?ten Breve sagt, man solle den berihmten Schriftstellern desselben
nur in dem folgen, worin sie mit Thomas ibereinstimmen. Die soge-
nannte Vertiefung und Entwicklung bedeutet blofs Verflachung, Unklar-
heit und Riickschritt.

Dr. Joseph Bautz: Grundzige der Apologetik. Kirch-
heim. Mainz.

Die vorliegende Apologetik ist kiirzer wie so viele ihnliche Biicher,
die in letzter Zeit herausgekommen sind: aber wir glauben, dafs sie
mehr Nutzen stiften wird. Man weils sogleich, was der Verfasser will.
Seine Beweise sind biindig und schlagend; der Ballast von weitschweifigen
naturwissenschaftlichen Krorterungen, die vielmehr Zweifel erregen als
beschwichtigen, mehr die Kenntnisse der betreffenden Verfasser zeigen
als objektiven Nutzen haben, ist vermieden. Das Buch hat 2 Teile: die
Apologetik der christlichen Religion und die Apologetik der Kirche. Es
wird nicht nur den Studenten dienen, um weiter darauf zu bauen, sondern
auch denjenigen, die ihre gewonnenen Kenntnisse um scharf gefalste
Grundfragen gruppieren wollen, damit sie dieselben besser festhalten,

Steph. Schiwietz: De s. Theodoro Studita, dissertatio.
Schles. Volkszeitung; Breslau.

Die Dissertation beschiftigt sich blofs mit dem h. Theodor. Studita
Soweit er den Orden der Basilianermonche reformiert hat. Spiter soll



64 Litterarische Besprechungen.

ein grofseres Werk iiber diesen Heiligen verdffentlicht werden. Wir
bemerken zu den kurzen Daten aus seinem Leben: Der Priester
Joseph, Okonom der Basilika der h. Apostel, welcher unter dem h, Ta-
rasius die unerlaubte Ehe des Kaisers eingesegnet hatte und deshalb von
seinem Patriarchen Tarasius exkommuniziert worden war, wurde nicht
vom neuen Patriarchen wieder in die Kirchengemeinschaft aufgenommen,
sondern durch eine Synode von 18 Bischofen. Theodor und Plato haben
nicht offentlich dagegen sich erhoben, sondern blofs in einem an den:
Patriarchen gerichteten, nicht fiir die Offentlichkeit bestimmten Privat-
briefe protestiert.

M. Schian: Die Bedeutung des Andreas Hyperius.

Alb., Hauck: Realencyklopiidie fiir protestantische Theo-
logie und Kirche. 1. Lieferung. Hinrichs; Leipzig.

Die erste Schrift, eine Doktordissertation, hebt die Verdienste des
Hyperius um die Homiletik hervor, Andreas Hyperius lebte in Marburg von
15642—1564. Er stammte aus Ypern und suchte fir die kalvinistischen
Ansichten die Bahn freizumachen. Schon aus der Zeit seiner Wirksam-
keit geht hervor, dals seine Verdienste um die Homiletik noch dem
Schatze entnommen sind, den er aus der Mutterkirche mitbrachte. Mit
dem 1. Hefte des an 2. Stelle angezeigten Werkes beginnt das Ercheinen
der 3. Auflage der umfangreichen Realencyklopidie, die auf dem Gebiete
der protestantischen Theologie das leisten soll, was in der katholischen.
Theologie das in 2. Auflage bei Herder herauskommende Kirchenlexikon.
leistet. Die Realencyklopidie ist auf 180 starke Hefte, zu je 1 Mark,
berechnet.

Dr. Joh. Nikel: Herodot und die Keilschriftforschung.
Schoningh; Paderborn.

Viel ist iiber diesen Gegenstand bereits geschrieben worden, Die-
einen wollten von Herodot nichts mehr wissen und erhoben einseitig die
Ergebnisse der Keilinschriftenforschung, die andern wiesen auf die Un-
gicherheit der letzteren hin und wollten ihren Herodot in keiner Weise
preisgeben. Der Verfasser obiger Schrift zieht, ohne Voreingenommen-
heit nach einer von beiden Seiten hin, das Resultat aus den bisherigen.
Darlegungen. Es zeigt sich dabei, wie dies jedenfalls auch der Wahrheit
entspricht, dalfs Herodot in der Hauptsache von den Keilinschriften be-
stiitigt und erldutert wird. Finden sich offenbare Irrtiimer in ihm, so.
kann man meist aus seiner Ausdrucksweise entnehmen, dals er selber
im Zweifel war, oder er gibt seine Quellen an, so dals man zu erkennen
vermag, wie er zu dem Irrtum gekommen ist. Das Buch wendet sich
nicht an Fachgelehrte; es ist fiir jeden interessant, der mit der alten
Geschichte etwas vertraut ist.

Soren Kievkegaard: Richtet selbst; iibersetzt von Dorner
und Schrempf M. 1,50. Frommans Verlag; Stuttgart.
Zwei lingere Predigten fiillen dieses Heft. Die eine handelt im

Anschlufs an das Wort Petri: ,So seid nun niichtern® iiber die Niichtern-
heit; die andre unter dem Vorspruche: ,Niemand kann zweien Herren



Litterarische Besprechungen. 365

dienen“, iiber Christus als Vorbild. Es sind dies keine Angriffe auf das
Christentum, sondern Angriffe auf das Leben der Christenheit. Was der
Verfasser sagt, kann so ziemlich alles unterschrieben werden. Der
Mangel in diesen Erwigungen besteht in der ginzlichen Abwesenheit
Positiver dogmatischer Lehre. Ks wird nur moralisiert. Wenn deshalb
auch der Leser oft sagen mufs, der Mann hat Recht, die Christen leben
nicht mehr wie die erste Christengemeinde in Jerusalem, so fehlt doch
Jede Stiitze, mit Hilfe deren man besser werden konnte. Wir glauben
demnach, dafs der praktische Nutzen dieser Erwiigungen sehr gering
sein wird.

In ,,Neu-Deutschland* von D». Bruck (W. Koebner, Breslau)
wird die Deportationsstrafe der Verbrecher anstatt der Zucht-

hausstrafe erortert.

Die deutschen Striiflinge sollen nach den deutschen Kolonien im
Afrika geschickt werden, um dort in angestrengter Arbeit ein neues Leben
zu beginnen. Die bekannten Prozesse mit den Afrika-Hallunken sprechen
nicht fiir diese Idee, sowie auch vieles andere dagegen ist.

Dr. Seltmann: Angelus Silesius und seine Mystik. Ader-
holz, Breslau.

Das ist eine zeitgemiifse Arbeit, die dem Verfasser zu hoher Ehre
und der Litteraturkunde zu grofsem Nutzen gereicht. Das Herz und der
Verstand waren bei derselben gleichmilsig beteiligt. Aus den mitgeteilten
Proben der Dichtungen des Angelus Silesius geht fiir jeden klar hervor,
ein wie tiefes, erleuchtetes, kindlich frommes Dichtergenie er war. Jeder
wird mit Befriedigung das Buch lesen und von Bewunderung fiir den
schlesischen Dichter erfiillt werden. Sicheren Fufses schreitet Angelus
unter Fiihrung des Angelicus im Garten der geheimnisvollen Lehren des
Christentums voran und bindet die schonsten Blumen zu einem reinen,
wohlduftenden Strauls, der Herz und Gemiit in die Hohe tragt. Alle
Freunde einer gesunden Mystik sind dem Verfasser zu Dank verpflichtet.

Floisdorf, Post Commern, Rheinl. Dr. M. Scheider,

Geschichte der Philosophie im Umrifs. Von Dr. Eduard Loe-
wenthal. Berlin 1896. Hannemann’s Buchhandlung.
kl. 8, 55 Seiten.

Eine gedriingte, kritische Geschichte der Philosophie wire gewils
manchen willkommen, wenn sie unparteiisch und vorurteilsfrei geschrieben
ist, Leider konnen wir das von vorliegender kleiner Schrift nicht immer
sagen, Wihrend z. B. Philosophen geringer (_}ute Seiten gewidmet sind,
wird der gewaltige Denker Thomas von Aquin, der auf alle spiteren
Jahrhunderte bis heute miichtig eingewirkt hat, mit einer halben Zeile
abgethan, nicht einmal die Beifiigung der Lebenszeit hat er verdient,

Dem Aristoteles werden unrichtige Lehren unterschoben, wie die-
von der Unpersonlichkeit und Unbewulstheit Gott'es und der verniinftigen
Seele. Gott ist das ,aprioristische Princip*, heilst nach seiner eigenen
Erklirung nicht, Gott exsistiert nur ,,im Princip*., Wie ist denn Gott
ohne Intelligenz (S. 21), wie ,kein personliches Wesen (S. 23), wenn



366 Litterarische Besprechungen.

nach Aristoteles in Gott das Denken das ,hochste, beste und seligste
Leben® ist (S. 23)? Aristoteles lasse unerklirt, wie Gott zum Denken
komme, und das mache seine diesbeziiglichen Annahmen wertlos (8. 28);
aber nur fiir einen, der nicht begreift, dafs etwas auch ohne Entwicklung
schon fertig sein kann, wenn es die ,,reine mit keiner Beschriinktheit
behaftete Actualitit* ist (S. 23).

Ob der Stagirite in dem Menschen mehrere Seelen, oder nicht viel-
mehr mehrere Seelenkrifte der einen Seele angenommen hat, ist
mindestens eine Streitfrage. Fiir die Ansicht, dals die verniinftige Seele
nach Aristoteles ,,ohne personliches Bewulstsein (S. 22) sei, wird filsch-
lich de anima III, 5: Zozl »ai Tovro movov adavarov xal didiov citiert:
denn ¢{dio¢ heilst ewig, nicht unpersénlich.

Wie bringt Aristoteles das Kunststiick zuwege, eine verniinftige
Seele ,,ohne Bewulstsein® anzunehmen, die nach ihm ,,das vollendete
Selbstbewulstsein* ist (S. 21)? Das Schlufsurteil, dafs Aristoteles’
»System trotz scharfsinnigster (also doch!) Konstruktion (?) ohne endgiltig
befriedigenden Inhalt‘* sei — fiir Dr. Loewenthal —, tiberrascht nach
solcher Einsicht in dasselbe nicht mehr.

Da verstanden doch die von unserem Autor veridchtlich beiseite ge-
lassenen Scholastiker ihren ,,Philosophus* besser! Sie haben ihn von
manchen irrigen Lehren gereinigt, und (die spitere Verfallszeit abgesehen)
weiter fortgebildet, und so den Grundrils der philosophia perennis ge-
zeichnet. Dieses Verdienst scheint unserem Geschichtsschreiber so un-
bekannt zu sein, als Zentral-Afrika. Man hore und staune! Das selb-
stiindige Philosophieren im Sinne der Neuzeit hat erst mit Bako von
Verulam, gestorben 1626, begonnen (Seite 30); betreffs der fritheren
Zeit ,,gewdhnte man (wer sind diese man?) sich, an den Bankrott der
Philosophie iiberhaupt zu glauben* (S. 27). Als ob ,man‘* es nicht mit
eigenen Augen sehen konnte, das gerade die von Bako eingeleitete, der
Scholastik feindliche Richtung im Pessimismus beim Nirvana angekommen
sei! Doch pein! Im Jahre 1896 ist endlich ein ,,fester Boden fiir die
Philosophie der Zukunft* gefunden worden, als Dr. Eduard Loewenthals
Schrift: ,,Der letzte Grund der Dinge und die Entstehung der geistigen
Organismen‘* erschien (S. 48). Das nennt man doch ,,personliches Selbst-
bewulstsein‘!

Als Kritiker zieht L. zu Felde gegen die Beweise fiir die Unsterb-
lichkeit der Seele aus deren Immaterialitit, dem allgemeinen Glauben an
sie, dem Verlangen darnach, und aus der Gerechtigkeit Gottes; sie seien
,,fraglicher Art, um ernst genommen zu werden‘ (8. 31). Wir mdchten
aber die ernst zu nehmenden unfraglichen Gegenstinde héren von einem
Manne, der die ,,0ccasionalistische Hypothese nicht iibel* findet (S. 35),
und meint, dals ,,die cartesianische Wirbeltheorie noch heute alle Be-
achtung verdient* (8. 83). Das geistreich sein sollende Wortspiel: , Die
Existenz nicht notwendiger Wesen setzt nicht notwendig die eines not-
wendigen voraus“ (S. 84) hat nur den Nachteil dals es falsch ist. Wenn
mit den Worten: ,,Schleiermacher suchte das positive Christentum zur
wissenschaftlichen Geltung zu bringen, womit seine Richtung geniigend
gekennzeichnet ist* (S. 40), nicht blofs das Schleiermacher’sche,
sondern auch das echte, historische Christentum getroffen werden sollte,
so ist der Schlag daneben gegangen: denn nichts vertrigt sich besser,
als Wissenschaft und Offenbarung. Freilich, anders mufs es den be-
diinken, der letztere nur oberflichlich kennt, und die fabelhafte indische
Maja mit der historischen Maria von Nazareth, ind den indischen Mythus
von der Trimurti mit dem grundverschiedenen christlichen Geheimnisse



Litterarische Besprechungen, 367

der Dreifaltigkeit zusammenstellt (S. 1 u. 2). Hatte vielleicht auch der
Dreizack des Neptun eine vortrinitarische Bedeutung?

Uber die neuere und neueste Philosophie dagegen finden sich in
dem Biichlein einige recht treffende Bemerkungen. Z. B.: Kant ist
,vielfach tberschitzt worden und wird noch iberschiatzt . . . . Im
ganzen ist der Kant'sche Kriticismus ein formalistisches Vacuum® (8. 37).
Der Materialismus ist ,,plump* (S. 42). Schopenbauer ist kein Philosoph
geblieben, sondern ein ,,Bramine in partibus infidelium* geworden (8. 44)
Hartmann ist dadurch, dafs er dem Pessimismus verfiel, sich der Hohl-
heit ,,seiner Philosophie bewulst geworden und verzweifelt dann an dem,
resp. an seinem menschlichen Wissen* (S. 46).

Graz. Dr. Anton Michelitsch.

System der formalen und realen Logék von Dr. Georg Ulrich.
Berlin 1892, Dimmler. 8° 87 8.

Diese ,,Logik‘ ist ein bizarres Luftschloss, gebaut auf idealistisch-
pantheistischer Grundlage. Mit Miihe nur windet man sich durch dessen
labyrinthische Géange hindurch und atmet am Ende erleichtert auf wie
nach schwerem Traume. Ulrichs Grundirrtum ist seine Befangenheit im
modernen Idealismus. So sagt er: , Nicht nur das Einzelne als Gattung
und Gesetz, nein, das Einzelne iiberhaupt, auch das Einzelne als Ding
und Vorgang hat in der aulserbegrifflichen Wirklichkeit seine Heimat
nicht* (S. 5). ,,Das Wesen der Welt, die Substanz aller Dinge ist das
Denken; in ihm ist alles und ausser ihm nichts* (S. 27). Beweis?
,,Wollte man ein Sein ausserhalb des Denkens annehmen, so miifste man
zuvor vom Denken selbst abstrahieren — d. h. wieder: Denken ohne zu
denken, schwimmen ohne ins Wasser zu gehen*‘ (27).

Aber das ist die reinste petitio principii! Es ist keineswegs not-
wendig, dals man vom Denken absehe, wenn man ein Sein aufserhalb des
Denkens annimmt. Nur dann miifste man das, wenn feststiinde, Sein
konne nur Denken sein, Dies ist aber eben in Frage. Um abstrahieren
zu konnen, geniigt es, dals ich von etwas abstrahiere, was schon in meinem
Denken ist. Indessen kann ganz gut etwas auser meinem Denken sein,
das sich um mein Abstrahieren nicht im geringsten kiimmert.

Der gleichen Beweiserschleichung macht sich U. schuldig, wenn er
sagt: ,,Aufserhalb des Denkens ist schlechthin nichts; denn der Begriff
naulserhalb* bezeichnet ja nur eine bestimmte Beziehung zwischen zwei
im Denken gesetzten Einzelerscheinungen, darf daher mit dem Begriffe
des Denkens selbst gar nicht verbunden werden.” (a. a. O.) Aber wo
ist denn die Apnahme bewiesen worden, dals ,aufserhalb* nur eine
Beziehung von Erscheinungen, die bereits im Denken sind, bezeichne?
Es kann diese Partikel ja auch eine Beziehung zwischen dem Denken
und einem aufsergedanklichen Dinge ausdriicken. Wo ist ferner die
Unvereinbarkeit der Begriffe ,aufserhalb* und ,,Denken** bewiesen
worden? Nirgends! Auf so schwachen Fiifsen steht der Idealismus!
Dieses System ist aus der Luft gegriffen und entbehrt jeder thatséch-
lichen Grundlage; es bedeutet einen Riickschritt, eine schwere Verirrung
des menschlichen Geistes,

Was Wunder daher, wenn U. gezwungen ist, den Sprachgebrauch
der Nichtidealisten sich anzueignen, und dadurch in Widerspruch mit
sich selbst zu treten? So sagt er: ,,Kin wiistes verworrenes Chaos sinn-
icher Eindriicke aller Art, ein betiubendes Durcheinander von Licht-



368 Litterarische Besprechungen.

reizen, Tonen und Geriuschen, von Tast- und Druckempfindungen, von
Wiirme und Kélte, Muskel- und Innervationsgefiihlen, Geschmacksreizen,
Geriichen u. 8. w. dringt in bunter Unendlichkeit rings auf uns ein.*
(S. 8.9.) Was aber eindringt, muls drauflsen sein, denn was drinnen
ist, dringt nicht erst ein. Ferner: ,In den Lichtempfindungen bemerken
wir das Wirken eines Anderen‘; wir sind unfihig, ,Lichteindriicke
nach Belieben hervorzuzaubern und zu verindern. Wir fithlen uns
hier passiv, als Empfinger; wir wissen uns unschuldig an der Ent-
stehung des optischen Bildes, und so miissen wir es als Eingebung vom
Nicht-ich anerkennen.** (S. 55,) Damit hat U. beredt gegen sich selbst
gesprochen. Die Thatsache némlich, dals unser Denken den Dingen
gegeniiber sich nicht schopferisch, sondern leidend verhilt, von ihnen
abhiingig ist, unter ihrem Kinflusse neue Erkenntnisse erwirbt, dringt
gich uns mit derselben Macht auf, als die Uberzeugung von der Wirk-
lichkeit des Denkens. Ehe mir z B. Dr. Ulrichs , Logik‘* zu Gesichte
kam, wulste ich nichts vom Inhalte dieses Bucbes. Erst als ich es ge-
lesen hatte, wufste ich ihn. Das Buch war also einst nicht in meinem
Denken, nicht mein Denkinhalt, sonst hiitte ich es kennen miissen, was
damals nicht der Fall war. Folglich war das Buch ausser meinem
Denken, und hat auf dasselbe eingewirkt, sein reales Sein hat auch ein
ideales in meinem Denken hervorgebracht. Will also der Herr Verfasser
nicht eine Wirkung ohne Ursache, z. B. seine ,Logik‘ ohne ihn als
Autor, annehmen, so mufs er gestehen, dafs esauflserhalb des mensch-
lichen Denkens reale Dinge giebt.

Nach letztgenanntem Grundsatze handeln und handelten in der That
alle Menschen, die Idealisten eingeschlossen. Wenn sie krank sind, denken
sie sich den Arzt nicht blofs, sondern lassen ihn auch rufen, und zwar
einen wirklichen; bei den Kassen sind sie nicht mit gedachtem Gelde
zufrieden, sondern verlangen gemiinztes; die Geistesgestalten eines Taschen-
spielers halten sie nicht fiir leibhaftige Meunschen; auch die Idealisten
schreiben Biicher, um andere Menschen zu ihren Meinungen zu bekehren,
was nur gedachten Menschen gegeniiber iiberflissig wire; Julius Caesar
lebte schon liangst frither, ehe Dr. Ulrich und ich an ihn dachten; die
Matrosen des Columbus waren mit einem gedachten Lande nicht zufrieden,
sie wollten stiirmisch ein anderes sehen.

Ein Kornchen Wahrheit liegt trotzdem im Idealismus, aber ver-
héngnisvoll ist seine Verwechslung des absoluten mit dem relativen
Denken. Was ersteres nicht denkt, kann allerdings nicht sein: denn das
absolute Denken ist als gleichzeitiges absolutes Sein der Urquell aller
Dinge. Wegen seiner Identitit mit Wille und Macht ist es auch nach
aulsen schopferisch, und kann in freigewollter Thitigkeit seinen Ideen
auch aufserideales Sein verleihen. Dieses hinwiederum ist als Nachbild
von Ideen im stande, Ideen im relativen Denken hervorzubringen. Wihrend
also die Dinge vom absoluten Denken gemessen werden, sind sie des
relativen Denkens Malfs.

Es seien uns noch einige Bemerkungen gestattet. Die unbewiesene
falsche idealistische Voraussetzung U’s. macht es erklirlich, dals seine
Definitionen von Natur, Ausdehnung, Zeit, Raum, Zahl, Leib, Seele,
Sinne, Phantasie, Dasein u. s. w. ebenfalls unrichtig sind. — Der Satz
des Grundes wird nicht ergiinzt vom Satze der Identitit und des Wider-
spruches (8. 10), weil letzterer das erste und oberste Krkenntnisprincip
ist. — Welcher Lexikograph nennt das Denken 7o ov? —- Die Be-
hauptung, der Grundfehler der fritheren Philosophie sei ,,die unklare
Vermengung der Begriffe des Wollens und Begreifens* gewesen (S. 30),



Litterarische Besprechungen. 369

verrit grobe Unkenntnis. Denn in den Werken Thomas von Aquin allein
gibt es hunderte von Stellen, welche diese beiden Begriffe in allen ge-
schaffenen Dingen auf das schirfste von einander unterscheiden. —
U. stellt eine tiefsinnige Betrachtung dariiber an, warum man beim
Greifen nach dem Lichtbild ,,Bett, Tisch, Stuhl* eine Hemmung erfihrt,
nicht aber beim Greifen nach dem Lichtbild ,,Mond*“. KEin Grund dafiir
diirfte sogar jeder , Laie* wissen. — In das Eigenlob der Ulrich’schen
Metaphysik, die er sich in ,,Stunden gemeinsamen Fleilses‘** mit seiner
,lieben Frau* erdichtet hat, kdnnen wir nicht einstimmen: ,,Das ist die
schonste Bestitigung unserer Metaphysik, dals sie so ganz und gar, so
leicht und ungekiinstelt (?) dasjenige als das Wahre und Natiirliche er-
scheinen lilst, was wir als das Richtige fiilhlen und dessen wir uns bei
noch unbefangenem Urteil voll bewulst sind.* (S. 75.) Unseres Ver-
fassers Metaphysik ist so wahr, dafs sie ihn selbst zu folgendem unbe-
fangenen und richtigen Urteil gebracht hat: ,Humoristisch ist unsere
Weltanschauung . . . . Mit schmunzelndem Humor betrachten wir des
Lebens Spiel.* (S. 87.)

Verbliffend wirkt nach alledem die Behauptung U's., die vor-
getragene Lehre sei nicht nur Mounismus, sondern sogar (!) Monotheis-
mus!! (S. 88) Was hat denn der pantheistische Gott, dieser Weltbrei,
mit dem wahren Gotte des Christentums zu thun? Des Lesers Er-
staunen wiichst, wenn U. sogar ein Bekenner der kirchlichen Trini-
titslehre zu sein vorgibt. (S.85.) Leider nur ein Taschenspielerstiick!
Denn die Ulrich’schen drei gottlichen Personen ,,Naturkraft, Naturtrieb,
Weltseele*’, denen ,,gleiche Urspriinglichkeit, gleiche Ewigkeit und Un-
endlichkeit, dieselbe Allmacht und Allwissenheit, sowie volle Allgegen-
wart* zugeschrieben werden (S. 84), sind ebenso himmelweit verschieden
von ,,Vater, Sohn und HI. Geist, als Brahma, Vischnu und Schiva des
indischen Mythus. Der gute Wille mag ja U. nicht fehlen, wohl aber
die Erkenntnis der christlichen Lehre. Zum Schlusse wiinschen wir dem
Herrn Verfasser, welchem wir das Streben nach Wahrheit gewils nicht
absprechen wollen, dals er sein Talent dazu beniitze, die Wahrheit auch
wirklich zu erlangen. Freilich auf dem Leichenfelde Kant’scher Sophistik
ist sie wohl nicht zu finden.

Graz. Michelitsch.

Kritische Bemerkungen iiber den Begriff der sog.
condicionate futura.

Es ist wohl kein Zweifel vorbanden, dafs die Lehre iiber das
Wesen der kontigenten Willenshandlungen in einem sehr engen Zu-
sammenhang steht mit der Lehre von der Erkenntnis eben dieser
Handlungen von seiten Gottes. Allein welcher Art dieser Zusammenhang
sei, ist wohl in den iiber diesen Punkt gefiihrten Kontroversen nicht
mit derselben Klarheit ausgesprochen.

Wir méchten hier den Begriff der sog. condicionate futura, wie er
sich im Verlauf dieser Streitfrage gebildet hat, beleuchten und dann an
der Hand dieser Untersuchung die Frage aufwerfen, ob wirklich in der
gottlichen Erkenntnis dieser condicionate futura der Punkt liegt, wo jene
beiden Probleme, das der Wesenheit der kontingenten Willenshandlung
und das der Erkenntnis derselben von seiten Gottes sich beriihren.



370 Litterarische Besprechungen.

Man ptlegt das condicionate futurnm zu definieren die kontingente
Willenshandlung, welche wiire, wenn eine Bedingung wire, also so, dals
das Dasein (Existenz) der im Vordersatze des Bedingungssatzes ent-
haltenen Bedingung positiv ausgeschlossen ist, wihrend im ein-
fachen Bedingungssatz nur negativ itber die Existenz jener Bedingung
gar nichts ausgesagt wird. ,Deus distincte et certe cognoscit omnes
actus liberos creaturarum, qui futuri essent, si certae quaedam condici-
ones ponerentur’, Chr. Pesch. Prael. dogm. t. 1I. prop. 32. Da es sich
jedoch ohne Zweifel um Erkenntnis der kontingenten Willenshaudlungen
handelt, insofern dieselben nicht wirklich existieren, sondern blofs mog-
liche sind, diirfte es geniigen, den Bedingungssatz nicht ,irreal‘ aufzu-
fassen, sondern in seiner einfachen Bedeutung, wonach iber die Kxistenz
der Bedingung nichts ausgesagt, diese also im Ungewissen gelassen wird.
Wir werden uns jedoch, der Kinfachheit halber, an die hergebrachte
Definition halten.

Zwischen der im Vordersatz enthaltenen Bedingung und dem im
Nachsatz enthaltenen Bedingten mufs ein urséichlicher Zusammen-
hang bestehen; deon der Bedingungssatz dient eben dazu, diesen Zu-
sammenhang auszudriicken; dieser Zusammenhang ist aber kein ursich-
licher im engern Sinn, so dafs die Bedingung Kraft sein miifste und
das Bedingte ihre Wirkung: es geniigt, dals die Existenz des Bedingten
irgendwie von der Existenz des Bedingenden abhiinge, ist dieses auch
nur ein ,removens prohibens‘ also eine Bedingung wie sie der Ursache
entgegengesetzt wird. ,Ut igitur aliquid sub condicione cognoscatur, opus
est vera ratio condicionis, quae in eo est, quod disponit agens ad agendum
vel saltem impedimenta actionis removet‘. Chr. Pesch. l. e. n. 205. Da-
gegen ist es wohl ein Versehen, wenn derselbe Auktor den Begriff der
Bedingung darauf zuriickfihrt, dafs der Zusammenhang ein kontin-
genter sei ,res quae propter nexum non necessarium, sed contingentem,
quem habet cum aliis rebus, dicitur earum conditio* 1. ¢. Der Zu-
sammenhang wird vielmebr ein kontingenter oder notwendiger sein, je
nachdem die Bedingung kontingent oder notwendig bedingt.

Bei den condicionate Futura, wie wir dieselben vor uns haben,
mufs allerdings der ursichliche Zusammenhang ein blo(s kontingenter
sein. ,Kx altera parte nexus non debet esse necessarius; nam eiusmodi
nexum intelligere per se nihil aliud est, nisi naturas rerum cognoscere’.
In der That, wenn der urséchliche Zusammenhang ein notwendiger wiire,
wiirde niemand die Thatsache in Zweifel ziehen, dals Gott die Wahrheit
eines solchen Bedingungssatzes (ohne weiteres Dekret) notwendig er-
kennen miisse, und doch wurde diese Thatsache von den éltern Thomisten
geleugnet (cf. Petrus de Ledesma. Tract. de divinae gratiae auxiliis art.
18 diff. ultima. Editio Salm, a. 1611, p. 574. 579. 580. 590 bei Pesch.
I. c¢. n. 207), von den spiitern aber nur mit Zulassung der Dekrete zu-
gegeben, Dasselbe ergibt sich auch aus den angefiihrten Beispielen. So
ist auch nach Voraussetzung des Geschehens der Wunder in Tyrus und
Sidon die Bekehrung der Tyrier nicht nur kontingent, insofern dieselbe
in einer kontingenten Willenshandlung bestiinde, sondern auch mit Riick-
sicht auf die gottliche Mitwirkung, die nicht notwendig auf das Geschehen
der Wunder hin folgt.

Es handelt sich noch darum, ob die im Vordersatz enthaltene Be-
dingung eine bestimmte sein miisse, oder ob jede geniigt, wenn sie
nur eine kontingente Willenshandlung kontingent bedingt. Die Fassung
der These, die ganz unbestimmt ist, spricht fir das Letztere; ebenso die
dargelegten Beispiele. Wenn nimlich eine bestimmte Bedingung gefordert



Litterarische Besprechungen. 371

wiirde, so kionnte es nur der actus primus jener kontingenten Handlung
sein, der hie und da unter jener Bedingung verstanden zu werden scheint.
Das Dasein der Wunder aber fiir die Tyrier ist offenbar noch nicht der
actus primus fiir ihre Bekehrung, noch weniger das Bleiben Davids fiir
den Verrat der Ceiliten in dem bei Pesch 1. ¢. n. 209 angefiihrten
Beispiel.

Wenn nun die These aufgestellt wird, dals Gott das bedingte Sein
dieser condicionate futura erkenne, so ist vor allem daran festzuhalten,
dafs das Princip dieser Erkenntnis nicht jene kontingent bedingende
Bedingung ist; denn erstens wird die Mdoglichkeit einer solchen Er-
kenntnis von den Vertretern und Verteidigern jener These grofstenteils
verworfen. Sodann aber wiire in dieser Voraussetzung ein Zweifel iber
die Erkennbarkeit der kontingent bedingten Handlungen nicht mehr
moglich, und die Kontroverse miifste jene Voraussetzung zum Gegenstand
haben, ob nidmlich aus einer kontingent bedingenden Bedingung das Be-
dingte mit Sicherheit erkannt werden kann.

Es ist also wohl zu beachten, dafs jene Bedingung mit dem von
ihr abhéngigen und bedingten Sein nur Gegenstand der Erkenntnis
ist, um die es sich handelt, nicht Erkenntnisprincip fir jenes Bedingte.

Wir haben bis jetzt nur den Fragepunkt klargestellt: schreiten
wir jetzt zur Beantwortung dieser ersten Frage. Ist eine solche
Erkenntnis méglich? Es sind zwei Griinde, welche uns veranlassen
miissen. auf diese Frage verneinend zu antworten; der erste ist negativ
und stiitzt sich darauf, dafs fiir das Dasein eines Dinges, solange und
insoweit es noch nicht verwirklicht, also zu verwirklichen ist, die einzige
Erkenntnisquelle das Dasein seiner Ursache ist. Ks lifst sich dieser
Satz nur durch Auflésung der entgegenstehenden Beweise verteidigen,
nicht direkt. Denn der vielleicht naheliegende folgende Schlufs wire
irrtiimlich : ,Die Wirkung kann ohne ihre adiquate Ursache nicht erkannt
werden, also nur aus derselben‘. Denn dadurch, dals die Ursache not-
wendig Mitobjekt bei der Erkenntnis der Wirkung ist, folgt nicht, dals
sie auch Princip der Erkenntnis der Wirkung ist. KEbenso folgt daraus,
dals die Ursache alleinige Ursache des Seins ist, direkt noch nicht, dals
sie alleinige Ursache der Erkenntnis dieses Seins ist. Wir stellen also
diesen Satz nur auf, weil wir uns eine andere Erkenntnisursache nicht
denken konnen.

Das zweite Argument aber zeigt uns, dafs jene Erkenntnis einen
Widerspruch in sich enthilt. Denn jene KErkenntnisquelle wire ent-
weder die von Ewigkeit her in sich oder die notwendig in der géttlichen
Erkenntnis vorhandene Wahrheit des existentiellen Seins der condicio-
nate futura. Nun aber kann diese unmoglich Erkenutnisquelle sein.

Sie wiirde nimlich fiirs erste die kontingente Ursichlichkeit
Gottes unmoglich machen beziiglich der Objekte, welche aus jenem
Princip erkannt werden, also der kontingent bedingten kontingenten
Willenshandlungen, Denn die in der Erkenntnis von Ewigkeit her, d. h.
ganz absolute Gewilsheit vom Dasein eines Dinges, hat ein ganz absolutes
und notwendiges Dasein desselben Dinges zum Objekt; es kann also
dieses Dasein — wenn die Erkenntnis richtig ist — unter keiner Rich-
tung in seinem fyasein kontingent sein und dementsprechend, wenn es
eine Ursache hat, nur eine notwendige, nie aber eine kontingente Ursache
haben. Wenn der Verrat der Ceiliten auf das Bleiben Davids hin in
diesem seinem bedingten (aber doch existentiellen) Sein absolut von
Ewigkeit her gewils ist in der Erkenntnis Gottes, dann ist es absolut un-
moglich, dals Gott, das Bleiben Davids vorausgesetzt, jenen Schopfungsakt,



372 Litterarische Besprechungen.

der den Ceilitischen Verrat zum Gegenstand hat, nicht setze; Gott ist
also in diesem Schopfungsakte nur kontingent, insofern er das Bleiben
Davids eintreten oder nicht eintreten lassen kann. Allein wer mochte
behaupten, dafs Gott nicht vollstindig frei dem ganzen KEreignis hiitte
eine andere Wendung geben konnen, so dals z. B. Saul selbst gestorben
wire, und die Ceiliten nie in actu primo poximo sich hitten beziiglich
des Verrates zu entscheiden gehabt; und selbst in diesem letzten Fall
wire es Gott immerhin noch frei gewesen zum actus secundus seine
Mitwirkung zu versagen und so den Verrat zu verhindern.

Zweitens aber ist kein Grund ersichtlich, warum nicht das exi-
stentielle Sein der kontingenten Willenshandlung und tiberhaupt jedes
existentielle Sein absolut erkannt wird, nicht nur in seiner Bedingung;
denn der Grund fiir das letztere ist offenbar nur der, weil jene Be-
dingung nicht nur Seins-, sondern auch Erkenntnisprincip ist und daher
das Bedingte nur in seiner erkannten Bedingung erkannt wird. Wo dies
also nicht der Fall ist, ist kein Grund fir eine solche Einschrinkung
mehr zu erkennen. Nun wird aber wohl niemand zugeben, dals Gott
jedes existentielle Sein mit absoluter Notwendigkeit und Sicherheit von
Ewigkeit her erkennt: unabhingig von seiner Ursache d. h. seiner eigenen
schopferischen Thitigkeit. Es wire auf diese Weise die Kontingenz in
der Schopfung vollstindig aufgehoben.

Wir haben jetzt noch zu zeigen, in wiefern uns die fiir die These
der Erkennbarkeit der condicionate futura aufgestellten Beweise nicht
zu iberzeugen vermogen. Wenn wir hierin wieder unserm Auktor folgen,
so haben wir zuerst einen skripturistischen Beweis 1, ¢. n. 209 u, 210.
Es geht aus den dort angefithrten Beispielen allerdings mit Sicherheit
hervor, dals Gott eine Erkenntnis von einem condicionate Futurum haben
kann; allein wir vermissen in der Beweisfiihrung zwei Dinge: erstens ist
nicht nachgewiesen, dals jene erkannten condicionate futura wirklich
nur kontingent und nicht vielmehr notwendig bedingt sind. Wir
wollen zugeben, dafs von den durch das Bleiben Davids bedingten
Willenshandlungen wenigstens der Verrat der Ceiliten kontingent war.
Daraus aber dals diese Willenshandlung kontingent ist insofern sie die
Ceiliten zum thiitigen Subjekt hat, folgt nicht, dals die Handlung schlecht-
hin kontingent ist, ndmlich riicksichtlich ihrer ersten Ursache, der Wir-
kung dieser Handlung von seite Gottes: Denn wie wir eine erste und
zweite Ursichlichkeit zu unterscheiden haben, so haben wir auch die
Kontingenz einer jeder derselben auseinander zu halten, obwohl die
Kontingenz der zweiten Ursache die der ersten einschrinkt, weil sie
eben Gegenstand dieser ist.

Ein solch notwendiger Zusammenhang zwischen dem Bleiben Davids
in der Stadt und dem Verrat der Ceiliten liefse sich aber sehr leicht
denken dadurch, dals Gott die Kontingenz seiner schopferischen Thitig-
keit in Bezug auf dieses Objekt, ,Verrat der Ceiliten auf das Bleiben
Davids hin‘ aufschobe durch eine Bethitigung seines freien Willens,
welche trotzdem das Dasein des Objektes schlechthin nicht herbeifiihrt;
es ist dies der bedingte Willensentschlufs: ich werde (wiirde) den Verrat
wirken, wenn David bleibt (bleiben wiirde); dieser Willensakt ist das in
dieser Frage bekannte decretum condicionatum,

Man sucht allerdings nachzuweisen, dals ein solches Dekret einen
Widerspruch in sich berge ,Nam sine dubio nullus rationabilis homo
elicit actum positivum volendi aliquid sub aliqua condicione, dum simul
absolute non vult ponere istam condicionem‘ 1. c¢. n, 256. Dieser Grund
hat gewils seine Berechtigung; allein fiir die in der hl. Schrift ange-



Litterarische Besprechungen. 373

fiihrten Beispiele lifst sich ein verniinftiger Grund fiir jenen Willensakt
sehr wohl denken. Denn 1. Reg. 23, 10—12 (. ¢. n. 209) ist mit der
Setzung jenes bedingten Willensaktes: wenn David in Ceila bleibt ,wird
der Verrat erfolgen‘, ein Dekret iiber die absolute Nichtverwirklichung
jener Bedingung noch nicht gefalst; vielmehr ist die Setzung der Be-
dingung von David selbst abhingig, jenes Dekret soll ja fir David Motiv
sein, die Bedingung nicht zu setzen, Die Entscheidung der Nichtver-
wirklichung wird erst gefillt durch Nicht-Erfiillung der Bedingung, nie
durch einen positiven Willensakt Gottes.

Anders verhidlt sich die Sache beziglich Luk. X, 18 . ¢. n. 210.
Dort handelt es sich wirklich um einen irrealen Bedingungssatz. Allein
wir brauchen hier nicht anzunehmen, dafs von dem existentiellen
Sein jener Bekehrungen die Rede sei, unter der Bedingung des Ge-
schehens der Wunder, sondern nur von der Verwirklichbarkeit
einer solchen Bekehrung von seiten Gottes und einer dem entsprechenden
Moéglichkeit, dafs eine solche Bekehrung existiere. Man hitte sich
dann den Vordersatz der Bedingung, die zweite Bedingung, hineinzudenken,
von der das Dasein des im Nachsatz enthaltenen- ebenfalls abhingig ist.
Diese Bedingung wire die entsprechende gottliche Mitwirkung, iiber
deren existentielles Dasein eben nichts ausgesagt wird, Der Satz wiirde
dann so lauten: ,Wenn in Tyrus und Sidon die Wunder geschehen wiren,
und ich die der Bekehrung entsprechende Mitwirkung nicht versagt hitte,
wire diese erfolgt.“ Die Erlaubtheit dieser Auslegung ergibt sich aus
dem Zweck dieser Worte, welche den Corozoriten ihre Herzenshérte
zeigen sollen; dazu gentigt es, zu wissen, dals die Bekehrung bei andern
unter gleichen Verhéltnissen hitte erfolgen konnen. Wir setzen natiir-
lich hiebei die Ansicht voraus, dals nicht diese Bekehrung (als kontin-
gente Willensthat) ganz nach freiem Willen Gottes verwirklichbar ist;
dann wire es ja selbstverstindlich und kein Grund da, einen Vergleich
anzustellen.

An zweiter Stelle aber vermissen wir in diesem skripturistischen
Beweis den Nachweis, dals aus der Erkennbarkeit einiger condicionate
futura auf die Erkennbarkeit aller geschlossen werden darf. KEs wire
nachzubeweisen, dals das Erkenntnisprincip ein fiir alle denkbaren con-
dicionate futura vorhandenes, nicht ein nur fiir diese Fille giiltiges ist.
Wir fiigen diese Bemerkung bei, um darauf aufmerksam zu machen, dafs
es Aufgabe der Verteidiger jener These ist, nachzuweisen, dals ein par-
tikularer Erkenntnisgrund nicht vorhanden sein konne, nicht unsere
Aufgabe, zu zeigen, welcher partikulire Erkenntnisgrund hier wirklich
vorhanden sei.

Auf den Viterbeweis werden wir am Schlusse zu sprechen kommen.

Aus der 40. These unseres Autors, wo es sich darum handelt, niher
zu beweisen, dafs die cond. futura in ihrer objektiven Wahrheit erkannt
werden, haben wir noch einige Vernunftbeweise, dafs den condicionate
futura eine solche Walirheit zukommt; wir haben also auch noch diese
Beweise zu beriicksichtigen,

Beziiglich des ersten Beweises 1. ¢. n. 274 haben wir zu bemerken,
dafs aus dem Vorhergehenden nur folgt, dals Gott einige condicionate
futura erkennt und zwar in einem bedingten Dekret, also in einer nicht-
kontingenten Ursache, so dafs diese das Erkenntnisprincip ist, nicht die
kontingente Ursache, die Gegenstand jenes Dekretes ist. Ks folgt also
nicht, dafs die objektive nicht auf Erkenntnis der Ursache gestiitate
Wahrheit Erkenntnisprincip sein mulfs.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 25



374 Litterarische Besprechungen.

Der zweite Beweis 1. ¢. n. 275 beruht wobhl auf einem Versehen,
das wir schon n. 205 vorfinden. Das condicionate futurum in dem dort
angefithrten Beispiele ist in Wirklichkeit keine Willenshandlung, sondern
das Aufhoren. der Versuchung vor der elften Minute der Versuchung.
Dieses hiitte allerdings ein Uberwinden der Versuchung als mo-
ralisches Ganze zur Folge gehabt, aber nicht einen Willensakt des
Uberwindens; denn dieser wurde in der zehnten Minute wirklich ge-
setzt, ist also kein condicionate futurum; daher hat er seine Wahrheit
und Erkennbarkeit aus seinem wirklichen Dasein. Es darf also daraus,
dals die Uberwindung der Versuchung als moralisches Ganze infolge der
Existenz ihres kontradiktorischen Gegenteils absolut unmaéglich ist, nicht
geschlossen werden, dafs die Uberwindung der Versuchung bis zur zehnten
Minute, insofern wir die Willensthiitigkeit darunter verstehen, ein
condicionate futurum ist. Aufserdem aber hat das einzige condicionate
futurum: Uberwindung der Versuchung als moralisches Ganze, wenn die
Versuchung mit der zehnten Minute aufhort, seine Wahrheit aus dem
Dasein seines kontradiktorischen Gegenteils, also nicht aus
sich.

Schwerer zu verstehen ist das dritte Argument 1. ¢. n. 276 u, 277,
Wenn wir dasselbe richtig auffassen, so geht der Auktor in demselben
davon aus, dals das wirklich existierende Ding eine Existenzwahrheit hat,
go dafs sein kontradiktorisches Gegenteil notwendig falsch ist, weil es
entweder ist oder nicht ist ohne eine dritte Moglichkeit, etwa ein ,unbe-
stimmtes Sein‘. Allein es friigt sich jetzt fiir uns, ob ihm diese Wahr-
heit zukomme, auch unabhéingig vom Dasein. Darauf finden wir in der
Beweisfithrung keine Antwort, denn es wird in ihr das Dasein immer
vorausgesetzt, ,natura contradictionis . .. . exigit nihilominus essentia-
liter, quod, quaccunque sit illa [pars contradictionis] quae ponatur cras,
determinate ponatur, et non pure indeterminate . . . .°

. Wir haben jetzt noch den Beweis aus den hlhl. Vitern und der
Uberzeugung der Gldubigen zu berticksichtigen, und die Auffassung,
die wir dort finden, gibt uns den Schliissel zur Losung der gestellten
Aufgabe. Das einzige néimlich, was wir aus den Vitern riicksichtlich
der Krkenntnis der nicht-wirklichen kontingenten Thitigkeiten entnehmen
konnen, ist die Wahrheit, dals Gott alle kontingenten Théatigkeiten vor
ihrer Verwirklichung durch sein Dekret ihrem ganzen Sein nach voraus-
erkennt, aber nicht ihrem existentiellen Da-(Sein) nach, sondern nur
ihrem bildlichen,

Es braucht nicht bewiesen zu werden, dals wir von dem Bild des
Seienden das Sein gerade so aussagen, wie von dem Seienden selbst,
‘Diesen Bildern des Seins wird also das Sein zuerkannt, das sie eigentlich
nur vorstellen, und ebenso wird mit dem Verbindungswort ,sein‘ von ihnen
ein bestimmtes Sein ausgesagt, das sie in Wirklichkeit nur vorstellen.
So existieren auch die Bilder aller verwirklichbaren kontingenten Hand-
lungen in der Erkenntnis Gottes, unabhiéngig davon, ob sie resp. das,
was sie vorstellen, je in Wirklichkeit existieren wird, also ein existen-
tielles Sein im Gegensatz zum blofs bildlichen haben wird.

Diese KErkenntnis, deren Gegenstand das Bild der kontingenten
Willenshandlungen ist, nicht das Dasein dessen, was das Bild vorstellt, —
diese Krkenntnis Gottes ist notwendig zur Wahrung der Freiheit
Gottes in der Schopfung und Lenkung jener Willenshandlungen, und
darum wird diese Krkenntnis von den Vitern verteidigt und wohl auch
von niemand geleugnet, der an eine freie Schopfung glaubt.



Erwiderung. 375

Im Gegenteil, gerade die Notwendigkeit dieser Erkenntnis ist fiir
die Thomisten Veranlassung, Schliisse daraus zu ziehen fir die Be-
schaffenheit der kontingenten Willenshandlung selbst. Es ist somit Auf-
gabe der molinistischen Richtung, zu zeigen, dafs ihre Auffassung von
der Wesenheit der kontingenten Handlung mit jener Erkenntnis nicht im
Widerspruch steht. :

Wir kommen also zu dem Schlusse, dafs der Begriff der con-
dicionate futura, wie wir ihn entwickelt haben, dafls ferner die Erkenntnis
dieser condicionate futura fir die Frage von der Beschaffenheit der kon-
tingenten Willenshandlung vollstindig gegenstandslos ist, da er das exi-
stentielle, nicht das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlung
beriicksichtigt.

Die Thatsache aber, dals unser Auktor, dem wir gefolgt sind, die
Ausspriiche der Viter fiir seine These citiert, obwohl sie ganz offenbar
nur das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlungen im Auge
haben, — diese Thatsache legt es uns nahe, dafls nur ein Ubersehen der
Distinktion in ein bildliches und existentielles Sein ihn zu den Behaup-
tungen verleitete, die wir im Vorliegenden einer Priifung unterzogen
haben: dieselbe Thatsache lifst uns auch hoffen, dafs diese unsere Be-
merkungen eine wohlwollende Aufnahme finden werden.

Stuttgart. H. Dimmler.

ERWIDERUNG
auf die Kritik meiner Schrift iiber die Seele in der
Litter. Rundschau vom 1. Mai 1897.

Die Besprechung meiner Schrift: Die substantielle Form und
der Begriff der Seele bei Aristoteles, in der Mainummer
der Litter. Rundschau, Sp. 143 f., die mir erst am 19, Juni
zu Gesicht gekommen ist, kann ich nicht ohne eine kurze
Erwiderung lassen.

Der Herr Recensent beginnt mit den Worten: ,Der Verfasser,
welcher sich, wie er uns berichtet, schon frither mit der arist. Seelenlehre
beschiftigt hat u. s. w.“ Das ist nicht richtig. Ich habe selbstver-
stindlich meine Leser nicht von meiner fritheren Beschiftigung unter-
halten, sondern ich habe S. 5 geschrieben: ,Wir weisen noch darauf
hin, dafs die vorliegende Arbeit eine Ergiinzung zweier andern Abhand-
lungen bildet, die wir vor kurzem iber Fragen der arist. Psychologie
veroffentlicht haben u. s. w.“. — Der Recensent sagt sodann, im
1. Teil meiner Schrift spreche ich mich gegen die Annahme einer sub-
stantialen Form im Gebiete des Anorganischen aus, hielte sie aber fest
fiir das Reich des Organischen, Ich begreife nicht, wie der Herr Re-
censent 80 etwas schreiben kann. Ich sage nur: die anorganische Natur
scheint fiir sich allein fiir die substantiale Form kein Zeugnis abzugeben,
S. 63, ergiinze dies aber durch den Nachweis, dals man von der sub-
stantialen Form der organischen Wesen auf die der anorganischen
schliefsen diirfe und wohl auch miisse, 8. 75 ff.

Uber den 2. Teil der Schrift heilst es: ,In #hnlich umstindlicher
Weise behandelt der Verfaser die arist. Definition der Seele, kommt dabei
aber allerdings trotz oder vielleicht dank seinem Fithrer, dem Aquinaten,

25*



	Litterarische Besprechungen

