
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Litterarische Besprechungen. 345

rationibus praefertur incomparabiliter ratio dilectionis, quae sumitur
ex propinquitate ad Deum." (ibid. art. XIII. c.) Beati semper
aut quasi semper res ratione superiore considérant; et in-
tensitas amoris pari passu appretiationem sequitur: quod sane
summi ordinis imago est.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die geistige Bewegung im Anschlufs an die Thomas-Ency-
klika Leos XIII. v. 4. August 1879. Von Dr. P. Th. M.
Wehofer, 0. Praed., Professor am Collegium Divi Thomae
de Urbe in Rom. Wien 1897, Selbstverlag der
Leo-Gesellschaft. 8°. S. 26.

Leo XIII. und der hl. Thomas von Aquiii. Von P. Mag.
J. V. de Groot, 0. Praed., Professor der thomistischen
Philosophie an der Universität Amsterdam. Autorisierte
Übersetzung von Dr. B. J. Rufs. Regensburg 1897,
Nationale Verlagsanstalt. 8°. S. 67.

Beide Schriftchen behandeln die thomistische Bewegung. Das
erste ist eine Abhandlung aus dem Jahrbuch der sehr rührigen Leo-
Gesellschaft und Abdruck eines vor Mitgliedern dieser Gesellschaft
gehaltenen Vortrags. Die Einleitung verbreitet sich kurz über Ziel
und Beweggründe des päpstlichen Rundschreibens, sowie über die
praktische Durchführung der dargelegten Ideen. Die Ausführung
selbst handelt von den schönen Erfolgen, von der Wirkung der päpstlichen

Mahnungen. Wir können sie füglich einen kleinen geschichtlichen
Beitrag zur thomistischen Philosophie nennen. Vorbereitet war
die thomistiscbe Bewegung durch Männer wie Sanseverino, P. Liberatore
S. J., P. Zigliara 0. Praed. in Italien; Balmes, P. Gonzalez 0. Praed. in
Spanien; P. Lacordaire 0. Praed. in Frankreich; Plafsmann, von Schäzler,
Stöckl in Deutschland u. a. Aber mit dem päpstlichen Rundschreiben
nahm diese Bewegung einen mächtigen Aufschwung. Echt thomistiscbe
Werke mehrten sich. Thomistiscbe Zeitschriften wurden gegründet; so
der Divus Thomas, die Revue Thomiste, die Revue Neoscolastique, unser
Jahrbuch u. a. Besonders werden rühmend hervorgehoben das Collegium

D. Thomae de Urbe (die sogen. Minerva) in Rom, die katholische
Universität Freiburg (Schweiz), die katholische Universität Löwen, die
deutsche Hochburg des Thomismus in Eichstädt mit dem verdienten Dreiblatt

Morgott-Schneid-Stöckl an der Spitze, die Thoinistenschule zu Graz
(Steiermark) im dortigen Dominikanerkloster. Vielerorts erstanden
Thomasakademieen, leider finden wir die rührige Luzerner (Schweiz)
nicht erwähnt. Eingehender ist die verdiente Thätigkeit der Kardinäle
Gonzalez und Zigliara dargestellt. Ehrend wird auch der Philosophia
Lacensis und des Cursus philosophicus der deutschen Jesuiten gedacht
Selbst bei Nicht-Katholiken fand die thomistische Philosophie Anklang
So wurde P. de Groot 0. Praed. angestellt, auf einstimmigen Vorschlag



346 Litterarische Besprechungen.

der katholischen holländischen Bischöfe, als Professor der thomistischen
Philosophie an der Universität Amsterdam. Zigliaras Summa philosophica
wurde zum Lehrbuch und zur Grundlage für die Prüfungen aus der
Philosophie an der kgl. Universität Dublin, Irland, bestimmt. Zur
deutschen Bearbeitung der mehrbändigen Geschichte der Philosophie, welche
als bestes Werk Gonzalez' gilt, möchten wir P. Wehofer selbst einladen.
Es dürfte wohl nicht so schwer fallen, den einen oder andern Mitbruder
(etwa P. Benedikt Reichert, Herausgeber von Gerard de Frachet „Vitas
Fratrum 0. Praed.", siehe dieses Jahrbuch XI. Bd. S. 17 ff.) zu
gewinnen. Doch genug über das kleine, aber höchst interessante Schriftchen!

Im Unterschied von der genannten philosophiegeschichtlichen
Abhandlung, d. i. von der mehr äufseren Seite der thomistischen Bewegung
behandelt das zweite Schriftchen deren innern, sachlichen Wert. Es
wird der wahre Sinn und die grofse Bedeutung der thomistischen

Bewegung e rklärt. Die Haupteinwürfe der Gegner
werden näher beleuchtet und widerlegt. Zu dem Ende werden
ausführlicher dargestellt: I. Das Streben Leos XIII. — II. Die Autorität des
hl. Thomas von Aquin. — III. Der hl. Thomas von Aquin und das
moderne Denken. — IV. Der hl. Thomas und die christliche Gesellschaft. —
Leo XIII ist kein Feind des Lichtes; kein Herrschsüchtiger,
welcher nach der Weltherrschaft strebt; kein Blinder, welcher das
wahre Interesse der Kirche und das Streben unserer Zeit nicht begreift.
Echte Humanität, wahre christliche Menschenliebe drängte Leo zur En-
cyklika „Aeterni Patris". Er hat ein gar offenes Auge für die Gebrechen
der Zeit, für die Widerwärtigkeiten, welche uns drücken und noch
bevorstehen. Als deren fruchtbare Ursache erkennt der Wächter des
Vatikans die, in alle Kreise der Gesellschaft eingedrungenen, verkehrten
Begriffe über göttliche und menschliche Dinge. Zum Schutze und zur
Ehre des katholischen Glaubens, zur Wohlfahrt der Gesellschaft, zur
Blüte aller Künste und Wissenschaften will der grofse Papst eine
Neugestaltung und Wiederbelebung der Philosophie durch die goldene Weisheit

des Aquinaten. St. Thomas ist keine Gefahr für Bildung
und Christentum. Die thomistische Philosophie ist vielmehr
sehr geeignet, die Fundamente der Ordnung und Gerechtigkeit dauerhaft
zu befestigen, jene Fundamente, auf welchen die Ruhe des Staates, das
Heil der Völker und die wahre Bildung ruht. Des Aquinaten Lehre
ist nicht heidnisch. In seinen Beweisen bringt er so viele Aussprüche
des Aristoteles aus zwei Gründen: teils wegen seiner Zeitgenossen, welche
unter mohammedanischem Einflufs so oft die Lehre des Stagiriten gegen
das Christentum mifsbrauchten; vor allem aber, um die schöne Harmonie
zwischen Glaube und Vernunft deutlich zu zeigen; hat doch gerade
Aristoteles die philosophische Wahrheit meist scharf und genau ausgedrückt.
Der erhabene, echt katholische Grundsatz: „die Gnade erhebt die Natur;
der Glaube verwüstet nicht, sondern erhebt die Vernunft", ward von
keinem tiefer begriffen, von keinem kühner und sicherer angewandt, als
vom genialen Meister des Mittelalters. Darum strahlt sein Licht so weit
in die neueren Zeiten hinein. Seine Lehre beruht auf den klarsten und
verständlichsten, auf den umfassendsten l'rincipien und entspricht eben
darum den Forderungen nicht eines Zeitabschnittes, sondern aller Zeiten.
Seine Weisheit entdeckt und zerstört die unter dem falschen Glänze des
Neuen, des Selbständigen oder der fortgeschrittenen Naturwissenschaft
verborgenen Irrtümer des modernen Denkens. Des Aquinaten Lehre ist
wahre Lebensweisheit. Eins ist seine Lehre mit seinem Leben. Der
engelgleiche Lehrer zeigt durch Wort und That, dafs Christi Lehre



Litterarische Besprechungen. 347

und Leben das Heil des Einzelnen und der ganzen menschlichen
Gesellschaft ist. St. Thomas' makelloses Leben entspricht seinem leuchtenden
Verstände. Verstand und Herz, Glaube und Liebe sind in ihm aufs
innigste vereint. Ein erhabenes Endziel beseelt Leo XIII, wenn er die
edle Weisheit und die grofsen Tugenden des Aquinaten verherrlicht: er
sucht die irrende und sittlich verarmte Welt für die göttliche Weisheit
und die göttliche Liebe wiederzugewinnen. Möge dieses hohe Streben in
recht vielen erreicht werden! Möge die Menschheit mit stets festerem
Vertrauen zu dem aufsehen, welcher das Alpha und Omega, der

Anfang und das Ende ist. Diesem edlen und wahrhaft zeitgemäfsen
Wunsche schliefsen wir uns völlig an und wünschen dazu dem trefflichen
Schriftchen weiteste Verbreitung.

P. Josephus a Leonissa 0. M. Cap.

Lie. JJr. Fried. Kirchner: Geschichte der Philosophie
von Thaies bis zur Gegenwart. Leipzig, Weber 1896.

Der Verfasser versucht die Geschichte der Philosophie in drei
grofsen Zeitabschnitten (Altertum: Naturalismus, von Thaies bis Cicero;
Mittelalter: Theologie, von Philon bis Melanchthon; Neuzeit:
Universalismus) kurz und übersichtlich darzustellen. Er beginnt mit der
Geschichte der hellenischen Philosophie, denn „von Philosophieren kann
erst bei den Hellenen die Rede sein" (S. 12). Die Berufung auf Zeller
ist hier verfehlt, da dieser ausdrücklich auch den Indern und Chinesen eine
eigene Philosophie zugestehen mufs, „die sich von den theologischen
Vorstellungen dieser Völker weit genug entfernt". (Vgl. Zeller, Grundrifs
der Gesch. der griech. Phil. 4. Aufl. Leipzig 1893, S. 5.) Wenn der
Verf. daher eine wahre „philosophische Gesch. d. Philosophie" schreiben
wollte, „die mit historischer Treue nach den vorhandenen Denkmalen
(d. h. Schriften) ein Bild der verschiedenen Systeme entwirft, sich durch
Nachdenken und Nachphilosophieren in den Gedankenzusammenhang zu
versetzen sucht und so das wahrhaft Bleibende, d. h. Philosophische aus
ihnen heraus zu schälen versucht" (S. 10), so hätte er auch in den
„Denkmalen" der Orientalen noch das „wahrhaft Bleibende" finden
können; eher, als zwischen und in den Utopieen und Unsinnigkeiten des

„Philosophen fin de siècle" Netzsche, den der Verfasser doch zu verstehen
glaubt. — „Nachdenken" zeigt der Verfasser in der Wiedergabe des alten
Satzes, dafs „die Theologie sich immer und überall der Wissenschaft
entgegenstemmt" (S. 13). Daher waren die Juden ohne philosophische
Anlage (ebd.); Baruch Despiuoza aber wurde erst, nachdem er aus der
Synagoge ausgestofsen worden und das Versprechen verweigert hatte, die
herrschende Religion (in Heidelberg) nicht anzutasten, der grofse Heroe,
„dessen einzige Liebe Gott, dessen Leben makellos war", dessen System
„die tiefsten Geister als grofsartige Wahrheit gepriesen haben — Herder,
Goethe, Schleiermacher, Schelling" (S. 285). Über Aristoteles erhalten
wir zwei Urteile: S. 96 und S. 121 f. Im ersteren wird er ungeheuer
gelobt als derjenige, der alle Wissenschaften gehoben habe; im letzteren
heifst es am Schlufs : „Bei Aristoteles ist weder die Spekulation ursprünglich

noch selbst die Empirie folgerichtig." Seine „goldene Mittelstrafse"
hat ihn zu allem andern als zu einem einheitlichen, kühnen System
geführt!" Beide Urteile widersprechen sich, was nicht zu verwundern ist
wenn der Verfasser von sich selbst zugesteht, dafs er mit Begriffen wie
substantielle Formen Entelechie, thätiger und leidender Verstand



348 Litterarische Besprechungen.

u. v. a." nichts anzufangen wisse (S. 121). Verstanden hat der Verfasser
weder Aristoteles noch Thomas vou Aquin. Letzterer ist ihm „weder
ein selbständiger noch ein genialer Denker" (S. 239), der „Thomismus"
ist nichts anderes als die „strenge Sonderung zwischen Rationellem und
Offenbartem in der Theologie", die Thomas zuerst durchgeführt hat und
die „in der katholischen und evangelischen Kirche die Herrschaft erlangt
hat"! (S. 240). Thomas soll weiter den unsinnigen Satz gelehrt haben,
„dafs zu den Engeln auch (nach Aristoteles) die Gestirne gehören" (ebd.);
total mifsverstanden ist die Lehre des Aquinaten über die Begriffe von
Materie und menschlicher Seele (S. 241), ebenso die Lehre von dem Wirken
des Verstandes (ebd.) und anderes mehr. — Dafs Duns Scotus der gröfste
Scholastiker sein soll, ist neu; noch wunderbarer jedoch ist, dafs er diesen
Ehrennamen verdient, weil „an ihm alle Vorzüge und Mängel dieser
Richtung am schärfsten hervortreten" (S. 242)1 Die ganze Darstellung
der mittelalterlichen Philosophiegeschichte ist durchtränkt von einer tiefen
Abneigung gegen alles Kirchliche, und, man kann hinzusetzen, gegen alles
Christliche, eine Abneigung, die sich auch in der Darstellung des Altertums

und der Neuzeit breit macht. Mag daher der Verfasser auch von
sich selbst (S. 425) programmatisch sagen, dafs er „versucht, Glauben
und Wissen, Vernunft und Erfahrung, Idealismus und Realismus zu
versöhnen", — er ist am allerwenigsten im stände dazu, da er einfach auf
dem Boden des krassen Rationalismus steht.

Breslau. Franz v. Tessen-Wgsierski.

Di'. Albert Stockt; eine Lebensskizze von einem seiner Schüler.
Mainz, Kirchheim.
Es ist ein begeisterter Schüler Stöckls, der hier das Leben und

wissenschaftliche Wirken seines Lehrers beschreibt. Die Begeisterung
hat zudem einen in jeder Beziehung würdigen Gegenstand. Stöckl wird
für die philosophisch-theologische Wissenschaft immer von grofser
Bedeutung bleiben. Der Verfaser dieser Lebensskizze bat der Wissenschaft
einen Dienst geleistet, dafs er in spannender Darstellung, der auch das
Erheiternde nicht fehlt, seinem Lehrer ein so schönes Denkmal setzte.
Es ist durchaus richtig und pafst noch heute für gewisse Gelehrtenkreise,
dafs „kathol. Denker den Grundgedanken der neuesten Philosophie,
wonach ein jeder selbst ein philosophisches System brauen mufs, wenn er
als Philosoph gelten will, aufgegriffen und so den Zusammenhang mit
den geistigen Errungenschaften der Vorzeit verloren haben. Ihre Systeme
waren Kapellen in Heidentempeln". Leo XIII. anerkennt in seinem
Rundschreiben (Aeterni Patris) die Ergebnisse des modernen Forschens, soweit
Einzelnes in Betracht kommt, und will, dafs die katholischen Gelehrten
diese Einzelergebnisse an die allgemeinen Grundprincipien des hl. Thomas
anschliefsen. Jene katholischen Gelehrtenkreise aber machen es gerade
umgekehrt. Sie legen die Principien der Gegner zu Grunde und wollen
darauf die einzelnen katholischen Lehrpunkte wissenschaftlich aufbauen.
Gelangen sie dann zu Widersprüchen, so schreien sie über die
„Inferiorität der katholischen Wissenschaft, die den geänderten Zeiten ge-
mäfs ihre Theoreme ändern müfste"; sie verlangen Anpassung an die
„feststehenden Principien" moderner Weisheit, anstatt dafs sie ihre kleine
Vernunft den grofsen Vätern des katholischen Wissens anpafsten, und wie
David gegen Goliath, mit den „gewohnten Waffen", mit denen der
katholischen Tradition nämlich kämpften und so des Sieges sicher wären. —



349

Wir haben noch persönlich eine sehr angenehme Erinnerung an Stöckl.
Er war der erste, der in seiner „Geschichte der christlichen Philosophie
zur Zeit der Kirchenväter" unserer „ Areopagitika" mit Anerkennnung
gedachte und ganze Seiten aus dieser Ehrenrettung des ersten der Väter
anführte. Sein Werk war schon zu weit fortgeschritten, als er die
„Areopagitika" kennen lernte. Er konnte letztere nur bei Gelegenheit des
5. oder 6. Jahrhunderts erwähnen, anstatt im ersten. Damals hat die eine
Kritik „sich unwillig gewundert, dafs ein Deutscher auch für die Echtheit

der areopagitischen Schriften eintrete" und eine andre hatte nur ein
„risum teneatis". Heute erkennen sogar die Feinde des Areopagiten die
äufseren Gründe für die Echtheit an und stützen sich nur auf die inneren,
d. h. auf ihre subjektive Phantasie, dafs die Theologie im apostolischen
Jahrhunderte der Bathybiusschleim mit Rücksicht auf die des 19.
Jahrhunderts war, anstatt dafs die erstere in Wahrheit und nach den
ausdrücklichen Worten des Apostels als die unerschöpfliche Quelle
theologischer Weisheit dasteht. Vor kurzer Zeit empfingen wir ein Exemplar
der eben herausgekommenen englischen Übersetzung der areopagitischen
Schriften: The Works of Dionysius the Areopagite, now first translated
into English from the Original Greek by the Rev. John Parker. S. XIII
wird der archivalische Nachweis geführt, dafs die areopagitischen Schriften
als solche in Alexandrien bekannt und geschätzt waren einige Jahre nach
dem Tode des Pantänus. Der Fortschritt ist schon grofs, der Sieg
wird nicht ausbleiben und ebenso wenig der Sieg der reinen Principien
des hl. Thomas, für die Stöckl gekämpft hat.

Humanus: African Spir, ein Philosoph der Neuzeit. Leipzig,
Findel.

yl. Spiv: Denken und Wirklichkeit, Versuch einer Erneuerung
der kritischen Philosophie. I. Band: Die Norm des
Denkens. II. Band: Die Welt der Erfahrung. Mo-
ralität und Religion, Recht und Unrecht.
Philosophische Essays. Stuttgart, Paul Neff.

„Man darf nicht annehmen, der Dualismus des Physischen und
Moralischen werde in dem Menschen ganz verschwinden und dieser zu
einem reinen Vernunftwesen werden. Der Mensch wird stets eine Doppel-
natur haben, aber seine moralische Natur wird eiust, wenn nämlich die
Norm herrschen wird, nicht, wie jetzt, durch die physische verdunkelt
und entstellt sein. In Zukunft wird sie mit offenen Augen vorwärts
schreiten und eine Höhe erreichen, gegen welche ihr heutiger Zustand
blofse Kindheit des Geistes ist." Es ist immer mifslich, wenn man die
Berechtigung zu einem neuen philosophischen System in der Zukunft
sucht, in der Hoffnung nämlich, dafs die Schwierigkeiten und Unmöglichkeiten,

die aus den angenommenen Grundsätzen sich ergeben, in der
Zukunft, wenn alles wird vollendet sein, ihre Lösung finden werden.
Noch mifslicher aber wird die Sachlage, wenn diesem „steten Fortschritt
der Menschheit und der Natur" die ganze bisherige Erfahrung
widerspricht. Danach folgen in den Künsten und Wissenschaften, sowie im
Leben der Völker auf eine kurze Zeit des Aufschwunges, der einem
Genie gedankt ist, immer lange Zeiten des Verfalles, anstatt weiterer,
unbegrenzter Fortschritte. Das System A. Spirs bietet zudem nicht den
mindesten inneren Anhalt, dafs dasselbe, wenn allgemein anerkannt,



350 Litterarische Besprechungen.

solch steten Fortschritt des Physischen und Moralischen im Menschen
herbeiführen dürfte.

Spir war in Rufsland geboren, wie uns in dem ersten, hier
angezeigten Büchlein gesagt wird, studierte aber in Deutschland und siedelte
später ganz nach Stuttgart über. In Stuttgart und Genf, wo er die
letzten Jahre seines Lebens zubrachte, schrieb er das von ihm erfundene
philosophische System nieder; 52 Jahre alt, starb er nach langer Krankheit
1890 in Genf. Er meint, vor ihm habe keine Philosophie bestanden,
Descartes habe nur einen Anfang gemacht, ihm aber, dem Verfasser, sei
es vorbehalten gewesen, die Philosophie für alle Zeiten zum Abschlüsse
zu bringen; allerdings hätten seine Zeitgenossen kein Verständnis für
ihn gezeigt, die Nachwelt aber würde dies nachholen. Diese Behauptungen
klingen etwas anspruchsvoll; doch entspringen sie mehr aus dem
Vertrauen auf die Macht der Wahrheit, die er für sich zu haben meint, als
aus hochmütigem Gelehrtenstolz. Die Bescheidenheit, die ihn als Menschen
auszeichnete, läfst sich auch in seinen Schriften nicht verkennen. Die
Sprache ist schlicht und einfach, vor phantastischer, phrasenhafter
Geltendmachung seiner Ansichten hütet er sich. Er findet zwar au allen
Philosophen seit Descartes etwas auszusetzen, doch ist seiue Polemik immer
mafsvoll. Das Schlimmste ist, dafs Spir wohl entschieden seine Meinung
ausspricht, aber auf einen eigentlichen Beweis verzichtet. Mit Mill läfst
er z. B. die äufsere Welt nur in unsern subjektiven Empfindungen
bestehen; aber er tadelt an ihm, dafs für ihn die Welt überhaupt nicht
existiert. Spir behauptet den objektiven Bestand der äufseren Welt, weil
derselbe vorausgesetzt werden müfste. Einen andern Beweis gibt es
nicht. Er nennt solche Voraussetzung Glaube. Dieser letztere hat noch zum
Gegenstande die ersten Grundsätze, wie das Widerspruchsprincip, und die
Überzeugung, dafs das, „was ich wahrnehme, auch wirklich existiert".
Unter der Norm des Denkens versteht er 2 Sätze: „1. Wir tragen in
unserm Denken eine Norm, mit welcher die Beschaffenheit sämtlicher
Objekte der Erfahrung nicht übereinstimmt". 2. „Diese sämtlichen
Objekte sind von Natur aus derart organisiert, dafs sie dieser Norm
scheinbar entsprechen." Spir hat sich offenbar das philosophische
Terrain zu eben gedacht. Bei all seinem guten und aufrichtigen Willen
fehlt ihm sowohl die Schulung des Geistes, sowie ausreichende Kenntnis
der einschlägigen Fragen und der damit zusammenhängenden Litteratur,
um kraft seines Systems die Menschheit zu ewig glücklichem Frieden
und die Philosophie zur letzten Vollendung zu geleiten. Anstatt auf die
philosophische Fortsetzung den Schlufsstein zu setzen, würde sein System
den Grabstein derselben bedeuten.

Dr. Gustav Glogau: Die Vorstudien und die Anfänge der Phi¬

losophie. Eine historische Skizze, herausgegeben von Dr.
Hermann Siebeck.
Die Skizze reicht von den ältesten Zeiten an bis Sokrates. In der

„Weisheit des Orients" werden die Weltanschauung der vorgeschichtlichen
Völker, das Kulturleben und der Göttermythos bei den Babyloniern,
Ägyptern, Chinesen, Iraniern, Indern behandelt. Im 2. Abschnitte folgt
die griechische Philosophie von Homer und Hesiod an. Es ist ein Vorzug
der neueren Geschichten der Philosophie, dafs sie nicht mehr mit Thaies,
also mit dem beginnen, was wir im eigentlichen Sinne Philosophie
nennen, sondern die Theologie mit hineinziehen. Hoffentlich bricht sich



Litterarische Besprechungen. 351

auch in der Behandlungsweise der christlichen Philosophie die
Anschauung immer mehr Bahn, dafs man Irrtümern und schiefen

Beurteilungen Thür und Thor öffnet, wenn man die eigentliche Philosophie
als ein ganz selbständiges Ganze betrachtet und daneben die Theologie
stellt, welche sich auf die übernatürlichen, geoffenbarten Principien stützt.
Beide, Philosophie und Theologie, müssen sich gegenseitig durchdringen,
wie es in den glänzenden Zeiten der christlichen Wissenschaft, zur Zeit
der grofsen Väter und Scholastiker, der Fall war. Die übernatürlichen
Glaubensartikel müssen als Samenkörner angesehen werden, unter deren
befruchtender Kraft der Boden der natürlichen Vernunft die herrlichsten
Früchte zeitigt. Die oben angezeigte Schrift zeichnet sich durch
populäre Darstellung und mafsvolleu Inhalt aus.

Felix Krüger: Ist Philosophie ohne Psychologie möglich?
Eine, Erwiderung. München, Theod. Ackermann.
Die Abhandlung ist eine Antwort auf L. Güttiers Schrift:

„Psychologie und Philosophie, ein Wort zur Verständigung." Wir können
zwischen beiden Schriften keinen durchgreifenden Gegensatz entdecken.
Beide nehmen Seele irrtümlich für das unbestimmte Gefühl im Menschen;
sie wollen durch einzelne Beobachtungen, auf empirischem Wege,
den Inhalt dieses Gefühls bestimmen und damit die Natur der Seele.
Es ist dies der in weitem Umfange herrschende Irrtum: Man
verwechselt die Seele mit ihren Kräften und diese mit ihren Äufser-
ungen; man meint, wenn letztere, die sich immer irgendwie vermittelst
des Körpers und der Sinne vollziehen, gemessen seien, so liege auch die
Seele mit ihrer Natur offen vor. Die Seele ist die Form des Körpers,
forma corporis, sie ist, im Menschen selbst, die Quelle und Richtschnur
des Seins. Das Sein des Menschen ist die formale Wirkung der Seele,
trägt also wohl alle Äufserungen der menschlichen Kräfte sowie diese
Kräfte selbst; wird aber durch keine einzelne Äufserung und auch nicht
durch alle zusammen erschöpft. Alle experimentalen Methoden haben
demnach nur relativen Wert.. Sie können zur Erkenntnis von
Eigenschaften der Seelenkräfte führen; aber nie zum Begreifen der Natur
der Seele und ihrer Kräfte. Dazu bedarf es erprobter Grundsätze.

F. (limier: Der Festpunkt des Denkens. Lissa, Friedrich
Ebbecke.

Dr. 11. Wrzecionko: Das Wesen des Denkens. Wien
und Leipzig, Braumüller.

11. v. Wiehert: Natur und Leist, Vortrag. Leipzig, Pfeffer.

Emil Stein: Philosophische Studien. Leipzig, Friedrich.

Dr. Ed. Löwenthal: Der letzte Grund der Dinge. Berlin,
Hennemann.
Diese kurzen Abhandlungen befassen sich insgesamt ungefähr mit

demselben Gegenstande. In der ersten finden wir weder einen festen Punkt
noch gereiftes Denken. Alle Dinge sollen in einem Gesamtleben sein,
dieses soll zwar die Dinge wahrnehmen, aber nicht sich selbst, wie
überhaupt kein Bewufstsein sich selbst auffasse. „Beweise" werden allerdings



352 Litterarische Besprechungen.

in Fülle dargeboten; aber es sind blolse Behauptungen. Stände das
Wort „Beweis" nicht über dem betreffenden Satze, so würde niemand,
daran denken, dies sei ein Beweis. — Der Verfasser der 2. Schrift sagt
im Nachwort: „Unbefriedigt wird die den vorangegangenen Zeilen
eingeflochtene Weltanschauung manchen lassen." Nicht nur das, der
Verfasser darf das Unbefriedigende ruhig weiter ausdehnen. Auch das
„Wesen des Denkens", wie er es nimmt, befriedigt nicht. Das Denken
besteht nach ihm darin, „dafs das Ganze seinem Teil identisch gesetzt
wird. Nur auf diese Weise wird es erkannt. So ist das Denken, wenn
man es in sich auffafst, ein Widerspruch in sich selbst. Es ist aber vom
Standpunkte der Wirklichkeit aufzufassen. Das Denken ist vernünftig,
weil es wirklich ist." Wenn nun das Denken Widerspruch ist, was soll
dann das All sein, von dem der Verfasser sagt: „Der Philosoph mufs das
Wesen des Alls erkennen, weil er das Wesen des Alls durchlebt, sich
in das Universum hineinfühlt. Was ihm an Fülle der Eiuzelerfahrung
abgeht, das ersetzt er durch Weite der Erfahrung. Der wahre Philosoph
und der wahre Musiker können sich nicht widersprechen." Also alles
ist Widerspruch; selbst der Widerspruch ist kein Widerspruch. Wir
möchten keinem Musiker raten, solche Disharmonieen dem Publikum
vorzutragen. Das Scbriftchen trägt auf dem Titelblatte die Worte: „Beiträge
zu einer Grundlegung der Logik"! — Wiehert will die inneren
Widersprüche, mit denen fast alle Theorieen über die Weltstellung des Menschen
behaftet sind, vorzugsweise der unklaren Begriffs- und Grenzbestimmung
von Natur und Geist zur Last legen. Jedenfalls hat er damit vollauf
recht. Er verwirft mit schlagenden Gründen und in klarer Darstellunga-
weise den einseitigen Materialismus und Spiritualismus, weist die
Unvernünftigkeit des Pantheismus nach und erklärt sich für einen mafsvollen
Dualismus, der eine Schöpfung voraussetzt. Hätte er anstatt „Natur"
und Geist Stoff und Geist gesagt, so würde sein auziehender Vortrag
noch deutlicher geworden sein. Er bestimmt zwar selbst eigens, dafs
er unter „Natur" alles versteht, was nicht Geist ist; aber in der
allgemeinen Spracbweise hat dieser Ausdruck nur bedingungsweise solche
Bedeutung. Ohne Zusatz gebraucht, bezeichnet er nichts andres wie Wesenheit,

und danach haben die Geister auch eine Natur. — Die „philosophischen

Studien" aus dem Nachlasse Emil Steins sind aus Skizzen
und Aphorismen zusammengesetzt. Als den Mittelpunkt derselben kann
man wohl die erste Abhandlung bezeichnen, die das Denken zum Gegenstand
hat. St. nennt „das Denken des Denkens" den Komplex jener Fragen, die
über das blofse Auffassen hinausgehen; unter dem „Denken der Körperwelt"

versteht er die Vorstellungen, welche von dem Sichtbaren erweckt
werden. Es ist hier also kein anderer Unterschied, wie zwischen
Auffassung und Reflexion. Auch wenn er sagt, die Gesetze der Körperwelt
deckten sich nicht mit den Gesetzen der aufsen existierenden Dinge, so
besteht da die Eigenheit der Anschauungsweise Steins nur in den Worten.
Er meint, draufsen folge aus der Ursache die Wirkung, innen im Denken
werde auch umgekehrt von der Wirkung auf die Ursache geschlossen.
Das Schriftchen ist sowohl wegen der gesunden Gedanken, die es
enthält, als auch wegen der Klarheit in der Ausdrucksweise empfehlenswert.
Nur mufs man mit Rücksicht auf letztere die oben erwähnten Beispiele
beachten und hinter scheinbar fremdartigen Worten und Behauptungen
keinen Luxus der Phantasie vermuten. — Löwenthal entwickelt auf
nicht ganz 12 Seiten „den letzten Grund der Dinge und die Entstehung
der beseelten geistigen Organismen". Treffend und scharf wird das
Unvernünftige im Schopenhauerschen System, das Unbewufste Hartmanns,



Litterarische Besprechungen. 353

der „Übermensch" (richtiger, wie Löwenthal sagt, Unmensch d. h. Bestie)
Nitzsches zurückgewiesen. Der letzte Grund der Dinge ist für den
Verfasser der Äther oder Geist. Es ist zu bedauern, dafs der Verfasser
nur in wenigen Worten sich damit befafst, zu erklären, was er unter
Äther versteht. Er nennt ihn Geist und er nennt ihn zugleich freien
neutralen Stoff; also wäre nach ihm der Äther Stoff und Geist zur selben
Zeit und unter demselben Gesichtspunkte. Der Geist wäre Stoff. Das aber
leugnet wieder der Verfasser in dem Kapitel, das über die Unsterblichkeit
handelt. Der Leser weifs also mit Löwenthals „letzten Grunde" nichts
anzufangen. Dr. Löwenthal betrachtet seinen „letzten Grund", den Äther,
als die Grundlage für die neue Religion des „Cogitantentums", deren
Bannerträger er sei und die den allgemeinen Fortschritt des menschlichen
Geistes verbürgen will. Wir fürchten, dafs dieses Schriftcheu ihr wenig
Anhänger zuführen wird, so richtig auch manche Stellen in demselben
sein mögen.

Dr. David "Neumark: Die Freiheitslelire bei Kant und
Schopenhauer. Hamburg und Leipzig, Leop. Vois.

Schopenhauer sieht in der Freiheit einen nur negativen Begriff.
Nach Kant enthält sie auch ein positives Moment, ist „nicht nur
Unabhängigkeit von empirischen Bedingungen, sondern auch positiv ein
Vermögen, eine Reihe von Begebenheiten von selbst anzufangen." Wir
glauben, Schopenhauer sei der konsequentere Denker von beiden. Denn
Kant anerkennt blofs eine transcendentale Freiheit, die ,.dem Dinge an
sich" entspricht. Kommt das wirkliche, einzelne Handeln in Betracht,
so herrscht, auch nach Kant, empirische Notwendigkeit. Wie sein
„Ding an sich" nicht gefafst werden kann, so ist auch Kants Freiheit nur
in der transcer.dentalen Welt, in der reinen Vernunft, in der intelligiblen
Sphäre. Der Mensch kann sein eigenes Handeln und das Handein
anderer als ein freies auffassen; aber es ist dies einfach ein Produkt
seiner Vernunft, wie ein Phantasiebild. Die äufsere Wirklichkeit untersteht
einzig der Naturnotwendigkeit oder dem naturnotwendigen Zusammenhange
der Ursachen. Die Quelle des Irrtums ist bei beiden sowie bei allen
sogenannten Deterministen, dafs sie Freiheit als Ursachlosigkeit
ansehen. Wird allerdings das Wesen der Freiheit in die absolute Indifferenz
gesetzt, etwas zu thun oder nicht, so gibt es keine Freiheit. Die Freiheit
wohnt vielmehr einem Akte insoweit inne, als derselbe seinen Grund in
sich enthält und nicht von aufsen her gestofsen und getrieben wird.
Soweit er also causa sui ist, d. h. aus einem Grunde handelt, der in ihm
ist und nicht aufsen, ist der Mensch Herr seines Handelns. Er weifs,
warum er handelt, und er liebt es, so und nicht anders zu handeln.
Daraus und aus der Anwesenheit dieses Grundes im freien Akte, folgt
die Indifferenz mit Rücksicht auf alles andere, was gethan werden kann.
Es fragt sich nur, worin besteht dieser Grund im freien Akte der den
Menschen im Handeln über die Naturnotwendigkeit erhebt und ihn zum
Herrn seiner selbst macht? Kein anderer Grund kann über den
naturnotwendigen Zusammenhang aller Ursachen im einzelnen Akte erheben
wie der Allgrund, der Grund des All, von dem alle Dinge und das freie
Willensvermögen selbst das Sein und das Beharren im Sein haben. Wenn
dieser Grund im Innern des Willens sich befindet und soweit er da waltet,
mufs der Wille frei dastehen von allem Naturnotwendigen, ebenso wie dieser
Grund selber seinem Wesen nach, als Schöpfer des All, über dem All dem
Wesen nachsteht. Herrscht dieser höchste Grund im freien Willen, so



354

mufs letzterer allem Übrigen gegenüber indifferent sein. Solcher
Grund ist dem Willen ebenso innerlich, wie das Einwirken des Künstlers
dem Kunstwerke nur innerlich sein kann. Das Wirken des Künstlers
ist nie etwas Äufserliches, Aufsenstehendes für das Kunstwerk, ebenso
wenig wie die in Bewegung setzende Kraft dem Beweglichen, soweit es
in Bewegung sich findet, äufserlich ist. Nur in der innigsten Verbindung
mit dem Allgrunde kann die Freiheit aufrecht erhalten werden. Sie ist
demnach nichts Grundloses, sie entflieht nicht der Kausalität und deren
Ordnung. Aber ihr erster Grund ist nicht in den beschränkten, nicht
im Bereiche des notwendigen Zusammenhanges der natürlichen Ursachen.
Ihr erster Grund ist die bewegende Kraft des höchsten Grundes; die
Ordnung der Ursachen, in welche der freie Akt eintritt, ist die höchste,
über aller natürlichen Notwendigkeit waltende, der alle natürliche
Ordnung von Ewigkeit her dient. Für den freien Akt gibt es keinen
vorherbestimmenden Grund, keinen Grund nämlich, der die freie Wirkung
bereits in seiner natürlichen Hinneigung in sich trägt, wie im Feuer
das Brennen enthalten ist, bevor dieses eintritt. Zeit, Vor und Nach,
herrscht blofs in den naturnotwendigen Ursachen. Der höchste Grund
hat als Mafsstab die Ewigkeit, die, als instans perpetuum, allen zeitlichen
Dingen zugleich gegenwärtig ist. Der höchste Grund also, der da wesentlich

Herrschaft ist, macht durch sein Einwirken im Willen, dafs auch
dieser an der Herrschaft über die naturnotwendigen Ursachen teilnimmt,
dafs er in den letzteren nicht enthalten ist und somit auch nicht von
ihnen bestimmt werden kann. „Die Wahrheit macht eben frei" und Gott
ist die Wahrheit. Er allein kann den Willen als einen wahrhaft freien
bethätigen. Er verursacht im Willen die Selbstbestimmung.

_Ficavet: Les discussions sur la liberté au temps de (Jott-
Schalk Paris, Alph. Picard et fils, 82 rue Bonaparte.

„Augustin zeigte gegen die Manichäer, wie im freien Willen der
Ursprung des Übels zu suchen sei, und bewilligte ihm so viel Kaum, als
ob es keine Gnade gäbe. Und wenn er gegen Pelagius kämpft, so geht er
in seinen Behauptungen über die Gnade und die Vorherbestimmung so
weit, dafs die Gegner des freien Willens mehr wie ein Mal sich als
seine Schüler hinstellten'" Der Widerspruch, welchen der Verfasser mit
diesen Worten in Augustin zu finden scheint, löst sich bald, wenn man
die Worte des hl. Kirchenlehrers in Betracht zieht: „Die Gnade bewirkt
es durch ihren Einflufs, dafs der Akt des freien Willens im höchsten
Grade frei sei." Eben weil Gott durch die Gnade den menschlichen Willen
bestimmt, gewinnt dieser im Akte seine thatsächliche Freiheit, d. h. die
Herrschaft über alles Geschaffeue. Er wird Gott ähnlich, der an nichts
als an sich selbst gebunden ist; der freie Wille dient Gott und das
bedeutet: Herrschen. Servire Deo regnare est. Augustin mufs also, wenn
er über den freien Willen spricht, demselben den weitesten Raum
zuweisen. Und spricht er über die Gnade, so kann er diese, so viel
er will, erheben; er gibt damit nur den Grund an für die alle
geschaffenen Grenzen überschreitende Freiheit des Willens. Gnade und
Freiheit ist keinerlei Gegensatz, aus der Erweiterung der einen folgt
vielmehr die der andern. Nie kann die Gnade schaden der Freiheit oder
sie einengen; und die Freiheit tritt nur dann in Gegensatz zur Gnade,
wenn sie von sich selber abfällt, sich misbraucht und an die Kreaturen
sich fesselt. Über Gottschalk sind die Akten noch nicht geschlossen.



355

Der Verfasser gesteht selbst zu, dafs Papst Nikolaus I. gegen Hinkmar
entscheiden wollte. Hinkmar hinderte Gottschalk mit Gewalt, nach Rom
zu appellieren. Der Papst durchschaute ihn: er nannte ihn subdolus,
callidissimus. Es ist eben so gut möglich, dafs Hinkmar Semipelagianer war
und deshalb gegen Gottschalk vorging wie die Semipelagianer zur Zeit
Augustins gegen die Leuchte der Kirche ankämpften, wie später noch
offene Semipelagianer die Thomisten als Anhänger Calvins bezeichneten:

In einer andern Abhandlung : Abélard et Alexandre de Haies,
untersucht der nämliche Verfasser, in welcher Beziehung Abélard und
Alexander von Haies zu der scholastischen Methode stehen. Er hält den
ersteren für den Begründer dieser Methode und meint, der zweite habe
sie weiter entwickelt. Man mufs da die äufsere Form von der eigentlichen

Methode unterscheiden. Die äufsere Form mit ihrem pro et
contra, sic et non, mag in der summa dialecticae und der summa theo-
logiae ihren Ursprung genommen haben; die eigentliche Methode, welche
den Kern des aristotelischen Syllogismus bildet, ist älter.

l)r. Ahr. JEleutheropulos : Kritik der reinen rechtlich-
gesetzgebenden Vernunft oder Kants Rechtsphilosophie.
Leipzig, Striibig.
Der Wert der Abhandlung wird schon dadurch problematisch, dafs

der Verfasser einerseits die Konsequenz Kants im Aufbauen der
einzelnen Teile seiner Philosophie hervorhebt, andererseits aber den Boden
dieses ganzen Systems als Sand bezeichnet. Wozu eine Kritik, wenn das
Grundprincip des ganzen Systems geleugnet wird; mögen auch die aus
diesem Grundprincip gezogenen Folgerungen untereinander im rechten
Verhältnisse stehen? Das Ergebnis mufs in jedem Falle inhaltslos sein.
Ist ein Gebäude auf Sand gebaut, so.fällt es zusammen, auch wenn die
einzelnen Teile recht schön sind. Übrigens finden wir in der ganzen
Schrift verhältnismäfsig wenig von Recht und Gesetz, aber viel von
Logik, Ästhetik und Kausalität. Zumal ist nur nebenbei das Verhältnis
zwischen Freiheit und Gesetz erörtert. Zwischen diesen beiden Elementen
ist kein Gegensatz, sondern die Freiheit bildet die notwendige Voraussetzung

für Recht und Gesetz. Darin hat der Verfasser recht, dafs die
Grundlage für eine den Thatsacheu entsprechende, brauchbare
Rechtsphilosophie bei Kant durchaus fehlt. Wer nicht weifs, was er mit der
Freiheit anfangen soll, dieselbe bald verwirft, bald annimmt, ist unfähig,
ein System des Rechts aufzustellen.

/'. Schwalm, de 1' Ordre des Frères Prêcheurs: Les illu¬
sions de l'Idealisme et leurs dangers pour la foi; extrait
de la Revue Thomiste. Paris, 222 Faubourg Saint-Honoré.
In Deutschland gehen immer weitere Kreise von Kant und dem

Kantianismus ab. In Frankreich verlangen junge katholische Gelehrte
in gewissen Zeitschriften, dafs die Kirche dem Neu-Kantianismus Thür
und Thor öffne, „wenn sie am Ende nicht blofs alte Weiber, Kinder und
Unwissende zu ihren Anhängern zählen will". „Die Neu-Scholastik ist
zu unheilbarer Unfruchtbarkeit verurteilt." „Baut man nicht ein
katholisches Schul-System aus dem Neu-Kantianismus auf, so scheidet die
Kirche notwendig aus dem Bereiche der philosophischen Welt aus." Die
eigenen Anhänger erklären die Grundlage des Kantschen Systems als



35(5 Litterarische Besprechungen.

Sand, dieses französische junge Blut aber will Kant zur Stütze des
übernatürlichen Glaubens machen, ohne auf die klare und entschiedene
Stimme der kirchlichen Autorität die mindeste Rücksicht zu nehmen.
Gegen diese Extravaganzen wendet sich mit scharfer Dialektik und mit
leicht fliefsendem, stets verständlichem Stil P. Schwalm. Er zeigt, der
Neu-Kantianismus biete überhaupt nicht die Merkmale einer
wissenschaftlichen Methode, er entspreche nicht einmal den Anforderungen der
modernen Wissenschaft und mache aus der Religion blofs eine rein
subjektive Empfindung; damit sei der Neu-Kantianismus als
wissenschaftliches Fundament für eine theologische Schule gerichtet.

Ludwig Strümpel: Abhandlungen zur Geschichte der
Metaphysik, Psychologie lind Religionsphilosophie in
Deutschland seit Leibnitz. Leipzig, Deichert (Gr. Böhme).

Wir haben hier Abhandlungen vor uns, die zum gröfsten Teil der
Geschichte der Philosophie angehören und zudem die geschichtliche
Entwicklung der philosophischen Anschauungen des Verfassers selber
enthalten. Es sind gesammelte Aufsätze aus dem Leben des Verfassers von
der Doktor-Dissertation: de methodo philosophica commentatio an. Er
ist ein Anhänger Herbarts, wenn er auch in vielen Punkten, zumal im
späteren Leben, von ihm abweicht. Die deutsche Philosophie beginnt
für ihn mit Leibnitz, geht durch Christian Wolff zu Kant und durch
Fichte hindurch zu Herbart. Wir halten nicht viel von diesen
Bezeichnungen: deutsche, englische, französische Philosophie. Der wahre
Philosoph gehört in seinen Forschungen der ganzen Welt an. Der eigentliche

Gegenstand der Philosophie ist das Allgemeine, Allumfassende,
Unbeschränkte. Leibnitz zumal würde für die Ehre gedankt haben, eine
speziell deutsche Philosophie zu lehren. Er hätte nicht zu sagen ge-
wufst, worin der deutsche Charakter seiner Philosophie bestehe, er, der
seine philosophischen Werke lateinisch oder französisch schrieb. Sonst
ist in den ersten drei Heften fast nur von Herbart die Rede: von seiner
Metaphysik, seiner Kausalitätstheorie, seinen „Störungen und Selbsterhaltungen

der realen Wesen". Wir haben auch in diesen Darstellungen
nicht erkennen können, worin der Fortschritt Ilerbarts mit Rücksicht
auf Kant bestehen soll. Verschiedenheit ist da, und auch diese ist nicht
durchgreifend; aber ein Fortschritt besteht nicht. Die Realen Herbarts
sind dunkler wie das Ding an sich, wie die Noumeua Kants. Am
besten gefiel uns das 4. Heft, in welchem der Verfasser seine eigenen
Ansichten über die intellektuellen Verhältnisse der Welt und einen
Versuch zur wissenschaftlichen Begründung des Glaubens an das Dasein
Gottes vorlegt, sowie über Gott und seine Beziehung zur Endlichkeit
und Unendlichkeit handelt. Es ist in jedem Hefte eine Fülle belehrenden
Stoffes, verbunden mit gefälliger, einfacher Darstellungsweise. Wer sich
zumal über (die Stellung Herbarts, unter den deutschen Autoren der
Philosophie unterrichten will, wird mit Nutzen diese Abhandlungen lesen.

JJr. Nicolaus Seeland: Gesundheit und Glück. Dresden-
Neustadt. Diätetische Heilanstalt.

Gustav Müller: Das Leid als die Wurzel alles Menschen¬
glücks. Für Freidenker. Berlin, Selbstverlag.



Litterarische Besprechungen. 357

Kr. Birch-Beichenwald Aars. Die Autonomie der
Moral mit besonderer Berücksichtigung der Morallehre
Kants. Hamburg-Leipzig; Leopold Vofs.

A. Tienes: Lotzes Bedanken zu den Prinzipienfragen der
Ethik. Heidelberg; J. Hörning.

Dr. Hermann Schwarz: Oruudzüge der Ethik. Leipzig;
Schnurpfeil.

Der Titel des ersten Werkes ist geeignet, in die Irre zu führen.
Der Verfasser ist kein Träumer, der die Erde durch die Gesundheit zu
einem Paradiese machen will. Er meint blofs das Glück, welches ein
gesunder Körper für gewöhnlich und in unsern gegenwärtigen Verhältnissen

zur Folge hat. Besser hiefse es auf dem Titel „Das Glück der
Gesundheit". In manchen Ausdrücken mag der Verfasser hie und da
zu weit gehen, als ob nämlich das menschliche Glück durchaus von der
Gesundheit abhängig sei und ohne Gesundheit es keines geben könnte;
nun, das ist ihm als Arzt zu verzeihen. Im allgemeinen führt der
Verfasser eine sehr ernste Sprache, zeigt, wie die verschiedenen Laster auf
die Gesundheit einwirken und jedenfalls jenes Glück mindern oder
hinwegnehmen, welches mit einem gesunden Körper ohne Zweifel verbunden
ist. Dem Buche ist zu wünschen, dafs es einen weiten Leserkreis findet.
Es könnte manche von gewissen Sünden abziehen, schon aus Rücksicht
auf das körperliche Wohl. Die Ausdrucksweise ist durchaus decent und
im besten Sinne allgemein verständlich. Der Verfasser stellt eingehend
den fortschreitenden Verfall der Gesundheit im Kulturleben, mit Hilfe
statistischer Angaben, fest, handelt über die Ursachen des Siechtums wie
auch über die organische Vervollkommnung des Menschen und gibt am
Schlüsse praktische Winke. — Auch der Titel des 2. Werkchens ist nicht
so schlimm wie er aussieht. Unter „Freidenker" will der Verfasser einen
Menschen verstanden wissen, der sich z. B. von der staatlich
approbierten Professorenweisheit unabhängig fühlt. Das Leid ist ihm Wurzel
des Glückes in dem Sinne, als es die Thätigkeit des Menschen weckt
und schärft, somit eine Belohnung für geleistete Arbeit, also etwas
Angenehmes erwarten läfst. Damit würde sich wohl auch der Verfasser
des ersten Buches einverstanden erklären. Wir haben nicht gefunden,
dafs so gar viel Reife des Verstandes notwendig ist, um das Müller'sche
Werkchen zu verstehen, wie der Verfasser oft betont. Wohl aber
würden wir in Verlegenheit sein, zu sagen, welchen positiven Nutzen
dasselbe stiften soll. — Die „Autonomie der Moral" bringt keine
fertigen Ideen. Kants Gröfse wird begeistert hervorgehoben, aber seine
hauptsächlichen Schlufsfolgerungen werden verlassen. Der Verfasser
meint, die Freiheit gehöre nicht zur Moral, während sie die Quelle aller
Moral ist. Wie soll jemand Moral haben, der keinen freien Willen hat!
Sonderbar berührt es, dafs der Verfasser in mehreren Stellen von den
Menschen und den „Göttern" spricht als jenen Wesen, die da Gesetze
aufstellen können. Wer Moral wissenschaftlich behandeln will, mufs
nicht an Kant sich halten, hei dem der Dualismus der reinen und
praktischen Vernunft die Einheit der Principien nach jeder Seite hin stört.
Deshalb ist es kein Wunder, dafs sich Autoren von entgegengesetzter
Richtung, der eine Teil ebenso wie der andere, auf Kant beziehen. Das
erste Grundgesetz der Moral ist die eigene Vernunft des Handelnden.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 24



358 Litterarische Besprechungen.

Gut nämlich für ein Ding ist, was gemäfs der Natur des betreifenden Dinges
geschieht; der formende, bildende Teil nun in der menschlichen Natur ist
die Vernunft. Also ist für den Menschen gut, was er gemäfs seiner
Vernunft vollbringt. Deshalb heifst es bei Paulus: Rationabile obse-
quium vestrum. In diesem Princip liegt die Autonomie der Moral und
die Heteronomie. Meine Vernunft sagt mir, es sei für mich gut, meiner
Natur angemessen, dafs ich den von Andren erlassenen Gesetzen folge,
dafs ich für die Mitmenschen sorge. Dafs meine Vernunft mir dies sagt
und das es mir zum Besten gereicht, ist Autonomie; dafs die Gesetze
von andren stammen und andre den Gegenstand und die Richtschnur
meiner Bemühungen bilden, ist Heteronomie. — Die 4. der angezeigten
Schriften behandelt ungefähr denselben (icgenstand wie die 3,, aber bei
weitem klarer und vollendeter. Lotze war durch einen frühzeitigen Tod
verhindert worden, seine Ethik herauszugeben. Der Verfasser, ein
Bewunderer der Lotze'schen Philosophie, legt aus den andern Werken Lotzes
die Principien vor, nach denen er die Ethik behandelt haben würde. Es
wird die Ethik in Verbindung mit der Freiheit und dem letzten
Endzwecke besprochen. Als erstes Grundprincip wird das Wohlwollen
hingestellt. Wer aber genau zusieht, findet sogleich, dafs es nur insoweit
Grundprincip sein kann, als dasselbe der Vernunft entspricht. Ein
schwächliches Wohlwollen oder gar ein Wohlwollen aus sündhaften
Zwecken ist nicht moralisch. Immer mufs man auf das Princip als auf das
leitende zurückkommen: Bonum est homini, quod secundum rationem
est; malum, quod praeter vel contra rationem. — In dem an letzter
Stelle angezeigten Werkchen werden „unbestimmte Gefühle" als Quell
des Gewissens angegeben. Wir wissen wohl, dafs dies bei den modernen
Autoren nicht so wörtlich zu nehmen ist, als ob Gefühl gleichbedeutend
mit Sinnlichkeit wäre. Sie schliefsen im Gefühl auch die Vernunft ein,
insoweit sie auf die sichtbare Natur angewiesen ist und mit derselben
durch die Sinne in naturnotwendiger Verbindung steht. Der Klarheit
aber, zumal in der Darlegung der Principien, wäre mehr gedient, wenn
man dieses mystische, unbestimmbare „Gefühl" fortliefse und den Platz
genau bestimmte, welcher der Vernunft und welcher den Sinnen
zuzuweisen ist. Im übrigen ist die Schrift recht übersichtlich und mit
Sachkenntnis geschrieben.

Philipp Gugler: Die Individuität und Individualisation
des Einzelnen. Leipzig; Wilh. Friedrich.
Die Ästhetik in ihrer heutigen Form erscheint dem Verfasser „nicht

geeignet, die künstlerische Thätigkeit zu unterstützen"; er unterschreibt
das Urteil eines Dichters und Kunstkenners: „Die spekulative Ästhetik,
die vorzugsweise gepflegt wird, ist für die Bildenden und Bauenden
fast ebenso unfruchtbar wie für die Beschauenden schädlich." Wir
können aus vollster Überzeugung hinzufügen: Auch für die spekulative,
philosophische Thätigkeit ist die Ästhetik, wie sie heute behandelt wird,
durchaus ungeeignet und gänzlich unfruchtbar. Man hat sich allmählich
daran gewöhnt, alles Unverdauliche, was man in den einzelnen Teilen
eines philosophischen Systems darbietet, in der Ätshetik zusammenzufassen.

Sie ist gewissermafsen die Wissenschaft vom unbestimmten
Gefühle geworden, über das niemand sich Rechenschaft zu geben vermag.
Die unverständlichsten Ausdrücke häufen sich, um die Armut des Inhalts



Litterarische Besprechungen. 359

zu verdecken. Das obige Werk, welchesja am Ende auch nichts andres
als eine auf das Praktische gerichtete Ästhetik, ist, unterscheidet sich
von dieser Art und Weise des Behandeins der Ästhetik vorteilhaft. Es
bleibt immer auf festem Boden; der Leser weifs, was der Verfasser will;
die Ausdrucksweise ist klar und bestimmt, ein Zeugnis für gereiftes
Denken. In dem Titel opfert der Verfasser wohl auch der, zumal in
der Ästhetik, unvermeidlichen unbestimmten Phraseologie. Aber er
erklärt im Anfange des Werkes kurz und scharf, was er unter den beiden
Ausdrücken versteht: Mit dem Worte lndividuität will er die Beziehungen
der Dinge auf das erkennende Einzelwesen und mit dem Worte
Individualisation die Beziehungen des letzteren zu den äufseren Gegenständen
kennzeichnen. Es ist dasselbe was man für gewöhnlich unter praktischer
d. b. zur Thätigkeit nach aufsen bestimmter Vernunft versteht. Im
1. Teile wird über das Erkennen überhaupt gesprochen; im 2. Teile über
das Begehren (Gefühl, Affekt, Wollen); im 3. über die Anwendung des
Erkennens und Begehrens auf die verschiedenen Zweige der menschlichen

Kunst. In den Grundprincipien stimmen wir mit dem Verfasser
nicht überein. Aber, wie dies in solchen Werken gewöhnlich geschieht,
werden diese Principien wenig auf einzelne Schlußfolgerungen angewandt;
bei diesen letzteren führt den Verfasser der gesunde, nüchterne Menschenverstand,

so dafs wir beinahe durchweg mit den Ergebnissen im
einzelnen uns einverstanden erklären können. Der 2. Teil wird etwas unklar
durch das für solche Zwecke gänzlich unbrauchbare „Gefühlsvermögen",
welches neben die Affekte, Begehrungen, Leidenschaften, Willensäufser-
ungen gestellt wird. Es gibt im Menschen kein eigenes Gefühlsvermögen.
Der Mensch hat Verstand, freien Willen, äufsere und innere Sinne mit
den entsprechenden Leidenschaften; für ein Vermögen des Gefühls
oder des Gemüts ist kein Raum.

Über Willensfreiheit und Willensbildung. Von einem prak¬
tischen Schulmann. Köln, 1897 ; Heinrich Theissing.

Eine gehaltvolle, wirklich praktische, auf festem Fundamente
stehende Abhandlung. Es wird darin erfolgreich der Versuch gemacht,
in einem Hauptpunkte die wissenschaftliche Pädagogik von den Herbart-
schen Principien loszulösen und dem Volksschullehrer Grundsätze an die
Hand zu gehen, nach denen er die einflufsreichste Kraft im Kinde, wie
überhaupt im Menschen, segensreich entwickeln und im Guten festigen
kann. Zumal ist allen denjenigen Personen die Schrift zu empfehlen,
die in irgend einer Weise mit der Erziehung von Kindern betraut sind.
Herhart erzieht die Kinder zu Maschinen ; hier aber wird die Grundlage
auseinandergesetzt, auf der allein eine Erziehung der Kinder zu freien
Menschen möglich ist. Besonders hoch ist dem Verfasser das letzte
Kapitel anzurechnen. In demselben sagt sich derselbe mit voller
Entschiedenheit von der Aufstellung eines eigenen Gefühlsvermögens los und
tritt bedingungslos auf den Boden der von Leo XIII so warm empfohlenen
und anbefohlenen Wissenschaft des h. Thomas v. Aquin, sowie der Väter
und der grofsen vorchristlichen Philosophen. Der ärgste Humbug ist
mit diesem Gefühlsvermögen in der Pädagogik getrieben worden und
wird noch getrieben. Alle Fehler in der Lehre vom Gewissen pflegen
mit dem Mantel des Gefühlvermögens verdeckt zu werden. Wir wünschen
der Abhandlung die weiteste Verbreitung, sie verdient dieselbe.

24*



360 Litterarische Besprechungen.

Kurt Lassivitz. Gustav Theodor Fechner. Frommans
Klassiker der Philosophie I. Stuttgart, Fromman (E. Hauff).
Es ist noch nicht lange, dal's Professor Kuntze sein anziehendes

Werk über Fechner veröffentlicht hat; im vorliegenden Buche haben wir
schon wieder eine eigene, ausführliche Abhandlung über denselben
Gelehrten vor uns. Das Buch Kuntzes beschäftigte sich mehr mit der
Persönlichkeit Fechners und verflocht seine wissenschaftlichen Leistungen
mit den persönlichen schweren Prüfungen. Im vorliegenden Buche
wird vor allem auf das wissenschaftliche Ergebnis der Forschungen
Fechners Gewicht gelegt. Der Verfasser fafst das Endresultat derselben
in dem Satze zusammen, dafs Fechner, als prophetischer Seher, der
unruhig hastenden Zeit die von ihm geschauten Wege zum Ideal zeige.
Diesem Endresultat können wir uns nicht anschliefsen. Fechner hat
viel zu oft in seinem Leben seine Grundansichten geändert, er ging viel
zu sehr von einem Extrem ins andere und war viel zu wenig von „dem
festen Boden der Wirklichkeit", auf dem er stehen soll, selbst überzeugt,
als dafs seine Principien Leitsterne für die Zukunft jemals werden könnten.
Man müste zuerst feststellen, welche Principien denn er eigentlich dauernd
zu den seinigen machte. So anziehend die Persönlichkeit Fechners war,
so rührend und unerschütterlich sein tiefer Gottesglaube, ebenso unklar
und schwankend sind die Grundprincipien seines Forschens. Er hat in
einzelneu Teilen des menschlichen Wissens Hervorragendes geleistet;
aber seine Grundprincipien waren nicht geeignet, diese einzelnen Teile
zu einem Ganzen zu verbinden. Übrigens ist dieses Buch über Fechner
mit wohlthuender Wärme geschrieben und enthält reichen belehrenden
Stoff.

Dr. Alex Wernicke: Kultur und Schule, Präliminarien
zu einem Schulfrieden. Zickfeld, Osterwieck-Harz.
Das Werk bezweckt eine Vermittlung zwischen den Anhängern des

Gymnasialunterrichts, als der einzigen Vorbereitung zu höherer,
allgemeiner Bildung, und denjenigen, welche neben dem Gymnasium noch der
Oberrealschule und dem Realgymnasium die Berechtigung zur Existenz
zuerkennen. Der Streit ist alt. Der Verfasser möchte auf der Grundlage
„der geschlossenen Dreiheit: Religion, Deutsch und Geschichte" eine
Verbindung der 3 Arten von höheren Bildungsanstalten hergestellt wissen.
Wir schwärmen durchaus nicht für die griechischen und lateinischen
Klassiker, als ob sie die besten Erziehungsmittel für Kinder und
heranwachsende Jiiuglinge wären. Homer, Thucydides, Ovid, Cicero hätten
sich wohl am letzten mit der Idee vertraut gemacht, dafs ihre Werke
das Herz und den Verstand unreifer Schüler bilden sollen. Aber ebenso
wenig lieben wir es, immer und nach jeder Seite hin das „Deutsche" als
das Allheilmittel hervorgehoben zu sehen. „Die Wissenschaft macht frei",
heifst es im Sprüchwort. Nun, vor allem sollte sie frei machen von den
beengenden Schranken des übertriebenen Nationalitätsgefühls. Der
Gegenstand der Vernunft ist das Allgemeine; die wahre Wissenschaft
betrachtet das Einzelne unter dem Gesichtspunkte des gemeinsamen
Besten und schränkt den Blick nicht auf die eigene Nationalität ein.
Wer, wie der Verfasser, meint, erst seit Kant sei die Philosophie
eine Wissenschaft, hält den wahrhaft wissenschaftlichen Standpunkt
nicht fest.



Litterarische Besprechungen.

Fünftes Jahrbuch des katholischen Lehrerverbandes des
deutschen Reiches. 1895. Ileinr. Theissing, Köln.
Im 1. Teile sind Abhandlungen «her deu Willen, das Gewissen,

Pestalozzi, Don Bosco; ebenso über die Schulbildung in Deutschland vor
den Kreuzzügen und die Pflege der Ideale. Der 2. Teil enthält
Geschichtliches; der 3. Teil Rezensionen. Der Inhalt ist sehr anziehend
uud beweist, dais die katholische Lehrerwelt in Deutschland gute Kräfte
unter sich zählt, die nicht nur scharf denken, sondern auch das
Gedachte klar und gefällig ausdrücken können. Gegen das „Gefühlsvermögen"

im 2. Artikel nimmt bereits im Vorwort die Redaktion selber,
und zwar mit Recht, Stellung. Wenn jeder es so machen wollte wie
der Verfasser des Artikels und meinen, „gerade die Materie, welche er
behandelt, gehöre nicht zu jenen Materien, für welche der h. Vater die
Wiedereinführung der Lehren des h. Thomas fordere", so bliebe für die
letzteren am Ende ein äufserst geringer oder gar kein Raum übrig. Das
Jahrbuch ist durchaus empfehlenswert. Nicht nur Lehrer werden es mit
grofsem Nutzen lesen, sondern auch in andern Kreisen wird ihm der
Erfolg nicht mangeln. In dem Artikel über die Schulbildung vor den
Kreuzzügen wäre noch erwähnenswert gewesen, in welcher Weise die
Psalmen als Erziehungsmittel benutzt wurden. Bekanntlich ist das Buch
der Psalmen gewissermafsen ein Abrifs des ganzen Alt. Test. Wird an
sie angeknüpft, so wird ein fester Halt gewonnen für die gesamte
biblische Geschichte und die Lehren des Katechismus. Die Psalmen wurden
zeitig, in der frischesten Kindheit, auswendig gelernt und nach und nach
immer eingehender erläutert. Sie waren der Stamm, aus dem alles
übrige, wie Aste, Zweige und Blätter, hervorwuchs. Daraus erklärt sich
die grofse und nachhaltige Bekanntschaft mit dèr ganzen hl. Schrift in
jenen Zeiten, sowie die Innigkeit des Glaubenslebens. Von der ersten
Kindheit an lernte der Mensch alles mit den Augen des Psalmensängers,
mit den Augen des Glaubens sehen; treten ja doch die verschiedensten
menschlichen Verhältnisse und zahlreiche Klassen von Kreaturen in die
Psalmen ein.

Dr. Vermeiden: Balmes, der Weg- zur Erkenntnis des
Wahren. Nationale Verlagsanstalt (früher G. J. Manz),
Regensburg.
Es liegt hiermit bereits die 3. Auflage der Bearbeitung dieses Bal-

messchen Werkes vor; ein Beweis von dem hohen praktischen Werte
desselben. Im Jahre 1810 wurde es geschrieben, 1845 gab es Balmes
heraus und noch jetzt, nach mehr als 50 Jahren, wird es mit Eifer und
mit grofsem Nutzen gelesen. Was zieht in dem Buche so sehr an? Die
Anwendung der philosophischen Wahrheiten auf das praktische Leben.
Man findet in diesem Buche alles, was man als trockne Theorie in den
gewöhnlichen Kompendien der Philosophie findet. Nur Nebenfragen, die
das Verständnis der Hauptgrundsätze mehr erschweren als erleichtern,
sind vermieden. Was man aber nicht in derartigen Kompendien findet,
ist stets der Hinweis auf den praktischen Nutzen. Balmes weifs auf
Grund seiner philosophischen Anschauungen dem Staate, dem Unterricht
dem gesellschaftlichen Leben, bis zu den Zeitungen hinab die rechte
Stelle anzuweisen. Wer ihm folgt, wird fähig, sich in den verschiedensten
Verhältnissen zurecht zu finden. Es ist keine kalte Weisheit; warme



362 Litterarische Besprechungen.

Lebensphilosophie vielmehr ist es, was hier geboten wird. Wir sind
überzeugt, dafs auch diese neue Auflage, die höchst sorgsam und mit
Sachkenntnis vorbereitet ist, einen weiten Leserkreis finden wird.

./. A. Manner: Possibilitas praemotionis physicae in ac-
tibus liberis naturalibus, juxta mentent Divi Aquinatis.
Friburgi Helvetiorum, ap. bibliop. universit.

Die Frage der praemotio physica ist in diesem Jahrbuche schon so
oft und so eingehend erörtert worden, dafs wir diesen Versuch eines
jungen Gelehrten, die Freiheit und die praemotio physica zu vereinen,
nur kurz erwähnen wollen. Es fehlt der Abhandlung die klare
Ausdrucksweise. Die praemotio physica ist keine determinatio ad unum,
wie der Verfasser fortwährend meint. Der Sinn, den er mit letzterem
Ausdrucke verbiudet, ist nicht leicht festzustellen. Determinatio ad unum
ist dort, wo das Vermögen von vornherein gebunden ist; der Stein ist
ad unum deterroinirt. Das Gegenteil aber gerade thut die praemotio
physica; sie läfst das Vermögen im Akte selber frei. Die ratio formalis
liberae actionis, die S. 61 gegeben wird, ist zweideutig. Das Wesen der
Freiheit ist nicht der Übergang von der Indifferenz zum Akt auf
Grund eigener Bestimmung; sonst wäre Gott nicht frei, der immer Akt
ist. Solcher Übergang auf Grund eigener Bestimmung ist eine Folge der
Freiheit in den Geschöpfon. Wesentlich besteht die Freiheit im dominium

sui, d. h. darin, dafs man den Grund seines Handelns in sich hat;
man kennt den Zweck und ist frei in dem Suchen und Auswählen der
Mittel. Facultas, posito fine eligendi media. Mag sich der Verfasser
nur an die klaren Texte des h. Thomas halten, wie er z. B. S. 64 einen
anführt: „Gott macht es eben durch sein Bestimmen und Bewegen, dafs
der Wille sich selbst bewegt". Die Einwirkung Gottes ist die Ursache,
die wirkende Ursache der Selbstbestimmung im freien Willen. Facit
Deus, sagt Aug., liberrimam voluntatem. Wie tief Gott eingreift, so
tief geht die Freiheit im Akte. Gott löscht durch sein Einwirken die
Thätigkeit der Geschöpfe nicht aus, sondern ist deren Ursache. Er
bringt sie eben durch ein Einwirken als eine dem betreffenden Geschöpf
natürliche hervor. Da herrscht nicht die Möglichkeit eines Gegensatzes
zwischen praemotio und Freiheit. Beides bedingt sich gegenseitig. Gott
schränkt nicht ein, er erweitert nur, er ist das bonum seiner Natur nach
und bonum est diffusivum sui.

Alph. Studie: I)e processionibns diviitis dissertatio. Veith;
Friburgi Helvet.
Wir haben mit Vergnügen diese Dissertation gelesen. Sie verbindet

eine klare, leicht fliefsende Ausdrucksweise mit gediegenem Lehrinhalt.
Der Verfasser hütet sich, Träumereien zum besten zu geben, wie dies
in so vielen Büchern geschieht, die denselben Gegenstand behandeln. Er
erörtert spekulativ die Lehre über die h. Dreieinigkeit, aber immer im
engsten Anschlüsse an den Aquinaten und somit an die Väter. Die einzige
Schwierigkeit, die er nicht hinlänglich zurückweist, ist diejenige, welche
er der „Aseität" entnimmt. Möge er nur ruhig diese ganze Aseität über
Bord werfen. Sie stiftet in der Lehre von Gott nur Verwirrung. Man
mufs immer Mifstrauen gegen alle jene Vollkommenheiten Gottes haben,
die Thomas nicht kennt, und die erst der Erfindungskraft der modernen



363

Zeit ihr Dasein verdanken. Wenn der Verfasser genau zusieht, wird er
erkennen, wie gerade die Aseität die Quelle des Güntherianismus und
ähnlicher Systeme ist wie auch ebenso der durchaus in sich widerspruchsvollen

Ansicht, wonach Gott sich selber verursacht. Ist nämlich die
Aseität eine Vollkommenheit der göttlichen Natur, so mufs innerhalb dieser
Natur das eine vom andern stammen, es mufs irgend eine positive Unterlage

für das a se vorhanden sein, mag dies, wie Günther und andere
meinen, in der Weise des Selbstbewufstwerdens aufgefafst werden, so dafs
der Vater im Sohne sein Selbstbewufstsein vollendet und so a se ist, oder mag
man es in der Weise der wirkenden Ursache denken. Soll keine solche
Unterlage in der göttlichen Natur sich finden, so bedeutet die Aseität
blofs, dafs Gott keine Ursache hat, non ab alio est. Sie ist etwas rein und
blofs Negatives und somit keine Vollkommenheit. Das Vollkommene in
Gott ist sein Sein, die selbständige Fülle alles Seins; und deren
Vollendung drücken alle Eigenschaften nach den verschiedensten Seiten hin
aus. Aber die Aseität ist nicht blofs ein unschuldiges Hirngespinnst als
Vollkommenheit Gottes; sie ist ein Hindernis für die Auffassung des
Dogmas der Dreieinigkeit. Ist das Wesen Gottes a se, so kann es auch
nicht das principium quo für das grade Gegenteil sein : für das ab alio,
also für das Ausgehen der Personen. Das Wesen Gottes ist die
Einfachheit selbst. 1st, es also Aseität, so fällt alle Möglichkeit fort für
irgend ein ab alio. Die natürliche Vernunft kommt nur dahin, dafs sie
erkennt, das Wesen Gottes sei von keiner andern Ursache. Wie
dasselbe im Innern beschaffen ist, ob da ein ab alio ist oder ob es kein
Material, wenn man so sagen darf, dafür bietet, ist dem Geheimnisse
vorbehalten. Die Theologie kann blofs gewinnen, wenn man sich von
allen diesen modernen termini losmacht, einfach und schlicht zu
Thomas zurückkehrt. Es ist ganz und gar zutreffend, auch für diesen
Gegenstand, was Leo XHI. in dem neuerdings an den Jesuitenorden
gerichteten Breve sagt, man solle den berühmten Schriftstellern desselben
nur in dem folgen, worin sie mit Thomas übereinstimmen. Die
sogenannte Vertiefung und Entwicklung bedeutet blofs Verflachung, Unklarheit

und Rückschritt.

Dr. Joseph Bautz: Grimdziige der Apologetik. Kirch¬
heim. Mainz.
Die vorliegende Apologetik ist kürzer wie so viele ähnliche Bücher,

die in letzter Zeit herausgekommen sind; aber wir glauben, dafs sie
mehr Nutzen stiften wird. Man weifs sogleich, was der Verfasser will.
Seine Beweise sind bündig und schlagend; der Ballast von weitschweifigen
naturwissenschaftlichen Erörterungen, die vielmehr Zweifel erregen als
beschwichtigen, mehr die Kenntnisse der betreffenden Verfasser zeigen
als objektiven Nutzen haben, ist vermieden. Das Buch hat 2 Teile: die
Apologetik der christlichen Religion und die Apologetik der Kirche. Es
wird nicht nur den Studenten dienen, um weiter darauf zu bauen, sondern
auch denjenigen, die ihre gewonnenen Kenntnisse um scharf gefafste
Grundfragen gruppieren wollen, damit sie dieselben besser festhalten.

Steph. Schiwietz: De s. Theodoro Studita, dissertatio.
Schles. Volkszeitung; Breslau.
Die Dissertation beschäftigt sich blofs mit dem h. Theodor. Studita

soweit er den Orden der Basilianermönche reformiert hat. Später soll



Litterarische Besprechungen.

ein gröfseres Werk über diesen Heiligen veröffentlicht werden. Wir
bemerken zu den kurzen Daten aus seinem Leben: Der Priester
Joseph, Ökonom der Basilika der h. Apostel, welcher unter dem h. Ta-
rasius die unerlaubte Ehe des Kaisers eingesegnet hatte und deshalb von
seinem Patriarchen Tarasius exkommuniziert worden war, wurde nicht
vom neuen Patriareben wieder in die Kirchengemeinschaft aufgenommen,
sondern durch eine Synode von 18 Bischöfen. Theodor und Plato haben
nicht öffentlich dagegen sich erhoben, sondern blofs in einem an den
Patriarchen gerichteten, nicht für die Öffentlichkeit bestimmten Privatbriefe

protestiert.

M. Schian: Die Bedeutung des Andreas Hyperins.

Alb. Hauch: Realencyklöpädie für protestantische Theo¬

logie und Kirche. 1. Lieferung. Hinrichs; Leipzig.
Die erste Schrift, eine Doktordissertation, hebt die Verdienste des

Hyperius um die Homiletik hervor. Andreas Hyperius lebte in Marburg von
1542—1564. Er stammte aus Ypern und suchte für die kalvinistischen
Ansichten die Bahn freizumachen. Schon aus der Zeit seiner Wirksamkeit

geht hervor, dafs seine Verdienste um die Homiletik noch dem
Schatze entnommen sind, den er aus der Mutterkirche mitbrachte. Mit
dem 1. Hefte des an 2. Stelle angezeigten Werkes beginnt das Ercheinen
der 3. Auflage der umfangreichen Realencyklöpädie, die auf dem Gebiete
der protestantiscüen Theologie das leisten soll, was in der katholischen
Theologie das in 2. Auflage bei Herder herauskommende Kirchenlexikon
leistet. Die Realencyklöpädie ist auf 180 starke Hefte, zu je 1 Mark,
berechnet.

Dr. Job. JVikel: Herodot und die Keilschriftforschung.
Schöningh; Paderborn.

Viel ist über diesen Gegenstand bereits geschrieben worden. Die
einen wollten von Herodot nichts mehr wissen und erhoben einseitig die
Ergebnisse der Keilinschriftenforschung, die andern wiesen auf die
Unsicherheit der letzteren hin und wollten ihren Herodot in keiner Weise
preisgeben. Der Verfasser obiger Schrift zieht, ohne Voreingenommenheit

nach einer von beiden Seiten hin, das Resultat aus den bisherigen
Darlegungen. Es zeigt sich dabei, wie dies jedenfalls auch der Wahrheit
entspricht, dafs Herodot in der Hauptsache von den Keilinschriften
bestätigt und erläutert wird. Finden sich offenbare Irrtümer in ihm, so
kann man meist aus seiner Ausdrucksweise entnehmen, dafs er selber
im Zweifel war, oder er gibt seine Quellen an, so dafs man zu erkennen
vermag, wie er zu dem Irrtum gekommen ist. Das Buch wendet sich
nicht an Fachgelehrte; es ist für jeden interessant, der mit der alten
Geschichte etwas vertraut ist.

Söven Kierkegaard: Richtet selbst; übersetzt von Dorner
und Schrempf M. 1,50. Frommans Verlag; Stuttgart.
Zwei längere Predigten füllen dieses Heft. Die eine handelt im

Anschlufs an das Wort Petri : „So seid nun nüchtern" über die Nüchternheit;

die andre unter dem Vorspruche: „Niemand kann zweien Herreu



365

dienen", über Christus als Vorbild. Es sind dies keine Angriffe auf das
Christentum, sondern Angriffe auf das Leben der Christenheit. Was der
Verfasser sagt, kann so ziemlich alles unterschrieben werden. Der
Mangel in diesen Erwägungen besteht in der gänzlichen Abwesenheit
positiver dogmatischer Lehre. Es wird nur moralisiert. Wenn deshalb
auch der Leser oft sagen mufs, der Mann hat Recht, die Christen leben
nicht mehr wie die erste Christengemeinde in Jerusalem, so fehlt doch
jede Stütze, mit Hilfe deren man besser werden könnte. Wir glauben
demnach, dafs der praktische Nutzen dieser Erwägungen sehr gering
sein wird.

In „Neu-Deutschland" von Dr. Bruch (W. Koebner, Breslau)
wird die Deportationsstrafe der Verbrecher anstatt der
Zuchthausstrafe erörtert.
Die deutschen Sträflinge sollen nach den deutschen Kolonien

inAfrika geschickt werden, um dort in angestrengter Arbeit ein neues Leben
zu beginnen. Die bekannten Prozesse mit den Afrika-Hallunken sprechen
nicht für diese Idee, sowie auch vieles andere dagegen ist.

/>»*. Seitmann: Angelus Silesius und seine Mystik. Ader¬
holz, Breslau.
Das ist eine zeitgemäfse Arbeit, die dem Verfasser zu hoher Ehre

und der Litteraturkunde zu grofsem Nutzen gereicht. Das Herz und der
Verstand waren bei derselben gleichmäfsig beteiligt. Aus den mitgeteilten
Proben der Dichtungen des Angelus Silesius geht für jeden klar hervor,
ein wie tiefes, erleuchtetes, kindlich frommes Dichtergeuie er war. Jeder
wird mit Befriedigung das Buch lesen und von Bewunderung für den
schlesischen Dichter erfüllt werden. Sicheren Fufses schreitet Angelus
unter Führung des Angelicus im Garten der geheimnisvollen Lehren des
Christentums voran und bindet die schönsten Blumen zu einem reinen,
wohlduftenden Straufs, der Herz und Gemüt in die Höhe trägt. Alio
Freunde einer gesunden Mystik sind dem Verfasser zu Dank verpflichtet..

Floisdorf, Post Commern, Rheinl. Dr. M. Scheider.

Geschichte der Philosophie im Umrifs. Von Dr. Eduard Loe-
wenthal. Berlin 1896. Hannemann's Buchhandlung,
kl. 8, 55 Seiten.

Eine gedrängte, kritische Geschichte der Philosophie wäre gewifs
manchen willkommen, wenn sie unparteiisch und vorurteilsfrei geschrieben
ist. Leider können wir das von vorliegender kleiner Schrift nicht immer
sagen. Während z. B. Philosophen geringer Güte Seiten gewidmet sind,
wird der gewaltige Denker Thomas von Aquin, der auf alle späteren
Jahrhunderte bis heute mächtig eingewirkt hat, mit einer halben Zeile
abgethan, nicht einmal die Beifügung der Lebenszeit hat er verdient.

Dem Aristoteles werden unrichtige Lehren unterschoben, wie die-
von der Unpersönlichkeit und Unbewufstheit Gottes und der vernünftigen
Seele. Gott ist das „aprioristisehe Prineip", heifst nach seiner eigenen
Erklärung nicht, Gott exsistiert nur ,,im Prineip". Wie ist denn Gott
ohne Intelligenz (S. 21), wie „kein persönliches Wesen" (S. 23), wenn.



.366 Litterarische Besprechungen.

nach Aristoteles in Gott das Denken das „höchste, beste und seligste
Leben" ist (S. 23)? Aristoteles lasse unerklärt, wie Gott zum Denken
komme, und das mache seine diesbezüglichen Annahmen wertlos (S. 23);
aber nur für einen, der nicht begreift, dafs etwas auch ohne Entwicklung
schon fertig sein kann, wenn es die „reine mit keiner Beschränktheit
behaftete Actualität" ist (S. 23).

Ob der Stagirite in dem Menschen mehrere Seelen, oder nicht
vielmehr mehrere Seelenkräfte der einen Seele angenommen hat, ist
mindestens eine Streitfrage. Für die Ansicht, dafs die vernünftige Seele
nach Aristoteles „ohne persönliches Bewufstsein (S. 22) sei, wird fälschlich

de anima III, 5: èarl xai rovto /xovov àd-àvatov xal àlâiov citiert:
denn àiâioç heifst ewig, nicht unpersönlich.

Wie bringt Aristoteles das Kunststück zuwege, eine vernünftige
Seele „ohne Bewufstsein" anzunehmen, die nach ihm „das vollendete
Selbstbewufstsein" ist (S. 21)? Das Schlufsurteil, dafs Aristoteles'
„System trotz scharfsinnigster (also doch!) Konstruktion ohne endgiltig
befriedigenden Inhalt" sei — für Dr. Loewenthal —, überrascht nach
solcher Einsicht in dasselbe nicht mehr.

Da verstanden doch die von unserem Autor verächtlich beiseite
gelassenen Scholastiker ihren „Philosophus" besser! Sie haben ihn von
manchen irrigen Lehren gereinigt, und (die spätere Verfallszeit abgesehen)
weiter fortgebildet, und so den Grundrifs der pbilosophia perennis
gezeichnet. Dieses Verdienst scheint unserem Geschichtsschreiber so
unbekannt zu sein, als Zentral-Afrika. Man höre und staune! Das
selbständige Philosophieren im Sinne der Neuzeit hat erst mit Bako von
Verulam, gestorben 1626, begonnen (Seite 30); betreffs der früheren
Zeit „gewöhnte man (wer sind diese man?) sieh, an den Bankrott der
Philosophie überhaupt zu glauben" (S. 27). Als ob „man" es nicht mit
eigenen Augen sehen könnte, das gerade die von Bako eingeleitete, der
Scholastik feindliche Richtung im Pessimismus beim Nirvana angekommen
sei! Doch nein! Im Jahre 1896 ist endlich ein „fester Boden für die
Philosophie der Zukunft" gefunden worden, als Dr. Eduard Loewenthals
Schrift: „Der letzte Grund der Dinge und die Entstehung der geistigen
Organismen" erschien (S. 48). Das nennt man doch „persönliches
Selbstbewufstsein"

Als Kritiker zieht L. zu Felde gegen die Beweise für die Unsterblichkeit

der Seele aus deren Immaterialität, dem allgemeinen Glauben an
sie, dem Verlangen darnach, und aus der Gerechtigkeit Gottes; sie seien
„fraglicher Art, um ernst genommen zu werden" (S. 31). Wir möchten
aber die ernst zu uehmenden unfraglichen Gegenstände hören von einem
Manne, der die „occasionalistische Hypothese nicht übel" findet (S. 35),
und meint, dafs „die cartesianische Wirbeltbeorie noch heute alle
Beachtung verdient" (S. 33). Das geistreich sein sollende Wortspiel: „Die
Existenz nicht notwendiger Wesen setzt nicht notwendig die eines
notwendigen voraus" (S. 34) hat nur den Nachteil dafs es falsch ist. Wenn
mit den Worten: „Schleiermacher suchte das positive Christentum zur
wissenschaftlichen Geltung zu bringen, womit seine Richtung genügend
gekennzeichnet ist" (S. 40), nicht blofs das Schleiermacher'sche,
sondern auch das echte, historische Christentum getroffen werden sollte,
so ist der Schlag daneben gegangen: denn nichts verträgt sich besser,
als Wissenschaft und Offenbarung. Freilich, anders mufs es den
bedünken, der letztere nur oberflächlich kennt, und die fabelhafte indische
Maja mit der historischen Maria von Nazareth, ünd den indischen Mythus
von der Trimurti mit dem grundverschiedenen christlichen Geheimnisse



Literarische Besprechungen. 367

der Dreifaltigkeit zusammenstellt (S. 1 u. 2). Hatte vielleicht auch der
Dreizack des Neptun eine vortrinitarische Bedeutung?

Über die neuere und neueste Philosophie dagegen finden sich in
dem Büchlein einige recht treffende Bemerkungen. Z. B.: Kant ist
„vielfach überschätzt worden und wird noch überschätzt Im
ganzen ist der Kant'sche Kriticismus ein formalistisches Vacuum" (S. 37).
Der Materialismus ist „plump" (S. 42). Schopenhauer ist kein Philosoph
geblieben, sondern ein „Bramine in partibus infidelium" geworden (S. 44).
Hartmann ist dadurch, dafs er dem Pessimismus verfiel, sich der Hohlheit

„seiner Philosophie bewufst geworden und verzweifelt dann an dem,
resp. an seinem menschlichen Wissen" (S. 46).

Graz. Dr. Anton Michelitsch.

System der formalen und realen Logih von Dr. Georg Ulrich.
Berlin 1892, Diimmler. 8°, 87 S.

Diese „Logik" ist ein bizarres Luftschloss, gebaut auf idealistisch-
pantheistischer Grundlage. Mit Mühe nur windet man sich durch dessen
labyrinthische Gänge hindurch und atmet am Ende erleichtert auf wie
nach schwerem Traume. Ulrichs Grundirrtum ist seine Befangenheit im
modernen Idealismus. So sagt er: „Nicht nur das Einzelne als Gattung
und Gesetz, nein, das Einzelne überhaupt, auch das Einzelne als Ding
und Vorgang hat in der aufserbegrifflichen Wirklichkeit seine Heimat
nicht" (S. 5). „Das Wesen der Welt, die Substanz aller Dinge ist das
Denken; in ihm ist alles und ausser ihm nichts" (S. 27J. Beweis?
„Wollte man ein Sein ausserhalb des Denkens annehmen, so müfste man
zuvor vom Denken selbst abstrahieren — d. h. wieder: Denken ohne zu
denken, schwimmen ohne ins Wasser zu gehen" (27).

Aber das ist die reinste petitio prineipii Es ist keineswegs
notwendig, dafs man vom Denken absehe, wenn man ein Sein aufserhalb des
Denkens annimmt. Nur dann müfste man das, wenn feststünde, Sein
könne nur Denken sein. Dies ist aber eben in Frage. Um abstrahieren
zu können, genügt es, dafs ich von etwas abstrahiere, was schon in meinem
Denken ist. Indessen kann ganz gut etwas auser meinem Denken sein,
das sich um mein Abstrahieren nicht im geringsten kümmert.

Dergleichen Bewei3erschleichung macht sich U. schuldig, wenn er
sagt: „Aufserhalb des Denkens ist schlechthin nichts; denn der Begriff
„aufserhalb" bezeichnet ja nur eine bestimmte Beziehung zwischen zwei
im Denken gesetzten Einzelerscheinungen, darf daher mit dem Begriffe
des Denkens selbst gar nicht verbunden werden." (a. a. 0.) Aber wo
ist denn die Annahme bewiesen worden, dafs „aufserhalb" nur eine
Beziehung von Erscheinungen, die bereits im Denken sind, bezeichne?
Es kann diese Partikel ja auch eine Beziehung zwischen dem Denken
und einem aufsergedanklichen Dinge ausdrücken. Wo ist ferner die
Unvereinbarkeit der Begriffe „aufserhalb" und „Denken" bewiesen
worden? Nirgends! Auf so schwachen Füfsen steht der Idealismus!
Dieses System ist aus der Luft gegriffen und entbehrt jeder thatsäch-
lichen Grundlage; es bedeutet einen Rückschritt, eine schwere Verirrung
des menschlichen Geistes.

Was Wunder daher, wenn U. gezwungen ist, den Sprachgebrauch
der Nichtidealisten sich anzueignen, und dadurch in Widerspruch mit
sich selbst zu treten? So sagt er: „Ein wüstes verworrenes Chaos sinn-
icher Eindrücke aller Art, ein betäubendes Durcheinander von Licht-



368 Litterarische Besprechungen.

reizen, Tönen und Geräuschen, von Tast- und Druckempfindungen, von
Wärme und Kälte, Muskel- und Innervationsgefiihlen, Geschmacksreizen,
Gerüchen u. s. w. dringt in bunter Unendlichkeit rings auf uns ein."
(S. 8.9.) Was aber eindringt, mufs draufsen sein, denn was drinnen
ist, dringt nicht erst ein. Ferner: „In den Lichtempfindungen bemerken
wir das Wirken eines Anderen"; wir sind unfähig, „Lichteindrücke
nach Belieben hervorzuzaubern und zu verändern. Wir fühlen uns
hier passiv, als Empfänger; wir wissen uns unschuldig an der
Entstehung des optischen Bildes, und so müssen wir es als Eingebung vom
Nicht-ich anerkennen." (S. 55.) Damit hat U. beredt gegen sich selbst
gesprochen. Die Thatsache nämlich, dafs unser Denken den Dingen
gegenüber sich nicht schöpferisch, sondern leidend verhält, von ihnen
abhängig ist, unter ihrem Einflüsse neue Erkenntnisse erwirbt, drängt
sich uns mit derselben Macht auf, als die Uberzeugung von der
Wirklichkeit des Denkens. Ehe mir z. B. Dr. Ulrichs „Logik" zu Gesichte
kam, wufste ich nichts vom Inhalte dieses Buches. Erst als ich es
gelesen hatte, wufste ich ihn. Das Buch war also einst nicht in meinem
Denken, nicht mein Denkinhalt, sonst hätte ich es kennen müssen, was
damals nicht der Fall war. Folglich war das Buch ausser meinem
Denken, und hat auf dasselbe eingewirkt, sein reales Sein hat auch ein
ideales in meinem Denken hervorgebracht. Will also der Herr Verfasser
nicht eine Wirkung ohne Ursache, z. B. seine „Logik" ohne ihn als
Autor, annehmen, so mufs er gestehen, dafs es aufserhalb des menschlichen

Denkens reale Dinge giebt.
Nach letztgenanntem Grundsatze handeln und handelten in der That

alle Menschen, die Idealisten eingeschlossen. Wenn sie krank sind, denken
sie sich den Arzt nicht blofs, sondern lassen ihn auch rufen, und zwar
einen wirklichen; bei den Kassen sind sie nicht mit gedachtem Oelde
zufrieden, sondern verlangen gemünztes; die Geistesgestalten eines Taschenspielers

halten sie nicht für leibhaftige Menschen; auch die Idealisten
schreiben Bücher, um andere Menschen zu ihren Meinungen zu bekehren,
was nur gedachten Menschen gegenüber überflüssig wäre; Julius Caesar
lebte schon längst früher, ehe Dr. Ulrich und ich an ihn dachten; die
Matrosen des Columbus waren mit einem gedachten Lande nicht zufrieden,
sie wollten stürmisch ein anderes sehen.

Ein Körnchen Wahrheit liegt trotzdem im Idealismus, aber
verhängnisvoll ist seine Verwechslung des absoluten mit dem relativen
Denken. Was ersteres nicht denkt, kann allerdings nicht sein: denn das
absolute Denken ist als gleichzeitiges absolutes Sein der Urquell aller
Dinge. Wegen seiner Identität mit Wille und Macht ist es auch nach
aufsen schöpferisch, und kann in freigewollter Thätigkeit seinen Ideen
auch aufserideales Sein verleihen. Dieses hinwiederum ist als Nachbild
von Ideen im stände, Ideen im relativen Denken hervorzubringen. Während
also die Dinge vom absoluten Denken gemessen werden, sind sie des
relativen Denkens Mafs.

Es seien uns noch einige Bemerkungen gestattet. Die unbewiesene
falsche idealistische Voraussetzung U's. macht es erklärlich, dafs seine
Definitionen von Natur, Ausdehnung, Zeit, Raum, Zahl, Leib, Seele,
Sinne, Phantasie, Dasein u. s. w. ebenfalls unrichtig sind. — Der Satz
des Grundes wird nicht ergänzt vom Satze der Identität und des
Widerspruches (S. 10), weil letzterer das erste und oberste Erkenntnisprincip
ist. — Welcher Lexikograph nennt das Denken zo oV? — Die
Behauptung, der Grundfehler der früheren Philosophie sei „die unklare
Vermengung der Begriffe des Wollens und Begreifens" gewesen (S. 30),



Litterarische Besprechungen. 369

verrät grobe Unkenntnis. Denn in den Werken Thomas von Aquin allein
gibt es hunderte von Stellen, welche diese beiden Begriffe in allen
geschaffenen Dingen auf das schärfste von einander unterscheiden. —
U. stellt eine tiefsinnige Betrachtung darüber an, warum man beim
Greifen nach dem Lichtbild „Bett, Tisch, Stuhl" eine Hemmung erfährt,
nicht aber beim Greifen nach dem Lichtbild „Mond". Ein Grund dafür
dürfte sogar jeder „Laie" wissen. — In das Eigenlob der Ulrich'schen
Metaphysik, die er sich in „Stunden gemeinsamen Fleifses" mit seiner
„lieben Frau" erdichtet hat, können wir nicht einstimmen: „Das ist die
schönste Bestätigung unserer Metaphysik, dafs sie so ganz und gar, so
leicht und ungekünstelt dasjenige als das Wahre und Natürliche
erscheinen läfst, was wir als das Richtige fühlen und dessen wir uns bei
noch unbefangenem Urteil voll bewufst sind." (S. 75.) Unseres
Verfassers Metaphysik ist so wahr, dafs sie ihn selbst zu folgendem
unbefangenen und richtigen Urteil gebracht hat: „Humoristisch ist unsere
Weltanschauung Mit schmunzelndem Humor betrachten wir des
Lebens Spiel." (S. 87.)

Verblüffend wirkt nach alledem die Behauptung U's., die
vorgetragene Lehre sei nicht nur Mouisrnus, sondern sogar Monotheismus!!

(S. 83) Was hat denn der pantheistische Gott, dieser Weltbrei,
mit dem wahren Gotte des Christentums zu thun? Des Lesers
Erstaunen wächst, wenn U. sogar ein Bekenner der kirchlichen Trini-
tätslehre zu sein vorgibt. (S. 85.) Leider nur ein Taschenspielerstück!
Denn die Ulrich'schen drei göttlichen Personen „Naturkraft, Naturtrieb,
Weltseele", denen „gleiche Ursprünglichkeit, gleiche Ewigkeit und
Unendlichkeit, dieselbe Allmacht und Allwissenheit, sowie volle Allgegenwart"

zugeschrieben werden (S. 84), sind ebenso himmelweit verschieden
von „Vater, Sohn und Hl. Geist", als Brahma, Vischnu und Schiva des
indischen Mythus. Der gute Wille mag ja U. nicht fehlen, wohl aber
die Erkenntnis der christlichen Lehre. Zum Schlüsse wünschen wir dem
Herrn Verfasser, welchem wir das Streben nach Wahrheit gewifs nicht
absprechen wollen, dafs er sein Talent dazu benütze, die Wahrheit auch
wirklich zu erlangen. Freilich auf dem Leichenfelde Kant'scher Sophistik
ist sie wohl nicht zu finden.

Graz. Michelitsch.

Kritische Bemerkungen über den Begriff der sog.
condicionate futura.

Es ist wohl kein Zweifel vorhanden, dafs die Lehre über das
Wesen der kontigenten Willenshandlungen in einem sehr engen
Zusammenhang steht mit der Lehre von der Erkenntnis eben dieser
Handlungen von Seiten Gottes. Allein welcher Art dieser Zusammenhang
sei, ist wohl in den über diesen Punkt geführten Kontroversen nicht
mit derselben Klarheit ausgesprochen.

Wir möchten hier den Begriff der sog. condicionate futura, wie er
sich im Verlauf dieser Streitfrage gebildet hat, beleuchten und dann an
der Hand dieser Untersuchung die Frage aufwerfen, oh wirklich in der
göttlichen Erkenntnis dieser condicionate futura der Punkt liegt, wo jene
beiden Probleme, das der Wesenheit der kontingenten Willenshandlung
und das der Erkenntnis derselben von Seiten Gottes sich berühren.



370 Literarische Besprechungen.

Man pflegt das condicionate futurum zu definieren die kontingente
Willenshandlung, welche wäre, wenn eine Bedingung wäre, also so, dafs
das Dasein (Existenz) der im Vordersatze des Bedingungssatzes
enthaltenen Bedingung positiv ausgeschlossen ist, während im
einfachen Bedingungssatz nur negativ über die Existenz jener Bedingung
gar nichts ausgesagt wird. ,Deus distincte et certe cognoscit omnes
actus liberos creaturarum, qui futuri essent, si certae quaedam condici-
ones ponercutur'. Chr. Pesch. Prael. dogm. t. II. prop. 32. Da es sich
jedoch ohne Zweifel um Erkenntnis der kontingenten Willenshandlungen
handelt, insofern dieselben nicht wirklich existieren, sondern blofs mögliche

sind, dürfte es genügen, den Bedingungssatz nicht ,irreal'
aufzufassen, sondern in seiner einfachen Bedeutung, wonach über die Existenz
der Bedingung nichts ausgesagt, diese also im Ungewissen gelassen wird.
Wir werden uns jedoch, der Einfachheit halber, an die hergebrachte
Definition halten.

Zwischen der im Vordersatz enthaltenen Bedingung und dem im
Nachsatz enthaltenen Bedingten mufs ein ursächlicher Zusammenhang

bestehen; denn der Bedingungssatz dient eben dazu, diesen
Zusammenhang auszudrücken; dieser Zusammenhang ist aber kein ursächlicher

im engern Sinn, so dafs die Bedingung Kraft sein müfste und
das Bedingte ihre Wirkung: es genügt, dafs die Existenz des Bedingten
irgendwie von der Existenz des Bedingenden abhänge, ist dieses auch
nur ein ,removens prohibens' also eine Bedingung wie sie der Ursache
entgegengesetzt wird. ,Ut igitur aliquid suh condicione cognoscatur, opus
est vera ratio condicionis, quae in eo est, quod disponit agens ad agendum
vel saltern impedimenta actionis removet'. Chr. Pesch. 1. c. n. 205.
Dagegen ist es wohl ein Versehen, wenn derselbe Auktor den Begriff der
Bedingung darauf zurückführt, dafs der Zusammenhang ein konfingen

ter sei ,res quae propter nexum non necessarium, sed contingentera,
quem habet cum aliis rebus, dicitur earum conditio' 1. c. Der
Zusammenhang wird vielmehr ein kontingenter oder notwendiger sein, je
nachdem die Bedingung kontingent oder notwendig bedingt.

Bei den condicionate Futura, wie wir dieselben vor uns haben,
mufs allerdings der ursächliche Zusammenhang ein blofs kontingenter
sein. ,Ex altera parte nexus non debet esse necessarius; nam eiusmodi
nexum intelligere per se nihil aliud est, nisi naturas rerum cognoscere'.
In der That, wenn der ursächliche Zusammenhang ein notwendiger wäre,
würde niemand die Thatsache in Zweifel ziehen, dafs Gott die Wahrheit
eines solchen Bedingungssatzes (ohne weiteres Dekret) notwendig
erkennen müsse, und doch wurde diese Thatsache von den altern Thomisten
geleugnet (cf. Petrus de Ledesma. Tract, de divinae gratiae auxiliis art.
18 diff. ultima. Editio Salm. a. 1611, p. 574. 579. 580. 590 bei Pesch.
I. c. n. 207), von den spätem aber nur mit Zulassung der Dekrete
zugegeben. Dasselbe ergibt sich auch aus den angeführten Beispielen. So
ist auch nach Voraussetzung des Geschehens der Wunder in Tyrus und
Sidon die Bekehrung der Tyrier nicht nur kontingent, insofern dieselbe
in einer kontingenten Willenshandlung bestünde, sondern auch mit Rücksicht

auf die göttliche Mitwirkung, die nicht notwendig auf das Geschehen
der Wunder hin folgt.

Es handelt sich noch darum, ob die im Vordersatz enthaltene
Bedingung eine bestimmte sein müsse, oder ob jede genügt, wenn sie
nur eine kontingente Willenshandluug kontingent bedingt. Die Fassung
der These, die ganz unbestimmt ist, spricht für das Letztere; ebenso die
dargelegten Beispiele. Wenn nämlich eine bestimmte Bedingung gefordert



Litterarische Besprechungen. 371

würde, so könnte es nur der actus primus jener kontiugenten Handlung
sein, der hie und da unter jener Bedingung verstanden zu werden scheint.
Das Dasein der Wunder aber für die Tyrier ist offenbar noch nicht der
actus primus für ihre Bekehrung, noch weniger das Bleiben Davids für
den Verrat der Ceiliten in dem bei Pesch 1. c. n. 209 angeführten
Beispiel.

Wenn nun die These aufgestellt wird, dafs Gott das bedingte Sein
dieser condicionate futura erkenne, so ist vor allem daran festzuhalten,
dafs das Princip dieser Erkenntnis nicht jene kontingent bedingende
Bedingung ist; denn erstens wird die Möglichkeit einer solchen
Erkenntnis von den Vertretern und Verteidigern jener These gröfstenteils
verworfen. Sodann aber wäre in dieser Voraussetzung ein Zweifel über
die Erkennbarkeit der kontingent bedingten Handlungen nicht mehr
möglich, und die Kontroverse müfste jene Voraussetzung zum Gegenstand
haben, ob nämlich aus einer kontingent bedingenden Bedingung das
Bedingte mit Sicherheit erkannt werden kann.

Es ist also wohl zu beachten, dafs jene Bedingung mit dem von
ihr abhängigen und bedingten Sein nur Gegenstand der Erkenntnis
ist, um die es sich handelt, nicht Erkenntnisprincip für jenes Bedingte.

Wir haben bis jetzt nur den Fragepunkt klargestellt: schreiten
wir jetzt zur Beantwortung dieser ersten Frage. 1st eine solche
Erkenntnis möglich? Es sind zwei Gründe, welche uns veranlassen
müssen, auf diese Frage verneinend zu antworten; der erste ist negativ
und stützt sich darauf, dafs für das Dasein eines Dinges, solange und
insoweit es noch nicht verwirklicht, also zu verwirklichen ist, die einzige
Erkenntnisquelle das Dasein seiner Ursache ist. Es läfst sich dieser
Satz nur durch Auflösung der entgegenstehenden Beweise verteidigen,
nicht direkt. Denn der vielleicht naheliegende folgende Schlufs wäre
irrtümlich : ,Die Wirkung kann ohne ihre adäquate Ursache nicht erkannt
werden, also nur aus derselben'. Denn dadurch, dafs die Ursache
notwendig Mitohjekt bei der Erkenntnis der Wirkung ist, folgt nicht, dafs
sie auch Princip der Erkenntnis der Wirkung ist. Ebenso folgt daraus,
dafs die Ursache alleinige Ursache des Seins ist, direkt noch nicht, dafs
sie alleinige Ursache der Erkenntnis dieses Seins ist. Wir stellen also
diesen Satz nur auf, weil wir uns eine andere Erkenntnisursache nicht
denken können.

Das zweite Argument aber zeigt uns, dafs jene Erkenntnis einen
Widerspruch in sich enthält. Denn jene Erkenntnisquelle wäre
entweder die von Ewigkeit her in sich oder die notwendig in der göttlichen
Erkenntnis vorhandene Wahrheit des existentiellen Seins der condicionate

futura. Nun aber kann diese unmöglich Erkenutnisquelle sein.
Sie würde nämlich fürs erste die kontingente Ursächlichkeit

Gottes unmöglich machen bezüglich der Objekte, welche aus jenem
Princip erkannt werden, also der kontingent bedingten kontingenten
Willenshandlungen. Denn die in der Erkenntnis von Ewigkeit her, d. h.
ganz absolute Gewifsheit vom Dasein eines Dinges, hat ein ganz absolutes
und notwendiges Dasein desselben Dinges zum Objekt; es kann also
dieses Dasein — wenn die Erkenntnis richtig ist — unter keiner Richtung

in seinem aasein kontingent sein und dementsprechend, wenn es
eine Ursache hat, nur eine notwendige, nie aber eine kontingente Ursache
haben. Wenn der Verrat der Ceiliten auf das Bleiben Davids hin in
diesem seinem bedingten (aber doch existentiellen) Sein absolut von
Ewigkeit her gewifs ist in der Erkenntnis Gottes, dann ist es absolut
unmöglich, dafs Gott, das Bleiben Davids vorausgesetzt, jenen Schöpfungsakt,



372 Litterarische Besprechungen.

der den Ceilitischen Verrat zum Gegenstand hat, nicht setze; Gott ist
also in diesem Schöpfungsakte nur kontingent, insofern er das Bleiben
Davids eintreten oder nicht eintreten lassen kann. Allein wer möchte
behaupten, dafs Gott nicht vollständig frei dem ganzen Ereignis hätte
eine andere Wendung geben können, so dafs z. B. Saul selbst gestorben
wäre, und die Ceiliten nie in actu primo poximo sich hätten bezüglich
des Verrates zu entscheiden gehabt; und selbst in diesem letzten Fall
wäre es Gott immerhin noch frei gewesen zum actus secundus seine
Mitwirkung zu versagen und so den Verrat zu verhindern.

Zweitens aber ist kein Grund ersichtlich, warum nicht das
existentielle Sein der kontingenten Willenshandlung und überhaupt jedes
existentielle Sein absolut erkannt wird, nicht nur in seiner Bedingung;
denn der Grund für das letztere ist offenbar nur der, weil jene
Bedingung nicht nur Seins-, sondern auch Erkenntnisprincip ist und daher
das Bedingte nur in seiner erkannten Bedingung erkannt wird. Wo dies
also nicht der Fall ist, ist kein Grund für eine solche Einschränkung
mehr zu erkennen. Nun wird aber wohl niemand zugeben, dafs Gott
jedes existentielle Sein mit absoluter Notwendigkeit und Sicherheit von
Ewigkeit her erkennt: unabhängig von seiner Ursache d. h. seiner eigenen
schöpferischen Thätigke'it. Es wäre auf diese Weise die Kontingenz in
der Schöpfung vollständig aufgehoben.

Wir haben jetzt noch zu zeigen, in wiefern uns die für die These
der Erkennbarkeit der condicionate futura aufgestellten Beweise nicht
zu überzeugen vermögen. Wenn wir hierin wieder unserm Auktor folgen,
so haben wir zuerst einen skripturistischen Beweis I.e. n. 209 u. 210.
Es geht aus den dort angeführten Beispielen allerdings mit Sicherheit
hervor, dafs Gott eine Erkenntnis von einem condicionate Futurum haben
kann; allein wir vermissen in der Beweisführung zwei Dinge: erstens ist
nicht nachgewiesen, dafs jene erkannten condicionate futura wirklich
nur kontingent und nicht vielmehr notwendig bedingt sind. Wir
wollen zugeben, dafs von den durch das Bleiben Davids bedingten
Willenshandlungen wenigstens der Verrat der Ceiliten kontingent war.
Daraus aber dafs diese Willenshandlung kontingent ist insofern sie die
Ceiliten zum thätigen Subjekt hat, folgt nicht, dafs die Handlung schlechthin

kontingent ist, nämlich rücksichtlich ihrer ersten Ursache, der
Wirkung dieser Handlung von seite Gottes: Denn wie wir eine erste und
zweite Ursächlichkeit zu unterscheiden haben, so haben wir auch die
Kontingenz einer jeder derselben auseinander zu halten, obwohl die
Kontingenz der zweiten Ursache die der ersten einschränkt, weil sie
eben Gegenstand dieser ist.

Ein solch notwendiger Zusammenhang zwischen dem Bleiben Davids
in der Stadt und dem Verrat der Ceiliten liefse sich aber sehr leicht
denken dadurch, dafs Gott die Kontingenz seiner schöpferischen Thätig-
keit in Bezug auf dieses Objekt, ,Verrat der Ceiliten auf das Bleiben
Davids hin' aufschöbe durch eine Bethätigung seines freien Willens,
welche trotzdem das Dasein des Objektes schlechthin nicht herbeiführt;
es ist dies der bedingte Willensentschlufs: ich werde (würde) den Verrat
wirken, wenn David bleibt (bleiben würde); dieser Willensakt ist das in
dieser Frage bekannte decretum condicionatum.

Man sucht allerdings nachzuweisen, dafs ein solches Dekret einen
Widerspruch in sich berge ,Nam sine dubio nullus rationabilis homo
elicit actum positivum volendi aliquid sub aliqua condicione, dum simul
absolute non vult ponere istam condicionem' 1. c. n. 256. Dieser Grund
hat gewifs seine Berechtigung; allein für die in der hl. Schrift ange-



Litterarische Besprechungen. 373

führten Beispiele läfst sich ein vernünftiger Grund für jenen Willeusakt
sehr wohl denken. Denn 1. Reg. 23, 10—12 (1. c. n. 209) ist mit der
Setzung jenes bedingten Willensaktes: wenn David in Ceila bleibt ,wird
der Verrat erfolgen', ein Dekret über die absolute NichtVerwirklichung
jener Bedingung noch nicht gefafst; vielmehr ist die Setzung der
Bedingung von David selbst abhängig, jenes Dekret soll ja für David Motiv
sein, die Bedingung nicht zu setzen. Die Entscheidung der
NichtVerwirklichung wird erst gefällt durch Nicht-Erfüllung der Bedingung, nie
durch einen positiven Willensakt Gottes.

Anders verhält sich die Sache bezüglich Luk. X, 13 1. c. n. 210.
Dort handelt es sich wirklich um einen irrealen Bedingungssatz. Allein
wir brauchen hier nicht anzunehmen, dafs von dem existentiellen
Sein jener Bekehrungen die Rede sei, unter der Bedingung des
Geschehens der Wunder, sondern nur von der Verwirklichbarkeit
einer solchen Bekehrung von Seiten Gottes und einer dem entsprechenden
Möglichkeit, dafs eine solche Bekehrung existiere. Man hätte sich
dann den Vordersatz der Bedingung, die zweite Bedingung, hineinzudenken,
von der das Dasein des im Nachsatz enthaltenen ebenfalls abhängig ist.
Diese Bedingung wäre die entsprechende göttliche Mitwirkung, über
deren existentielles Dasein eben nichts ausgesagt wird. Der Satz würde
dann so lauten: ,Wenn in Tyrus und Sidon die Wunder geschehen wären,
und ich die der Bekehrung entsprechende Mitwirkung nicht versagt hätte,
wäre diese erfolgt." Die Erlaubtheit dieser Auslegung ergibt sich aus
dem Zweck dieser Worte, welche den Corozoriten ihre Herzenshärte
zeigen sollen ; dazu genügt es, zu wissen, dafs die Bekehrung bei andern
unter gleichen Verhältnissen hätte erfolgen können. Wir setzen natürlich

hiebei die Ansicht voraus, dafs nicht diese Bekehrung (als kontin-
gente Willensthat) ganz nach freiem Willen Gottes verwirklichbar ist;
dann wäre es ja selbstverständlich und kein Grund da, einen Vergleich
anzustellen.

An zweiter Stelle aber vermissen wir in diesem skripturistischen
Beweis den Nachweis, dafs aus der Erkennbarkeit einiger condicionate
futura auf die Erkennbarkeit aller geschlossen werden darf. Es wäre
nachzubeweisen, dafs das Erkenntuisprincip ein für alle denkbaren
condicionate futura vorhandenes, nicht ein nur für diese Fälle gültiges ist.
Wir fügen diese Bemerkung bei, um darauf aufmerksam zu machen, dafs
es Aufgabe der Verteidiger jener These ist, nachzuweisen, dafs ein
partikulärer Erkenutnisgrund nicht vorhanden sein könne, nicht unsere
Aufgabe, zu zeigen, welcher partikuläre Erkenntnisgrund hier wirklich
vorhanden sei.

Auf den Väterbeweis werden wir am Schlüsse zu sprechen kommen-
Aus der 40. These unseres Autors, wo es sich darum handelt, näher

zu beweisen, dafs die cond. futura in ihrer objektiven Wahrheit erkannt
werden, haben wir noch einige Vernunftbeweise, dafs den condicionate
futura eine solche Wahrheit zukommt; wir haben also auch noch diese
Beweise zu berücksichtigen.

Bezüglich des ersten Beweises 1. c. n. 274 haben wir zu bemerken,
dafs aus dem Vorhergehenden nur folgt, dafs Gott einige condicionate
futura erkennt und zwar in einem bedingten Dekret, also in einer nicht-
kontingenten Ursache, so dafs diese das Erkenutnisprincip ist, nicht die
kontingente Ursache, die Gegenstand jenes Dekretes ist. Es folgt also
nicht, dafs die objektive nicht auf Erkenntnis der Ursache gestützte
Wahrheit Erkenutnisprincip sein mufs.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII, 25



374 Litterarische Besprechungen.

Der zweite Beweis 1. c. n. 275 beruht wohl auf einem Versehen,
das wir schon n. 205 vorfinden. Das condicionate futurum in dem dort
angeführten Beispiele ist in Wirklichkeit keine Willenshandlung, sondern
das Aufhören der Versuchung vor der elften Minute der Versuchung.
Dieses hätte allerdings ein Überwinden der Versuchung als
moralisches Ganze zur Folge gehabt, aber nicht einen Willensakt des
Überwindens; denn dieser wurde in der zehnten Minute wirklich
gesetzt, ist also kein condicionate futurum; daher hat er seine Wahrheit
und Erkennbarkeit aus seinem wirklichen Dasein. Es darf also daraus,
dafs die Überwindung der Versuchung als moralisches Ganze infolge der
Existenz ihres kontradiktorischen Gegenteils absolut unmöglich ist, nicht
geschlossen werden, dafs die Überwindung der Versuchung bis zur zehnten
Minuté, insofern wir die Willensthätigkeit darunter verstehen, ein
condicionate futurum ist. Aufserdem aber hat das einzige condicionate
futurum: Überwindung der Versuchung als moralisches Ganze, wenn die
Versuchung mit der zehnten Minute aufhört, seine Wahrheit aus dem
Dasein seines kontradiktorischen Gegenteils, also nicht aus
sich.

Schwerer zu verstehen ist das dritte Argument 1. c. n. 276 u. 277.
Wenn wir dasselbe richtig auffassen, so geht der Auktor in demselben
davon aus, dafs das wirklich existierende Ding eine Existenzwahrheit hat,
so dafs sein kontradiktorisches Gegenteil notwendig falsch ist, weil es
entweder ist oder nicht ist ohne eine dritte Möglichkeit, etwa ein .unbe¬
stimmtes Sein1. Allein es fragt sich jetzt für uns, ob ihm diese Wahrheit

zukomme, auch unabhängig vom Dasein. Darauf finden wir in der
Beweisführung keine Antwort, denn es wird in ihr das Dasein immer
vorausgesetzt, ,natura contradictionis exigit nihilominus essentia-
liter, quod, quaocunque sit ilia [pars contradictionis] quae ponatur cra3,
determinate ponatur, et non pure indeterminate .'

Wir haben jetzt noch den Beweis aus den hl hl. Vätern und der
Überzeugung der Gläubigen zu berücksichtigen, und die Auffassung,
die wir dort finden, gibt uns den Schlüssel zur Lösung der gestellten
Aufgabe. Das einzige nämlich, was wir aus den Vätern rücksichtlich
der Erkenntnis der nicht-wirklichen kontingenten Thätigkeiten entnehmen
können, ist die Wahrheit, dafs Gott alle kontingenten Thätigkeiten vor
ihrer Verwirklichung durch sein Dekret ihrem ganzen Sein nach
vorauserkennt, aber nicht ihrem existentiellen Da-(Sein) nach, sondern nur
ihrem bildlichen.

Es braucht nicht bewiesen zu werden, dafs wir von dem Bild des
Seienden das Sein gerade so aussagen, wie von dem Seienden selbst.
Diesen Bildern des Seins wird also das Sein zuerkannt, das sie eigentlich
nur vorstellen, und ebenso wird mit dem Verbindungswort ,sein' von ihnen
ein bestimmtes Sein ausgesagt, das sie in Wirklichkeit nur vorstellen.
So existieren auch die Bilder aller verwirklichbaren kontingenten
Handlungen in der Erkenntnis Gottes, unabhängig davon, ob sie resp. das,
was sie vorstellen, je in Wirklichkeit existieren wird, also ein existentielles

Sein im Gegensatz zum blofs bildlichen haben wird.
Diese Erkenntnis, deren Gegenstand das Bild der kontingenten

Willenshandlungen ist, nicht das Dasein dessen, was das Bild vorstellt, —
diese Erkenntnis Gottes ist notwendig zur Wahrung der Freiheit
Gottes in der Schöpfung und Lenkung jener Willenshandlungen, und
darum wird diese Erkenntnis von den Vätern verteidigt und wohl auch
von niemand geleugnet, der an eine freie Schöpfung glaubt.



Erwiderung. 375

Im Gegenteil, gerade die Notwendigkeit dieser Erkenntnis ist für
die Thomisteu Veranlassung, Schlüsse daraus zu ziehen für die
Beschaffenheit der kontingenten Willenshandlung selbst. Es ist somit
Aufgabe der molinistischen Richtung, zu zeigen, dafs ihre Auffassung von
der Wesenheit der kontingenten Handlung mit jener Erkenntnis nicht im
Widerspruch steht.

Wir kommen also zu dem Schlüsse, dafs der Begriff der con-
dicionate futura, wie wir ihn entwickelt haben, dafs ferner die Erkenntnis
dieser condicionate futura für die Frage von der Beschaffenheit der
kontingenten Willenshandlung vollständig gegenstandslos ist, da er das
existentielle, nicht das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlung
berücksichtigt.

Die Thatsache aber, dafs unser Auktor, dem wir gefolgt sind, die
Aussprüche der Väter für seine These citiert, obwohl sie ganz offenbar
nur das bildliche Sein der kontingenten Willenshandlungen im Auge
haben, — diese Thatsache legt es uns nahe, dafs nur ein Übersehen der
Distinktion in ein bildliches und existentielles Sein ihn zu den Behauptungen

verleitete, die wir im Vorliegenden einer Prüfung unterzogen
haben: dieselbe Thatsache läfst uns auch hoffenj dafs diese unsere
Bemerkungen eine wohlwollende Aufnahme finden werden.

Stuttgart. H. Dimmlcr.

ERWIDERUNG
auf die Kritik meiner Schrift über die Seele in der

Litter. Rundschau vom 1. Mai 1897.

Die Besprechung meiner Schrift: Die substantielle Form und
der Begriff der Seele bei Aristoteles, in der Mainummer
der Litter. Rundschau, Sp. 143 f., die mir erst am 19. Juni
zu Gesicht gekommen ist, kann ich nicht ohne eine kurze
Erwiderung lassen.

Der Herr Recensent beginnt mit den Worten: „Der Verfasser,
welcher sich, wie er uns berichtet, schon früher mit der arist. Seelenlehre
beschäftigt hat u. s. w." Das ist nicht richtig. Ich habe selbstverständlich

meine Leser nicht von meiner früheren Beschäftigung
unterhalten, sondern ich habe S. 5 geschrieben: „Wir weisen noch darauf
hin, dafs die vorliegende Arbeit eine Ergänzung zweier andern Abhandlungen

bildet, die wir vor kurzem über Fragen der arist. Psychologie
veröffentlicht haben u. s. w.#. — Der Recensent sagt sodann, im
1. Teil meiner Schrift spreche ich mich gegen die Annahme einer sub-
stantialen Form im Gebiete des Anorganischen aus, hielte sie aber fest
für das Reich des Organischen. Ich begreife nicht, wie der Herr
Recensent so etwas schreiben kann. Ich sage nur: die anorganische Natur
scheint für sich allein für die substantial Form kein Zeugnis abzugeben,
S. 63, ergänze dies aber durch den Nachweis, dafs man von der sub-
stantialen Form der organischen Wesen auf die der anorganischen
schliefen dürfe und wohl auch müsse, S. 75 ff.

Über den 2. Teil der Schrift heifst es: „In ähnlich umständlicher
Weise behandelt der Verfaser die arist. Definition der Seele, kommt dabei
aber allerdings trotz oder vielleicht dank seinem Führer, dem Aquinaten,

25*


	Litterarische Besprechungen

