
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: De ordine charitatis mutuae

Autor: Jansen, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE ORDINE CHARITATIS MÜTÜAE.
Expositio synthetica.

Auetore J. L. JANSEN 0. SS. R.

1. Amor est quaedam actuosa convenientia voluntatis cum
re. „Appetibile dat appetitui primo quidem quamdam coaptationem
ad ipsum prima immutatio appedtus ab appetibili vocatur
amor." (S. ïhom., S. th. I. II. qu. XXVII. art. II. c.)

2. Nomen autem „amoris" uti communiter inter homines ad-

hibetur, potest significare aut ipsum actum voluntatis, ab ipsa
voluntate elicitum, aut signa amoris seu actus a voluntate
tantum imperatos, sive interiores (v. g. cogitationem de aliquo,
orationem internam pro alio) sive exteriores (v. g. juvamen, ele-

emosynam, salutationem).
3. Aliquis dicitur amare magis minusve unum prae altero

duplici sensu aut modo, qui modi in eodem aetu amoris aut
inter se convenientes, aut inter se oppositi occurrere possunt.
Etenim

a) diceris aliquid prae altero appretiative magis amare,
quatenus uni objecto ita voluntate adhaeres, ut si nequeas
utrumque simul habere, alteram dimitteres; sed si utrumque
simul possides, potest fieri ut unum appretiative magis amans,
tarnen alteri de facto majora signa amoris praebeas.

Hic amor appretiationis s. haec appretiatio est solus ipse
actus elicitu8 amoris simpliciter, qui debetur bono ut tali. Nil
refert, utrum actus merae complacentiae an desiderii sit; uterque
est appretiativus amor.

b) diceris etiam aliquid prae altero intensive magis amare;
ipsa autem vox intensionis indicat hie jam non agi de actu
amandi ab ipsa voluntate elicito, s. simpliciter sumpto, quatenus
simplic. bonum respicit, sed sumpto secundum quid, i. e. in
aliquo ejus effectu, qui effectue est 1. adhaesio firmior, i. e. quae
ex se magis contrariis resistere potest (nil refert, quid de
facto futurum sit), s. gradus altior; 2. prosecutio per actus
imperatos, sive internos sive externos. Itaque diceris unum
prae altero tantum intensive magis amare, appretiative
vero minus, prout ista adhaesio aut prosecutio erga unum major
est quam erga alteram, ita tamen, ut si alteram cum isto com-
possibile non esset, istud dimitteres; appretiative autem et simul
intensive magis unum prae altero amas, si non tantum in casu
ineompossibilitatis alterum dimitteres, sed etiam actualis firmitas



334 De ordine charitatis mutuae.

adhaesionis s. gradus, et consequenter prosecutio per actus im-
peratos major erga unum sit.

4. A mare essentialiter respicit bon um; sola ratio amandi
bonum est. Aliquid autem bonum est in quantum cum anima
convenit, s. aliquatenus ei simile est; ideo relate ad animam omne
ens habere potest rationem boni, quia anima est et ens est.

5. Ratio igitur amandi alium hominem atnore simpliciter
aumpto s. ratio amoris appretiativi, est alterius hominis esse

quoddarn quatenus hoc mihi, quatenus appetenti seu inclinato,
simile est; aliis verbis: Ratio amandi est consociatio in partici-
patione boni cujusdam (uti quoad sensum habet s. Thom. II. II.
qu. 26. art. IV. c.). Bonum autem, cujus aüquis particeps esse

potest aut est illud, quo aüquis est simpliciter bonus, et haec
est conjunctio cum Summo Bono per intellectum et voluntatem,
quae est objectum rationis superioris; aut est bonum, cujus pos-
sessione aliquis fit bonus secundum quid, sive in aliquo
ordine particulari, qui est objectum rationis inferioris; et hoc bonum
est multiplex, juxta multiplicitatem rerum (v. g. artis, doctrinae,
peritiae bellicae, divitiarum, cognationis etc.).

6. Ratio autem amoris non simpliciter dicti, seu ali-
cujus intensionis amoris, quae effectibus interioribus aut ex-
terioribus se prodit, non est ipsum bonum qua tale; secus enim
non esset differentia inter intensionem s. gradum amoris
ipsamque appretiationem s. complacentiam.1

Bed cum intensio sit modus (s. qualitas aut mensura)
actionis ut talis (i. e. abstractione facta a formali ejus
objecto), actio autem erga aliquem facienda aut omittenda men-
suretur et reguletur relatione seu conjunctione, quae inter
amantem et amatum est, quatenus ista relatio interpres
naturalis est divinae Voluntatis s. Ordinationis, ideo ratio inten-
sitatis, s. ejus mensura moralis est ipsa conjunctio. Atque pro
diversitate et arctitudine s. propinquitatq conjunctionis,
intensio amoris respiciet diversas species actionum et omissio-

num (v. g. orationem — instructionem — eleemosynam — auxilium
in periculo corporis) et si in una specie plura objecta concurrunt,
secundum arctiorem nexum facienda est praelatio (sie, ad minus
in corporalibus: parentes per se prae aliis consanguineis).

1 „Omnis actus oportet quod proportionetur et objecto et agenti.
Sed ex objecto habet speciem, ex virtute autem agentis habet modum
suae intensionis; sicut motus habet speciein ex termino ad quem est,
sed intensionem velocitatis ex dispositione mobilis et virtute moventis.
"Sic ergo dilectio speciem habet ex objecto, sed intensionem habet ex
parte ipsius diligentia." II. II. qu. XXVI. art. VII. c.



De ordine charitatis mutuae. 335

Hoc magis sie explicatur: Primaria unieuique rei haec
statuta lex est, ut actionibii8 suis seipsam primo perficiat, et secun-
dario tantum ea, quae aliquomodo secum connectuntur. Répugnât
enim, ut aliquid sit magis propter aliud aequale quam propter
se. Atque naturale est, ut id quod per conjunctionem fit quasi
pars amantis, partieipet, pro gradu conjunctions, illud ipsum
quod amans sibi debet, i. e. eonatum perficiendi, id quod
cum intensione amoris synonymum est. Hoc etiam dicit
S. Thomas: „Aliquid diligitur magis dupliciter: uno modo, quia
habet rationem excellentioris boni, alio modo ratione majoris
conjunctionis". (1. c. art. XII. c.) Et art. XI. c. dixerat
(quo sane art' XII' verba explicantur): „Secundum rationem
boni, quod est objectum dilectionis, magis sunt diligendi
parentes quam uxor, quia diliguntur ratione principii et
eminentioris cujusdam boni appretiative). Secundum autem
rationem conjunctionis magis diligenda est uxor, quia uxor con-
jungitur viro ut una caro existens. Et ideo intensius
diligitur uxor, sed major reverentia est parentibus exhibenda."
Et art. XIII. c. : „Intensio dilectionis provenit ex parte subjecti
diligentia."1

7. Hisce praemissis ponitur quaestio:
Uter mihi, ex regulis rectae rationis magis amandus est,

ego an proximus?
Et si de duobus proximis agatur, uter magis?
8. Ut huic quaestioni respondeatur, prae oculis habendae

sunt supradictae distinctiones ipsius amoris et rationum amandi.

Appretiatio siquidem amoris tui in unaquaque sphaera boni in
alio homine cogniti commensuranda erit gradui ipsius boni-
tatis perceptae; intensitas autem erit commensuranda diver-
sitati graduum conjunctionis, qua alius homo, in singula
conjunctionis sphaera, tecum constringitur.

9. Itaque: a) Si res in ordine universali consideremus,
(ratione superiori), cujus principium s. ratio est Bonum simpli-
citer et absolute summum, appretiative debes magis, quam
teipsum et quemcumque alium, amare ilium, quem sanctiorem
esse noveris, et inter plurimos sanctissimum, quisquis ille est.
Quodsi nescias, quis sit sanctior, omnes aequaliter debes amare,
te incluso (appretiative). Hue spectant verba S. Joannis a Cruce:

1 Nota: Si dicit S. Th. subjectum diligens esse quasi normam
intensitatis, non intendit dicere ipsum subjectum mere ut tale, sed
subjectum quatenus initium s. principium conjunctionis, s. quatenus
fundamentum relationis, quae relatio proprie, a Deo posita, divinae
Voluntatis interpres naturalis est.



336

„Omne8 homines aequaliter dilige; aequaliter omnium obliviscere,
sivo de proximis, sive de extraneis agatur. Si nnum prae altero
diligeres, errares vehementer.

Men8ura charitatis tuae debet esse: amor Dei erga homines.
Sed cum ille amore dignior sit, quem Deus magis diligit, tuto
hoc diseernere nequis, quia quis ceteros in amore Dei antecellat,
cognoscere nequis." (Opera ed. gallica III. p. 302.)

Atque cum omnis homo semper vere sit subjectus ordini
universali, hoc praeceptum absolute obligat, quicunque ordo
particulars accedat.

b) Quodsi res ratione inferiori considérés, sive: si verseris
in ordine particulari, cujus principium et mensura aliquod
bonum particulare est et creatum, et quaeratur quis magis
amandu8 appretiative sit v. g. inter artifices, inter belli duces,
inter filios, fratres, iterum obvia responsio est: melior et optimus
quisque in illo ordine.

Itaque, sanctissimum amabis super omnes simpliciter,
etiam magis quam optimos belli duces, qui ipsi in arte militari
multum praestant; optimum vero belli ducem amabis super
omnes secundum quid. — Et cum, uti diximus, bonuin
particulare, quod principium ordinis particulars est, sit ratio et mensura

amandi in illo ordine, ille magis in illo ordine appretiative
amandus est, in quo illud bonum magis invenitur; v. g.

quoad conjunctionem corporalem, per se magis amandus
est pater quam mater, (S. Th. II. II. qu. 26. a. X.;) magis
pater quam filius (ibid. a. IX.), magis parentes quam uxor (ibid,
a. XL);1 militi, ut tali, magis dux amandus est quam sodalis;
filii per se et ut tales aequaliter, et plus quam ceteri domestici.
Dico: per se „ut videlicet intelligatur esse quaesitum de patre
in quantum est pater, an sit plus diligendus matre in quantum
est mater. Potest enim in omnibus hujusmodi tanta esse di-
stantia virtutis et malitiae, ut amicitia solvatur vel minuatur
et ideo, ut Ambrosius dicit. Doni domestici sunt malis filiis
praeponendi." (1. c. art. X. c.)

10. Quodsi quaeratur quomodo intensitas araoris moderanda
sit inter te et proximum et proximos diversos, resumenda est
distinctio in perfectionem, qua evadis bonus simpliciter, et per-
fectionem, qua evadis bonus secundum quid. Atque iterum
prae oculis habendum, mensuram intensitatis esse relationem,
qua aut ad te ipsum aut ad alia refereris, s. conjunctionem,
quae tibi tecum aut cum aliis est, quae quidem relatio s. con-

1 Intensive vero magis uxor quam parentes (ibid.). Conf. n. 10.



De ordine charitatis mutuae. 337

junctio divinae Voluntatis interpres est.1 Prae oculis etiam ha-

beatur, non adesse Obligationen! praelationis, ubi non est
aliqua nécessitas mea aut proximi, i. e. carentia boni de-
biti, quod ego ipsi (ant mihi) praestare possum. (Ideoque v. g.
liber es, ut magis ores pro consanguineis aut pro cont'ratribus
spiritualibus, per se quidem; licet tarnen et hic quaeri posait,
quid magis conveniat; quod quidem ex regulis tradendis erit
dirimendum.)

11. Ad priorem perfectionem (perfect, simpliciter),
mihi adipiscendam obligor simpliciter, semper et absolute, vi
relationis quam cum meo fine ultimo s. Summo Bono habeo.

Itaque, si fiat comparatio inter me et proximum, debeo
intensive me magis amare quam alium quemcumque, cum unus-
quisque sit secum ipso conjunctissimus. — Porro, répugnât, ut
diximus, aliquid esse primario propter aliud aequale. Atque hoc
significare puto istud Axioma: „Amor bene ordinatus incipit a

semetipso". Etiam verba Legis: Diliges proximum sicut teipsum,
hue referri debere mihi videntur. Sic S. Theresia dicebat:
„Domine, aliis plures quam mihi favores dona (i. e. gratias gratis
datas, puta visiones, extases etc.); sed ferre non potero, quod
alii ardentius te diligant quam ego, aut ardentius gloriam tuam
quaerant." Et S. Thomas: „Deus diligitur ut prineipium boni,
super quo fundatur dilectio charitatis; homo autem seipsum diligit
ex charitate secundum rationern qua est partieeps praedicti boni;
proximus autem diligitur secundum rationem societatis in isto
bono. Consociatio autem est ratio dileetionis secundum quamdam
unionem in ordine ad Detun. Unde sicut unitas potior est, quam
unio, ita quod homo ipse partieipet bonum divinum, est potior
ratio diligendi quam quod alius associetur ipsi in hac partieipa-
tione. Et ideo homo ex charitate debet magis seipsum diligere
quam proximum, et hujus signum est, quod homo non debet
subire aliquod malum peccati, quod contrariatur participation!
beatitudinis, ut proximum liberet a peccato." (1. c. art. IV. c.)
Et in resp. ad 1: „Dilectio charitatis non solum habet quanti-
tatem ex parte objecti, quod est Deus, sed ex parte diligentis,
qui est ipse homo charitatem habens, sicut et quantitas cujus-
libet actionis dependet quodammodo ex ipso subjecto. Et ideo
licet proximus melior sit Deo propinquior, quia tamen non est
ita propinquus charitatem habenti, sicut ipse sibi, non sequitur
quod magis debeat aliquis proximum quam seipsum diligere."

1 Haec vox „conjunctionis" ponitur proprie pro „esse" ejusque ex-
tensionibus.



338 De ordine charitatis mutuae.

Sed si de parte tui agitur, ut parte, aliter loquendum est. Sim-
pliciter enirn „plus debemus diligere proximum quam corpus
proprium", (1. c. art. V. c) aut manum vel pedem.

12. Sed relate ad perfectionem, qua evado bonus
secundum quid, non mihi est obligatio earn mihi procu-
randi, nisi in quantum cum priori perfectione, vi circumstan-
tiarum s. cursus humanae vitae, ligatur. Itaque in ordinibus
particularibus, seu relate ad bona particularia licebit mihi
alium intensiu8 amare quam me; v. g. desiderare vel efficere
ut alii sint doctiores, saniores, ditiores quam ego, imo vivant
cum meae vitae dispendio, si honestum motivum, sive rationis
inferioris sive superioris,1 adsit. Sic licet militi aliquando se

exponere morti pro belli duce, ut ipsum patriae servet, licet non
necessarius omnino patriae sit; aut cuicumque homini (per se
loquendo) propter vitam aeternam securius obtinendum, licet vitam
dare pro alio. In hoc convenit, quod ait Dominus ïfoster:
„Majorem charitatem nemo habet, quam ut animam ponat quis pro
amieis suis." — Sic S. Paulinus libertate se privavit pro filio
viduae, atque exclamat: „Sibi habeant divitias suas divites, sibi
regna sua reges; mihi divitiae et gloria et potestas Christus
est"; atque unusquisque igitur de confratre quoad dona gratis
data dicere potest; „lllum oportet crescere, me autem minui."

13. Haec dicta sunt de intensitate majori minorive amoris
si comparatio fiat inter te et proximum. — Sed quid, si fiat
inter duos proximos? — Responsio juxta supradicta quaeri
debet. — Vidimus critérium aut mensuram ae normam intensitatis
debere esse conjunctionem amantis cum amato, (honestam
utique) conjunctionem dico, quae cum in Deo ultimam rationem
sui habeat, divinae voluntatis interpres est. — Jamvero, sicut
unumquodque ens eo quod proprium esse habet, sibimet proximum

est seu maxime conjunctum, ita cum eo conjunguntur
etiam ea, quae ipsius esse quasi profluvia sunt aut appendices,
sive quasi ex ipsius esse resultant, (formaliter utique per relation

es). Diximus autem, obligationem majoris minorisve
intensitatis esse mensurandam ex propinquitate amati ad amatum,
sive ex arctitudine conjunctionis. — Sed si conjunctio est norma
intensitatis, intensitas autem respiciat actiones ab amore
imperatas, actiones autem objecta diversa, i. e. aut corporalia,
aut spiritualia et haec omuia iterum multimoda, quaeritur quo-

1 Motivo sane superioris rationis nititur S. Alph. scribens ad con-
fratres suos 8. Aug. 1754: „Paratus sum pro singulis vobis sanguinem
et vitam dare; vestrum enim omnium, qui juniores estis, vita multum
gloriae Dei dilatandae conferre potest."



De ordine charitatis mutuae. 339

modo in ista intensitatis diversitate actionum species eligendae
sint. Responsio in proinptu est: cum norma et mensura agendi
sit relatio s. conjunctio, haec autem tota essentialiter a fun-
dam en to suo dependeat, quod aut corporale, aut spirituale etc.
esse potest, — liquet species actionum obligatarum convenire
debere cum isto conjunctions s. relationis principio, ita lit vi
relationis spirituals debeas spiritualia signa amoris; vi relationis
corporalis, corporalia adjumenta. — Alii autem homines possunt
conjuncti esse cum nostra persona aut quatenus pertinent
ad corpus nostrum, aut ad animam nostrum, aut ad utrum-
que simul. Ad primos pertinent consanguinei et affines
quatenus in amicorum numéro non computantur, conjunctio enim
cum illis per se mere in sanguinis corporisve communicatione
consstit. — Ad hanc speciem reduci possunt relationes, quae
oriuntur libera voluntate ad obtinenda bona temporalia; tales
sunt consortia civium, eommilitonum, sociorum mercaturae etc.
— Ad secundam pertinent amici (in statu religioso speciatim
confratres). — Ad tertiam maxime parentes et liberi et conjux
et isti consanguinei affinesque, qui cum sanguinis communione
etiam animi s. amicitiae communionem habent. — Hasce varias
communione8 expressas videmus, cum dicitur: „Hoc nunc os de
ossibus meis et caro de carne mea. — Quamobrem relinquet
homo patrem suum et adhaerebit uxori suae et erunt duo in
carne una." (Gen. II. 23.) Cui Salvator noster addit: „Itaque
jam non sunt duo, sod una caro. Quod ergo Deus conjunxit,
homo non separet." Hue spectant etiam verba Judae de Joseph:
„Frater enim et caro nostra est." (Gen. XXXVII. 27.) Et
Laban ad Jacob: „Os meum es et caro mea." (Gen. XXIX. 14);.
et I. Reg. XVIII. 1: „Anima Jonathae conglutinata est animae
David" —; et istud S. Augustini: „Dimidium animae meae."

14. Itaque, ubicunque occurrit aliquis nexus, quo aliquis
homo fit tanquam appendix tui, tecum aliquod totum constituées,
tibi etiam obligatio ineumbit eum perfieiendi quatenus positive
imperfectus est, i. e. ipsi necessaria procurandi quatenus eis
caret; et quidem in eo genere rerum, vi cujus ipse nexus
consistit. Dicendum igitur, quod si complures proximi vi
ejusdem nexus ad te referantur, ceteris paribus aequali inten-
sitate sint amandi, ut v. g. filii, confratres; sed si in uno inagis
reperiatur iste nexus quam in altero, isti debetur major inten-
sitas; sic v. g. inagis intensive diligendi sunt confratres ejusdem
provinciae aut monasterii quam alterius (per se saltern, et
ceteris paribus).— Atque si nexus est carnalis, debes magis
corporalia s. materialia signa amoris et adjumenta: Itaque



.340 De ordine cbaritatis mutuae.

pauperi necessitatem majorem patienti, ceteris paribus magis
succurrendum est quam minus indigenti. Et si de extrem a
necessitate vitae agatur „omnibus praet'erendi sunt parentes" ait
S. Alphonsu8, etiam prae uxore et filiis, cum erga illos accedat
specialis nexus gratitudinis propter vitam receptam et educa-
tionem. „Sed in gravi necessitate", idem S. Doctor pergit, pri-
mum succurrendum est conjugi, secundo filiis, tertio parentibus,
sed patri prae matre, quarto fratribus et sororibus, quinto con-
sanguineis, sexto domesticis." (Homo Apost. tr. IV. c. II. n. 15.)1
— Spiritualia autem debes magis iis, quibuscum spirit ua-
liter magis conjunctus es. Itaque in necessitate gravi sed pari,
primo loco haec debes parentibus, ceteris paribus; postea filiis
et uxori, tandem amicis (confratribus). „Est ordo naturae,
S. Thomas ait II. II. qu. 31. art. 3, ut unumquodque agens
naturale prius et magis suam effundat actionem ad ea, quae sunt
sibi magis propinqua et ideo oportet quod ad magis propin-
quos simus magis benefici. Sed propinquitas unius hominis ad
alium potest attendi secundum diversa, in quibus sibi ad invicem
homines communicant, ut consanguinei in naturali comrnunicatione,
concives in civili, fideles in spirituali. Et secundum diversas
conjunctione8 sunt diversimodo diversa bénéficia dispensanda, nam
unicuique est magis exhibendum beneficium pertinens ad ilia m

rem secundum quam est magis nobis conjunctus, simpliciter
loquendo. Tamen hoc potest variari secundum diversitatem lo-
corum et temporum et negotiorum. Nam in aliquo casu est magis
subveniendum extraneo, puta si sit in extreina necessitate, quam
etiam patri non tantam necessitatem patienti." Ex responsis ad

objecta in eodem art. haec excerpo: „Magis conjunctis magis est,
ceteris paribus, benefaciendum. Si autem duorum unus est magis
conjunctus et alter magis indigens, non potest universali régula
determinari cui sit magis subveniendum, quia sunt diversi gradus
et indigentiae et propinquitatis; sed hoe requirit prudentis
judicium." (ad 1.) — Porro: „Bonum multorum commune divinius
est quam bonum unius. Unde pro bono communi reipublicae vel
spirituali vel temporali, virtuosum est quod aliquis etiam propriam
vitam exponat periculo. Et ideo cum communicatio in bellicis
aetibus ordinetur ad conservationem reipublicae, in hoc miles
impendens commilitoni auxilium, non impendit ei tanq. privatae
personae, sed sicut totam rempublicam adjuvans; et ideo non est
mirum, quod in hoc praefertur extraneus conjuncto secundum

1 Si quis autem suorum et maxime domesticorum curam non habet,
fldem negavit et est infideli deterior I. Tim. c. V. v. 8. Et Galat. c. V.
v. 10: Operemur bonum ad omnes, maxime autem ad domesticos fidei.



De ordine charitatis mutuae. 341

carnem." (ad 2.) Et objectioni „quod benefactoribus magis sit
benefaeiendum quam propinquis, quia debitum sit quod aliquis
impendat bénéficia ei, a quo accepit", respondet: debitum istud
intelligi debere, quod sit strictae justitiae; „et quantum ad hoc

debet homo prius reddere debitum quam ex eo benefacere con-

junetis", (casibus quidem excipiendis exceptis) ; „aliud autem est

debitum, quod computatur in bonis ejus qui debet et non ejus cui

debetur; puta si debeatur ex quodam morali aequitate, ut
contingit in beneficiis gratis susceptis. Nullius autem benefactoris
beneficium est tantum sicut parentum, et ideo parentes in re-
compensandis beneficiis sunt omnibus aliis praeferendi, nisi
nécessitas ex alia parte praeponderaret, vel alia conditio, puta
communis utilitas Ecclesiae vel reipublicae. In aliis autem est
aestimatio habenda et conjunctionis et beneficii suscepti; quae
similiter non potest communi régula determinari". (ad 3.) Et
ad 4: „Dieendum, quod parentes sunt sicut superiores, et ideo
amor parentum est ad benefaciendum, amor autem filiorum ad
honorandum parentes; et tarnen in necessitatis extremae articulo
magis liceret deserere filios quam parentes, quos nullo modo
deserere licet propter obligationem beneficiorum susceptorum, ut
patet per Philosophum." (Hoc ultimum etiam dicit qu. 26. art. IX.
ad 3.) Porro qu. XXXII. art. IX, quaestioni: „Utrum propin-
quioribus sit magis eleemosyna danda" respondet primum cum
S. Aug. affirmative; addit autem: „Est tarnen circa hoc discre-
tionis ratio adhibenda, secundum differentiam conjunctionis, et
sanctitatis et utilitatis. Nam multo sanction magis indigentiam
patienti et magis utili ad commune bonum est magis eleemosyna
danda quam personae propinquiori, maxime si non sit multum
conjuncta, cujus cura specialis nobis non immineat, et si magnam
necessitatem non patiatur."

15. Sic v. g. instructionem asceticam per se magis debeo
confratri quam consanguineo; sustentationem temporalem,
ceteris paribus, magis consanguineo quam confratri.1 Sed si iste
consanguineus curae meae spirituali se peculiariter commisisset,
magis iterum ipsi instructionem asceticam deberem. Porro ceteris
paribus magis consanguinei et adhuc magis parentum debeo vitae
providere et vitam servare quam confratris; et etiam parentum
aut filii magis quam superioris spiritualis (nisi v. g. hic Superior
esset necessarius aut maxime utilis Ecclesiae aut reipublicae).

1 Ita vidimus S. Alph. tempore quo congregatio sua indigentia la-
borabat, pinguem tamen haereditatem avunculi sui Cavalieri integram
cessisse fratri suo Herculi, ut hujus rem familiärem in pristinum statum
restitueret.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 23



342 De ordine charitatis mutuae.

Et si confrater mihi antea vitam servasset, novaque igitur relatio
(gratitudinis) erga ipsum in me oriretur, ego, easu quo alter-
utrum tan tum a morte liberare possem, deberem per se confra-
trem praeferre consanguineo ordinario.1

16. Ädverte porro hunc nexum, divinae Voluntatis inter-
pretem, non tantum esse posse naturalem, sed etiam ex positiva

lege oriri. Ita v. g. vi destinationis a fundatore suo sibi
datae ordo religiosus missionariorum in intensitate (non utique
in apprétiatione) suae charitatis praeferre debet peccatores con-
vertendos; ad hoc enim missus est; licet in se perfectius sit
curam impendere animabus perfectis adhuc magis perficiendis,
ut Salmanticenses aiunt.

17. Haeo omnia iterum illustrantur Angelici verbis. Quaest.
XXVI. art. VI. docet unum proximnm magis diligendum esse

quam alium; atque ipsum hic loqui de intensitate amoris patet
ex resp. ad 1., ubi concedit aequalem debere esse amorem ex
parte objecti; sed „alio modo, ait, dicitur major dilectio propter
intensiorem actum dilectionis et sic non oportet omnes aequa-
liter diligere." Itaque in corp. articuli, postquam irrationabiles
de hac re opiniones amovit, ait: „Etiam secundum affectum

[= intensitatem affectus] oportet magis unum proximorum
quam alium diligere. Et ratio est, quia cum principium dilectionis

sit Deus et ipse diligens [= quatenus hic (diligens)
in se continet fundamentum relationis, vi cujus ad
alium refertur s. cum alio conjungitur in ordine spiri
tuali, aut corporali aut sociali] necesse est quod secundum

propinquitatem majorem ad alteram istorum principiorum major
sit dilectionis affectus [= intensitas]. Sicut enim supra dictum
est (art. I.) in omnibus in quibus invenitur aliquod principium,
ordo attenditur secundum comparationem ad illud principium." —
Hic S. Thomas tantum loquitur de intensitate interni affectus
majore minoreve. De hoc etiam loquitur art. VII. c. „Dilectio
speciem habet ex objecto, sed intensionem habet ex parte
ipsius diligentis." [=objeetum est mensura appretiationis;
ipse diligens, in quantum conjunctionis initium, est
mensura intensitatis.]2 Intensio dilectionis est atten-

1 Art. XII. qu. 26 S. Thomas dicit „quod magis sit amandus bene-
ficiatus quam benefactor", — omnino juxta ea, quae diximus. Ceteris
paribus utique; etenim: „nec tarnen oportet quod quoslibet beneficiatos
plus diligamus quibuslibet beuefactoribus. Benefactores enim a quibus
maxima bénéficia reeepimus, seil. Deum et parentes, praeferimus his,
quibus aliqua minora bénéficia impendimus". Art. cit. ad 3.

2 lllud S. Thomae: „ut ei, qui est Deo propinquior majus bonum



343

denda per comparationem ad ipsum hominem, qui diligit; et
secundum hoc illos, qui sunt sibi propinquiores, intensiori
affectu diligit homo ad illud bonum ad quod eos diligit

yi nexus, in quo debitum amandi fundatur), quam meliores
ad majus bonum." Ulterius autem addit: „Ad eos qui non sunt
nobis conjuncti [intellige: non specialiter conjuncti] non
habemu8 nisi amicitiam charitatis; ad eos vero, qui sunt nobis

conjuncti [= intellige: tanq. frater, aut pater, aut af-
finis, aut concivis, aut commilito] habemus aliquas alias
araicitias secundum modum conjunction^ eorum ad nos."
Haec verba notentur, antequam audiamus S. Thomam resolventem

quaest. circa intensitatem amoris, quatenus se actibus ex-
terioribus monstrat. Hanc quaestionem spectat quaestionis ci-
tatae art. VII. S. Thomae, qui inscribitur: „Utrum sit magis
diligendus ille, qui nobis est magis conjunctus secundum carnalem
originem." Quaestionem et responsionem intensitatem spec-
tare ex eo patet quod nituntur conjunctione; hie autem iterum
repetit: „lntensio dilectionis est ex conjunctione dilecti ad

diligentem." (art. VIII. e.) Sed statim addit: „Et ideo diver-
sorum dilectio est mensuranda secundum diversam rationem
conjunctionis, ut sc. unusquisque diligatur magis in eo, quod per-
tinet ad illam conjunctionem, secundum quam diligitur. Et ulterius
comparanda est dilectio dilectioni secundum comparationem
conjunctionis ad conjunctionem. Sic ergo dicendum est, quod amicitia
consanguineorum fundatur in conjunctione naturalis originis,
amicitia autem concivium in communicatione civili, et amicitia
cominilitantium in communicatione bellica. Et ideo in his quae
pertinent ad naturam, plus debemus diligere consanguineos; in
his autem quae pertinent ad civilem conversationem plus debemus

diligere concives, et in bellieis plus commilitones. Unde et Phi-
losophu8 dicit in 9. Ethic, cap. 2. quod singulis propria et con-
gruentia sunt attribuenda. Sic autem et facere videntur ; ad
nuptias enim vocant cognatos. ." Postea S. Thomas respondet
objectionibus; primum quoad ami cos et respondet plene juxta
ea, quae supra exposuimus: „Dicendum quod quia amicitia so-
ciorum propria clectione contrahitur, in his quae sub nostra
electione cadunt, puta in agendis, praeponderat haec dilectio
dilectioni consanguineorum, ut sc. magis cum iis consentiamus in
agendis. Amicitia tarnen consanguineorum praevalet in his,
quae ad naturam spectant; unde magis eis tenemur in provi-

ex charitate velimus" (1. c.) significare puto: „magis in eo complacentiam
habeamus"; — quod ex sequent, patet.

23*



344 De ordine charitatis mutuae.

si one necessariorum." In art. IX. postquam dixit hominem
debere magis amare parentes quam filios, iterum addit: „Piliis
autem magis debetur cura provisionis" (ad 1), et „in articulo
necessitatis filius obligatus [est] ex beneficiis susceptis, ut pa-
rentibus maxime provideat". (ad 3.) — Altera autem objectio in
art. VIII. erant verba 8. Ambrosii, omnino similia his, quae
S. Alphon8us ad Congregates suos scripsit: „Scitote, vos singulos
post Deum unicum affectionis meae objectum esse" (Litt. circ.
8. Aug. 1754) et in eadem epistola: „Deus seit, quam singuli
mihi cariores sitis quam frater meus et mater mea" et in Circ.
4. Nov. 1775: „majoris vos facio, quam omnes parentes meos."
Respondet S. Thomas: „Ambrosius loquitur de dilectione quantum

ad bénéficia, quae pertinent ad communicationem gratiae,
sc. de instruetione morum. In hoc enim magis debet homo sub-
venire filiis spiritualibus quam filiis corporalibus, quibus
tenetur magis providere in corporalibus subsidüs." (ad 2.) In
hune sensum S. Alph. 1. c. pergit: „Certi estote, me cuncta re-
linquere, cum de consolando confratre et filio meo agitur. Magis
mihi cordi est unum ex filiis meis adjuvare, quam quodeunque
aliud bonum perficere; hoc quidem paternum a me juvamen tunc
Deus magis requirit, quam quodlibet aliud, cum patris erga vos
officium geram."

18. In coelo manebit ordo charitatis; et quidem quoad ap-
pretiationem, sive, ut S. Th. ait „secundum differentiam boni

quam quis alii exoptat"1 „plus diliget meliores quam seipsum,
minus vero minus bonos." (art. XIII, c.) Sed „secundum in-
tensionem dilectionis" „aliquis plus seipsum diliget quam
proximum etiam meliorem, quia intensio actus dilectionis provenit
ex parte subjecti diligentis. Sed quantum ad ordinem pro-
ximorum ad invicem, si m pli ci ter quis magis diliget meliorem,
secundum charitatis amorem. Tota enim vita beata consistit
in ordinatione mentis ad Deum; unde totus ordo dilectionis bea-
torum observabitur per comparationem ad Deum. Cessabit
enim tunc provisio, quae est in praesenti vita necessaria, qua
necesse est ut unusquisque magis sibi conjuncto secundum quam-
cumque necessitudinem provideat magis quam alieno, ratione
cujus in hac vita ex ipsa inclinatione charitatis homo plus diligit
magis sibi conjunctum. Continget tameD in patria, quod
aliquis sibi conjunctum pluribus modis diligat; non enim cessabunt
ab animo beati honestae dilectionis causae. Tarnen omnibus his

1 Illud exoptat intelligit: quatenus est dandum a Deo remunera-
tore; uti notavimus p. 342. nota 2; itaque est actus complacentiae.



Litterarische Besprechungen. 345

rationibus praefertur incomparabiliter ratio dilectionis, quae sumitur
ex propinquitate ad Deum." (ibid. art. XIII. c.) Beati semper
aut quasi semper res ratione superiore considérant; et in-
tensitas amoris pari passu appretiationem sequitur: quod sane
summi ordinis imago est.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Die geistige Bewegung im Anschlufs an die Thomas-Ency-
klika Leos XIII. v. 4. August 1879. Von Dr. P. Th. M.
Wehofer, 0. Praed., Professor am Collegium Divi Thomae
de Urbe in Rom. Wien 1897, Selbstverlag der
Leo-Gesellschaft. 8°. S. 26.

Leo XIII. und der hl. Thomas von Aquiii. Von P. Mag.
J. V. de Groot, 0. Praed., Professor der thomistischen
Philosophie an der Universität Amsterdam. Autorisierte
Übersetzung von Dr. B. J. Rufs. Regensburg 1897,
Nationale Verlagsanstalt. 8°. S. 67.

Beide Schriftchen behandeln die thomistische Bewegung. Das
erste ist eine Abhandlung aus dem Jahrbuch der sehr rührigen Leo-
Gesellschaft und Abdruck eines vor Mitgliedern dieser Gesellschaft
gehaltenen Vortrags. Die Einleitung verbreitet sich kurz über Ziel
und Beweggründe des päpstlichen Rundschreibens, sowie über die
praktische Durchführung der dargelegten Ideen. Die Ausführung
selbst handelt von den schönen Erfolgen, von der Wirkung der päpstlichen

Mahnungen. Wir können sie füglich einen kleinen geschichtlichen
Beitrag zur thomistischen Philosophie nennen. Vorbereitet war
die thomistiscbe Bewegung durch Männer wie Sanseverino, P. Liberatore
S. J., P. Zigliara 0. Praed. in Italien; Balmes, P. Gonzalez 0. Praed. in
Spanien; P. Lacordaire 0. Praed. in Frankreich; Plafsmann, von Schäzler,
Stöckl in Deutschland u. a. Aber mit dem päpstlichen Rundschreiben
nahm diese Bewegung einen mächtigen Aufschwung. Echt thomistiscbe
Werke mehrten sich. Thomistiscbe Zeitschriften wurden gegründet; so
der Divus Thomas, die Revue Thomiste, die Revue Neoscolastique, unser
Jahrbuch u. a. Besonders werden rühmend hervorgehoben das Collegium

D. Thomae de Urbe (die sogen. Minerva) in Rom, die katholische
Universität Freiburg (Schweiz), die katholische Universität Löwen, die
deutsche Hochburg des Thomismus in Eichstädt mit dem verdienten Dreiblatt

Morgott-Schneid-Stöckl an der Spitze, die Thoinistenschule zu Graz
(Steiermark) im dortigen Dominikanerkloster. Vielerorts erstanden
Thomasakademieen, leider finden wir die rührige Luzerner (Schweiz)
nicht erwähnt. Eingehender ist die verdiente Thätigkeit der Kardinäle
Gonzalez und Zigliara dargestellt. Ehrend wird auch der Philosophia
Lacensis und des Cursus philosophicus der deutschen Jesuiten gedacht
Selbst bei Nicht-Katholiken fand die thomistische Philosophie Anklang
So wurde P. de Groot 0. Praed. angestellt, auf einstimmigen Vorschlag


	De ordine charitatis mutuae

