Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Urstoff oder die erste Materie. 289

objekt. Erkennen. 1889. 8. 31 f. Vgl. d. Jahrb. IV. S. 504.)
Also eine materialistische Naturwissenschaft, eine poetisch-triu-
mende Theologie und eine auf objektive Wahrbeit verzichtende
Philosophie sind die Ingredienzien, aus denen der dem modernen
Geschmack so zusagende Trank der ,Geschichte des Mate-
rialismus“ zusammengebraut 1st. Eine solche Philosophie kann
weder den Menschen noch den Christen befriedigen. Es ist
der Standpunkt des Pilatus, d. h. des blasierten, niedergehenden
Heidentums. Der menschliche Geist verlangt von Natur zu
wissen, d. h. objektive Wahrheit zu erkennen, weshalb er
auch die kiinstlichen Fesseln des Kriticismus auf die Dauer
nicht ertragen wird.

Y- NS —

DER URSTOFF ODER DIE ERSTE MATERIE.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Magister Ord. Praed.

(Forts. von Bd. XII, I. Heft.)
—o@o.._..._
§ 3. Die Unmdéglichkeit des Urstoffs im modernen Sinne.

1. Der Urstoff im modernen Sinne ist nicht einfach (ad a).

Dr. Cl. Baeumker fordert im Anschlusse an Wundt an der
friiher von uns angezogenen Stelle, dafs das Atom, wenn es das
letzte Element der Korperkonstitution vorstellen soll, einfach
sein miisse. Diese Forderung ist eine durchaus berechtigte,
denn wir fragen hier nach den ersten Principien, als nach dem
Urstoft selber der Naturdinge. Ist nun dieser letzte Grund
der Korperkoustitution nicht einfach, sondern selber zusammen-
gesetzt, dann bildet er eben nicht den letzten Grund. Kr ist
dann nicht selber Princip, sondern, wie die Schule sagt, Princi-
piatum, also nicht Ursache, sondern selber verursacht. Darum
mufls der Urstoff als letztes Element fiir sich durchaus ein-
fach sein, gleichwie auch das andere letzte Klement, die
Wesenstform, durchaus einfach sein mufs. Denn nicht blofs die
fiir sich bestehenden Formen, wie z. B. die Seele des Menschen,
ist einfach, sondern auch jede andere substantielle Form. (Anima
non est composita ex aliquibus, quae sind partes quidditatis
ipsius, sicut nec quaelibet alia forma. 1. Sent. d. 8. q. 5. a.
2. ad 1) KEbenso ist der Urstoff fiir sich betrachtet eintach, er



290 Der Urstoff oder die erste Materie.

hat das Stoff sein, ist Stoff, weiter aber nichts. Die Sache mufs
sich notwendig in dieser Weise verhalten, falls der Stoff und
die Form erste Principien oder letzte Elemente bilden, was
von ihnen doch behauptet wird. Die Einfachheit wird vom
innersten Wesen eines ersten Princips gefordert.

Die Einfachbeit nun weist der Urstoff im modernen Sinue,
der wirkliche Korper, nicht auf, diese kann er gar nicht besitzen.
Es wurde bereits oben dargethan, dals ein jedes Naturding, ein
jeder Naturkorper etwas mit allen andern ,,gemeinsam*, und
ebenso ein jeder etwas fiir sich ,eigen* hat. ln letzterem Uwm-
stande findet der Artunterschied und die individuelle Verschieden-
heit der Naturdinge die tiefste Begriindung. Nun kann aber
unmoglich ein und dasselbe zugleich das Princip abgeben, dals
alle Naturkorper etwas ,gemeinsam®, und doch ein jeder etwas
,besonders® fiir sich besitzt. Folglich werden wir in einem
jeden , wirklichen“ Korper zwei Principien annehmen miissen,
deren eines die Ursache bildet, dafs allen Naturdingen etwas
mgemeinsam* ist, deren anderes der Grund ist, dals jedes etwas
fiir sich ,besonders® hat. Wo aber zwei konstitutive Principien
sind, da kann von einer Einfachheit offenbar nicht mehr ge-
sprochen werden. Darum ist es ganz und gar ein Ding der
Unmoglichkeit, dals ein wirklicher Korper, ,,Stoff im modernen
Sinne des Wortes, den Urstoff ausmache.

Das néamliche Endergebnis erhalten wir, wenn wir einen
wirklichen Korper, ,Stoff im modernen Sinne, von einer
andern Seite aus betrachten. Jedes Naturding nédmlich, jeder
Naturkorper ist in sich selber ausgedehnt. Ein wirklicher Korper
ohne Ausdehnung existiert iiberhaupt nicht. Es wire gegen sein
eigenes innere Wesen, indem die Begritfsbestimmung des Korpers
auch die Ausdehnung in sich begreift. Denn Korper pennen
wir jenes Wesen, welches nach Lange, Breite und Tiefe aus-
gedehnt ist. (Corpora naturalia habent plana, id est superficies,
et firma, id est soliditates, et longitudines et puncta. Phys. 11,
III. 2. — Corpus est continuum quod est divisibile omniquaque
id est ad omnem partem vel secundum omnem dimensionem.
De coclo et mundo. I. II. 3.) Der ausgedehnte Korper mufs
aber teilbar sein, weil dies zum Wesen der Ausdehnung gehirt,
wie deren Begriffsbestimmung nachweist. (Continuum invenitur
a Philosopho dupliciter definitum. Uno modo definitione formali,
prout dicitur in Praedicamentis, quod continuum est cujus partes
copulantur ad unum commupnem terminum; uvnitas enim continui
est quasi forma ipsius. Alio modo definitione materiali, quae
sumitur ex partibus, quae habent rationem materiae, ut dicitur



Der Urstoff oder die erste Materie. 291

in IL. Phys.; et sic definitur hic, quod continuum est quod est
divisibile in semper divisibilia. Nulla enim pars continui potest
esse indivisibilis, quia ex indivisibilibus non componitur aliquod
continuum, ut probatur in VI. Phys. — De coelo et mundo.
1. IL. 2.)

Ist nun ein jeder Naturkorper vermige seiner Ausdehnung
teilbar, so muls er in sich unterschiedene, nicht ge-
schiedene, Teile haben. Denn was keinerlei unterschiedene
Teile aufweist, das ist auch nicht teilbar. Wir sagen, der
Naturkorper miisse in sich selber, d. h. in seinem innern Wesen
unterschiedene Teile besitzen, weil die Ausdehnuong eine Eigen-
schaft des Naturdinges bildet, die von der Wesenheit untrennbar
ist und von der Wesenheit selber verursacht wird. (ld quod
est divisibile ex necessitate inest corpori naturali, non autem
rebus indivisibilibus. Divisibile enim non potest inesse rei in-
divieibili omnino, quia id quod inest alicui quodammodo com-
prehenditur ab ipso. Divisibile autem non potest comprehendi
ab indivisibili secundum quantitatem . . . Cum passiones pro-
priae causentur a subjecto necesse est quod passionis compositae
sind diversa principia, quod repugnat simplicitati subjecti. —
De coelo et mundo. IIL IIL. 5.) — Vgl. De generat. et cor-
rupt. V. 2. IV, per tot.

In einem jeden Naturdinge lassen sich nun aber zwei ganz
verschiedene Eigenschaften nachweisen, ,passiones compositae®,
die aunf zwei sachlich unterschiedene Principien zuriickgefiihrt
werden miissen. Denn einerseits ist jeder Naturkorper teilbar,
besitzt somit in sich der Sache npach unterschiedene Teile.
Andererseits aber sind diese unterschiedenen Teile nicht faktisch
gesondert; der Naturkorper bildet vielmehr ein ungeteiltes
Ganzes, ein indivisum in se. Darum ist das Naturcing in sich
zwar teilbar, divisibile in potentia, besitzt es die Anlage oder
Fihigkeit, wirklich in geschiedene Teile zerlegt zu werden; allein
es hat diese in der Wirklichkeit gesonderten Teile noch nicht
in sich. Es ist indivisum in se. Das Naturding hat somit auf der
einen Seite die Neigung, geteilt zu sein, und auf der andern
wird diese Neigung nicht erfiillt, sondern ihr vielmehr ein Hindernis
In den Weg gelegt. Wie sollte und konnte nun ein und das-
selbe Princip die Grundlage abgeben fiir diese beiden vollkommen
entgegengesetzten Eigenschaften oder Zustinde eines jeden Natur-
kiirpers? Der Grundsatz, dals verschiedene, ja entgegengesetzte
Eigenschaften auch durchaus verschiedene Ursachen voraussetzen
und fordern, ist so wahr und malsgebend, wiesirgend etwas auf
der Welt. Wird diese unumstofsliche Wahrheit picht wmehr



292 Der Urstoff oder die erste Materie.

anerkannt, dann ist es mit der exakten Naturforschung zu
kinde, iiberhaupt um alle und jede Wissenschaft geschehen.
Denn eine Schlulsfolgerung von der Wirkung aut die Ursache,
von der Erscheinung auf das Wesen, ist dann einfach unmdglich
gemacht. Und doch héngt unsere ganze Erkenntnis, uunser
samtliches Wissen von dieser Schlufsfolgerung ab.

Wir werden somit an der Wahrheit unentwegt festhalten
miissen, dafs ein jedes Naturding seinem innersten Wesen nach
zusammengesetzt ist, dals es einfache Korper ein fiir alle-
mal gar nicht geben kanun. Ein jedes Ding wirkt das, was ihm
ahnolich, nicht aber das, was ihm entgegengesetzt ist. Denn das
Wirken eines jeden Dinges richtet sich genau nach dem Sein
desselben, weil ein jedes, insofern und insoweit es ist, eine eigene
Thitigkeit entfaltet. (Cum nihil operatur nisi inquantum est
actu modus operandi uniuscujusque rei sequitur modum essendi
ipsius., Summ. th. 1. p. q. 89. a. 1.) Daraus folgt, dals die
zwei Higenschaften eines jeden Naturkorpers, die Teilbarkeit und
das Ungeteiltsein, sich auf zwei durchaus unterschiedene Grund-
principien stiitzen, und darum kein einziger Naturkorper blofs
aus einem einzigen Princip bestehen, mit andern Worten ein-
fach sein kann.

2. Der Grundstoff im modernen Sinne ist nicht
gleichartig. (ad b.)

Die zweite Bedingung, welche von der Naturwissenschaft
an den Urstoff als an das letzte Element der Korperkonstitution
gestellt wird, ist, wie friither hervorgehoben wurde, die Gleich-
artigkeit.

Unter der Gleichartigkeit des Urstoffs, dieses letzten Kle-
mentes der Korper, kann offenbar nur die Unbestimmtheit
desselben verstanden werden. Denn der Urstoff soll und muls,
so fordert man, die objektive Grundlage der allen Korpern ge-
meinschaftlichen Bestimmungen bilden. Er darf folglich, an
sich betrachtet, keine dieser gemeinschaftlichen Bestimmungen
schon in sich haben. Allemn der Grundstoff im modernen Sinne,
der wirkliche Korper, besitzt diese Kigenschaften der Gleich-
artigkeit nicht, und zwar aus folgenden Griinden:

a) zum ersten bildet der ,Stoff im modernen Sinne einen
wirklichen Koérper. Er hat somit schon eine Bestimmung
und ist infolge dessen bereits mehr als blofs die ,objektive
Grundlage®. Als wirklicher Korper befindet sich dieser ,,Stoff*
im Besitze einer orm, also einer Bestimmung. Diese eine Be-
stimmuog aber hindert schon, dals der ,,StoffY im modernen



Der Urstoff oder die erste Materie. 293

Sinne ,,gleichartig® sei, um als letztes Element gelten zu konnen.
Dazu kommt:

b) zum zweiten, dafs dieser ,Stoff* nicht allein ein Korper
tiberhaupt, sondern nach der Art bestimmter Korper ist.
Nirgendwo in der Welt existiert ein Korper rein nur als solcher
oder ein Korper iiberhaupt. Immer und iiberall sind die Korper
nach Gattung und Art bestimmt, andernfalls wiren es nicht
wirkliche oder natiirliche, sondern mathematische Korper, mit
denen wir uns hier ja gar nicht beschaftigen. Endlich:

c) ist dieser ,Stoff nicht blofs nach Gattung und Art,
sondern bis zu dem Individuum herab bestimmt. Er hat als
wirklicher Korper eine ganz bestimmte Einzelnatur mit ebenso
bestimmten Eigenschaften, die in der Wirklichkeit nur ihm allein
zukommen. Was ist aber dann in diesem ,,Stoff* mit den andern
Kérpern noch ,gleichartig#? (Materia non est nisi substantiae
corporeae; substantiae enim incorporeae immateriales sunt. Unde
sequitur quod omnis materia sit talis corporis, scilicet indi-
vidualis. Non enim potest esse aliquod corpus commune, quod
non sit determinatum ad aliquam speciem et ad aliquod indi-
viduum. Omne autem tale corpus necesse est habere aliquam
passionem vel consequentem formam specificam, qualis est pro-
pria passio, vel qualitercunque aliter advenientem, sicut sunt
accidentia individualia. Ergo necesse est quod eadem materia
quae est subjectum magnitudinis sit etiam subjectum passionis;
ita quidem quod materia quae est subjectum magnitudinis, sit
ratione separata a passione, sicut est alia ratio hominis et albi,
loco autem, id est subjecto, non separantur: nisi quis dicat quod
passiones sunt separabiles a substantiis, quod est impossibile.
De generat. el corrupt. I. XIIL 5. — Corporeitas dupliciter
accipi potest. Uno modo secundum quod cst forma substantialis
corporis, prout in genere substantiae collocatur. Kt sic cor-
poreitas cujuscunque corporis nihl est aliud, quam forma sub-
stantialis ejus, secundum quam in genere et specie collocatur, ex
qua debetur rei corporali quod habeat tres dimensiones. Non
enim sunt diversae formae substantiales in uno et eodem, per
quarum unam collocatur in genere supremo, puta substantiae, et
per aliam in genere proximo, puta in genere corporalis vel ani-
malis, et per aliam in specie, puta hominis aut equi; quia si
prima forma faceret esse substantiam, sequentes formae jam ad-
venirent ei quod est hoc aliquid in actu et subsistens in natura.
Et sic posteriores formae non facerent hoc aliquid, sed essent
in subjecto quod est hoc aliquid sicut formae accidentales.
Oportet igitur quod corporeitas, prout est forma substantialis in

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 20



294 Der Urstoff oder die erste Materie.

homine, non sit aliud quam anima rationalis, quae in sua materia
hoc requirit, quod habeat tres dimensiones. Kst enim actus
corporis alicujus. — Summ. ph. IV. c. 81.)

Betrachten wir also den ,,Stoff im modernen Sinne, den
wirklichen Korper in sich, so werden wir finden, dals ihm sach-
lich, d. h. unabhidngig von unserer Auffassung, von unserm
Denken, jede Gleichartigkeit mit andern Korpern fehlt. Gébe
es im Siune eines Plato Korper, die nur Korper sind, so lielse
sich allenfalls noch irgend eine Gleichartigkeit herausbringen,
indem alle Korper das Korpersein gemeinsam hitten und in-
sofern ,,gleichartig® wiren. Allein ein Korper als Korper exi-
stiert nirgends. Die ,,wirklichen* Korper sind Korper mit allen
moglichen Bestimmungen. Damit hort aber dann in der
Wirklichkeit auch die geforderte Gleichartigkeit auf. Die
Gleichartigkeit besteht nur in unserer Auffassung, die allerdings
im Korper selber ihren Grund, ihr Fundament hat. Allein dieses
Fundament fiir sich reicht nicht hin, um dem Urstoff, diesem
wirklichen Korper im modernen Sinne, die reale Gleich-
artigkeit zuzusprechen.

8. Der Grundstoff im modernen Sinne kann nicht in einheit-
licher Weise auf allen Gebieten der Naturforschung
zu Grunde gelegt werden. (ad «.)

Gemils der friiher angezogenen Forderung mufls der Grund-
stoff in einheitlicher Weise auf allen Gebieten der Naturforschung
zu Grunde gelegt werden konnen. Dies will offenbar besagen,
der Urstoff miisse in allen Korpern einer und derselbe sein, in-
sofern man ihn an und fiir sich betrachtet. So haben in der
That Aristoteles und die Scholastik das Wesen des Urstoffs auf'
gefalst. Kr bildet nach ihrer Ansicht das, was alle Korper
,gemeinsam' besitzen. (Materia est immediate subjectum gene-
rationis et corruptionis. Aliorum autem motuum per prius et
posterius, tanto plus quanto illud secundum quod est mutatio,
majorem perfectionem motus praesupponit. Et ideo in illis est
unitas materiae primae, quae in generatione et corruptione con-
veniunt, et per consequens etiam illa, quae conveniunt in tribus
motibus, scilicet augmento et diminutione et alteratione, secun-
dum quod augmentum et diminutio non est sine generatione et
corruptione, quae etiam alterationis terminus est. II. Sent.
d. 12, q. 1. a. 1. ad. 5. — Materia informis est una unitate
ordinis, sicut omnia corpora sunt unum in ordine creaturae cor-
poreae. Summ. th. 1. p. q. 66. a. 2. ad 1.) Diese Einheit-
lichkeit des Urstoffs wird aber von Aristoteles und der Scholastik



Der Urstoff oder die erste Materie. 295

an eine entscheidende Bedingung gekniipft, nadmlich, dals der
Stoff in sich, ohne irgend eine Form, betrachtet werde. (Quod
sic se habet ad ipsas substantias naturales, sicut se habet aes
ad statuam, et lignum ad lectum, et quodlibet materiale et in-
forme ad formam, hoc dicimus esse materiam primam. Hoc
igitur est unum principium naturae, quod non sic unum est
sicut hoc aliquod, hoc est sicut aliquod individuum demonstratum,
ita quod habeat formam et unitatem in actu; sed dicitur ens et
unum inquantum est in potentia ad formam. Phys. I. XIIL. 9. —
Potentia materiae subjecto est una respectu multarum formarum,
sed ratione sunt multae potentiae secundum habitudinem ad
diversas formas. . ¢. I. XV. 3.)

Wie jedermann sieht, ist hier immer nur vom Stoff die
Rede, der ohne die Form von uns gedacht wird, also blols von
dem einen Teile des Naturkorpers, welcher allen Korpern ,ge-
meinsam* zukommt, Anders falst die neuere Naturwissenschaft
die Sache auf. TIhrer Theorie zufolge ist ein wirklicher
Kérper, ,Stoff“ im modernen Sinne, allen Korpern ,,gemeinsam*,
bildet ein wirklicher Korper die objective Grundlage der allen
Korpern gemeinschaftlichen Bestimmungen. Es wurde jedoch
die reine Unmdglichkeit einer derartigen Annahme frither dar-
gethan. Denn das, was bereits bis in das Kleinste hinein schon
bestimmt ist, hat einfach nicht mehr die Fahigkeit in sich, noch
weiter bestimmt zu werdev. Besitzt es aber keine Fahigkeit,
80 kann es auch auf keinen Fall die fernere Grundlage fiir Be-
stimmungen abgeben. Wir wissen sehr wohl, dals auch das
Einzelnding, also der endgiiltig bestimmte Korper, noch andere
Bestimmungen aufnehmen kann, somit dazn die volle Befihigung
besitzt. Allein es darf dabel nicht vergessen werden, dals diese
Bestimmungen ihm gerade als Individuum oder Einzelnding zu-
kommen und eigen sind, infolge dessen nicht zu der Wesenheit
selber des Einzelndinges gehoren. Diese Bestimmungen nennen
wir trennbare zufillige, accidentia per accidens. Von diesen zu-
falligen kann indessen hier nicht die Rede sein. Denn von ihnen
kann man unmoglich behaupten, sie bildeten die allen Korpern
gemeinschaftlichen Bestimmungen. Andere Bestimmungen aber
als diese zufilligen kann ein wirklicher Koérper, sofern er
noch dieser wirkliche Korper bleiben sollte, in gar keiner Weise
aufnehmen, ‘

Daraus ergibt sich die unbestreitbare Wahrheit, dals ein
wirklicher Korper nie und nimmer in einheitlicher Weise
auf allen Gebieten der Naturforschung zu Grunde gelegt werden
kann. Und die zweite ebenso unbestreitbare Wahrheit ist die,

20%*



2906 Der Urstoff oder die erste Materie.

dafs ein wirklicher Korper ewig nie der Urstoff sein kann.
Der einheitliche Korper und die einheitliche Grundlage heben
sich gegeunseitig auf, besagen somit einen argen Widerspruch.
Der wirkliche Korper bildet seiner Wesenheit nach eine Einheit,
ein unurm. Diese Einheit besteht im Ungeteiltsein in sich und
sugleich im Geschiedensein von allen andern. Jeder wirkliche
Korper unterscheidet sich somit durch seine Wesenheit von
allen andern. (Cum enim unum sit quod est indivisum in se et
divisum ab aliis, unumquodque autem creatum per essentiam
suam distinguatur ab aliis, ipsa essentia creati secundum quod
est indivisa in se et distinguens ab aliis, est unitas ejus, —
[. Sent. d. 19. q. 4. a. 1. ad 2.) Besitzt nun jeder wirkliche
Korper seine eigene Wesenheit, uod dieses ist der Iall,
weil er sich gerade durch seine Wesenheit von allen andern
unterscheidet, wie kaon dann eben diese seine Wesenheit
noch die einheitliche Grundlage der Wesenheit aller andern
Korper abgeben? Das Princip der Unterscheidung wire
dann das Princip der Einheit!

4, Der Stoff im modernen Sinne entspricht nicht den
Forderungen des philosophischen Denkens. (ad 3.

Als fernere Bedingung wurde frither betont, es miisse ein
Begriff von der Materie gegeben werden, ,der sich in Uberein-
stimmung befindet mit den Forderungen des philosophischen
Denkens“.  Was fordert nun das philosophische Denken von der
Materie. Daraut horen wir die Antwort, die Materie miisse
,die objektive Grundlage der allen Korpern gemeinschaftlichen
Bestimmungen bilden‘. Gerade dieser Umstand ist es nun, der
es ganz und gar unmoglich macht, dafs der Stoff im modernen
Sinne den Urstoff abgeben konne.

Das philosophische Denken mufs sich, falls es iiberhaupt
auf Berechtigung Anspruch erhebt, ganz wesentlich auf die
Denkgesetze stiitzen. Es soll nun ein Begriff gebildet, also
eine Begriffsbestimmung von der Materie, vom Urstoff gegeben
werden. Wie lautet nun diese Begriffsbestimmung der Materie
nach den modernen Autoren? Man erklart, die Materie, der
Urstoff sei jener wirkliche Korper, der die objektive Grund-
lage der allen Korpern gemeinschaftlichen Bestimmungen bildet.
Diese Begriffsbestimmung des Urstoffs vertrigt sich nicht mit den
Gesetz en des Denkens, folglich auch nicht mit den Forder-
ungen des philosophischen Denkens. Denn zunéchst wire der
Urstoff in diesem Falle die objektive Grundlage seiner
selbst., Wird ja doch behauptet, der Urstoff bilde einen wirk-



Der Urstoff oder die erste Materie. 297

lichen Korper., Ferner wird hervorgehoben, eben dieser Urstoff
sei die objektive Grundlage der allen Kiorpern gemeinschaft-
lichen Bestimmungen. Es gilt somit vom Urstoff, als einem
wirklichen Korper, das ndmliche. Allein dagegen strauben
sich die Denkgesetze. Daraus folgt, dafs der Urstoff nicht
schon ein wirklicher Korper sein kann. Er muls viel-
mehr nur die objektive Grundlage fiir einen wirklichen
Korper ausmachen; so fordert es das philosophische Denken.

Dazu kommt, dals die genannte Begriffsbestimmung die
Gesetze der Begriffsbestimmung iiberhaupt arg verletzt. Ein
Grundsatz dieser Bestimmung lautet, die Definition eines Dinges
miisse klarer sein als das dadurch bestimmte Ding selber.
Sagt man nun, der Urstoff sei ein wirklicher Korper, so weils
ich soviel und sowenig wie frither, indem ich ja gerade nach
den Principien eines jeden, also aller Korper iiberhaupt
frage. Ein zweites Gesetz der Begriffsbestimmung schreibt vor,
das zu Bestimmende diirfe nicht in der Bestimmung selber ent-
halten sein. Wird nun bemerkt, der Urstoff sei nichts anderes
als ein wirklicher Korper, so ist er selber in der Begriffs-
bestimmung bereits eingeschlossen. Man will doch offenbar eine
Begriffsbestimmung des Naturkorpers aufstellen. Diese besagt
nun, der Naturkorper sei weiter nichts als ein aus vielen kleinen
Naturkorpern zusammengesetzter Korper. Gegen eine solche
Begriffsbestimmung miissen die Gesetze des Denkens Einspruch
erheben; sie widerspricht den Forderungen des philosophischen
Denkens.

Ferner wird gelehrt, der Urstoff bilde die objektive Grund-
lage der allen Korperu gemeinschaftlichen Bestimmungen. Wenn
dem also ist, dann darf der Urstoff offenbar in sich keinerlei
Bestimmung besitzen. In diesem Falle ist er zwar in sich
bestimmungsfihig oder bestimmbar, keineswegs aber schon
bereits in sich bestimmt. Anders lifst sich die Sache einfach
nicht denken. Allein man behauptet, der Urstoff sei ein wirk-
licher Kérper. Dann ist er aber schon vollkommen bestimmt,
wie wir oben dargethan haben. Wie kann nun ein bis in das
Einzelne hinein bestimmter Korper noch die Grundlage ab-
geben fiir die allen Korpern gemeinschaftlichen Bestimmungen ?
Diese Theorie leignet die Denkgesetze. Was bereits be-
stimmt ist, das kann unmoglich noch einmal bestimmt werden.
Und dies umso weniger, als ein wirklicher Korper ein In-
dividuum bildet, ein indivisum in se et divisum a quolibet alio
ausmacht, also ungeteilt in sich selber, und von jedem andern
Wesen geschieden ist.



298 Der Urstoff oder die erste Materie.

Darum kommen jene Autoren, wie z. B. Fechner u. s. w.,
welche den Atomen, als dem Urstoff aller Naturkorper, alle und
jede Ausdehnung benehmen, der Wahrheit weit niaher. Auch
andere Gelehrte, wie Pfeilstiker und Wiessner, die den Atomen
jede Qualitit absprechen, die Atome fiir eigenschaftslos erklaren,
stehen wenigstens in dieser Beziehung nicht im offenen Kriege
mit den Denkgesetzen. Die genannten Autoren leugnen ja
geradezu, dals die Atome wirkliche Korper seien. Die neuern
Chemiker, darunter Hoffmann, bestreiten jede Selbstandigkeit und
gesonderte Existenz des Atoms. Nach ihnen sind die Atome
nur noch Bestandteile, aus denen sich die Materie aufbaut.
Somit kann von einem wirklichen Korper nicht mehr die
Rede sein, denn jeder wirkliche Korper hat seine eigene, ganz
bestimmte und selbstindige Existenz, wie frither nachgewiesen
wurde. Darum kann auch die Materie aus diesen Atomen sich
nicht aufbauen. Richtiger wire es, zu sagen, dals das un-
selbstindige, der gesonderten Existenz unfihige Atom nichts
anderes sei als der Urstoff selber. In diesem Falle haben wir
ein Substrat vor uns, welches in sich bestimmungslos, aber be-
stimmbar, also unselbstindig und zugleich ohne seine eigene
Existenz ist. Und dieses bildet in der That das innere Wesen
des Urstoffs. HKin Wesen dieser Art steht in , Uberein-
stimmung mit den Forderungen des philosophischen Denkens“,
weil dabei (Gesetze des Denkens nicht leichtfertig iibertreten
werden. Hingegen kann ein wirklicher Korper diesen beiden
Bedingungen niemals entsprechen.

Wir anerkennen gerne und mit gebiihrendem Danke alle
Resultate, welche die moderne Naturwissenschaft durch ihre
exakte Forschung zu Tage fordert, miissen ihr indessen eine
ebenso exakte Logik wiinschen, ein ebenso exaktes philo-
sophisches Denken. Daran gebricht es dieser Wissenschaft
in unsern Tagen am allermeisten. Darum unterschreiben wir
voll und ganz die Worte Zollners (iiber die Natur der Kometen,
2. Aufl. 8. 482), der bemerkt, ,,wie ein scharfer Verstand mit
geringem empirischen Material haushilterisch zu Werke zn gehen
versteht und hierdurch im allgemeinen hundert Jahre friiher zu
denjenigen Zielen gelangen kann, welche auch die exakte
Wissenschaft spiter als Ausgangspunkte fiir weitere Forschungen
zu betrachten hat.“ Gewils hat es dem Aristoteles und der
Scholastik im Vergleich zu unserer Zeit an ,,empirischem Material®
sehr gemangelt; dafiir besalsen aber diese Minner der Wissen-
schaft im Verhiltnisse zu der Gegenwart einen wahren Uber-
fluls an logischem Denken. Jetzt werden die Gesetze des



Der Urstoff oder die erste Materie. 299

Denkens vielfach ohne weiters beiseite geschoben oder geradezu
einfach in Abrede gestellt. Das Atom, ein wirklicher Korper,
als objektive Grundlage der allen Korpern gemeinschaftlichen
Bestimmungen, das ist und bleibt ein fir allemal ein unlosbarer
W]derspruch bedeutet die Aufhebung der Denkgesetze, das steht
ewig nie in Ubereinstimmung mit den Forderungen des philo-
sophischen Denkens. Kine Behauptung dieser Art verkennt ganz
und gar, was ein Korper iiberhaupt und was ein wirklicher, also
existenter Korper ist. Selbst wenn es sich nur um einen Korper
als Korper handelte, lige schon eine Bestimmung that-
sichlich vor uns. Folglich konnte eben dieser Karper nicht
mehr die ,objektive Grundlage der allen Korpern gemeinschaft-
lichen Bestimmungen“ abgeben. Um so viel mehr ist dies aber
dann der Fall, wenn dieser Korper nicht blofs Korper iiberhaupt,
sondern ein wirklicher, thatsachlich existierender Einzelnkorper ist.

Daraus glauben wir, ohne auf einen verniinftigen Wider-
spruch zu stofsen, die Behauptung aufstellen zu konnen, dafls
der Urstoff, oder ,,Stoff“ im modernen Sinne des Wortes, einfach
ein Ding der Unmoglichkeit ist. Wir lassen uns so manches,
ja sogar sehr vieles gefallen, dies aber nur dann, wenn und
solange es die Vernunft in unserm Denken nicht verletzt, die
von der Natur aus gegebenen und darum unabinderlichen Ge-
setze des Denkens nicht verneint. Nie und nimmer aber
werden wir uns herbeilassen, jenen sogenannten genauen
Ergebnissen der Naturwissenschaft beizustimmen, die ohne
Riicksicht auf die Gesetze der Logik, also des Denkens die mit
Aufserachtlassung der ,,Uberemstlmmung mit den Forderungen
des philosophischen Denkens” uns als Wahrheit dargeboten
werden. Darum sind wir Herrn Dr. Cl. Baeumker sehr dankbar
fiir das Urteil, welches er iiber Aristoteles fillt. Der genannte
Autor sagt: ,Aristoteles ist grofls in allem, was sich ohne Ex-
periment durch zergliedernde Beobachtung der Natur gewinnen
lifst“. Kinige Zeilen spiter heilst es: ,Um so energischer und
allseitiger sind dagegen die begrifflichen Elemente der aristote-
lischen Theorie durchdacht. Von den wirklichen oder vermeint-
lichen Grundphiinomenen, die er durch seine Theorie der Materie
zu erkliren unternimmt, gibt er eine im ganzen folgerichtige,
an tiefen Gedanken und feinen Unterscheidungen reiche Losung.“
A. 4 0.8, 211,

Was will man von einem Autor noch mehr? Tiefe Ge-
danken, eine reiche Losung durch feine Unterscheidungen, eine
folgerichtige Losung, grofs in allem, was durch zergliedernde
Naturbeobachtung sich gewinnen léfst: alles das wird dem



300 Der Urstoff oder die erste Materie,

Aristoteles neidlos zuerkannt. Von den Gelehrten der modernen
Naturforschung kann dies in keiner Weise behauptet werden.
Die Beweise dafiir haben wir oben angegeben. Es steht auch
nicht im Wege, dals Aristoteles ,einige allgemeinste, nicht
sonderlich tiefgehende, Beobachtungen einer scharfsinnigen dia-
lektischen Bearbeitung unterzieht durch gewisse allgemeine Be-
griffe und Grundsitze, die ihm als denknotwendig erscheinen.”
Dr. Cl. Baeumker, a. a. O. S, 210. Denn die Denkgesetze
sind uns von Hause aus gegeben, werden also nicht durch
,tiefgehende Beobachtungen® erworben. Zudem sind die Denk-
gesetze das Erste und Wichtigste, weil ohne sie auch die
tiefgzehendste Beobachtung und die exakteste Forschung kein
giinstiges Resultat zu Tage zu fordern imstande ist. Mit argen
Verstolsen gegen diese Gesetze, mit der Nichtiibereinstimmung-
mit den Forderungen des philosophischen Denkens kann tiirwahr
keinem Menschen gedient sein.

I1.
Der Urstoff im Sinne des Aristoteles und der Scholastik.

$ 1. Der Urstoff des Aristoteles und der Scholastik.

1. Das Wesen des Urstoffs nach Aristoteles und der Scholastik.

Was der Urstoff, ,,Stof’* im modernen Sinne des Wortes,
ist, haben wir im Vorausgehenden angefiihrt und geniigend er-
klart. Dabei hat es sich nun allerdings herausgestellt, dafs ein
Urstoff dieser Art weder existiert, noch jemals existieren kann.
Anders verhdlt sich die Sache mit dem Urstoff des Aristoteles
und der Scholastik.

Worin besteht nun der Anschauung des Aristoteles gemals.
der Urstoff? Er ist ihm weder die Wesenheit in sich ge-
nommen, noch die Ausdehnung, noch irgend etwas, wodurch das
Seiende bestimmt wird. Anderswo nennt Aristoteles den Ur-
stoff das erste Substrat eines jeden Naturdinges, aus welchem
etwas zuerst, in wesentlicher, nicht in zufilliger oder accidenter
Art wird, und welches auch im gewordenen Dinge vorhanden
ist. (Dico autem materiam, quae per se ipsam neque quid, neque
quantum, nec aliquid aliud quippiam, quibus ens determinatur.
Metaph. VIL. ¢. 3. — Dico enim materiam primum subjectum
uniuscujusque ex quo fit aliquid cum insit, non secundum acci-
dens. Phys. I. XV. 11.)

Diese Begriffsbestimmung des Urstoffs durch Aristoteles
bedarf einer Erklarung.



Der Urstoff oder die erste Materie. 301

a) Hinsichtlich der an erster Stelle genannten Bestimmung
muls bemerkt werden, dafs die Worte: per se ipsam ,fiir sich*,
oder noch besser ,durch sich selber bedeuten. Das Wort:
»quid“ besagt soviel als Wesenheit. Daher bemerkt Dr. CL
Bavemker, das Wort ,ti% ,quid“ stehe, wie nach einem auch
sonst nicht ganz seltenen Gebrauche synonym fiir: ,ousia®“,
Wesenheit. A. a. O. S. 231. Anm. 2. Der Sinn der Definition
ist somit dieser: der Urstoff bildet fiir sich, oder durch sich,
keine Wesenheit des Naturdinges. Er ist aber auch kein Ac-
cidens, sei es nun die Ausdehnung, oder irgend ein anderes
Accidens der verschiedenen Kategorieen,

Verhilt sich die Sache also, dann ist der Urstoff in der
That das leibhaftige Nichts, denn wir haben nur zehn Kategorieen,
welchen die geschaffenen Dinge angehoren: die Kategorie der
Substanz oder Wesenheit, und die neun Kategorieen des Accidens.
Untersteht der Urstoff weder der einen, ist er fiir und durch
sich weder die Wesenheit; noch den andern, ist er auch nicht
ein Accidens, so bildet er wahrhaftig das Nichts selber?

Diese aufgeworfene Schwierigkeit beruht auf einer ganz
falschen Voraussetzung. Es wird ndmlich darin angenommen,
dafs die Wesenheit des Naturdinges nicht allein thatsédchlich
ungeteilt, sondern auch unteilbar sei. Dies aber ist ganz
und gar unrichtig. Da nun alles Teilbare, um faktisch geteilt
werden zu konnen, unterschiedene, distinkte Teile haben
mufs, so verpflichtet uns dieser Umstand, die Substanz einzu-
teilen in eine solche, die unterschiedene, und in eine solche,
die keine unterschiedenen Teile hat. Zu der Substanz
letzterer Art gehort der Geist, zu ersterer die Wesenheit der
Naturdinge oder Korper. Wenngleich also der Urstoff nicht eine
Substanz, d. h. eine ganze Substanz ist, so bildet er doch einen
Teil oder einen Bestandteil einer Substanz, des Naturdinges.
Es gibt eben auch Teilsubstanzen. Die Verkenoung dieser
Wahrheit hat den Anlals zu vielen Milsverstindnissen gegeben,
die uns spiter noch beschiftigen werden. Wo immer demnach
Aristoteles bestreitet, dafs der Urstoff eine Wesenheit ausmache,
stellt er. dieses in Abrede mit Bezug auf eine ganze, voll-
kommene Substanz, weil er ja ausdriicklich die substantielle
Form als den andern Wesensbestandteil bezeichnet. Darum
sagt auch Dr. Cl. Baeumker, nach Aristotcles bleibe die Materie
Bestandteil des entstehenden Dinges. A. a. O. 8. 222, Ari-
stoteles leugnet somit in keiner Weise, dals der Urstoff eine
unvollkommene Substanz, ecin wesentlicher Teil einer
vollstindigen Substanz sei, sondern eben nur das volle Sub-



302 Der Urstoff oder die erste Materie.

stanzsein spricht er ihm ab. Denn das Substanzsein ,schlecht-
hin“ wird nur von der ganzen, vollstindigen Substanz aus-
gesagt. Der Teil aber oder der Wesensbestandteil bildet eben
nicht das Ganze. Folglich hat er auch nicht das Recht, den
Namen des Ganzen zu fiithren. Bei allen diesen Bezeichnungen
werden wir. uns demnach nicht des Hauptworts, sondern des
Beiworts bedienen miissen und sagen, der Urstoff sei nicht Sub-
stanz, wohl aber substantiell, er sei nicht die Wesenheit
selber, indessen doch ein wesentlicher Bestandteil.

Ganz und gar unverstindlich ist uns darum die Ansicht
des Herrn Dr. Cl. Baeumker, indem darin ausgesprochen wird,
der Urstoff sei nach Aristoteles etwas Unkorperliches. A. a.
0. S. 238. 239. Und warum dies? ,Aus der ganzen Ent-
wickelung, welche zum Begriffe der ersten Materie fiihrte, geht
deutlich hervor, dafs unter ihr nicht etwa die korperliche
Natur im allgemeinen, der Gattungsbegriff, welcher das
allen Korpern Gemeinsame umfafst, verstanden werden darf, wie
das im Altertum von den Stoikern und von Perikles dem Lyder
behauptet und auch in neuerer Zeit wieder aufgestellt wurde,
Ausdriicklich spricht Aristoteles an einer Stelle, die schon von
Simplicius dagegen geltend gemacht wurde, von einer Materie
des Korpers, die zugleich Materie der Quantitit und der Qua-
litdt ist. Nach einer bestimmten Erkldrung ist die Materie noch
nicht Korper, sondern erst der Moglichkeit nach Korper. Er
bezeichnet es als einen Irrtum der Naturphilosophen, dals sie
als Grundstoff der Welt eine von den Elementen verschiedene,
fiir sich bestehende korperliche Materie annehmen. A. a. O.

Darauf miissen wir bemerken, dals Aristoteles die erste
Materie allerdings nicht als Gattungsbegriff aufgefalst hat,
voch auffassen konnte. Denn jeder Logiker weils, dals der
Gattungsbegriff formell nur ein Gedankending ist. Ein Ge-
dankending kann offenbar nicht ein realer Wesensbe-
standteil des Naturdinges sein. Aristoteles aber spricht be-
stindig vom Bestandteil des in der Wirklichkeit existierenden
Korpers. Folglich konnte er unmoglich den G attungsbegriff,
in diesem Sinne ,die korperliche Natur im allgemeinen”, im
Auge haben. Unser Autor verwechselt hier bedauerlicher Weise
den Gattungsbegriff mit dem Fundamente, auf welches dieser
Gattungsbegriff sich stiitzt. Dieses Fundament nun bildet etwas
Reales, Positives. Es ist dasjenige, wodurch der Korper iiber-
haupt, nicht dieser oder jener Korper, z. B. Sauerstoff, Wasser-
stoff, Ozoon u. s. w. ist.



Der Urstoff oder die erste Materie. 303

Aber Aristoteles spricht doch ausdriicklich an einer Stelle
von ,einer Materie des Korpers, die zugleich Materie der
Quantitat und der Qualitit ist“? — Unser Autor unterscheidet,
wiederum nicht die allgemeine oder gemeinsame Materie
von der specifischen und individuellen. Gewils spricht Ari-
stoteles von der Materie ,des Korpers, aber nicht von der
Materie dieser oder jener Art, z. B. vom Eisen, oder Chlor, vom
Phosphor, von der Kohlensidure iiberhaupt; noch auch sagt er
uns etwas von diesem Sauerstoff, diesem Kohlenoxyd u. s. w.
Redet er also von der Materie ,,des* Korpers, so meint er eben
damit den Korper als Korper. Allein Kérper sind nicht blols
die eben genannten Grundstoffe der Chemie, sondern noch
unzihlige andere. Insofern aber alle Naturdinge Korper sind,
haben sie etwas Gemeinsames, ,die kdrperliche Natur im
allgemeinen”, welche eben den Grund fiir den Gattungs-
begriff abgibt. Die Materie des Korpers, welche zugleich
Materie der Quantitdt und Qualitit des Korpers bildet, ist eben
die Materie des Korpers iiberhaupt, weil sie zugleich die
Materie der Quantitit und Qualitit iberhaupt bildet. Einer
specifischen oder individuellen Quantitit und Qualitdt geschieht
hier keine Erwihnung. Wir miissen darum ganz entschieden
an der Behauptung festhalten, dals Aristoteles unter der Materie
zwar nicht den Gattungsbegriff, wohl aber die ,,gemeinsame
korperliche Natur®, das, wodurch ein Naturding iiberhaupt ein
Korper ist, verstanden hat,

Oder sind vielleicht ,der Korper, der Korper ,dieser Art
und der ,einzelne Korper sachlich ein und dasselbe? Das ist
ein Ding der reinen Unmaoglichkeit, was sich an einem Beispiele
ohne Miihe nachweisen lifst. Nehmen wir einen Kérper, z. B.
das Quecksilber, den wir vor uns haben. Ist das Quecksilber
aus dem Grunde ein Korper, weil es ,dieses“ Quecksilber,
also dieser Einzelnkorper ist? Offenbar nicht, denn andern-
falls gibe es auflser ,diesem‘* Korper, dem Quecksilber, in der
Welt iiberhaupt keinen Korper, oder ein jeder andere Karper
ware weiter nichts als ,dieses Quecksilber. Oder bildet viel-
leicht das Quecksilber deshalb einen Korper, weil es eben
,Quecksilber ist? Auch das kann nicht sein, denn in diesem
Falle hatten wir nur das Quecksilber als Korper in der Welt,
oder ein jeder Korper wire Quecksilber. Der Korper muls
folgerichtig durch etwas anderes Korper iiberhaupt sein. Und
dieses ,,andere* nennt Aristoteles Urstoff oder die Materie des
Kérpers. Darum spricht er von der Materie des Korpers, Wir



304 Der Urstoff oder die erste Materie,

zweifeln nicht, dals diese unsere Beweisfiilhrung sich in ,,Uber-
einstimmung befindet mit dem philosophischen Denken®.

Aber nach der bestimmten Erklarung des Aristoteles ist
die Materie noch nicht Kérper, sondern erst der Moglichkeit
nach Korper. — Das ist vollkommen richtig. Allein, folgt danu
vielleicht daraus, dals die Materie etwas , Unkdrperliches” sei?
Unser Autor zieht ohne weiters diesen Schlufs. Wir unserer-
seits vermogen indessen dieser Schlulsfolgerung unsere Zu-
stimmung nicht zu erteilen. Denn die Seele des Menschen ist
z. B. nicht der Mensch, also in diesem Sinne nicht eine
vollstindige ,,Substanz®. Darf nun daraus ohne viele Umstinde
geschlossen werden, sie sei darum auch nicht ,menschlich®, eine
,,menschliche Seele‘‘? Offenbar nicht. Die Seele des Tieres
macht nicht das Tier selber aus. Miissen wir nun daraus fol-
gern, dals diese Seele auch nicht eine ,tierische’ Seele sei?
In keiner Weise. Sie bildet eben nur den einen Teil des
Menschen, beziehungsweise des Tieres, und eben darum ist sie
keine Substanz, kein ,quid“ oder keine Wesenheit. In
Bezug auf die menschliche Seele verhilt sich die Sache aller-
dings anders, hinsichtlich der Tierseele jedoch trifft das Beispiel
vollkommen zu. Das Gleiche aber gilt im vollen Malse von den
Naturdingen oder Korpern. Daraus ergibt sich aber der durch-
aus logisch folgerichtige Schluls, dals etwas zwar nicht
selber ,,Substanz®, aber doch ,substantiell, also Wesens-
bestandteil eines Dinges sein kann. Somit kann der Schlufs,
dafs nach Aristoteles die Materie oder der Urstoff aus dem
Grunde etwas ,,Unkorperliches” sei, weil er kein Korper
ist, eine Geltung nicht beanspruchen. Der Stoff bildet gerade
im Sinne des Aristoteles keinen Korper, sondern blofs einen
wesentlichen Teil eines Korpers. Darum ist er selber kein
Korper, ,sondern erst der Moglichkeit nach Korper®. Wir
haben die Uberzeugung, dafs diese unsere Erklérung des Ari-
stoteles sich ,in Ubereinstimmung befindet mit dem philoso-
phischen Denken®.

Die ganze Beweisfilhrung unseres Autors beruht auf der
Thatsache, dals er eine unvollkommene und eine vollkommene
Substanz nicht unterscheidet, beruht also auf einem argen
Mifsverstindnisse. Was ist nun eine vollkommene Substanz,
oder eine ,,Substanz, ein ,,quid“ im Sinne des Aristoteles? Es
ist jene ,,Wesenheit, welche fiir sich besteht und nicht einen
Teil eines andern ausmacht. Gerade dieser Umstand ent-
scheidet. Ein jedes Wesen, welches subjektiv unabhingig von
einem andern seine Thitigkeiten entfaltet, ist oder existiert auch



Der Urstoff oder die erste Materie. 305

unabhéngig von diesem andern. Darum bildet es eine voll-
kommene Substanz oder Substanz schlechthin im Sinne des
Aristoteles. Trifft das Gegenteil zu, ist ndmlich ein Wesen
subjektiv bei all seiner Thatigkeit von einem andern abhéngig,
80 bildet es keine vollkommene Substanz, also keine Substanz
nach Aristoteles. Die menschliche Seele z. B. bildet eine ,,Sub-
stanz’, die Tierseele dagegen nicht. Erstere iibt ihre Thétigkeit,
das Verstehen und Wollen, ohne subjektive Beihiilfe des Leibes
aus, letztere besitzt keinerlei Thitigkeit ohne Unterstiitzung des
Korpers. Der Korper ist vielmehr zugleich mit der Seele Princip
einer jeden Thétigkeit. Wie die Thitigkeit eines jeden Dinges
beschaffen ist, so auch dessen Sinn. (Ipsum intellectuale prin-
cipium, quod dicitur mens vel intellectus, habet operationem per
se, cul non communicat corpus. Nihil autem potest per se ope-
rari nisi quod per se subsistat. Non enim est operari nisi entis
in actu. Unde eo modo aliquid operatur quo est; propter quod
won dicimus quod calor calefacit, sed calidum. Relinquitur
igitar animam humanam, quae dicitur intellectus vel mens, esse
aliquid incorporeum et subsistens. Summ. th. 1. p. q. 75. a. 2.)
-— Sentire et consequentes operatlones animae sensitivae mani-
feste accidunt cum aliqua corporis immutatione sicut in videndo
immutatur pupilla per speciem coloris. Kt idem apparet in aliis.
Et sic manpifestum est quod anima sensitiva non habet aliquam
operationem propriam per se ipsam, sed omnis operatio animae
sensitivae est conjuncti. Ex quo relinquitur quod, cum animae
brutorum animalium per se non operentur, non sint subsistentes.
Similiter enim unumquodque habet esse et operationem l. c. a. 3.

Nach der Lehre des Aristoteles hat nun der Urstoff keine
Thiitigkeit fir sich, unabhingig von der substantiellen Form.
Somit hat er auch kein Sein fiir sich, sondern nur in der
Verbindung mit dieser Form. Der Urstoff kann folglich auch
nicht Wesenheit, ,,Korper genannt werden. Er bildet vielmehr
den einen wesentlichen Bestandteil des Korpers. Weil aber der
Urstoff als Wesensbestandteil mit dem andern Teile, mit der
substantiellen Form, eine Wesenheit, einen Korper zu bilden
bestimmt ist, deshalb ist er nur der Moglichkeit nach ein Korper.
Darum ist die Begriffsbestimmung des Aristoteles iiber den
Urstoff durchaus zutreffend, wenn es heilst, der Urstoff bilde
keine Wesenheit, kein ,quid“. Denn eine jede Begriffsbe-
stlmmung hat zundchst etwas Ganzes, nicht einen Teil des
Gapzen im Auge. Daher bestimmt Aristoteles hier den Urstoff
negativ, indem er uns sagt, was der Urstoff nicht ist. Der Ur-
stoff ist ihm weder eine Wesenheit, noch auch ein Accidens,



3006 Der Urstoff oder die erste Materie.

wie Ausdehnung und dergl. Dieses letztere aus dem Grunde
nicht, weil er einen wesentlichen Teil des Kdorpers ausmacht,
was bekanntlich die Accidenzen nicht sind.

b) Die zweite obenan gezogene Begriffsbestimmung des
Aristoteles vom Urstoff bietet keine besondern Schwierigkeiteu.
Aristoteles nennt” den Urstoff erstes Substrat eines jeden Natur-
dinges oder Korpers, weil der Urstoff nicht aus einem andern
Substrate entsteht, welches in diesem Falle offenbar friiher ware
als der Urstoff selber. Darum wire er dann selber nicht mehr
erstes Princip, sondern Principiatum. Der Urstoff bildet viel-
mehr das, woraus ein jedes Naturding wird, als aus einem inner-
lich konstituierenden Princip, nicht blofs in accidenteller Weise.
Daher liegt er einem jeden Korper unmittelbar zu Grunde und
macht zugleich mit der Wesensform das Wesen selbst des
Naturkorpers aus. Das Wort ,,woraus* bedeutet also nicht allein
ein friiheres Wesen oder den Stoff in einem friithern Wesen,
woraus dann ein anderes, neunes wird, sondern der Urstoff ist.
auch im neuen, gewordenen Naturdinge das konstitutive Princip
der Wesenheit. Diese Thatsache ist, wie wir spiter noch sehen
werden, von der allergrifsten Bedeutung.

Auf diesen ganz und gar entscheidenden Umstand macht
schon der englische Lehrer aufmerksam mit einem Worte ndmlich:
»signanter”, welches er sonst sehr selten gebraucht. (S. Thomas
schreibt: Id quod fit secundum naturam est et fit ex subjecto
et forma. Kt notandum est quod hic intendit (Aristoteles) in-
quirere principia non solum fiendi, sed etiam essendi. Unde
signanter dicit ex quibus primis sunt et fiunt. Phys. I. XIIL 2,)
Darum konnen wir Herrn Dr. Cl. Baeumker nicht beistimmen,
welcher behauptet, nach Aristoteles sei die Materie nicht das
Entstehende selbst, sondern nur die Vorbedingung dazu.
A.a. 0. 8. 225. Nur Vorbedingung und innerlich konstitutives
Princip sein, das sind zwei himmelweit verschiedene Dinge.
Gewils, der Urstoff bildet die Vorbedingung alles Werdens
oder Entstehens, andernfalls héatten wir bestindig Neu-
schopfungen vor uns. Allein dieses Amt des Urstoffs ist nicht
das einzige, und auch nicht das hauptsdchlichste. Dieses
letztere besteht vielmehr darin, dals der Urstoff den einen ivner-
lich konstitutiven Teil des Entstandenen abgibt, wie der so-
eben angefiihrte Text ganz deutlich besagt: ,ex quibus primis
sunt®.  Richtig ist es allerdings, dals Aristoteles auch iiber die
Principien des Werdens handelt, aber es geschieht dies keines-
wegs ausschlielslich, so dafs vach ihm der Urstoff nur Vor-
bedingung des Entstehenden wire. In diesem Falle hitte die



Der Urstoff oder die erste Materie. 307

XIII. Lektion desselben Buches gar keinen Sinn oder bildete
einfach eine nochmalige Wiederholung der XII., was nicht ver-
standlich ist. Darum bemerkt S. Thomas im Eingange zu dieser
XIII. Lektion: postquam Philosophus ostendit, quod In quolibet
fieri naturali tria inveniuntur, hic ex praemissis intendit ostendere
quot sunt principia naturae. Aristoteles bespricht somit
den Urstoff als Vorbedingung und als inneres konstitutives
Princip in zwei ganz getrennten Abschnitten. Man kann folglich
nicht sagen, dem Aristoteles sei der Urstoff nur Vorbedingung
des Entstehenden.

Aber, bemerkt unser Autor, nach Aristoteles ist die Materie
nicht das Entstehende selbst? — Dieser Ausspruch des Aristoteles
bedarf einer nihern Erklirung. Jedes Entstehen bezieht sich
auf das Sein. Folglich entsteht im eigentlichen Sinne das-
jenige, dem das Sein zukommt. Das Sein aber gebiihrt der
vollkommenen Substanz, der Wesenheit des Aristoteles,
ndmlich dem ,,quid“. Da nun der Urstoff nicht ein ,,quid*
bildet, wie bereits hervorgehoben wurde, so. ist im eigentlichen
Sinne nicht er das Entstehende selbst, sondern das Ganze,
die vollstindige Wesenheit ist es. Allein daraus folgt in gar
keiner Weise, dafs der Urstoff dann nur Vorbedingung, nicht
auch inneres, konstitutives Princip des Entstandenen sei. Der
Urstoff gehort ja zum Ganzen, bildet einen wesentlichen Teil
des Ganzen, welches entsteht. (Fieri ordinatur ad esse rei.
Unde illis proprie convenit fieri, quibus convenit esse. Quod
quidem convenit proprie subsistentibus, sive sint simplicia, sicut
substantiae separatae, sive sint composita, sicut substantiae mate-
riales. Illi enim proprie convenit esse, quod habet esse et est
subsistens in suo esse. Formae autem et accidentia et alia hujus-
modi non dicuntur entia, quasi ipsa sint, sed quia eis aliquid
est . . . Sicut igitur accidentia et formae et hujusmodi quae
non subsistunt, magis sunt coexistentia quam entia, ita magis
debet dici concreata, quam creata. Proprie vero creata sunt
subsistentia. Summ. th, 1. p. q. 43. a. 4.)

Der Urstoff bildet somit nicht eine blofse Vorbedingung
des BEntstehenden, wie etwa der Sauerstoff und der Wasserstoff
die Vorbedingung sind, dals Wasser entstehe:; nein, der Ur-
stoff befindet sich im Wasser selber als konstituierender Teil
des Wassers. Und zwar ist es derselbe Urstoff, der vor der
Vereinigung des Sauerstoffs mit dem Wasserstoff iin Sauerstoff
die Form und das Sein des Sauerstoffs, im Wassertoff die
Form und das Sein des Wasserstoffs hatte. Die Verbindung
dieser zwei Stoffe vermittelt eben das Werden oder Entstehen



308 Der Urstoff oder die erste Materie.

des Wassers, ist das fieri oder generari des Wassers. Wenn
aber derselbe Stoff jetzt im Wasser, im Entstandenen selbst
sich befindet, so ist er offenbar mehr als nur die Vorbedingung
fir das Entstehende. Und so falst Aristoteles thatséchlich den
Urstoff auf. Der Urstoff selber hat im Wasser eine ,,andere
Form und ein ,anderes“ Sein als im Sauerstoff und Wasserstoff,
er selbst als Urstoff ist der gleiche geblieben. Folglich ent-
spricht es nicht ganz der Wahrheit, ohne weiters zu sagen, der
Urstoff sei nach Aristoteles auch nicht das ,,Entstehende selbst®.
Teilweise ist es richtig, teilweise unrichtig. Versteht man unter
dem , Entstehenden®“ das Ganze, die Wesenheit im Sione des
Aristoteles, dann ist der Satz richtig. Der Urstoff bildet nicht
das Granze, sondern einen Teil, der Teil aber ist eben nicht das
Ganze. Falst man indessen den Satz in der Weise auf, dals
der Urstoff vom ,Entstehenden® vollig ausgeschlossen wird,
dann hat dieser Satz keinen Anspruch auf Richtigkeit. Auf
diesen letztern Umstand macht S. Thomas aufmerksam, wenn
er schreibt: ,signanter” Aristoteles dicit et quibus primis ,sunt”
et ,fiunt“. Aristoteles wollte in der XIII. Lektion des ersten
Buches der Physik nicht allein die Principien des Werdens
oder Entstehens, sondern auch die Principien des Seins der
Naturkorper aufzeigen.

2. Die Eigenschaften des Urstoffs nach Ar1stoteles
und der Scholastik.

Aus der Begriffsbestimmung des Urstoffs lassen sich nun
dessen HEigenschaften ohne viele Miihe ableiten. Doch miissen
wir betonen, dals nur die richtige Begriffsbestimmung des
Urstoffs uns seine Eigenschaften offenbart. KEs gibt leider auch
solche, die den Urstoff selber eigentlich aufheben, ihm Kigen-
schaften zuschreiben, wodurch er einfach unmoglich wird. Eine
dieser Begriffsbestimmungen lesen wir auch im wiederholt ge-
nannten Werke des Dr. Cl. Baeumker, S. 240.

Der genannte Autor schreibt: ,so ist also die Materie, um
welche es sich im Vorigen handelte, die letzte gemeinsame,
ungewordene Grundlage der dem Werden und Ver-
gehen unterworfenen Korper, welche, in sich vollig
unbestimmt und blofse Moglichkeit, alle Bestimmtheit
und alle Wirklichkeit nur durch die Form erhalt.

Wir miissen uns zu dieser Begriffsbestimmung des Urstoffs
einige Bemerkungen erlauben. Zunéichst heilst es hier, ,die
Materie sei in sich véllig unbestimmt und blofse Moglichkeit.
Dieser Satz ist, so wie er vorliegt, sehr zweideutig. Thomas



Der Urstoff oder die erste Materie. 309

von Aquin bestimmt den Urstoff anders. KEr sagt: , Allgemein
wird der Urstoff dasjenige genannt, was sich in der Kategorie
der Substanz befindet, als eine gewisse von uns aufgefalste
Fihigkeit ohne Art und Form, und auch ohne Beraubung, die
Jedoch geeignet ist, Formen und Beraubungen sufzunehmen, wie
aus 8. Augustins XII. Buch der Bekennt. und I. Buch iiber
Genes. ad litter. ¢. XIV. XV. sowie aus Aristoteles im VII. Buche
der Metaphysik hervorgeht. (Id communiter materia prima
nominatur, quod est in genere substantiae ut potentia quaedam
intellecta praeter omnem speciem et formam, et etiam praeter
privationem; quae tamen est susceptiva et formarum et priva-
tionum, ut patet per Augustinum XII. Conf. et I. super Grenes.
ad litter. ¢. XIV. XV, et per Philosophum in VII. Metaph. —
Quaest. disput. de spiritual. creatur. a. 1.) Wie aus diesen
Worten des englischen Lehrers hervorgeht, fassen oder denken
wir den Urstoff als eine Anlage, eine Fihigkeit ohne Art, Form
oder Beraubung. Kann man nun sagen, ohne Mifsverstindnisse
herbei zu fiihren, die Materie sei in sich v6llig unbestimmt und
blofse Moglichkeit? Wir glauben nicht. Wiirde der Satz lauten:
die Materie ist in sich betrachtet u. s. w., so konnten wir
unbedingt ihm unsere Zustimmung erteilen. Allein so wie er
vorliegt, vermag er unsern Beifall nicht zu finden. Denn in sich
80 sein, und von uns so aufgefalst oder gedacht werden,
das sind zwei ganz und gar verschiedene Dinge, wie die Lehre
von der Abstraktion, vom Abschen uns sagt.

Das Absehen kann in doppeiter Weise stattfinden. Einmal
nach Art der Zusammensetzung und Teilung, also des Urteils,
wie wenn wir erkennen, dafs das eine nicht in dem andern ist
oder vom andern gesondert sich vorfindet. Zweitens geschieht
die Abstraktion nach Art der einfachen Begriffsbildung, wie
wenn wir das eine erkennen, das andere aber gar nicht be-
trachten, ganz unberiicksichtigt lassen. Existieren nun irgendwo
zwel sachlich untrennbare Dinge und wir sehen in ersterer
Art von ihnen ab, d. h. wir fassen beide Dinge als gesonderte
Dinge auf, so ist unsere Erkenntnis von ihnen «ine durchaus
unrichtige. In der zweiten Weise dagegen konnen wir Dinge,
die der Sache nach nicht trennbar sind, ohne alle Unrichtigkeit
auffassen. Dies lafst sich ganz einfach an einem Beispiele nach-
weisen im Bereiche des Sinnenfilligen. Wenn wir etwa meinten
oder sagten, der gefirbte Korper hitte keine Farbe, oder die
Farbe bestinde getrennt vom Korper, so wire diese unsere
Ansicht und Behauptuog eine total falsche. Betrachten wir da-
gegen die Farbe und ihre Eigenschaften, indem wir uns um den

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 21



310 Der Urstoff oder die erste Materie.

gefirbten Korper selber gar nicht kiimmern, so kann unserer
Anschauung die Wahrheit nicht abgesprochen werden. Denn
der Kdrper gehort nicht-zum Wesen der Farbe. Folglich kénnen
wir uns geistig mit der Farbe beschaftigen, ohne den Korper zu
beriicksichtigen. (Abstrahere contingit dupliciter. Uno modo
per modum -compositionis et divisionis, sicut cum intelligimus
aliquid non esse in alio, vel esse separatum ob eo. Alio modo
per modum simplicitatis, sicut si intelligimus unum, nihil con-
siderando de alio. Abstrahere igitur per intellectum ea quae
secundum rem non sunt abstracta secundum primum modum
abstractionis non est absque falsitate. Sed secundo modo ab-
strahere per intellectum quae non sunt abstracta secundum rem
non habet falsitatem, ut in sensibus manifesta apparet. Si enim
intelligamus vel dicamns colorem non inesse corpori colorato,
vel esse separatum ob eo, erit falsitas in opinione vel in ora-
tione. Si vero consideremus colorem et proprietatem ejus nihil
considerantes de pomo colorato; vel si quod intelligimus voce
exprimamus, erit absque falsitate opinionis et orationis. Pomum
enim non est de ratione coloris. Kt ideo nihil prohibet colorem
intelligi, nihil intelligendo de pomo. Summ. th. 1. p. q. 85.
8 1, ad 1.) '

Dieser Grundsatz des englischen Lehrers ist gerade in
unserer Frage von weittragender Bedeutung. Denn es wurde
friiher vom npamlichen Meister gesagt, der Urstoff werde von
uns aufgefalst oder gedacht als eine Anlage, eine Fahigkeit
ohne Art und Form, ohne Beraubung. Ist also der Urstoff in
sich ,vollig unbestimmt und blofse Moglichkeit“? KEs wird dar-
auf ankommen, in welcher der vorhin genannten Weise wir den
Urstoff uns denken. Auf erstere Art gedacht, ndmlich als be-
finde sich keinerlei Bestimmung im Urstoff, oder als existierte
der Urstoff getrennt von jeder Bestimmung, ist die Sache
durchaus unrichtig, ,non est absque falsitate”. In der zweiten
Weise gedacht, nimlich ohne Riicksicht auf seine Bestimmung
und Existenz, beruht die Sache auf voller Wahrkeit, ,mnon habet
falsitatem*. Wir kononen den Stoff betrachten, nur insofern er
Stoff ist, also in seinem Stoff-sein, seine Form und sein Dasein
hingegen ganz beiseite lassen, ,nihil considerando de alio¥,
obgleich diese beiden Bestimmungen nie getrennt vom Urstoff
sind. '

Ist der Urstoff so aufgefalst, ,,vollig unbestimmt und blofse
Moglichkeit“? Nein, denn er ist schon von Natur aus zum
Stoff-sein bestimmt. Unbestimmt ist er blofs zum Stoff-sein
als Substanz oder auch dieser oder jener Art, zum Stoff-



Der Urstoff oder die erste Materie. 311

sein ,,dieses” Individuums oder Naturkorpers. Gott hat bei der
Schopfung dem Urstoff das Stoff-sein gegeben. Das Stoff-sein
bildet seine Natur und Wesenheit. Die substantielle Form
verleiht dem Urstoff ebenso wenig das Stoff-sein, wie der Urstoff
der Form auch nicht das Form-sein mitteilt. Dieses Sein
haben beide von Natur aus, das macht ihr innerstes Wesen
aus. Wire dem nicht so, dann hitten wir keine Principien,
sondern lauter Principiata vor uns. Uberdies besitzt ein jedes
Ding seine eigene Wesenheit durch sich selber, nicht aber
durch ein anderes. (Substantia uniuscujusque est ens per se,
et non, per aliud. Summ. ph. 1L ¢. 52.) KEs ist darum nicht
richtig, wenn behauptet wird, der Urstoff sei in sich ,vollig
unbestimmt. Vollig unbestimmt in sich ist er nur in Bezug auf
das Sein eines Korpers, und der Art und des Individuums.
Er allein, also in sich bildet keinen Korper. Zu diesem
Zwecke mufs die substantielle Form hinzukommen. Der Urstoff
in sich ist noch kein vollstindiger Kérper, sondern blofs der
eine Teil eines Korpers. Durch die Form wird erst ein Kérper
konstituiert. (Prima forma quae recipitur in materia est corpo-
reitas, a qua nunquam denudatur. 1. Sent. d. 8. q. 5. a. 2. —
Oportet quod tota materia sit vestita forma corporeitatis. 1I. Sent.
d. 3. q. 1. a. 1)

Daraus geht zur Evidenz hervor, dafs die substantielle
Form dem Urstoff nicht das Stoff-sein, sondern das Kérper-
sein gibt. Folglich ist auch der Urstoff nicht ,vollig unbe-
stimmt®, Durch das Stoff-sein wird er eben zum Stoff bestimmt.
Véllig unbestimmt ist er nur mit Bezug darauf, welchen Korper,
welche vollkommene Substanz er konstituieren soll. Und diese
Bestimmung erhiilt er durch die substantielle Form. Stellt man
den Urstoff als ,,vollig unbestimmt* hin, so hat man in der That
nur das Nichts vor sich. In diesem Falle hat ja der Urstoff
nicht einmal das Stoff-sein in sich. Kine Theorie dieser Art hat
Aristoteles niemals aufgestellt, eine solche konnte er gar nicht
verfechten, weil ihm der Stoff eine Teilsubstanz ist.

Ferner heilst es an der vorhin angezogenen Stelle, der
Urstoff in sich bildet eine ,blofse Moglichkeit“. Auch dieser
Ausdruck ist zweideutig. Was haben wir unter dieser blofsen
Moglichkeit zu verstehen? Offenbar die Moglichkeit ,zu aller
Bestimmtheit und aller Wirklichkeit, welche sie von der Form
erhdit”, wie wir daselbst lesen. Aus dem geht hervor, dafs der
Urstoff’ thatsiichlich gar keine Bestimmung in sich hat, denn
er erhilt ,alle“ Bestimmtheit von der Form. Dann erhilt er
gewils auch das Stoff-sein von der Form, wenn er schon ,alle“

a1



312 Der Urstoff oder die erste Materie.

Bestimmtheit von der Form empfingt. Wie wenig diese Ansicht
der Wahrheit entspricht, haben wir bereits frither dargethan.
Der Urstoff und die substantielle Form sind bekanntlich nach
Aristoteles die ersten Principien, aus welchen der Natur-
korper besteht. Was lehrt nun Aristoteles iiber die ersten
Principien? Was sind nach ihm die ersten Principien?
Sie sind dann erste Principien, wenn sie drei Eigenschaften
haben: zum ersten diirfen sie nicht aus andern entstehen; zum
zweiten diirfen sie ihre Entstehung nicht sich gegenseitig ver-
danken: zum dritten miissen alle andern aus ihnen selber ihre
Entstehung herleiten. (Tria videntur de ratione principiorum '
esse. Primum quod non sint ex aliis; secundum quod non sint ex
alterutris: tertium quod omnia alia sint ex eis. Phys. I. X. 3.)
Bewirkt nun die Form das Stoff-sein des Urstoffs, wie kann
dieser dann noch erstes Princip sein? Die zweite Bedingung,
die zum Wesen eines ersten Privcips gehort, wird ja da-
durch unmoglich gemacht. Zudem erweist es sich als ganz und
gar unmoglich, dafs die Form den Urstoff erst zum Stoff mache,
weil sie dazu ein Substrat voransetzen und vor sich haben
miifste, und dieses Substrat konnte kein anderes sein als eben
der Urstoff, das Urstoff-sein. Verhalt sich die Sache der Wahr-
heit entsprechend also, so kanu der Urstoff auch nicht ,blofse
Moglichkeit® zu ,aller Bestimmtheit sein, und ,,alle’* Bestimmt-
heit nur durch die Form empfangen.

Welche Bestimmtheit hat aber dann der Urstoff von der
Form? Wir haben es bereits gesehen, die Bestimmtheit zu
einem Korper, zu einem Korper dieser oder jener Art, zu der
Bestimmtheit, dals er zugleich mit der substantiellen Form ein
quid, eine vollkommene Substanz, eine ,,ousia“ oder ,, Wesenheit“
im Sinne des Aristoteles ausmache. In dieser vollstindigen
Substanz bildet somit der Urstoff die ,,blofse Moglichkeit”, denn
der Teil ist ja nicht das wirkliche, sondern nur das mog-
liche Ganze, wenn wir ihn in sich betrachten nach der
friiher gegebenen Vorschrift des Doctor Angelicus. An unge-
zahlten Stellen erklart S. Thomas, dals der Urstoff zu dem Zwecke
die Form aufnehme, um dadurch ein der Art nach bestimmtes
Naturding zu bilden. (Materia recipit formam, ut secundum
ipsam constituatur inesse alicujus speciei, vel aéris, vel ignis,
vel cujuscunque alterius. Summ. th. 1. p. q. 50. a. 2. ad. 2.)
Darum nennt Aristoteles die Form das Princip der Art. (Prin-
cipinm speciei est forma. Phys. IV. II. 5. — Materia per
formam contrahitur ad determinatam speciem. Summ. th. 1.
p. q. 44. a. 2) |



Der Urstoff oder die erste Materie. 313

Aus alledem geht zur Geniige hervor, inwieweit der Ur-
stoff ,,villig unbestimmt“ und eine ,blofse Moglichkeit” genannt
werden kann, der ,alle“ Bestimmung und ,alle“ Wirklichkeit
,our’ durch die Form zukommt. Daraus wird uns aber anderer-
seits auch klar, welche Eigenschaften der Urstoff in sich
hat. Es sind folgende:

a) Die erste Higenschaft desselben ist die, dals er Stoff
ist, das Stoff-sein hat. Denn alle Naturdinge, Naturkorper be-
stehen aus Stoff. Diese stoffliche Seite unterscheidet sie vom
Geist. Darum nennen wir die Naturdinge Korper. Diese Wahr-
heit wird auch von der modernen Naturforschung in keiner
Weise in Abrede gestellt. Im Gegenteil behauptet die moderne
Natarforschung, dals der Korper selbst eigentlich nur Stoff ist.
Der Stoff bildet nach ihr das wahre, konstitutive Princip des
Korpers. Es ist aber zugleich auch das einzige. Wir wollen
daraus nur das folgern, dals der Urstoff die eine Kigenschaft
hat, Stoff zu sein. Und dies ist so richtig, dafs man den Stoff,
wollte man von ihm eine logisch genaue Begriffsbestimmung
geben, nach'S. Thomas dahin definieren miilste, er sei das eigepe
Stoff-sein mit der Hinordnung zu der substantielien Form.
Das Stoff-sein wiirde dann die Gattung, die wesentliche Hin-
ordnung zu der Form den Artunterschied, die differentia spe-
cifica bilden. (Materia autem, si ejus essentia definiretur, ha-
beret pro differentia ipsum suum ordinem ad formam, pro genere
ipsam suam substantiam. Quodlibet 9. a. 6. ad 3.) Natiirlich
kann man einfache Dinge, wie die ersten Principien sind, nicht
genau nach den Gesetzen der Logik bestimmen. Ubrigens be-
dirfen sie dieser Bestimmung auch gerade aus dem Grunde
nicht, weil sie durchaus einfach sind.

b) Als zweite Kigenschaft des Urstoffs miissen wir die
hervorheben, dals er zwar Stoff, aber kein bestimmter Stoff
1st. Kr bildet sonach in sich und durch sich selber nicht
schon einen Korper, ein Naturding. Dies wird er vielmehr
erst durch die substantielle Form. Darum bildet der Urstoff
in sich und durch sicbh nicht eine Wesenheit, ein ,,quid*.
Der Korper selber ist ein ,quid“, hat eine Wesenheit. (Forma
et materia constituunt essentiam rel naturalis. Summ. ph. IV,
c. 33.) Die Form vervollstindigt also nicht das Wesen des
Urstoffs selber, denn in diesem Falle wire die Form ein
Teil des Urstoffs, gehorte sie zum Wesen des Urstoffs, zum
Urstoff-sein, was durchaus unrichtig ist. (Materia prima non
habet aliquam formam partem essentiae suae. II. Sent, 4. 12.
q. 1. a. 4) Sie vollendet vielmehr das Wesen des Kborpers,



314 Der Urstoff oder die erste Materie.

nicht aber des Urstoffs. (Ompis forma substantialis dat esse
completum in genere substantiae. 1. ¢.) Durch eine und die-
selbe Form wird dann ein Korper iiberhaupt ein Korper dieser
Art und dieser Einzelnkorper. (Ab eadem forma per essentiam
ignis est ignis et corpus et substantia. 1. c¢.) Vgl a a. O.
d. 18. q. 1. a. 2. Wiire der Urstoff in sich und durch sich
schon ein Korper selber, so konnte er nicht die ,letzte ge-
meinsame ungewordene Grundlage der dem Werden und Ver-
gehen unterworfenen Korper abgeben. Denn als Korper unter-
lige er ebenso dem Werden und Vergehen wie die iibrigen
Korper. Ein Korper als ungewordene Grundlage der dem
Werden und Vergehen unterworfenen Korper besagt einen hellen
W:dersprueh befindet sich folglich nicht ,in Ubereinstimmung
mit dem philosophischen Denken“. Denn ,alle“ Korper ohne
Ausnahme sind dem Werden und Vergehen unterworfen.

Dazu kommt, dals ein wirklicher Korper keine substan-
tielle Form mehr in sich aufzunehmen in der Lage ist. Damit
ist dann die innere Einheit des Naturkorpers aufgehoben und
das Ganze nicht mehr Natur, sondern Kunst. Denn da der
Korper weder als Kdrper an sich, noch als Korper einer be-
stimmten Art, sondern immer nur als einzelner Korper exi-
stiert und dasein kann, so bildet er ein in sich abge-
schlossenes Ganze, und ist gesondert von einem jeden
andern, est indivisum in se, et divisum a quolibet alio. Was
immer demnach zu diesem Korper noch hinzukommt, das bildet
fiir ihn ein Zufilliges, ein Accidens. Mit cinem Accidens aber
kann keine Wesenheit eine innere sustanticlle Einigung ab-
schlief[sen. Dem englischen Lehrer wenigstens gilt dies als
ausgemachte Wahrheit. Aus diesem Grunde bestreitet er ganz
entschieden, dals der Urstoff selber bereits ein Korper sei, sondern
behauptet stdndig, dals aus ihm und der substantiellen Form
erst ein Korper werde. Von den vielen Stellen wollen wir, um
nicht weitliufig zu werden, nur eine einzige acfithren. Sie
lautet: corporeitas dupliciter accipi potest. Uno modo secundum
quod est forma substantialis corporis, prout in genere substantiae
collocatur. Et sic corporeitas cujuscunque corporis uihil est
aliud quam forma substantialis ejus, secundum quam in genere
et specie collocatur, ex qua debetur rei corporali quod habeat
tres dimensiones. Non enim sunt diversae formae substantiales
in uno et eodem, per quarum unam collocatur in genere supremo,
puta substantiae, et per aliam in genere pr0x1m0 puta in genere
corporalis vel ammahs et per aliam in specie, puta hominis aut
equi; quia, si prima faceret esse substantiam, sequentes formae



Der Urstoff oder die erste Materie, 315

jam advenirent ei quod est hoc aliquid in actu et subsistens
in natura. Et sic posteriores formae non facerent hoc aliquid,
sed essent in subjecto quod est hoc aliquid, sicut formae acci-
dentales. Oportet igitur quod corporeitas, prout est forma sub-
stantialis in homine, non sit aliud quam anima rationalis, quae
in sua materia hoc requirit, quod habeat tres dimensiones. Est
enim actus corporis alicujus. Summ. ph. IV. ¢. 81.)

Daraus geht unwiderleglich hervor, dals der Urstoff selber
nicht schon in sich und durch sich ein Korper sein kann. Denn
er bildet zugleich mit der Form eine innere substantielle
Einheit, das eigentliche Wesen des Naturkorpers. Anders
allerdings urteilt Dr. Cl. Baeumker, und zwar etwas, was sonder-
bar ist, selbst in Bezug auf die organischen Koérper, wo die
Sache doch klar zu Tage liegt, und der Autor unumwunden zu-
gibt, dals im Organismus ,eine innere Kinheit ausgebildet und
erhalten werde durch die Form®. Nichts destoweniger ,,ist die
Materie, die diesem Formprincip gegeniibersteht, wiederum nicht
die bestimmungslose blofse Moglichkeit des Korpers. Sie ist
auch hier ein wirkliches, bestimmtes Seiendes mit eigenen Kréften,
welches gerade durch diese Eigentiimlichkeit die Vorbedingungen
fir ein hoheres Princip und dessen Thitigkeit bietet. A. a. O.
8. 250. '

Nun, wir haben bereits gehort, was S. Thomas iiber diese
Ansicht sagt. Neu ist sie jedenfalls nicht, auf Originalitdt hat
sie somit keinen Anspruch. Diese Anschauung befindet sich nicht
»in  Ubereinstimmung mit dem philosophischen Denken®. Sie
hebt iiberdies jede Wesensdnderung, also jedes Werden
und Vergehen ein fiir allemal auf. (Per unam enim et ean-
dem formam hoc individuum collocatur in genere substantiae, et
in genere corporis, et sic usque ad specialissimam speciem. Si
enim secundum aliquam aliam forman hoc individuum habeat
quod sit substantia, de necessitate oportet quod aliae formae
supervenientes, secundum quas collocatur in inferioribus generibus
et speciebus, sint formae accidentales. Quod ex hoc patet.
Forma enim accidentalis a substantiali_ differt, quia forma sub-
stantialis facit hoc aliquid. Forma autem accidentalis advenit
rei jam hoc aliquid existenti. Si igitur prima forma, per quam
co_llocatur in gemere, facit individuum esse hoc aliquid, omnes
aliae formae advenient individuo subsistenti in actu, et ita erunt
formae accidentales. — Sequentur etiam quod per adventum
posteriorum formarum, quibus collocatur aliquid in specie spe-
cialissima vel subalterna, non sit generatio simpliciter, neque per
subtractionem corruptio simpliciter, sed secundum quid. Cum enim



316 Der Urstoff oder die erste Materie.

generatio sit {ransmutatio ad esse rei, illud simpliciter generari
dicitur, quod simpliciter fit ens de non ente in actu, sed ente
in potentia tantum. Si igitur aliquid fiat de praeexistenti in
actu, non generabitur simpliciter ens, sed hoc ens. Kt eadem
ratio est de corruptione . . . Sic igitur per hoc excluditur po-
sitio Avicebron in libro Fontis vitae, quod wateria prima, quae
omnino sine forma consideratur, primo recipit formam sub-
stantiae, qua quidem suscepta in aliqua sui parte, super formam
substantiae recipit aliam formam, per quam fit corpus; et sic
deinceps usque ad ultimam speciem. Quaest. disp. de spiritual.
creatur. a. 1. ad 9.) Vergl. Quaest. disp. de anima. a. 9.—
a. 11. — Quodl. 11. a. ).

Unsere frithere Behauptung findet hierin ihre Bestitigung.
Die Theorie des Dr. Cl. Baeumker kann ecinen Anspruch auf
Neuheit nicht erheben, denn Avicebroa hat sie lange vor ihm
vorgetragen. KEiv ,wirkliches, bestimmtes Seiendes mit eigenen
Kriften, welches dem Formprincip gegeniibersteht bildet ein
Individuum, ein ,hoc aliquid® im Sinne des hl. Thomas. Folg-
lich ist das gegeniiberstehende Formprincip fiir dieses , wirkliche,
bestimmte Seiende* etwas Zufilliges, ein Accidens, und damit
jede Wesensverdnderung unmoglich gemacht. Auch die
Lehre, dals es iiberhaupt keine wesentliche Verinderung der
Naturdinge gebe, ist nicht eine neue, denn schon Aristoteles
beschiftigt sich mit ihr und widerlegt sie; dasselbe werden wir
unsererseits spater thun.

In Anbetracht der so oft ausgesprochcnen und so ent-
schieden (de necessitate) festgehaltenen Lehre des hl. Thomas,
dals die substantielle Form dem Urstoft erst das Korper-sein,
nicht das Stoff-sein mitteile, mit ithm erst eine Substanz, also
eine vollkommene Wesenheit im Sinne des Aristoteles bilde,
miissen wir unentwegt die Ansicht verteidigen, der Urstoff sei
in sich und durch sich selber kein Korper. Somit ist die
zweite Eigenschaft des Urstoffs erwiesen, némlich die, dals er
in sich und aus sich keinerlei Bestimmung zu einem Korper
hat. Er ist in sich blofs Teil des Korpers, also Teilsubstanz,
gleichwie die Form blofs einen Teil desselben Korpers bildet.
(Ex partibus essentialibus componitur aliquid grave, puta ex
materia et forma. De coelo et mundo. ILI. IX. 10. — Uni-
versalia elementa sunt materia et forma, quae tamen non sunt
corpora, 1. c¢. 1II. VIIL. 6. — Dicit autem — Aristoteles — ele-
menta corporalia ad differentiam primorum principiorum, scilicet
materiae et formae, quae non sunt corpora, sed corporum ele-
menta seu principia. Meteorol. I. I. 3. — Haec autem causa



Der Urstoff oder die erste Materie. 317

est eadem scilicet cum essentia ipsius rei, aut alia. Eadem
quidem, sicut forma et materia, quae sunt partes essentiae. Po-
sterior. Analyt. II. VIL 2.)

So begreift es sich von selber, wie Aristoteles, das Wesen
des Urstoffs bestimmend, sagen konnte, der Stoff bilde nicht eine
Wesenheit, sei nicht ein ,quid“. Anderswo triagt Aristoteles
kein Bedenken, den Urstoff Wesenheit zu nennen, insofern ndmlich
der Teil fiir das Ganze genommen und darnach benannt wird.
(Quantum enim ad hoc quod materia sit substantia et natura
rerum naturalium vera est. Materia enim intrat constitutionem
substantiae cujuslibet rei naturalis, Sed quantum ad hoc quod
dicebant omnes formas esse accidentia falsa est. Unde ex hac
opinione et ratione ejus concludit id quod verum est, scilicet
quod natura uno modo dicitur materia quae subjicitur unicuique
rei naturali habenti in se principium motus vel cujuscunque
wutationis. Phys. II. II. 2.) Stdndige Lehre des Aristoteles
jedoch ist, dafs der Urstoff in sich und durch sich keine voll-
kommene Substanz, kein ,quid®, also kein Korper sei. Dar-
iber kann ein Zweifel nicht aufkommen.

Dr. Cl. Baeumker bemerkt, man pflege jene erste Grund-
lage der Korperwelt unter Benutzung eines aristotelischen Aus-
drucks als erste Materie zu bezeichnen. Freilich sei dabei
zu  beachten, dals Aristoteles selbst gerade fiir die allererste
Grundlage aller substantialen Verdnderung das Wort ,erste
Materie“ an keiner Stelle gebrauche. Er seclbst bezeichne als
merste Materie im Gegensatz zur ,letzten Materie* vielmehr
immer nur das urspriingliche korperliche Element, aus welchem
etwas entstanden ist, also schon eine geformte Materie. A. a.
0. 8. 241.

Diese Bemerkung unseres Autors beruht wiederum auf einer
unrichtigen Auftassung der Worte: ,aus welchem®. Gewils,
wenn ich sage, das Wasser entsteht aus dem Sauerstoff und
Wasserstoff, so sind diese beiden wirkliche Kdrper, also
geformte Materie. Allein das ist durchaus nicht der Sinn,
welchen Aristoteles mit den oben angefiihrten Worten verbindet.
Denn es handelt sich bei dieser Gelegenheit um die Principien,
aus welchen das Wasser als Korper besteht. Aristoteles
bestimmt die Principien des Seins aller Korper, mnicht die
P?mcipien des Werdens, insofern diese Principien Vorbe-
dingung sind. Der Sauerstoff und Wasserstoff bilden die Vor-
bedingung, dals Wasser entstehe. Aus Schwefelsiure und
Ammoniak entsteht nicht Wasser. Allein iiber derlei Vorbe-
dingung spricht Aristoteles gar nicht. Er erkldvt uns vielmehr,



318 Der Urstoff oder die erste Materie.

aus welchen ersten Principien ein jeder Korper besteht. Also
nicht darum handelt es sich, aus welchem Element ein Korper
entstanden ist oder entsteht, sondern darum, aus welchem
Element er besteht. Dals nun ein Korper npicht aus zwei
geformten Materien, also aus zwei Korpern bestehen
kann, wurde frilher nachgewiesen. Damit wire die innere
Einheit des Korpers aufgehoben. (Quae enim actu sunt non
uniunter nisi quasi colligata vel sicut congregata. Quae non
sunt unum simpliciter. Summ. ph. I. ¢. 18. — Ex duabus enim
substantiis actu existentibus non potest fieri aliquid unum. Actus
enim cujuslibet est id, quo ab altero distinguitur. 1. e¢. II. ¢. 56.)

Dem Aristoteles ist die ,erste Materie* vielmehr immer
nur das urspriingliche korperliche Klement, also eine schon
geformte Materie. — Dieser Satz ist wiederum zweideutig.
Wodurch ist die ,erste Materie“ ein korperliches Element?
Etwa durch die Form? Dann verleiht die Form dem Urstoff
das Korperlich-sein oder das Stoff-sein. Allein eine der-
artige Anschauung kaun ein fiir allemal nicht richtig sein. Die
Grinde dafiir haben wir bereits angegeben. Was ein Ding
durch seine eigene Natur hat, das empfangt es nicht von einem
andern. Das Korperlich-sein oder Stoff-sein bildet nun
aber die Natur des Urstoffs. Folglich macht der Urstoff fiir
sich, d. h, ohne Form betrachtet, etwas Korperliches oder
ein korperliches Element aus. Unser Autor vergilst bestindig
den wichtigen Umstand, die entscheidende Wahrheit, dals die
ersten Principien der Naturdinge nicht gegenseitig sichselber,
sondern beide zusammen ein Drittes, nimlich eine Substanz,
einen Korper konstituieren. Weil nun jeder Naturkorper aus
korperlichen Bestandteilen sich zusammensetzen muls, indem
das (anze nicht anders gestaltet sein, keine andere Wesenheit
haben kann, als die innerlich das Ganze konstituierenden Teile,
darum sind sowohl der Urstoff, wie auch die Form etwas
Korperliches. Dieses haben sie nicht von einander, sondern
durch sich selber, durch ihre eigene Wesenheit oder
Natur. Die Form macht somit den Urstoff in gar keiner Weise
zu einem korperlichen. Er ist demnach auch ohne Form
aufgefalst korperlich.

Der Umstand, dals Aristoteles das Wort ,erste Materie® an
keiner Stelle gebraucht, kann in unserer Frage nicht maflsgebend
sein. HKs handelt sich hier um das ganze Lehrsystem und um
die ganze Tendenz, welche Aristoteles verfolgt. Der Zweck,
welchen Aristoteles vor sich hat, ist der Nachweis, aus welchen
Principien ein jeder Naturkorper bestehen, aus welchen er



Der Urstoff oder die erste Materie. 319

zusammengesetzt sein muls. Wir sagen: ein jeder Korper,
weil hier ausschlielslich das Korper-sein in Betracht kommt.
Aristoteles konnte somit in gar keiner Weise eine ,schon ge-
formte Materie® als ,erste Grundlage der Korperwelt“ aufstellen,
weil eine schon geformte Materie bereits ein Korper selber
ist. Damit wire ja die ganze Krage nicht gelofst, indem hier
die Priccipien eines jeden Korpers, insofern er Korper ist,
angegeben werden sollen. Daher bestreitet Aristoteles immer
und iiberall, dals der Urstoff, die ,,erste Materie“ in sich selber
betrachtet, eine schon geformte Materie, also ein Korper
sei, wie die Begriffsbestimmuog des Urstoffs von ihm ganz klar
und deutlich zu erkennen gibt. Es ist demnach durchaus nicht
richtig, dals nach Aristoteles die ,erste Materie“, in sich be-
trachtet, ,,schon eine geformte Materie* bilde. Eine schon ge-
formte Materie, ein Korper, kann nie und nimmer ,die letzte
gemeinsame, ungewordene Grundlage der dem Werden und
Vergehen unterworfenen Korper® abgeben. - Man moge doch dem
Aristoteles nicht solche Widerspriiche zumuten, nachdem er
ausdriicklich, in einer jeden Zweifel ausschliefsenden Weise lehrt,
der Urstoff sei kein ,,quid®, also mit andern Worten, keine
» Wesenheit”, kein , Korper“. Die geformte Materie aber bildet
ein ,quid“, eine ,Substanz, mit einem Worte einen , Kdrper®.

Auf der einen Seite riihmt man an Aristoteles ,,die scharf-
sinnige dialektische Bearbeitung®, wird er ,,grofs“ genannt ,,durch
seine zergliedernde Naturbeobachtung®, gesteht man unumwunden
zu, dals seine ,,Theorie der Materie eine im ganzen folgerichtige,
an tiefen Gedanken und (feinen Unterscheidungen reiche Losung
sel; andererseits aber lifst man ihn Lehren vortragen, die den
Gesetzen der Logik nicht standhalten, sich nirgends in Uber-
einstimmung befinden mit den Forderungen des philosophischen
Denkens. Damit wird doch offenbar das erstere Urteil iiber ihn
wiederum vollstindig aufgehoben. Dals es nun dem Aristoteles
an Schirfe der Logik, an Genauigkeit im philosophischen Denken
keineswegs gefehlt hat, das diirfte kaum jemand zu behaupten
wagen. Stiinde nur die Gegenwart in dieser Beziehung dem
Aristoteles gleich! HEs wire dann so manches besser, der Wahr-
heit néher geriickt.

Wir miissen, um allen Mifsverstindnissen ein fiir allemal
vorzubeugen, nochmals das Wesen der Abstraktion in Erinner-
ung bringen. Denn von ihm héngt die Losung der ganzen Frage
ab. Wo zwei sachlich unterschiedene Dinge in einem dritten
enthalten sind, da konnen wir das eine betrachten oder uns
denken, ohne das andere dabei zu beriicksichtigen. Unser Denken



320 Der Urstoff oder die erste Materie. .

iiber das eine ist ein vollkommen richtiges, so lange wir das
andere blofs aufser acht lassen, nicht mitdenken. Wiirden wir
aber das eine so denken, dals wir das andere ausschliefsen, als
wire es gar nicht im dritten enthalten, dann hitte unser Denken
keinen Anspruch auf Wahrheit. So verhilt sich nun die Sache
in unserer Frage. Zwel der Sache nach unterschiedene Dinge,
der Urstoff und die substantielle Form, sind in einem dritten,
in der Substanz, in der Wesenheit oder im Naturkorper ent-
halten. Wir sagen: in einem dritten, denn der Urstoff ist nicht
in der Form, die Form nicht im Urstoff, sondern beide sind in
der Wesenheit des Korpers enthalten, Diese beiden zu-
sammen bilden die Substanz oder Wesenheit des Korpers, sind
folglich im Korper selber enthalten. Dals dem so sei, haben
wir frilher nachgewiefsen. KEs existiert in der Wirklichkeit
nirgendwo ein einfacher Korper, weil jeder zwei entgegen-
gesetzte KEigenschaften besitzt, deren eine er mit allen andern
Korpern ,gemeinsam* hat: das Korperlich-sein; deren andere
jedem speciell zukommt: das Korper-sein dieser und jener Art.
Dals diese beiden Dinge, der Urstoff und die substantielle Form,
sich der Sache nach von einander unterscheiden, wurde von
uns ebenfalls frither dargethan. Denn das, was allen Korpern
,gemeinsam'‘ zukommt, kann nicht der Sache nach ein und
dasselbe sein mit dem, was jeder ,speciell fiir sich® hat.

Sowit konnen wir das eine Ding, welches in der Wesen-
heit des Korpers enthalten ist, den Urstoff, uns denken ohne
Riicksicht aut die Form, ohne die Form mitzudenken. Dabel
denken wir uns keineswegs, dals die Form in der Wesenheit
gar nicht enthalten, somit die Form vom Urstoff getrennt
sei. Diese Auffassung wire eine grundfalsche. Und doch ist
gerade diese unrichtige Auffassung enthalten in den Sétzen: ,der
Urstoff ist nach Aristoteles vollig bestimmungslos®; und: ,der
Urstoff ist nach Aristoteles die blofse Moglichkeit. Der Urstoff
»ist“ nicht ,,vollig bestimmungslos*, weil ein vollig bestimmungs-
loses Ding niemals existieren kann, der Urstoff aber that-
sichlich existiert. Der Urstoff ,ist“ auch nicht ,blofse
Moglichkeit®, indem eine blofse Moglichkeit ewig nie existieren
kann. In beiden Fillen hdtten wir den reinen Widerspruch
vor uns. Wiirden wir also den Urstoff von der Form in der
Weise abstrahieren, dals wir in unserm Denken sagten, der
Urstoff' ,,ist vollig bestimmungslos, er ,ist“ blofse Moglichkeit,
s0 wire diese Abstraktion eine ganz und gar unrichtige, un-
wahre. Auf der Verkennung des Wesens der Abstraktion be-
ruht nach unserer Uberzeugung das ganze Mifsverstindnis iiber



Der Urstoff oder die erste Materie. 321

den Urstoff. Und doch liegt die Sache so einfach wie nur
etwas,

Mégen zwei Dinge noch so enge und untrennbar mit ein-
ander verbunden sein, so konnen wir doch, so lange das eine
nicht im Begriffe und Wesen des andern enthalten ist, das eine
ohne das andere auffassen oder uns denken. Hierin liegt durch-
aus weder ein Irrtum, noch eine Unwahrheit. Die geehrten
Leser werden, um der guten Sache willen, entschuldigen, wenn
wir nochmals die in dieser Beziehung entscheidende Ansicht des
englischen Lehrers wiedergeben. Si enim intelligamus vel di-
camus, colorem non inesse corpori colorato, vel esse separatum
ob eo, erit falsitas in opinione vel in oratione. Si vero consi-
deremus colorem et proprietatem ejus, nihil considerantes de
pomo colorato; vel si quod intelligimus voce exprimanus, erit
absque falsitate opinionis et orationis. Pomum enim non est de
ratione coloris. Kt ideo nihil prohibet colorem intelligi, nihil
intelligendo de pomo. Die Art und Weise, wie S. Thomas hier
das Wesen der Abstraktion bestimmt, ldfst nichts zu wiinschen
ibrig.  Wir brauchen sie somit nur auf unsern Gegenstand
anzuwenden. Der Urstoff ,ist*“ in der Wirklichkeit schon be-
stimmt, uicht aber ,bestimmungslos®; er ,ist“ auch in der Wirk-
lichkeit eine aktuierte Potenz, also nicht ,blofse Moglichkeit*,
Denn es handelt sich ja doch hier um einen wirklich exi-
stierenden Stoff, um ein reales Princip oder Element der that-
sdchlich existierenden Korper. Nun wulste aber Aristoteles
und die gesamte Scholastik so gut wie wir alle, dals ein véllig
bestimmungsloses Ding, eine blofse Moglichkeit, nie und nimmer
existiert. Dem Aristoteles zumal war dieses um so mehr be-
kannt, als er Plato gegeniiber bestreitet, es konne abstrakte
Arten, z. B. Stein, Pferd, Mensch u. s. w. an sich in der
Wirklichkeit geben. Und doch wire der Stein, das Pferd,
der Mensch an sich nicht vollig ,,bestimmungslos®, wiren alle die
genannten nicht die ,blofse Moglichkeit“, wie die Sache klar
auf der Hand liegt. Folglich handelt es sich in unserer Frage
darum, wie wir den Urstoff auffassen oder denken.

§ 2. Die Denkdbarkeit des Urstoff's im Sinne des Aristoteles.
1. Was iiberhaupt denkbar ist.

Wir haben gesehen, dals der Urstoff im Sinne des Ari-
stoteles und der Scholastik in der Wirklichkeit nachstehende
Eigenschaften aufweist.



322 Der Urstoff oder die erste Materie.

a) Zum ersten existiert der Urstoff thatsdchlich oder
wirklich, bildet er also nicht ein blofses Gedankending unseres
Verstandes. Dies ist ohne Zweifel die Ansicht des Aristoteles,
wenn er sagt, der Urstoff bilde das Substrat des Werdens
fir die korperlichen Substanzen. Denn nach Aristoteles gibt es
in Bezug auf die Naturkorper ein wirkliches Werden. Vgl
Dr. Cl. Baeumker, a. a. O. 8. 212 ff. Ebenso ist dem Aristoteles
der Urstoff dasjenige, woraus etwas wird, dasjenige, was Be-
standteil des entstehenden Dinges bleibt. Vgl. Dr. Cl. Baeum-
ker, a. a. O. S. 222 ft.

b) Zum zweiten hat der Urstoff thatsdchlich oder in der
Wirklichkeit stets seine Bestimmungen bis zu dem Individuum
herab. Denn da weder ein Korper als solcher, noch ein Korper
in der Art, z. B. der Sauerstofl als Korper, oder der Sauerstoff
als Sauerstoft, sondern immer nur dieser Korper, dieser
Sauerstoff existiert und existieren kann, so liegt es auf flacher
Hand, dals der existente Urstoff alle zu einem Dasein nétigen
Bestimmungen haben mufs. Darum lehrt Aristoteles, dals der
Urstoff niemals rein fiir sich und ohne bestimmende Form exi-
stiere. Vgl. Dr. Cl. Baeumker, a. a. O. 8. 235, 252. Diese
Wahrheit ergibt sich iibrigens auch aus dem Umstande, dafs der
Urstoff nach Aristoteles der eine Bestandteil der Wesenheit
ist, dem zugleich mit dem andern, mit der Form, eine und
dieselbe Existenz zukommt. Dr, Cl. Baeumker, a. a. 0. S. 236.

¢) Der Urstoff bildet fiir sich allein keine Wesenheit, keine
Substanz, sondern nur das eine die Wesenheit innerlich kon-
stituierende Princip. Vgl. Dr. Cl. Baeumker, a. a. O. 8. 223.
Er ist somit fiir sich allein, ohne Form, kein ,,ti“, keine ,,ousia®.
A. a. O. 8. 231, Aomerk. 2. Substanz ist der Stoff nur der
Moglichkeit nach. A. a. O. 8. 232. Er macht noch nicht einen
Korper aus., A. a. 0. 8. 239. Das Substanzsein und die
wirkliche Existenz kommen demnach dem Urstoff durch die sub-
stantielle Form zu. A. a. 0. S. 236. Wohl aber ist der Ur-
stoff ein substantialer Bestandteil, weshalb Dr. Cl. Baeumker
wiederholt im Sinne des Aristoteles von einer substantialen
Materie spricht. Warum aber dann pach demselben Autor der
Urstoff im Sinne des Aristoteles ,etwas Unkorperliches” sein
soll, ist allerdings etwas schwer zu begreifen und wider-
sprechend.

Obgleich nun der Urstoff in der Wirklichkeit ein Dasein
hat, alle moglichen Bestimmungen besitzt, so fassen wir ihn doch,
fir sich betrachtet, anders auf. Wir denken ihn ndmlich
ohne die Existenz, die er thatsdchlich hat, und ohne



Der Urstoff oder die erste Materie. 323

die Bestimmung, die Form, welche thatsdchlich mit
ihm verbunden ist. Und so frigt es sich denn, ob wir den
Urstoff uns so denk en konnen, ob er selber so gedacht werden
kann. Nach Freiherrn von Hertling ist der Urstoff des Ari-
stoteles ,schwer denkbar®“. Dr. Cl. Baeumker bemerkt, dafs
gerade die , Denkbarkeit'* des Urstoffs im Sinne des Aristoteles
in Frage stehe. A. a. O. 8. 251.

Wir werden uns somit zundchst mit der Frage zu be-
schiftigen haben, was iiberhaupt , denkbar* ist.

Denkbar mufs alles das genannt werden, was wir geistig
zu erfassen vermogen, wovon wir also ein geistiges Abbild, ein
verbum mentis gewinnen konven. Unter den ,,denkbaren Dingen
sind alle jene mit einbegriffen, die keinen Widerspruch in sich
schliefsen. Wir wollen diesbeziiglich eine Stelle des englischen
Lehrers anfithren, welche sich mit Gottes Allmacht beschaftigt.
Sie lautet: ,nihil autem opponitur rationi entis, nisi non eus.
Hoc igitur repugnat rationi possibilis absoluti, quod subditur
divinae omnipotentiae, quod implicat in se esse et non esse si-
mul. Hoc enim omnipotentiae non subditur, nou propter defectum
divinae potentiae, sed quia non potest habere rationem factibilis,
neque possibilis. Quaecumque igitur contradictionem non im-
plicant, sub illis possibilibus continentur respectu quorum Deus
dicitur omnipotens. Ea vero quae contradictionem implicant, sub
divina omnipotentia non continentur, quia non possunt habere
possibilium rationem. Unde convenientius dicitur quod ea non
possunt fieri, quam quod Deus ea non possit facere. Neque hoc
est contra verbum angeli dicentis: non est impossibile apud Deum
omne verbum. Id enim quod contradictionem implicat
verbum esse non potest, quia nullus intellectus potest illud
concipere. — Summ. th. 1. p. g. 25. a. 3.

Wie aus diesen Worten unzweifelhaft hervorgeht, mufs alles
das als ,denkbar“ angenommen werden, was mit sich selber
nicht im Widerspruche steht, alles das, wo das Substrat nicht
die Aussage und die Aussage das Substrat aufhebt. Die An-
sicht des hl. Thomas hieriiber ist konstant dieselbe. Verbum
intellectus non solum dicitur quod profertur, sed quod mente
concipitur. Quod autem sibi ipsi est repugnans mente concipi
non potest, quia nullus potest intelligere contradictoria esse si-
mul vera, ut probatur in IV. Metaphysicorum. — (Quodl. IX.
a. 1. ad. 1) Vgl. I. Sent. d. 42. q. 2. a. 2. — Quodl. V.
a. 9. ad. 1.

Wer demnach behauptet, der Urstoff im Sinne des Aristoteles
und der Scholastik sei nicht ,,denkbar”, der mufs nachweisen,



324 Der Urstoff oder die erste Materie.

dals dieser Urstoff einen Widerspruch in sich schliefse. Selbst-
verstdndlich muls er sich dabei die Gesetze des Widerspruchs
genau vor Augen halten. Diese Gesetze aber lauten:

a) Der Gegensatz mufs sich auf eine und dieselbe Aussage
beziehen, denn der Gegensatz betrifft eine und dieselbe Sache,
und jedes Urteil besteht aus dem Substrat und der Aussage.

b) Ferner muls der Gegensatz ein und dasselbe Substrat
im Auge haben.

¢) Die Einerleiheit oder Identitit von Substrat und Aus-
sage darf nicht den Namen allein, sondern muls zugleich den
Namen und die Sache selber umfassen.

d) Die Verneinung mufs ganz dasselbe verneinen, was die
Bejahung bejaht. Wird davon pur ein Teil des Substrates
betroffen, so haben wir keinen (regensatz.

e) Dazu kommt, dafs die Art und Weise der Aussage die
namliche bleibe,

f) Weiter muls auch die Verschiedenheit des Malses, z. B.
des Ortes, der Zeit beriicksichtigt werden.

g) Endlich ist es notwendig, dafs auch das Verhiltnis zu
dem infsern Umstande in Betracht gezogen werde.

Oportet opposita esse circa idem. Kt quia enuuntiatio con-
stituitur ex subjecto et praedicato, requiritur ad contradictionem
primo quidem quod affirmatio et negatio sint ejusdem praedicati.
S1 enim dicatur, Plato currit, Plato ton disputat, non est con-
tradictio. Secundo requiritur, quod sint de eodem subjecto. Si
enim dicatur, Socrates currit, Plato non currit, non est contra-
dictio. Tertio requiritur, quod identitas subjecti et praedicati
non solum sit secundum nomen, sed sit simul secundum rem et
nomen. Nam sl non sit idem nomen manifestum est quod non
sit una et eadem enuntiatio. Similiter autem ad hoe quod sit
enuntiatio una requiritur identitas rei. Dictum est enim supra,
quod enuntiatio una est, quae unum de uno significat. Non
sufficit identitas nominis cum diversitate rei, quae facit aequi-
vocationem. Sunt etiam alia quaedam observanda in contra-
dictione ad hoc quod tollatur omnis diversitas, praeter eam quae
est affirmationis et negationis. Non enim esset oppositio, si non
omnino idem negaret negatio, quod affirmavit affirmatio. Haec
autem diversitas potest secundum quatuor considerari. Uno
quidem modo secundum diversas partes subjecti, Non enim est
contradictio si dicatur aethiops est albus dente et non est albus
pede. Secundo, si sit diversus modus ex parte praedicati. Non
enim est contradictio si dicatur, Socrates currit tarde et non
movetur velociter: vel si dicatur, ovum est animal in potentia



Der Urstoff oder die erste Materie. 325

et non est animal in actu, Tertio, si sit diversitas ex parte
mensurae, puta loci vel temporis. Non enim est contradictio si
dicatur, pluit in Gallia et non pluit in Italia; aut, pluit heri,
hodie non pluit. Quarto, si sit diversitas ex habitudine ad ali-
quid extrinsecum; puta si dicatur, decem homines esse plures
quoad domum, non autem quoad forum. Peri Hermen. I. IX, 8.

Eine weitere Pflicht desjenigen, der den Urstoff des Ari-
stoteles nicht ,,denkbar® findet, ist die, sich vor der Phantasie-
vorstellung derart in acht zu nehmen, dafs er sie nicht mit der
Denkvorstellung verwechselt. Zwischen diesen beiden besteht
ein ganz grofser und wichtiger Unterschied. Die Schwierig-
keiten, welche gegen den Urstoff erhoben werden, beruhen, inso-
weit nicht Fehler gegen die Denkgesetze ihre Stiitze sind, durch-
aus auf dem Umstande, dafs wir von dem Urstoff des Aristoteles
kein Phantasiebild gewinnen konnen. Was sich nicht durch
das physikalische Experiment und die chemische Analyse, also
durch die Erfahrung unmittelbar sinnenfillig darstellen lifst, das
wird sofort ohne alle Bedenken als nicht ,,denkbar ausgegeben.
Diesem ganz und gar unrichtigen Verfahren gegeniiber miissen
wir noch einmal auf eine frither von uns angezogene Stelle aus
S. Thomas aufmerksam machen. Ex memoria autem multoties
facta circa eandem rem, in diversis tamen singularibus fit expe-
rimentum; quia experimentum nihil alind esse videtur, quam
accipere aliquid ex multis in memoria retentis. Sed tamen
eXperimentum indiget aliqua ratiocinatione circa par-
ticularia, per quam confertur unum ad aliud, quod est
proprium rationis . .. Quamdiu medicus consideravit hanc
herbam sanasse Socratem febricitantem et Platonem et multos
alios singulares homines, est experimentum. Cum autem
sua consideratio ascendit ad hoc quod talis species herbae
sanat febricitantem simpliciter hoc accipitur ut quaedam regula
artis medicinae.

2. Die Denkbarkeit des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.

Wir sagten vorhin, derjenige, der behauptet, der Urstoff des
Aristoteles sei nicht ,,denkbar*, miisse beweisen, dals dieser Ur-
stoff einen Widerspruch bedeute. Dies wird nun auch in der
That nachzuweisen versucht.

a) Dals ein Seiendes Vorbedingung fiir etwas Weiteres
sei, ist ein sehr wohl begriindeter Gedanke. Wie aber etwas
Vorbedingung, Substrat u. s. w. sein konne, ohne iberhaupt zu
sein, ist nicht abzusehen. Das wiire aber bei jener ersten

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 29



326 Der Urstoft oder die erste Materie.

Materie der Fall. Sie ist ein unmogliches Mittleres zwischen
Sein und Nichtsein. Dr. Cl. Baeumker, a. a. O. 8. 251.

Was ist nun darauf zu antworten? Zunichst fehlt hier
der Beweis, der darthun soll, dals der Urstoff des Aristoteles
iiberhaupt nicht sei. Dals eine blofse Behauptung moch
keinen Beweis herstellt, das begreift sich von sclber. Wir
werden also diesen Beweis anderswo in unserm Autor suchen
miissen. So viel wir beurteilen konnen, liegt er auf S. 236.
,Die Materie des substantialen Werdens, welche sich zu beiden
(Gegensidtzen, sowie deren Zwischenstufen, in der Moglichkeit
befindet, existiert immer nur unter der Form eines der
Gegensitze. Kine gesonderte Existenz hat sie niemals.*
Somit argumentiert unser Autor in der Weise: was nicht eine
gesonderte Existenz fir sich hat, das ist nicht ,,denkbar®. Der
Urstoff im Sinne des Aristoteles hat keine gesonderte Existenz.
Folglich ist er nicht ,,denkbar*,

Einen Beweis fiir den Obersatz haben wir im Autor ver-
gebens gesucht. Das Suchen wire iibrigens auch um so zweck-
loser, als ein Beweis dieser Art einfach unmiglich, also nicht
,denkbar® ist. Und in der That! Die Richtigkeit des Ober-
satzes unseres Autors vorausgesetzt, kommen wir zu ganz sonder-
baren Schlulsfolgerungen, die evident sind, und denen niemand
aus dem Wege gehen kann. Wir alle, unser Autor macht da-
von keine Ausnahme, reden von allgemeinen, von abstrakten
Dingen, wir ,,denken Allgemeines, Abstraktes; ja das Allgemeine
bildet den eigentlichen Gegenstand unseres ,,Denkens*, der wahren
,, Wissenschaft“ iiberhaupt. Das ist eine Thatsache, die unser
Autor kaum zu bestreiten wagen diirfte. Erweist sich nun alles
das, was keine gesonderte Existenz hat, als nicht ,denkbar,
so reden wir iiber etwas, was gar nicht ,denkbar® ist, wovon
wir keine geistige Vorstellung haben; oder wir ,,denken® etwas,
was gar nicht ,denkbar ist, wir haben eine geistige Vorstellung
von dem, was sich gar nicht geistig vorstellen lilst; oder endlich
das Allgemeine, das Abstrakte, besitzt eine gesonderte Existenz.
Keiner dieser drei Fille ist moglich, also ,denkbar®., Der erste
nicht, weil das &aufsere Wort nichts anderes ist als das nach
aulsen offenbarte innere. I. Sent. d. 27.q. 2. a. 1. Der zweite
nicht, weil ,quod verbum esse non potest, nullus intellectus
potest concipere.“ Summ. th. 1. q. 25. a. 3. Der dritte endlich
nicht, weil die Existenz iiberhaupt dem Individuum oder Suppo-
situm zukommt, das Allgemeine aber kein Suppositum bildet.
»Ens enim subsistens est quod habet esse tamquam ejus quod
est. IIL. Sent. d. 6. q. 2. a. 2. Vgl. Quodl. 9. a. 3.



Der Urstoff oder die erste Materie. 327

————— e ————— e ————— e

Der Obersatz unseres Autors ist demnach nicht allein nicht
bewiesen, sondern auch ,unbeweisbar und in sich unrichtig.

b) In einer andern Form will unser Autor auf S. 252 dar-
thun, dafs der Urstoff des Aristoteles nicht ,,denkbar® sei. Der
Autor schreibt: ,solange jene erste Materie noch ein von der
Form objektiv unterschiedenes Princip bleiben soll, solange ist
sie, fiir sich betrachtet, die bestimmungslose Miglichkeit,
welcher wir keinerlei Art von objektiver Realitit zugestehen
konnten.*

Der Autor fordert hier abermals etwas, was nicht moglich,
also nicht ,,denkbar ist. Aristoteles lilst jedes Naturding, jeden
Korper aus zwei Principien zusammengesetzt sein, aus dem Ur-
stoff und der Form. Und zwar sind diese beiden Principien
erste Principien. Von diesen ersten Principien verlangt er
»quod nec ex se invicem, nec ex aliis, sed ex quibus alia fiunt.”
Nun bestreitet unser Autor die objektive Realitit des einen dieser
beiden Principien, des Urstoffs. Aus welchem Grunde wird
diese Realitdt in Abrede gestellt? Weil der Urstoff, fiir sich
betrachtet, die bestimmungslose Moglichkeit bildet. Was hat
nun zu geschehen, damit der Urstoff nicht mehr die bestimmungs-
lose Moglichkeit ausmache? Welche Bedingung mufs erfillt
werden? Der Autor erklirt, der Urstoff diirfe nicht ein von
der Form objektiv unterschiedenes Princip bilden. Das
18t pun allerdings eine schwere, und nicht allein eine schwere,
sondern eine geradezu unmogliche Bedingung. Sie ist einfach
nicht ,denkbar’. Denn es miilste dann entweder das Stoff-
sein in das Form-sein, oder das Form-sein in das Stoff-
sein iibergehen; oder das Stoff-sein und Form-sein miilsten ob-
Jektiv ein und dasselbe ausmachen. Die beiden ersten Fille
sind unmoglich, weil die ersten Principien nicht in einander
ibergehen konnen; der letztere ist unmoglich, weil das ,,Ge-
meinsame‘‘ nicht das , Besondere® sein kann.

¢) Der ,bestimmungslosen Moglichkeit“ vermag der Autor
an der genannten Stelle keinerlei Art von objektiver Realitét
zuzugestehen. Nach Aristoteles aber bildet der Urstoff die
»reine Moglichkeit“, erhdlt er alle Bestimmtheit nur durch die
Form. A. a. 0. S, 241.

Zuniichst miissen wir einige Worte sagen zu dem Aus-
druck: ,,Moglichkeit“. Wir wissen nicht, wer zuerst das latei-
nische Wort: ,potentia durch das Wort: ,Moglichkeit in das
Deutsche iibersetzt hat. Aber das wissen wir, dals dieser Uber-
setzer auch nur die ,reine Moglichkeit* in sich hatte, Philosophie
zu betreiben. ,,Moglichkeit“ besagt Widerspruchslosigkeit, nicht

22¢



328 Der Urstoff oder die erste Materie.

mehr und nicht weniger. Spricht man in diesem Sinne von
einer potentia, so heilst sie in der lateinischen Sprache niemals
einfach hin potentia, sondern potentia obedientialis. Die po-
tentia als solche bedeutet Anlage, Fahigkeit, nicht aber
,»Moglichkeit. Die potentia besagt etwas Positives, ein Princip.
Potentia significat id quod est principium. Summ. th. 1. p. q.
41. a. 5. ad. 1. — L Sent. d. 7. q. 1. a. 2. — Quaest. disp.
de potentia, q. 1. a. 1. ad 3. Die Moglichkeit dagegen schliefst
nichts Positives, kein Princip, sondern nur die Widerspruchs-
losigkeit in sich. Vgl. unsern Aufsatz im 8. B. d. Jahrbuchs,
S. 207, 459. Es 1st demnach ganz und gar unrichtig, weil
gegen die Wahrheit und gegen die Gesetze einer Ubertragung
in eine andere Sprache, den Urstoff einfach als ,Moglichkeit
hinzustellen. Fir die ,,Moglichkeit* steht uns das lateinische
Wort: ,possibilitas® zur Verfiigung.

Ferner enthdlt das Wort ,potentia eine Beziehung zu
einem andern, so dafs viele Autoren meinten, das Wesen der
Potenz selber sei weiter nichts als eine Beziehung, es bestehe
nur in dieser Beziehung. (Potentia secundum suam rationem est
principium quoddam. Principium autem relative dicitur. Quaest.
disp. de. potentia. q. 2. a. 2.) Vgl. die vorhin angefiihrten
Stellen. Das Wesen der potentia ist im allgemeinen nicht ein
und dasselbe mit der Beziehung zu einem andern, aber doch
kann man andererseits von einer Potenz nicht reden, eine Potenz
nicht denken ohne diese ihre Beziehung. (Potentia dicitur prin-
cipium, non quia sit ipsa relatio, quam significat nomen principii,
sed quia est id quod est principium. Quaest. disp. de potentia
q- 1. a. L. ad 3.) Dieses Verhéltnis einer Beziehung ist von
entscheidender Wichtigkeit, Darum lautet der Grundsatz der
Alten stets und iiberall: ,potentia dicitur ad actum®. Gilt dieser
Grundsatz von der potentia iiberhaupt, so mufs darin auch der
Urstoff, der potentia genannt wird, mit einbegriffen sein. Und
in der That hat auch der Urstoff Beziehung zur Form, ist er
von Natur aus zu der Form hingeordnet. (Nihil igitur est aliud
materiam appetere formam, quam eam ordinari ad formam, ut
potentia ad actum. Phys. I. XV. 10.)

Daraus folgt unwiderleglich, dals der Urstoff etwas Reales,
Positives sein mufls. Denn, erklirt der englische Lehrer an der
soeben genannten Stelle, das natiirliche Streben ist nichts anderes,
als die Hinordnung eines Dinges, entsprechend seiner Natur, zu
seinem Ziele. Die Form aber bildet das Ziel des Urstoffs. (Nihil
igitur est alind appetitus naturalis, quam ordinatio aliquarum
secundum propriam naturam in suum finem ... Forma est



Der Urstoff oder die erste Materie, 329

—_—— —— —_— e r——

finis materiae.) Nun kann aber unmoglich das, was ,,blofs mog-
lich* ist, seiner Natur entsprechend zu der Form hingeordnet
sein. Das ,,Mogliche* ist fiir die Form vollkommen gleichgiiltig
oder indifferent. Dafs der Urstoff also weiter nichts als die
»Moglichkeit® sei, das ist eine entschieden unrichtige Auffassung.
Der Urstoff bildet vielmehr die Anlage, die Fiahigkeit zu
etwas; er ist seiner Natur entsprechend zu etwas hin-
geordnet.

Zu was ist nun der Urstoff seiner Natur nach hinge-
ordnet? Vielleicht zum Stoff-sein? Nein, denn darin besteht
seine Natur selber. Nichts aber ist zu sich selber hingeordnet,
und noch gar seiner eigenen Natur nach. Die Hinordoung weist
auf ein Ziel hin, das nicht das Hingeordnete selber sein kann.
Das Ziel und das, was zu diesem Ziel hingeordunet ist, miissen
sich somit der Sache nach unterscheiden. Ist der Urstoff viel-
leicht zu der Form hingeordnet? In dieser Frage mufs unter-
schieden werden. Wird die Hinordnung des Urstoffs zu der
Form in der Weise aufgefalst, als erhielte der Urstoff das Ur-
stoff-sein von der Form, so ist diese Anschauung ganz und
gar unrichtig. Das Urstoff-sein hat der Urstoff von sich
selber, nicht von der Form, denn das ist seine eigene Natur.
Denkt man sich die Hinordnung des Urstoffs zu der Form, als
miifste der Urstoff von der Form das Form-sein empfangen,
80 ist es abermals durchaus unrichtig, denn die ersten Prin-
cipien konnen nicht aus einander entstehen, noch auch in ein-
ander iibergehen. Sie wiirden sich gegenseitig als erste Prin-
cipien aufheben. Sagt man also, und dies ist auch vollkommen
richtig, der Urstoff sei seiner Natur nach zu der Form
hingeordnet, so hat dieses den Sinn, dafs die Form das Com-
plementum, die Vollendung des Urstoffs bilde, wodurch eine
Substanz, ousia, eine Wesenheit, kurz ein Kérper zu
stande kommt. Das eigentliche Ziel des Urstoffs ist somit
das Substanz-sein. Die Form bildet das Mittel dazu, denn
durch die Form kommt die Substanz zu der Wirklichkeit. Es
darf nicht vergessen werden, dals es sich ausdriicklich um
ein Drittes, nidmlich um die Substanz, um das Wesen des
Korpers handelt, nicht aber um den Urstoff oder um die Form
fiir sich. )

Es ist demnach durchaus nicht richtig, wenn wir Deutsche
fortwihrend sagen und schreiben, nach Aristoteles sei die Ma-
terie die ,reine Mdglichkeit®, die ,bestimmungslose Moglichkeit*.
Denn wir verstehen unter der ,Moglichkeit“ eben die Wider-
spruchslosigkeit. Allein die Anlage, die Fihigkeit, die



330 Der Urstoff oder die erste Materie.

aptitudo, eine Substanz zu bilden oder zu sein, ist doch wahrlich
etwas ganz anderes als die Widerspruchslosigkeit. Ubrigens
wird man im Aristoteles vergebens eine Stelle suchen, worin
gesagt wird, der Urstoff sei die ,reine Moglichkeit, die ,be-
stimmungslose -Moglichkeit“ zum Stoff-sein oder zum Form-
sein, sondern iiberall handelt es sich um das Substanz-sein.
Nun bildet aber weder das Stoff-sein fiir sich, noch das Form-
sein fiir sich, sondern die Verbindung dieser beiden das Sub-
stanz-sein des Korpers.

d) Der Urstoff bildet nach Aristoteles ein schlechthin
Nichtseiendes. Der Begriff des ,schlechthin“ Nichtseienden
kann aber ein doppelter sein. Kinmal nennen wir nichtseiend
s»schlechthin®, was nicht dem beziehungsweise Seienden, d. h. dem
Accidens, sondern dem Seienden im urspriinglichen und vollen
Sinne, der Substanz, gegeniibersteht, also die Negation des sub-
stantiellen Seins; zweitens das, was den Begriff des Seins
in seinem vollen Umfang negiert. Beides kommt indes auf
dasselbe hinaus. Denn was keine Substanz ist, dem konnen
auch keine Accidentien eignen. Andernfalls miilsten ja die.
Accidentien ohne eine Substanz existieren, der sie inharierten.
Die Materie des substantiellen Werdens ist also ein Nichtseiendes
im vollen Umfange des Seinsbegriffes. Die Beraubung erstreckt
sich bei ihr auf jegliche Art von bestimmtem Sein. Sie ist
weder Substanz, noch Accidens. A. o. O 8. 231.

Darauf miissen wir zunéchst bemerken, dafs hier ein schlimmer
Verstofs gegen die Gesetze der Logik vorkommt. Denn wer
von einem Dinge das Substanzsein leugnet, der bestreitet
damit noch keineswegs das Substantialsein dieses Dinges. Wer
in Abrede stellt, dafs ein Ding das Ganze bilde, der sagt damit
noch nicht, dals es dann auch nicht einen Teil ausmachen
konne. Substanzsein und Substantialsein sind eben zwel grund-
verschiedene Dinge, wo es sich um die Zusammensetzung der
Substanz aus zwei Bestandteilen handelt. Es ldfst sich nun
keineswegs bestreiten, und auch unser Autor diirfte es kaum
thun, dafs nach Aristoteles die Substanz oder Wesenheit des
Korpers aus zwei Bestandteilen, aus Materie und Form, zu-
sammengesetzt ist und besteht. Folglich gestatten die Gesetze
der Logik nicht, aus dem Umstande, dals der Urstoff nach Ari-
stoteles keine Substanz ist, zu schliefsen, er habe dann auch
kein substantiales Sein. Wir haben schon friiher hervorgehoben,
dafs die menschliche Seele nicht der Mensch selber sei. Allein
aus diesem Umstande diirfe logisch nicht ohne weiteres ge-
schlossen werden, sie sei dann auch nicht menschliche Seele.



Der Urstoff oder die erste Materie. 331

Unser Autor selber bemerkt ja, ,schlechthin® Nichtseiend
stehe einmal auch dem Seienden im urspriinglichen und
vollen Sinne, der Substanz gegenitber. Kann es denn nicht
auch einen weniger urspriinglichen und weniger vollen
Sinn des ,schlechthin® Nichtseienden geben; einen Teil der
Substanz? Gewils, und der Autor hat das Gegenteil nicht
bewiesen. Aristoteles bestreitet, dafs der Urstoff Substanz sei,
aber er leugnet damit durchaus nicht, versichert uns im Gegen-
teil immer und iiberall, dafs derselbe einen Teil der Substanz
ausmache.

Darum ist auch die Begriffsbestimmung des Urstoffs, welchen
der Autor nach Aristoteles gibt, in keiner Weise richtig. ,,Daher
die Definition: ich nenne Materie, was an sich weder als Etwas,
noch als Quantum, noch als sonst eine der Gattungen des
Seienden zu bezeichnen ist. Das Wort , Etwas“ ist durchaus
nicht gleich bedeutend mit dem Worte,,Wesenheit.“ Das lateinische
Wort, welches unserm Etwas entspricht, heilst ,aliquid®. Und
das lateinische Wort, welches der Wesenheit entspricht, heilst
quid, davon dann die Quidditas. Bestreitet nun Aristoteles im
Sinne unseres Autors, dals der Urstoff: , Etwas“ sei, so
bildet derselbe natiirlich nach allen Gesetzen der Logik das
Nichts. Davon ist aber Aristoteles sternenweit entfernt. Ari-
stoteles stellt nur in Abrede, dals der Urstoff ein quid, eine
Quidditas oder Wesenheit ausmache. Das sind aber zwei himmel-
weit verschiedene Dinge. Das Wort unseres Autors: , Etwas®
ist um so unerkldrlicher, als es in der Anmerkung heilst, das
griechische ,ti“, also das ,Etwas“ unseres Autors, stehe nach
einem auch sonst nicht ganz seltenen Gebrauch synonym mit
,yousia®, Wie konnte doch der Autor dann ohne weiteres Be-
denken das Wort: ousia mit ,,Etwas* iibersetzen? Ganz einfach
aus der Verwechselung des ,aliquid“ mit dem ,quid“, mit der
»Quidditas®“. Daraus erklirt es sich auch, dafs der Autor in die
Definition des Aristoteles vom Urstoff das Wort: , Etwas‘ ein-
fiigt, obgleich er doch auf der vorangehenden Seite und auch
sonst ofter in der ganzen Abhandlung hervorhebt, nach Aristoteles
sei der Urstoff keine Substanz ,Substanz-sein“ und , Etwas-
sein“ besagen somit, nach unserm Autor, ein und dasselbe.
Selbstverstindlich und in durchaus einwandfreier logischer
Schlufsfolgerung sind dann alle Accidenzen ebenfalls nicht
ein ,Etwas“ also das Nichts, denn sie bilden keine Sub-
stanz, sie sind kein ,aliquid®, kein ,Etwas“. Und zwischen
dem Etwas und dem Nichts liegt kein Drittes in der Mitte. Es
wire, wie unser Autor mit Recht sagt, S. 251, ein unmog-



332 Der Urstoff oder die erste Materie.

liches Mittleres zwischen Sein und Nichtsein. Wenn aber der
Autor eben diesen Satz, wie es thatsichlich geschieht, auf den
Urstoff anwendet und behauptet, der Urstoff wire ein unmog-
liches Mittleres zwischen Sein und Nichtsein, 8o miissen wir
dagegen im Namen der Logik entschieden Einsprache erheben.
Denn zwischen dem Nichts und der vollen Wesenheit, der
Substanz ,,im vollen* Sinne liegt eben die Teilsubstanz, der
Wesensbestandteil in der Mitte. Dieser bildet ein sehr wohl
,mogliches Mittleres“, vorausgesetzt natiirlich, dals die Logik
noch ein Wort mitzureden hat.

Aus dieser Darlegung ergibt sich weiters, dals es nicht
richtig ist, wenn unser Autor behauptet, Aristoteles negiere vom
Urstoff das Sein ,,in seinem vollen Umfange®; der Urstoff des.
substantiellen Werdens sei ihm ein ,Nichtseiendes im vollen
Umfange des Seinsbegriffes., Denn so lange ,,quid“ gleich bedeutend
ist mit ,,Wesenheit* und so lange wir anerkennen miissen,
dals nach der ausdriicklichen, oft und oft betonten Lehre des
Aristoteles der Korper aus zwei Wesensbestandteilen zusammen-
gesetzt ist, so lange haben wir kein Recht, zu behaupten, nach
Aristoteles sei die Materie ein Nichtseiendes im vollen Umfange
des Seinsbegriffes. Nur Mangel an Kenntnis der Gesetze der
Logik kann eine derartige Behauptung veranlassen. Ebenso
unrichtig ist die fernere Behauptung unseres Autors, ,beides.
komme auf dasselbe hinaus, ob Aristoteles vom Urstoff das Sub-
stanzsein, oder das Substantialsein negiere. Die ,,Forderung des
philosophischen Denkens* kann und wird sich mit dieser Gleich-
stellung niemals einverstanden erklaren. So lange der Teil nicht.
das Ganze und das Ganze der Teil ist, mit andern Worten, so
lange der Teil noch ein vom Ganzen objektiv unterschiedenes
Princip bildet; so lange steht es uns nicht zu, Beweise in
dieser Art zu fiihren. Hieriiber hat auch die Mathematik ein
kompetentes Urteil zu sprechen.

.
- gkl



	Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]

