
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Urstoff oder die erste Materie. 289

objekt. Erkennen. 1889. S. 31 f. Vgl. d. Jahrb. IV. S. 504.)
Also eine materialistische Naturwissenschaft, eine poetisch-träu-
mende Theologie und eine auf objektive Wahrheit verzichtende
Philosophie sind die Ingredienzien, aus denen der dem modernen
Geschmack so zusagende Trank der „Geschichte des
Materialismus" zusammengebraut ist. Eine solche Philosophie kann
weder den Menschen noch den Christen befriedigen. Es ist
der Standpunkt des Pilatus, d. h. des blasierten, niedergehenden
Heidentums. Der menschliche Geist verlangt von Natur zu
wissen, d. h. objektive Wahrheit zu erkennen, weshalb er
auch die künstlichen Fesseln des Kriticismus auf die Dauer
nicht ertragen wird.

DER TJRSTOFF ODER DIE ERSTE MATERIE.
Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Magister Ord. Praed.

(Forts, von Bd. XII, I. Heft.)

§ 3. Die Unmöglichkeit des Urstoffs im modernen Sinne.
1. Der Urstoff im modernen Sinne ist nicht einfach (ad a).

Dr. Cl. Baeumker fordert im Anschlüsse an Wundt an der
früher von uns angezogenen Stelle, dafs das Atom, wenn es das
letzte Element der Körperkonstitution vorstellen soll, einfach
sein müsse. Diese Forderung ist eine durchaus berechtigte,
denn wir fragen hier nach den ersten Principien, als nach dem
Urstoff selber der Naturdinge. Ist nun dieser letzte Grund
der Körperkoustitution nicht einfach, sondern selber zusammengesetzt,

dann bildet er eben nicht den letzten Grund. Er ist
dann nicht selber Princip, sondern, wie die Schule sagt, Princi-
piatum, also nicht Ursache, sondern selber verursacht. Darum
mufs der Urstoff als letztes Element für sich durchaus
einfach sein, gleichwie auch das andere letzte Element, die
Wesensform, durchaus einfach sein mufs. Denn nicht blofs die
für sich bestehenden Formen, wie z. B. die Seele des Menschen,
ist einfach, sondern auch jede andere substantielle Form. (Anima
non est cornposita ex aliquibus, quae sind partes quidditatis
ipsius, sieut nec quaelibet alia forma. 1. Sent. d. 8. q. 5. a.
2. ad 1.) Ebenso ist der Urstoff für sich betrachtet einfach, er



290 Der Urstoff oder die erste Materie.

hat das Stoff sein, ist Stoff, weiter aber nichts. Die Sache mufs
sich notwendig in dieser Weise verhalten, falls der Stoff und
die Form erste Principien oder letzte Elemente bilden, was
von ihnen doch behauptet wird. Die Einfachheit wird vom
innersten Wesen eines ersten Princips gefordert.

Die Einfachheit nun weist der Urstoff im modernen Sinne,
der wirkliche Körper, nicht auf, diese kann er gar nicht besitzen.
Es wurde bereits oben dargethan, dafs ein jedes Naturding, ein
jeder Naturkörper etwas mit allen andern „gemeinsam", und
ebenso ein jeder etwas für sich „eigen" hat. In letzterem
Umstände findet der Artunterschied und die individuelle V erschiedenheit

der Naturdinge die tiefste Begründung. Nun kann aber
unmöglich ein und dasselbe zugleich das Princip abgeben, dafs
alle Naturkörper etwas „gemeinsam", und doch ein jeder etwas
„besonders" für sich besitzt. Folglich werden wir in einem
jeden „wirklichen" Körper zwei Principien annehmen müssen,
deren eines die Ursache bildet, dafs allen Naturdingen etwas
„gemeinsam" ist, deren anderes der Grund ist, dafs jedes etwas
für sich „besonders" hat. Wo aber zwei konstitutive Principien
sind, da kann von einer Einfachheit offenbar nicht mehr
gesprochen werden. Darum ist es ganz und gar eiu Ding der
Unmöglichkeit, dafs ein wirklicher Körper, „Stoff" im modernen
Sinne des Wortes, den Urstoff ausmache.

Das nämliche Endergebnis ei halten wir, wenn wir einen
wirklichen Körper, „Stoff" im modernen Sinne, von einer
andern Seite aus betrachten. Jedes Naturding nämlich, jeder
Naturkörper ist in sich selber ausgedehnt. Ein wirklicher Körper
ohne Ausdehnung existiert überhaupt nicht. Es wäre gegen sein
eigenes innere Wesen, indem die Begriffsbestimmung des Körpers
auch die Ausdehnung in sich begreift. Denn Körper nennen
wir jenes Wesen, welches nach Länge, Breite und Tiefe
ausgedehnt ist. (Corpora natura lia habent plana, id est superficies,
et firma, id est soliditates, et longitudines et puncta. Phys. II.
III. 2. — Corpus est continuum quod est divisibile ornniquaque
id est ad omnem partem vel secundum omnem dimensionem.
De coelo et mundo. I. II. 3.) Der ausgedehnte Körper mufs
aber teilbar sein, weil dies zum Wesen der Ausdehnung gehört,
wie deren Begriffsbestimmung nachweist. (Continuum inveniiur
a Philosopho dupliciter definitum. Uno modo definitione formali,
prout dicitur in Praedicamentis, quod continuum est cujus partes
copulantur ad unum communem terminum; unitas enim continui
est quasi forma ipsius. Alio modo definitione materiali, quae
sumitur ex partibus, quae habent rationem materiae, ut dicitur



Der (Jrstoff oder die erste Materie. 291

in II. Phys. ; et sie definitur hie, quod continuum est quod est
divisibile in semper divisibilia. Nulla enim pars continui potest
esse indivisibilis, quia ex indivisibilibus non componitur aliqnod
continuum, ut probatur in VI. Phvs. — De coelo et mundo.
I. II. 2.)

Ist nun ein jeder Naturkörper vermöge seiner Ausdehnung
teilbar, so muls er in sich unterschiedene, nicht
geschiedene, Teile haben. Denn was keinerlei unterschiedene
Teile aufweist, das ist auch nicht teilbar. Wir sagen, der
Naturkörper müsse in sich selber, d. h. in seinem innern Wesen
unterschiedene Teile besitzen, weil die Ausdehnung eine Eigenschaft

des Naturdinges bildet, die von der Wesenheit untrennbar
ist und von der Wesenheit selber verursacht wird, (ld quod
est divisibile ex necessitate inest corpori naturali, non autem
rebus indivisibilibus. Divisibile enim non potest inesse rei in-
divisibili omnino, quia id quod inest alicui quodammodo com-
prehenditur ab ipso. Divisibile autem non potest comprehendi
ab indivisibili secundum quantitatem Cum passiones pro-
priae causentur a subjecto necesse est quod passiouis compositae
sind diversa principia, quod répugnât simplicitati subjecti. —
De coelo et mundo. III. III. 5.) — Vgl. De generat. et
corrupt. V. 2. IV. per tot.

In einem jeden Naturdinge lassen sich nun aber zwei ganz
verschiedene Eigenschaften nachweisen, „passiones compositae",
die auf zwei sachlich unterschiedene Principien zurückgeführt
werden müssen. Denn einerseits ist jeder Naturkörper teilbar,
besitzt somit in sich der Sache nach unterschiedene Teile.
Andererseits aber sind diese unterschiedenen Teile nicht faktisch
gesondert; der Naturkörper bildet vielmehr ein ungeteiltes
Ganzes, ein indivisum in se. Darum ist das Naturuing in sich
zwar teilbar, divisibile in potentia, besitzt es die Anlage oder
Fähigkeit, wirklich in geschiedene Teile zerlegt zu werden; allein
es hat diese in der Wirklichkeit gesonderten Teile noch nicht
in sich. Es ist indivisum in se. Das Naturding hat somit auf der
einen Seite die Neigung, geteilt zu sein, und auf der andern
wird diese Neigung nicht erfüllt, sondern ihr vielmehr ein Hindernis
in den Weg gelegt. Wie sollte und könnte nun ein und
dasselbe Princip die Grundlage abgeben für diese beiden vollkommen
entgegengesetzten Eigenschaften oder Zustände eines jeden
Naturkörpers? Der Grundsatz, dafs verschiedene, ja entgegengesetzte
Eigenschaften auch durchaus verschiedene Ursachen voraussetzen
und fordern, ist so wahr und mafsgebend, wie» irgend etwas auf
der Welt. Wird diese unumstöfsliche Wahrheit nicht mehr



292 Der Urstoff oder die erste Materie.

anerkannt, dann ist es mit der exakten Naturforschung zu
Ende, überhaupt um alle und jede Wissenechaft geschehen.
Denn eine Schlufsfolgerung von der Wirkung auf die Ursache,
von der Erscheinung auf das Wesen, ist dann einfach unmöglich
gemacht. Und doch hängt unsere ganze Erkenntnis, unser
sämtliches Wissen von dieser Schlufsfolgerung ab.

Wir werden somit an der Wahrheit unentwegt festhalten
müssen, dafs ein jedes Naturding seinem innersten Wesen nach

zusammengesetzt ist, dafs es einfache Körper ein für allemal

gar nicht geben kann. Ein jedes Ding wirkt das, was ihm
ähnlich, nicht aber das, was ihm entgegengesetzt ist. Denn das
Wirken eines jeden Dinges richtet sich genau nach dem Sein
desselben, weil ein jedes, insofern und insoweit es ist, eine eigene
Thätigkeit entfaltet. (Cum nihil operatur nisi inquantum est
acta modus operandi uniuscujusque rei sequitur rnodum essendi
ipsius. Summ. th. 1. p. q. 89. a. 1.) Daraus folgt, dafs die
zwei Eigenschaften eines jeden Naturkörpers, die Teilbarkeit und
das Ungeteiltsein, sieh auf zwei durchaus unterschiedene Grund-
principien stützen, und darum kein einziger Naturkörper blofs
aus einem einzigen Princip bestehen, mit andern Worten
einfach sein kann.

2. Der Grundstoff im modernen Sinne ist nicht
gleichartig, (ad b.)

Die zweite Bedingung, welche von der Naturwissenschaft
an den Urstoff als an das letzte Element der Körperkonstitution
gestellt wird, ist, wie früher hervorgehoben wurde, die Gleich-
artigke i t.

Unter der Gleichartigkeit des Urstoffs, dieses letzten
Elementes der Körper, kann offenbar nur die Unbestimmtheit
desselben verstanden werden. Denn der Urstoff soll und mufs,
so fordert man, die objektive Grundlage der allen Körpern
gemeinschaftlichen Bestimmungen bilden. Er darf folglich, an
sich betrachtet, keine dieser gemeinschaftlichen Bestimmungen
schon in sich haben. Allein der Grundstoff im modernen Sinne,
der wirkliche Körper, besitzt diese Eigenschaften der
Gleichartigkeit nicht, und zwar aus folgenden Gründen:

a) zum ersten bildet der „Stoff" im modernen Sinne einen
wirklichen Körper. Er hat somit schon eine Bestimmung
und ist infolge dessen bereits mehr als blofs die „objektive
Grundlage". Als wirklicher Körper befindet sich dieser „Stoff'"
im Besitze einer Norm, also einer Bestimmung. Diese eine
Bestimmung aber hindert schon, dafs der „Stoff" im modernen



Der Urstoff oder die erste Materie. 293

Sinne „gleichartig" sei, um als letztes Element gelten zu können.
Dazu kommt:

b) zum zweiten, dafs dieser „Stoff" nicht allein ein Körper
überhaupt, sondern nach der Art bestimmter Körper ist.
Nirgendwo in der Welt existiert ein Körper rein nur als solcher
oder ein Körper überhaupt. Immer und überall sind die Körper
nach Gattung und Art bestimmt, andernfalls wären es nicht
wirkliche oder natürliche, sondern mathematische Körper, mit
denen wir uns hier ja gar nicht beschäftigen. Endlich:

c) ist dieser „Stoff' nicht blofs nach Gattung und Art,
sondern bis zu dem Individuum herab bestimmt. Er hat als
wirklicher Körper eine ganz bestimmte Einzelnatur mit ebenso
bestimmten Eigenschaften, die in der Wirklichkeit nur ihm allein
zukommen. Was ist aber dann in diesem „Stoff' mit den andern
Körpern noch „gleichartig"? (Materia non est nisi substantiae

corporeae; substantiae enim incorporeae immateriales sunt. Unde
sequitur quod omnis materia sit talis corporis, scilicet
individuals. Non enim potest esse aliquod corpus commune, quod
non sit determinatum ad aliquam speciem et ad aliquod indi-
viduum. Omne autem tale corpus necesse est habere aliquam
passionem vel consequentem formant specificam, qualis est propria

passio, vel qualitercunque aliter advenientem, sicut sunt
accidentia individualia. Ergo necesse est quod eadem materia
quae est subjectum magnitudinis sit etiam subjectum passionis;
ita quidem quod materia quae est subjectum magnitudinis, sit
ratione separata a passione, sicut est alia ratio hominis et albi,
loco autem, id est subjecto, non separantur: nisi quis dicat quod
passiones sunt separabiles a substantiis, quod est impossibile.
De generat. el corrupt. I. XIII. 5. — Corporeitas dupliciter
accipi potest. Uno modo secundum quod est forma substantialis
corporis, prout in genere substantiae collocatur. Et sic eor-
poreitas cujuscunque corporis nihil est aliud, quam forma
substantialis ejus, secundum quam in genere et specie collocatur, ex
qua debetur rei corporali quod habeat très dimensiones. Non
enim sunt diversae formae substantiales in uno et eodem, per
quarum unam collocatur in genere supremo, puta substantiae, et
per aliam in genere proximo, puta in genere corporalis vel ani-
malis, et per aliam in specie, puta hominis aut equi; quia si

prima forma faceret esse substantiam, sequentes formae jam ad-
venirent ei quod est hoc aliquid in actu et subsistens in natura.
Et sic posteriores formae non fac.erent hoc aliquid, sed essent
in subjecto quod est hoc aliquid sicut formae accidentales.
Oportet igitur quod corporeitas, prout est forma substantialis in

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 20



294 Der Urstoff oder die erste Materie.

homine, non sit aliud quam anima rationalis, quae in sua materia
hoc requirit, quod habeat très dimensiones. Est enirn actus
corporis alicujus. — Summ. ph. IV. c. 81.)

Betrachten wir also den „Stoff'" im modernen Sinne, den
wirklichen Körper in sich, so werden wir finden, dafs ihm sachlich,

d. h. unabhängig von unserer Auffassung, von unserin
Denken, jede Gleichartigkeit mit andern Körpern fehlt. Gäbe

es im Sinne eines Plato Körper, die nur Körper sind, so liefse
sich allenfalls noch irgend eine Gleichartigkeit herausbringen,
indem alle Körper das Körpersein gemeinsam hätten und
insofern „gleichartig" wären. Allein ein Körper als Körper
existiert nirgends. Die „wirkliehen" Körper sind Körper mit allen
möglichen Bestimmungen. Damit hört aber dann in der
Wirklichkeit auch die geforderte Gleichartigkeit auf. Die
Gleichartigkeit besteht nur in unserer Auffassung, die allerdings
im Körper selber ihren Grund, ihr Fundament hat. Allein dieses
Fundament für sich reicht nicht hin, um dem UrstofF, diesem

wirkliehen Körper im modernen Sinne, die reale
Gleichartigkeit zuzusprechen.

3. Der Grundstoff im modernen Sinne kann nicht in einheit¬
licher Weise auf allen Gebieten der Naturforsehung

zu Grunde gelegt werden, (ad a.)

Gemäfs der früher angezogenen Forderung mufs der Grundstoff

in einheitlicher Weise auf allen Gebieten der Naturforsehung
zu Grunde gelegt werden können. Dies will offenbar besagen,
der Urstoff müsse in allen Körpern einer und derselbe sein,
insofern man ihn an und für sich betrachtet. So haben in der
That Aristoteles und die Scholastik das Wesen des Urstoffs auf-

gefafst. Er bildet nach ihrer Ansicht das, was alle Körper
„gemeinsam" besitzen. (Materia est immediate subjectum
generation^ et corruptionis. Aliorum autem motuum per prius et
posterius, tauto plus quanto illud secundum quod est mutatio,
majorern porfectionem motus praesupponit. Et ideo in illis est
imitas materiae primae, quae in generatione et corruptione con-
veniunt, et per consequens etiam ilia, quae conveniunt in tribus
motibus, scilicet augmente et diminutione et alteratione, secundum

quod augmentum et diminutio non est sine generatione et
corruptione, quae etiam alteration^ terminus est. II. Sent,
d. 12. q. 1. a. 1. ad. 5. — Materia informis est una unitate
ordinis, sicut omnia corpora sunt unum in ordine creaturae cor-
poreae. Summ. th. 1. p. q. 66. a. 2. ad 1.) Diese Einheitlichkeit

des Urstoffs wird aber von Aristoteles und der Scholastik



Der Urstoff oder die erste Materie. 295

an eine entscheidende Bedingung geknüpft, nämlich, dafs der
Stoff in sich, ohne irgend eine Form, betrachtet werde. (Quod
sic se habet ad ipsas substantias naturales, sieut se habet aes
ad statuam, et lignum ad lectum, et quodlibet materiale et
informe ad formam, hoe dieimus esse materiam primam. Hoc
igitur est unum prineipium naturae, quod non sic unum est
sieut hoc aliquod, hoc est sicut aliquod individuum demonstratum,
ita quod habeat formam et unitatem in actu; sed dicitur ens et
uuum inquantum est in potentia ad formam. Phys. I. XIII. 9. —
Potentia materiae subjecto est una respectu multarum formarum,
sed ratione sunt multae potentiae secundum habitudinem ad
diversas formas. 1. c. I. XV. 3.)

Wie jedermann sieht, ist hier immer nur vom Stoff die
Rede, der ohne die Form von uns gedacht wird, also blofs von
dem einen Teile des Katurkörpers, welcher allen Körpern
„gemeinsam" zukommt. Anders fafst die neuere Naturwissenschaft
die Sache auf. Ihrer Theorie zufolge ist ein wirklicher
Körper, „Stoff" im modernen Sinne, allen Körpern „gemeinsam",
bildet ein wirklicher Körper die objective Grundlage der allen
Körpern gemeinschaftlichen Bestimmungen. Es wurde jedoch
die reine Unmöglichkeit einer derartigen Annahme früher dar-
gethan. Denn das, was bereits bis in das Kleinste hinein schon
bestimmt ist, hat einfach nicht mehr die Fähigkeit in sich, noch
weiter bestimmt zu werden. Besitzt es aber keine Fähigkeit,
so kann es auch auf keinen Fall die fernere Grundlage für
Bestimmungen abgeben. Wir wissen sehr wohl, dafs auch das

Einzelnding, also der endgültig bestimmte Körper, noch andere
Bestimmungen aufnehmen kann, somit dazu die volle Befähigung
besitzt. Allein es darf dabei nicht vergessen werden, dafs diese

Bestimmungen ihm gerade als Individuum oder Einzelnding
zukommen und eigen sind, infolge dessen nicht zu der W esenheit
selber des Einzelndinges gehören. Diese Bestimmungen nennen
wir trennbare zufällige, accidentia per accidens. Von diesen
zufälligen kann indessen hier nicht die Rede sein. Denn von ihnen
kann man unmöglich behaupten, sie bildeten die allen Körpern
gemeinschaftlichen Bestimmungen. Andere Bestimmungen aber
als diese zufälligen kann ein wirklicher Körper, sofern er
noch dieser wirkliche Körper bleiben sollte, in gar keiner Weise
aufnehmen.

Daraus ergibt sich die unbestreitbare Wahrheit, dafs ein
wirklicher Körper nie und nimmer in einheitlicherWeise
auf allen Gebieten der Naturforschung zu Grunde gelegt werden
kann. Und die zweite ebenso unbestreitbare Wahrheit ist die,

20*



2915 Der Urstoff oder die erste Materie.

dafs ein wirklicher Körper ewig nie der Urstoff sein kann.
Der einheitliche Körper und die einheitliche Grundlage heben
sich gegenseitig auf, besagen somit einen argen Widerspruch.
Der wirkliche Körper bildet seiner Wesenheit nach eine Einheit,
ein unurn. Diese Einheit besteht im Ungeteiltsein in sich und
zugleich im Geschiedensein von allen andern. Jeder wirkliche
Körper unterscheidet sich somit durch seine Wesenheit von
allen andern. (Cum enim unum sit quod est indivisum in se et
divisum ab aliis, unumquodque autem creatum per essentiam

suam distinguatur ab aliis, ipsa essentia creati secundum quod
est indivisa in se et distinguons ab aliis, est unitas ejus. —
I. Sent. d. 19. q. 4. a. 1. ad 2.) Besitzt nun jeder wirkliche
Körper seine eigene Wesenheit, und dieses ist der Fall,
weil er sich gerade durch seine Wesenheit von allen andern
unterscheidet, wie kann dann eben diese seine Wesenheit
noch die einheitliche Grundlage der Wesenheit aller andern
Körper abgeben? Das Princip der Unterscheidung wäre
dann das Princip der Einheit!

4. Der Stoff im modernen Sinne entspricht nicht den
Forderungen des philosophischen Denkens, (ad ß.)

Als fernere Bedingung wurde früher betont, es müsse ein
Begriff von der Materie gegeben werden, „der sich in
Übereinstimmung befindet mit den Forderungen des philosophischen
Denkens". Was fordert nun das philosophische Denken von der
Materie. Darauf hören wir die Antwort, die Materie müsse

„die objektive Grundlage der allen Körpern gemeinschaftlichen
Bestimmungen bilden". Gerade dieser Umstand ist es nun, der
es ganz und gar unmöglich macht, dafs der Stoff im modernen
Sinne den Urstoff abgeben könne.

Das philosophische Denken mufs sich, falls es überhaupt
auf Berechtigung Anspruch erhebt, ganz wesentlich auf die
Denkgesetze stützen. Es soll nun ein Begriff gebildet, also
eine Begriffsbestimmung von der Materie, vom Urstoff gegeben
werden. Wie lautet nun diese Begriffsbestimmung der Materie
nach den modernen Autoren? Man erklärt, die Materie, der
Urstoff sei jener wirkliche Körper, der die objektive Grundlage

der allen Körpern gemeinschaftlichen Bestimmungen bildet.
Diese Begriffsbestimmung des Urstoffs verträgt sich nicht mit den
Gesetzen des Denkens, folglich auch nicht mit den Forderungen

des philosophischen Denkens. Denn zunächst wäre der
Urstoff in diesem Falle die objektive Grundlage seiner
selbst. Wird ja doch behauptet, der Urstoff bilde einen wirk-



Der Urstoff oder die erste Materie. 297

liehen Körper. Ferner wird hervorgehoben, eben dieser Urstoff
sei die objektive Grundlage der allen Körpern gemeinschaftlichen

Bestimmungen. Es gilt somit vom Urstoff, als einem
wirklichen Körper, das nämliche. Allein dagegen sträuben
sich die Denkgesetze. Daraus folgt, dafs der Urstoff nicht
schon ein wirklicher Körper sein kann. Er mufs
vielmehr nur die objektive Grundlage für einen wirklichen
Körper ausmachen; so fordert es das ph ilosophische Denken.

Dazu kommt, dafs die genannte Begriffsbestimmung die
Gesetze der Begriffsbestimmung überhaupt arg verletzt. Ein
Grundsatz dieser Bestimmung lautet, die Definition eines Dinges
müsse klarer sein als das dadurch bestimmte Ding selber.
Sagt man nun, der Urstoff sei ein wirklicher Körper, so weifs
ich soviel und sowenig wie früher, indem ich ja gerade nach
den Principien eines jeden, also aller Körper überhaupt
frage. Ein zweites Gesetz der Begriffsbestimmung schreibt vor,
das zu Bestimmende dürfe nicht in der Bestimmung selber
enthalten sein. Wird nun bemerkt, der Urstoff sei nichts anderes
als ein wirklicher Körper, so ist er selber in der
Begriffsbestimmung bereits eingeschlossen. Man will doch offenbar eine
Begriffsbestimmung des Naturkörpers aufstellen. Diese besagt
nun, der Naturkörper sei weiter nichts als ein aus vielen kleinen
Naturkörpern zusammengesetzter Körper. Gegen eine solche
Begriffsbestimmung müssen die Gesetze des Denkens Einspruch
erheben; sie widerspricht den Forderungen des philosophischen
Denkens.

Ferner wird gelehrt, der Urstoff bilde die objektive Grundlage

der allen Körperu gemeinschaftlichen Bestimmungen. Wenn
dem also ist, dann darf der Urstoff offenbar in sich keinerlei
Bestimmung besitzen. In diesem Falle ist er zwar in sich
bestimmungsfähig oder bestimmbar, keineswegs aber schon
bereits in sich bestimmt. Anders läfst sich die Sache einfach
nicht denken. Allein man behauptet, der Urstoff sei ein
wirklicher Körper. Dann ist er aber schon vollkommen bestimmt,
wie wir oben dargethan haben. Wie kann nun ein bis in das
Einzelne hinein bestimmter Körper noch die Grundlage
abgeben für die allen Körpern gemeinschaftlichen Bestimmungen?
Diese Theorie leugnet die Denkgesetze. Was bereits
bestimmt ist, das kann unmöglich noch einmal bestimmt werden.
Und dies umso weniger, als ein wirklicher Körper ein
Individuum bildet, ein indivisum in se et divisum a quolibet alio
ausmacht, also ungeteilt in sich selber, und von jedem andern
Wesen geschieden ist.



298

Darum kommen jene Autoren, wie z. B. Eechner u. s. w.,
welche den Atomen, als dem Uratoff aller Naturkörper, alle und
jede Ausdehnung benehmen, der Wahrheit weit näher. Auch
andere Gelehrte, wie Pi'eilstiker und Wiessner, die den Atomen
jede Qualität absprechen, die Atome für eigenschaftslos erklären,
stehen wenigstens in dieser Beziehung nicht im offenen Kriege
mit den Denkgesetzen. Die genannten Autoren leugnen ja
geradezu, dafs die Atome wirkliche Körper seien. Die neuern
Chemiker, darunter Hoffmann, bestreiten jede Selbständigkeit und
gesonderte Existenz des Atoms. Nach ihnen sind die Atome
nur noch Bestandteile, aus denen sich die Materie aufbaut.
Somit kann von einem wirklichen Körper nicht mehr die
Bede sein, denn jeder wirkliche Körper hat seine eigene, ganz
bestimmte und selbständige Existenz, wie früher nachgewiesen
wurde. Darum kann auch die Materie aus diesen Atomen sich
nicht aufbauen. Richtiger wäre es, zu sagen, dafs das
unselbständige, der gesonderten Existenz unfähige Atom nichts
anderes sei als der Urstoff selber. In diesem Kalle haben wir
ein Substrat vor uns, welches in sieh bestimmungslos, aber
bestimmbar, also unselbständig und zugleich ohne seine eigene
Existenz ist. Und dieses bildet in der That das innere Wesen
des Urstoft's. Ein Wesen dieser Art steht in
,,Übereinstimmung mit den Korderungen des philosophischen Denkens",
weil dabei Gesetze des Denkens nicht leichtfertig übertreten
werden. Hingegen kann ein wirklicher Körper diesen beiden
Bedingungen niemals entsprechen.

Wir anerkennen gerne und mit gebührendem Danke alle
Resultate, welche die moderne Naturwissenschaft durch ihre
exakte Eorschung zu Tage fördert, müssen ihr indessen eine
ebenso exakte Logik wünschen, ein ebenso exaktes
philosophisches Denken. Daran gebricht es dieser Wissenschaft
in unsern Tagen am allermeisten. Darum unterschreiben wir
voll und ganz die Worte Zöllners (über die Natur der Kometen,
2. Aufl. S. 482), der bemerkt, ,,wie ein scharfer Verstand mit
geringem empirischen Material haushälterisch zu Werke zu gehen
versteht und hierdurch im allgemeinen hundert Jahre früher zu
denjenigen Zielen gelangen kann, welche auch die exakte
Wissenschaft später als Ausgangspunkte für weitere Korschungen
zu betrachten hat." Gewifs hat es dem Aristoteles und der
Scholastik im Vergleich zu unserer Zeit an „empirischem Material"
sehr gemangelt; dafür besafsen aber diese Männer der Wissenschaft

im Verhältnisse zu der Gegenwart einen wahren Über-
flufs an logischem Denken. Jetzt werden die Gesetze des



Der Urstoff oder die erste Materie. 299

Denkens vielfach ohne weiters beiseite geschoben oder geradezu
einfach in Abrede gestellt. Das Atom, ein wirklicher Körper,
als objektive Grundlage der allen Körpern gemeinschaftlichen
Bestimmungen, das ist und bleibt ein für allemal ein unlösbarer
Widerspruch, bedeutet die Aufhebung der Denkgesetze, das steht
ewig nie in Ubereinstimmung mit den Forderungen des

philosophischen Denkens. Eine Behauptung dieser Art verkennt ganz
und gar, was ein Körper überhaupt und was ein wirklicher, also
existenter Körper ist. Selbst wenn es sich nur um einen Körper
als Körper handelte, läge schon eine Bestimmung that-
sächlich vor uns. Folglich könnte eben dieser Körper nicht
mehr die „objektive Grundlage der allen Körpern gemeinschaftlichen

Bestimmungen" abgeben. Um so viel mehr ist dies aber
dann der Fall, wenn dieser Körper nicht blofs Körper überhaupt,
sondern ein wirklicher, thatsächlich existierender Einzelnkörper ist.

Daraus glauben wir, ohne auf einen vernünftigen Widerspruch

zu stofsen, die Behauptung aufstellen zu können, dafs
der Urstoff, oder „Stoff" im modernen Sinne des Wortes, einfach
ein Ding der Unmöglichkeit ist. Wir lassen uns so manches,
ja sogar sehr vieles gefallen, dies aber nur dann, wenn und
solange es die Vernunft in unserm Denken nicht verletzt, die
von der Natur aus gegebenen und darum unabänderlichen Ge
setze des Denkens nicht verneint. Nie und nimmer aber
werden wir uns herbeilassen, jenen sogenannten genauen
Ergebnissen der Naturwissenschaft beizustimmen, die ohne
Rücksicht auf die Gesetze der Logik, also des Denkens, die mit
Aufserachtlassung der „Übereinstimmung mit den Forderungen
des philosophischen Denkens" uns als Wahrheit dargeboten
werden. Darum sind wir Herrn Dr. Cl. Baeumker sehr dankbar
für das Urteil, welches er über Aristoteles fällt. Der genannte
Autor sagt: „Aristoteles ist grofs in allem, was sich ohne
Experiment durch zergliedernde Beobachtung der Natur gewinnen
läfst". Einige Zeilen später heifst es: „Um so energischer und
allseitiger sind dagegen die begrifflichen Elemente der aristotelischen

Theorie durchdacht. Von den wirklichen oder vermeintlichen

Grundphänomenen, die er durch seine Theorie der Materie
zu erklären unternimmt, gibt er eine im ganzen folgerichtige,
an tiefen Gedanken und feinen Unterscheidungen reiche Lösung."
A. a. 0. S. 211.

Was will man von einem Autor noch mehr? Tiefe
Gedanken, eine reiche Lösung durch feine Unterscheidungen, eine
folgerichtige Lösung, grofs in allem, was durch zergliedernde
Naturbeobachtung sich gewinnen läfst: alles das wird dem



300 Der Urstoff oder die erste Materie.

Aristoteles neidlos zuerkannt. Von den Gelehrten der modernen
Naturforschung kann dies in keiner Weise behauptet werden.
Die Beweise dafür haben wir oben angegeben. Es steht auch
nicht im Wege, dafs Aristoteles „einige allgemeinste, nicht
sonderlich tiefgehende, Beobachtungen einer scharfsinnigen
dialektischen Bearbeitung unterzieht durch gewisse allgemeine
Begriffe und Grundsätze, die ihm als denknotwendig erscheinen."
Dr. Cl. Baeumker, a. a. 0. S. 210. Denn die Denkgesetze
sind uns von Hause aus gegeben, werden also nicht durch
„tiefgehende Beobachtungen" erworben. Zudem sind die
Denkgesetze das Erste und Wichtigste, weil ohne sie auch die
tiefgehendste Beobachtung und die exakteste Forschung kein
günstiges Resultat zu Tage zu fördern imstande ist. Mit argen
Verstöfsen gegen diese Gesetze, mit der Nichtübereinstimmung
mit den Forderungen des philosophischen Denkens kann fürwahr
keinem Menschen gedient sein.

II.
Der Urstoff im Sinne (les Aristoteles und (1er Scholastik.

§ 1. Der Urstoff' des Aristoteles und der Scholastik.

1. Das Wesen des Urstoffs nach Aristoteles und der Scholastik.
Was der Urstoff, „Stoff" im modernen Sinne des Wortes,,

ist, haben wir im Vorausgehenden angeführt und genügend
erklärt. Dabei hat es sich nun allerdings herausgestellt, dafs ein
Urstoff dieser Art weder existiert, noch jemals existieren kann.
Anders verhält sich die Sache mit dem Urstoff des Aristoteles
und der Scholastik.

Worin besteht nun der Anschauung des Aristoteles gemäfs
der Urstoff? Er ist ihm weder die Wesenheit in sich
genommen, noch die Ausdehnung, noch irgend etwas, wodurch das
Seiende bestimmt wird. Anderswo nennt. Aristoteles den
Urstoff das erste Snbstrat eines jeden Naturdinges, aus welchem
etwas zuerst, in wesentlicher, nicht in zufälliger oder accidenter
Art wird, und welches auch im gewordenen Dinge vorhanden
ist. (Dico autem materiam, quae per se ipsam neque quid, neque
quantum, nec aliquid aliud quippiam, quibus ens determinatur.
Metaph. VII. c. 3. — Dico enim materiam primum subjectum
uniuscujusque ex quo fit aliquid cum insit, non secundum acci-
dens. Phys. I. XV. 11.)

Diese Begriffsbestimmung des Urstoffs durch Aristoteles
bedarf einer Erklärung.



301

a) Hinsichtlich der an erster Stelle genannten Bestimmung
mufs bemerkt werden, dafs die Worte: per se ipsam „für sich",
oder noch besser „durch sich selber" bedeuten. Das Wort:
„quid" besagt soviel als Wesenheit. Daher bemerkt Dr. Cl.
Bauemker, das Wort „ti", „quid" stehe, wie nach einem auch
sonst nicht ganz seltenen Gebrauche synonym für: „ousia",
Wesenheit. A. a. 0. S. 231. Anm. 2. Der Sinn der Definition
ist somit dieser: der Urstoff bildet für sich, oder durch sich,
keine Wesenheit des Naturdinges. Er ist aber auch kein Ac-
cidens, sei es nun die Ausdehnung, oder irgend ein anderes
Accidens der verschiedenen Kategorieen.

Verhält sich die Sache also, dann ist der Urstoff in der
That das leibhaftige Nichts, denn wir haben nur zehn Kategorieen,
welchen die geschaffenen Dinge angehören: die Kategorie der
Substanz oder Wesenheit, und die neun Kategorieen des Accidens.
Untersteht der Urstoff weder der einen, ist er für und durch
sich weder die Wesenheit; noch den andern, ist er auch nicht
ein Accidens, so bildet er wahrhaftig das Nichts selber?

Diese aufgeworfene Schwierigkeit beruht auf einer ganz
falschen Voraussetzung. Es wird nämlich darin angenommen,
dafs die Wesenheit des Naturdinges nicht allein thatsächlich
ungeteilt, sondern auch unteilbar sei. Dies aber ist ganz
und gar unrichtig. Da nun alles Teilbare, um faktisch geteilt
werden zu können, unterschiedene, distinkte Teile haben
mufs, so verpflichtet uns dieser Umstand, die Substanz einzuteilen

in eine solche, die unterschiedene, und in eine solche,
die keine unterschiedenen Teile hat. Zu der Substanz
letzterer Art gehört der Geist, zu ersterer die Wesenheit der
Naturdinge oder Körper. Wenngleich also der Urstoff nicht eine
Substanz, d. h. eine ganze Substanz ist, so bildet er doch einen
Teil oder einen Bestandteil einer Substanz, des Naturdinges.
Es gibt eben auch Teilsubstanzen. Die Verkennung dieser
Wahrheit hat den Anlafs zu vielen Mifsverständnissen gegeben,
die uns später noch beschäftigen werden. Wo immer demnach
Aristoteles bestreitet, dafs der Urstoff eine Wesenheit ausmache,
stellt er dieses in Abrede mit Bezug auf eine ganze,
vollkommene Substanz, weil er ja ausdrücklich die substantielle
Form als den andern W esen sbe s ta nd tei 1 bezeichnet. Darum
sagt auch Dr. Cl. Baeumker, nach Aristoteles bleibe die Materie
Bestandteil des entstehenden Dinges. A. a. 0. S. 222.
Aristoteles leugnet somit in keiner Weise, dafs der Urstoff eine
unvollkommene Substanz, ein wesentlicher Teil einer
vollständigen Substanz sei, sondern eben nur das volle Sub-



302 Oer Urstoff oder die erste Materie.

stanzseil) spricht er ihm ab. Denn das Substanzsein „schlechthin"

wird nnr von der ganzen, vollständigen Substanz
ausgesagt. Der Teil aber oder der Wesensbestandteil bildet eben
nicht das Ganze. Folglich hat er auch nicht das Recht, den
Namen des Ganzen zu führen. Bei allen diesen Bezeichnungen
werden wir uns demnach nicht des Hauptworts, sondern des
Beiworts bedienen müssen und sagen, der Urstoff sei nicht
Substanz, wohl aber substantiell, er sei nicht die Wesenheit
selber, indessen doch ein wesentlicher Bestandteil.

Ganz und gar unverständlich ist uns darum die Ansicht
des Herrn Dr. Ol. Baeumker, indem darin ausgesprochen wird,
der Urstoff sei nach Aristoteles etwas Unk örp er lieh es. A. a.
0. S. 238. 239. Und warum dies? „Aus der ganzen Ent-
wickelung, welche zum Begriffe der ersten Materie führte, geht
deutlich hervor, dafs unter ihr nicht etwa die körperliche
Natur im allgemeinen, der Gattungsbegriff, welcher das
allen Körpern Gemeinsame umfafst, verstanden werden darf, wie
das im Altertum von den Stoikern und von Perikles dem Lyder
behauptet und auch in neuerer Zeit wieder aufgestellt wurde.
Ausdrücklich spricht Aristoteles an einer Stelle, die schon von
Simplicius dagegen geltend gemacht wurde, von einer Materie
des Körpers, die zugleich Materie der Quantität und der Qualität

ist. Nach einer bestimmten Erklärung ist die Materie noch
nicht Körper, sondern erst der Möglichkeit nach Körper. Er
bezeichnet es als einen Irrtum der Naturphilosophen, dafs sie
als Grundstoff der Welt eine von den Elementen verschiedene,
für sich bestehende körperliche Materie annehmen." A. a. 0.

Darauf müssen wir bemerken, dafs Aristoteles die erste
Materie allerdings nicht als Gattungsbegriff aufgefafst hat,
noch auffassen konnte. Denn jeder Logiker weifs, dafs der
Gattungsbegriff formell nur ein Gedanken din g ist. Ein
Gedankending kann offenbar nicht ein realer Wesensbestandteil

des Naturdinges sein. Aristoteles aber spricht
beständig vom Bestandteil des in der Wirklichkeit existierenden
Körpers. Folglich konnte er unmöglich den Gattungsbegriff,
in diesem Sinne „die körperliche Natur im allgemeinen", im
Auge haben. Unser Autor verwechselt hier bedauerlicher Weise
den Gattungsbegriff mit dem Fundamente, auf welches dieser
Gattungsbegriff sich stützt. Dieses Fundament nun bildet etwas
Reales, Positives. Es ist dasjenige, wodurch der Körper
überhaupt, nicht dieser oder jener Körper, z. B. Sauerstoff, Wasserstoff,

Ozoon u. s. w. ist.



Der Urstoff oder die erste Materie. 303

Aber Aristoteles spricht doch ausdrücklich an einer Stelle
von „einer Materie des Körpers, die zugleich Materie der
(Quantität und der Qualität ist"? — Unser Autor unterscheidet
wiederum nicht die allgemeine oder gemeinsame Materie
von der specifischen und individuellen. Gewifs spricht
Aristoteles von der Materie „des" Körpers, aber nicht von der
Materie dieser oder jener Art, z. B. vom Eisen, oder Chlor, vom
Phosphor, von der Kohlensäure überhaupt; noch auch sagt er
uns etwas von diesem Sauerstoff, diesem Kohlenoxyd u. s. w.
Redet er also von der Materie „des" Körpers, so meint er eben
damit den Körper als Körper. Allein Körper sind nicht blofs
die eben genannten Grundstoffe der Chemie, sondern noch
unzählige andere. Insofern aber alle Naturdinge Körper sind,
haben sie etwas Gemeinsames, „die körperliche Natur im
allgemeinen", welche eben den Grund für den Gattungsbegriff

abgibt. Die Materie des Körpers, welche zugleich
Materie der Quantität und Qualität des Körpers bildet, ist eben
die Materie des Körpers überhaupt, weil sie zugleich die
Materie der Quantität und Qualität überhaupt bildet. Einer
specifischen oder individuellen Quantität und Qualität geschieht
hier keine Erwähnung. Wir müssen darum ganz entschieden
an der Behauptung festhalten, dafs Aristoteles unter der Materie
zwar nicht den Gattungsbegriff, wohl aber die „gemeinsame
körperliche Natur", das, wodurch ein Naturding überhaupt ein
Körper ist, verstanden hat.

Oder sind vielleicht „der" Körper, der Körper „dieser Art"
und der „einzelne" Körper sachlich ein und dasselbe? Das ist
ein Ding der reinen Unmöglichkeit, was sich an einem Beispiele
ohne Mühe nachweisen läfst. Nehmen wir einen Körper, z. B.
das Quecksilber, den wir vor uns haben. Ist das Quecksilber
aus dem Grunde ein Körper, weil es „dieses" Quecksilber,
also dieser Einzelnkörper ist? Offenbar nicht, denn andernfalls

gäbe es aufser „diesem" Körper, dem Quecksilber, in der
Welt überhaupt keinen Körper, oder ein jeder andere Körper
wäre weiter nichts als „dieses" Quecksilber. Oder bildet
vielleicht das Quecksilber deshalb einen Körper, weil es eben
,,Quecksilber" ist? Auch das kann nicht sein, denn in diesem
Ealle hätten wir nur das Quecksilber als Körper in der Welt,
oder ein jeder Körper wäre Quecksilber. Der Körper mufs

folgerichtig durch etwas anderes Körper überhaupt sein. Und
dieses „andere" nennt Aristoteles Urstoff oder die Materie des
Körpers. Darum spricht er von der Materie des Körpers. Wir



304 Der Urstoff oder die erste Materie.

zweifeln nicht, dafs diese unsere Beweisführung sich in
„Übereinstimmung befindet mit dem philosophischen Denken".

Aber nach der bestimmten Erklärung des Aristoteles ist
die Materie noch nicht Körper, sondern erst der Möglichkeit
nach Körper. — Das ist vollkommen richtig. Allein, folgt dann
vielleicht daraus, dafs die Materie etwas „Unkörperliches" sei?
Unser Autor zieht ohne weiters diesen Schlufs. Wir unsererseits

vermögen indessen dieser Schlufsfolgerung unsere
Zustimmung nicht zu erteilen. Denn die Seele des Menschen ist
z. B. nicht der Mensch, also in diesem Sinne nicht eine
vollständige „Substanz". Darf nun daraus ohne viele Umstände
geschlossen werden, sie sei darum auch nicht „menschlich", eine
„menschliche Seele"? Offenbar nicht. Die Seele des Tieres
macht nicht das Tier selber aus. Müssen wir nun daraus
folgern, dafs diese Seele auch nicht eine „tierische" Seele sei?
In keiner Weise. Sie bildet eben nur den einen Teil des

Menschen, beziehungsweise des Tieres, und eben darum ist sie
keine Substanz, kein „quid" oder keine Wesenheit. In«

Bezug auf die menschliche Seele verhält sich die Sache

allerdings anders, hinsichtlich der Tierseele jedoch trifft das Beispiel
vollkommen zu. Das Gleiche aber gilt im Vollen Mafse von den

Naturdingen oder Körpern. Daraus ergibt sich aber der durchaus

logisch folgerichtige Schlufs, dafs etwas zwar nicht
selber „Substanz", aber doch „substantiell", also
Wesensbestandteil eines Dinges sein kann. Somit kann der Schlufs,
dafs nach Aristoteles die Materie oder der Urstoff aus dem
Grunde etwas „Unkörperliches" sei, weil er kein Körper
ist, eine Geltung nicht beanspruchen. Der Stoff bildet gerade
im Sinne des Aristoteles keinen Körper, sondern blofs einen
wesentlichen Teil eines Körpers. Darum ist er selber kein

Körper, „sondern erst der Möglichkeit nach Körper". Wir
haben die Überzeugung, dafs diese unsere Erklärung des
Aristoteles sich „in Übereinstimmung befindet mit dem

philosophischen Denken".
Die ganze Beweisführung unseres Autors beruht auf der

Thatsache, dafs er eine unvollkommene und eine vollkommene
Substanz nicht unterscheidet, beruht also auf einem argen
Mißverständnisse. Was ist nun eine vollkommene Substanz,
oder eine „Substanz", ein „quid" im Sinne des Aristoteles? Es
ist jene „Wesenheit", welche für sich besteht und nicht einen
Teil eines andern ausmacht. Gerade dieser Umstand
entscheidet. Ein jedes Wesen, welches subjektiv unabhängig von
einem andern seine Thätigkeiten entfaltet, ist oder existiert auch



Der Urstoff oder die erste Materie. 305

unabhängig von diesem andern. Darum bildet es eine
vollkommene Substanz oder Substanz schlechthin im Sinne des
Aristoteles. Trifft das Gegenteil zu, ist nämlich ein Wesen
subjektiv bei all seiner Thätigkeit von einem andern abhängig,
so bildet es keine vollkommene Substanz, also keine Substanz
nach Aristoteles. Die menschliche Seele z. B. bildet eine
„Substanz", die Tierseele dagegen nicht. Erstere übt ihre Thätigkeit,
das Verstehen und Wollen, ohne subjektive Beihülfe des Leibes

aus, letztere besitzt keinerlei Thätigkeit ohne Unterstützung des

Körpers. Der Körper ist vielmehr zugleich mit der Seele Princip
einer jeden Thätigkeit. Wie die Thätigkeit eines jeden Dinges
beschaffen ist, so auch dessen Sinn. (Ipsum intellectuale prin-
cipium, quod dicitur mens vel intellectus, habet operationem per
se, cui non communicat corpus. Nihil autem potest per se ope-
rari nisi qüod per se subsistât. Non enim est operari nisi entis
in actu. Unde eo modo aliquid operatur quo est; propter quod
non dicimus quod calor calefacit, sed calidum. Relinquitur
igitur animam humanam, quae dicitur intellectus vel mens, esse
aliquid incorporeum et subsistens. Summ. th. 1. p. q. 75. a. 2.)
— Sentire et conséquentes operationes animae sensitivae manifeste

accidunt cum aliqua corporis immutatione sicut in videndo
immutatur pupilla per speciem coloris. Et idem apparet in aliis.
Et sic manifestum est quod anima sensitiva non habet aliquam
operationem propriam per se ipsam, sed omnis operatio animae
sensitivae est conjuncti. Ex quo relinquitur quod, cum animae
brutorum animalium per se non operentur, non sint subsistentes.
Similiter enim unumquodque habet esse et operationem 1. e. a. 3.

Nach der Lehre des Aristoteles hat nun der Urstoff keine
Thätigkeit für sich, unabhängig von der substantiellen Form.
Somit hat er auch kein Sein für sich, sondern nur in der
Verbindung mit dieser Form. Der Urstoff kann folglich auch
nicht Wesenheit, „Körper" genannt werden. Er bildet vielmehr
den einen wesentlichen Bestandteil des Körpers. Weil aber der
Urstoff als Wesensbestandteil mit dem andern Teile, mit der
substantiellen Form, eine Wesenheit, einen Körper zu bilden
bestimmt ist, deshalb ist er nur der Möglichkeit nach ein Körper.
Darum ist die Begriffsbestimmung des Aristoteles über den
Urstoff durchaus zutreffend, wenn es heifst, der Urstoff bilde
keine Wesenheit, kein „quid". Denn eine jede Begriffsbestimmung

hat zunächst etwas Ganzes, nicht einen Teil des
Ganzen im Auge. Daher bestimmt Aristoteles hier den Urstoff
negativ, indem er uns sagt, was der Urstoff nicht ist. Der
Urstoff ist ihm weder eine Wesenheit, noch auch ein Accidens,



30(5 Der Urstoff oder die erste Materie.

wie Ausdehnung und dergl. Dieses letztere aus dein Grunde
nicht, weil er einen wesentlichen Teil des Körpers ausmacht,
was bekanntlich die Accidenzen nicht sind.

b) Die zweite obenan gezogene Begriffsbestimmung des
Aristoteles vom Urstoff bietet keine besondern Schwierigkeiten.
Aristoteles nennt' den Urstoff erstes Substrat eines jeden Naturdinges

oder Körpers, weil der Urstoff nicht aus einem andern
Substrate entsteht, welches in diesem Falle offenbar früher wäre
als der Urstoff selber. Darum wäre er dann selber nicht mehr
erstes Princip, sondern Principiatum. Der Urstoff bildet
vielmehr das, woraus ein jedes Naturding wird, als aus einem innerlich

konstituierenden Princip, nicht blofs in accidenteller Weise,.
Daher liegt er einem jeden Körper unmittelbar zu Grunde und
macht zugleich mit der Wesensform das Wesen selbst des

Naturkörpers aus. Das Wort „woraus" bedeutet also nicht allein
ein früheres Wesen oder den Stoff in einem frühern Wesen,,
woraus dann ein anderes, neues wird, sondern der Urstoff ist
auch im neuen, gewordenen Naturdinge das konstitutive Princip
der Wesenheit. Diese Thatsache ist, wie wir später noch sehen
werden, von der allergröfsten Bedeutung.

Auf diesen ganz und gar entscheidenden Umstand macht
schon der englische Lehrer aufmerksam mit einem Worte nämlich:
„8ignanter", welches er sonst sehr selten gebraucht. (S. Thomas
schreibt: Id quod fit secundum naturam est et fit ex subjecto
et forma. Et notandum est quod hic intendit (Aristoteles) in-
quirere principia non solum fiendi, sed etiain essendi. Unde
signanter dicit ex quibus primis sunt et fiunt. Phys. I. XIII. 2.)
Darum können wir Herrn Dr. Ol. Baeumker nicht beistimmen,
welcher behauptet, nach Aristoteles sei die Materie nicht das
Entstehende selbst, sondern nur die Vorbedingung dazu.
A. a. 0. S. 225. Nur Vorbedingung und innerlich konstitutives
Princip sein, das sind zwei himmelweit verschiedene Dinge.
Gewifs, der Urstoff bildet die Vorbedingung alles Werdens
oder Entstehens, andernfalls hätten wir beständig
Neuschöpfungen vor uns. Allein dieses Amt des Urstoffs ist nicht
das einzige, und auch nicht das hauptsächlichste. Dieses
letztere besteht vielmehr darin, dafs der Urstoff den einen innerlich

konstitutiven Teil des Entstandenen abgibt, wie der
soeben angeführte Text ganz deutlich besagt: „ex quibus primis
sunt". Richtig ist es allerdings, dafs Aristoteles auch über die
Principien des Werdens handelt, aber es geschieht dies keineswegs

ausschliefslich, so dafs nach ihm der Urstoff nur
Vorbedingung des Entstehenden wäre. In diesem Falle hätte die



Der Urstoff oder die erste Materie. 307

XIII. Lektion desselben Buches gar keinen Sinn oder bildete
einfach eine nochmalige Wiederholung der XII., was nicht
verständlich ist. Darum bemerkt S. Thomas im Eingange zu dieser
XIII. Lektion: postquam Philosophus ostendit, quod in quolibet
fieri naturali tria inveniuntur, hic ex praemissis intendit ostendere

quot sunt principia naturae. Aristoteles bespricht somit
den Urstoff als Vorbedingung und als inneres konstitutives
Princip in zwei ganz getrennten Abschnitten. Man kann folglich
nicht sagen, dem Aristoteles sei der Urstoff nur Vorbedingung-
des Entstehenden.

Aber, bemerkt unser Autor, nach Aristoteles ist die Materie
nicht das Entstehende selbst? — Dieser Ausspruch des Aristoteles
bedarf einer nähern Erklärung. Jedes Entstehen bezieht sich
auf das Sein. Folglich entsteht im eigentlichen Sinne
dasjenige, dem das Sein zukommt. Das Sein aber gebührt der
vollkommenen Substanz, der Wesenheit des Aristoteles,
nämlich dem „quid". Da nun der Urstoff nicht ein „quid"
bildet, wie bereits hervorgehoben wurde, so ist im eigentlichen
Sinne nicht er das Entstehende selbst, sondern das Ganze,
die vollständige Wesenheit ist es. Allein daraus folgt in gar
keiner Weise, dafs der Urstoff' dann nur Vorbedingung, nicht
auch inneres, konstitutives Princip des Entstandenen sei. Der
Urstoff gehört ja zum Ganzen, bildet einen wesentlichen Teil
des Ganzen, welches entsteht. (Fieri ordinatur ad esse rei.
Unde illis proprie convenit fieri, quibus convenit esse. Quod
quidem convenit proprie subsistentibus, sive sint simplicia, sicut
substantiae separatae, sive sint composita, sicut substantiae mate-
riales. Uli eniin proprie convenit esse, quod habet esse et est
subsistens in suo esse. Formae autem et accidentia et alia hujus-
modi non dieuutur entia, quasi ipsa sint, sed quia eis aliquid
est Sicut igitur accidentia et formae et hujusmodi quae
non subsistunt, magis sunt cöexistentia quam entia, ita magis
debet dici concreata, quam creata. Proprie vero creata sunt
subsistentia. Summ. th. 1. p. q. 45. a. 4.)

Der Urstoff bildet somit nicht eine blofse Vorbedingung
des Entstehenden, wie etwa der Sauerstoff und der Wasserstoff
die Vorbedingung sind, dafs Wasser entstehe; nein, der
Urstoff befindet sich im Wasser selber als konstituierender Teil
des Wassers. Und zwar ist es derselbe Urstoff, der vor der

Vereinigung des Sauerstoffs mit dem Wasserstoff im Sauerstoff
die Form und das Sein des Sauerstoffs, im Wassertoff die
Form und das Sein des Wasserstoffs hatte. Die Verbindung-
dieser zwei Stoffe vermittelt eben das Werden oder Entstehen



308 Der Urstoff oder die erste Materie.

des Wassers, ist das fieri oder generari des Wassers. Wenn
aber derselbe Stoff jetzt im Wasser, im Entstandenen selbst
sich befindet, so ist er offenbar mehr als nur die Vorbedingung
für das Entstehende. Und so fafst Aristoteles thatsächlich den
Urstoff auf. Der Urstoff selber hat im Wasser eine „andere"
Form und ein „anderes" Sein als im Sauerstoff und Wasserstoff,
er selbst als Urstoff ist der gleiche geblieben. Folglich
entspricht es nicht ganz der Wahrheit, ohne weiters zu sagen, der
Urstoff sei nach Aristoteles auch nicht das „Entstehende selbst".
Teilweise ist es richtig, teilweise unrichtig. Versteht man unter
dem „Entstehenden" das Ganze, die Wesenheit im Sinne des

Aristoteles, dann ist der Satz richtig. Der Urstoff bildet nicht
das Ganze, sondern einen Teil, der Teil aber ist eben nicht das
Ganze. Fafst man indessen den Satz in der Weise auf, dafs
der Urstoff vom „Entstehenden" völlig ausgeschlossen wird,
dann hat dieser Satz keinen Anspruch auf Richtigkeit.. Auf
diesen letztern Umstand macht S. Thomas aufmerksam, wenn
er schreibt: „signanter" Aristoteles dicit et quibus primis „sunt"
et „fiunt". Aristoteles wollte in der XIII. Lektion des ersten
Buches der Physik nicht allein die Principien des Werdens
oder Entstehens, sondern auch die Principien des Seins der
Katurkörper aufzeigen.

2. Die Eigenschaften des Urstoffs nach Aristoteles
und der Scholastik.

Aus der Begriffsbestimmung des Urstoffs lassen sich nun
dessen Eigenschaften ohne viele Mühe ableiten. Doch müssen
wir betonen, dafs nur die richtige Begriffsbestimmung des
Urstoffs uns seine Eigenschaften offenbart. Es gibt leider auch
solche, die den Urstoff selber eigentlich aufheben, ihm
Eigenschaften zuschreiben, wodurch er einfach unmöglich wird. Eine
dieser Begriffsbestimmungen lesen wir auch im wiederholt
genannten Werke des Dr. Ol. Baeumker, S. 240.

Der genannte Autor schreibt: „so ist also die Materie, um
welche es sich im Vorigen handelte, die letzte gemeinsame,
ungewordene Grundlage der dem Werden und
Vergehen unterworfenen Körper, welche, in sich völlig
unbestimmt und blofse Möglichkeit, alle Bestimmtheit
und alle Wirklichkeit nur durch die Form erhält."

Wir müssen uns zu dieser Begriffsbestimmung des Urstoffs
einige Bemerkungen erlauben. Zunächst heifst es hier, „die
Materie sei in sich völlig unbestimmt und blofse Möglichkeit."
Dieser Satz ist, so wie er vorliegt, sehr zweideutig. Thomas



Der Urstoff oder die erste Materie. 309

von Aquin bestimmt den Urstoff anders. Er sagt: „Allgemein
wird der Urstoff dasjenige genannt, was sich in der Kategorie
der Substanz befindet, als eine gewisse von uns aufgefafste
Fähigkeit ohne Art und Form, und auch ohne Éeraubung, die
jedoch geeignet ist, Formen und Beraubungen aufzunehmen, wie
aus S. Augustins XII. Buch der Bekennt, und I. Buch über
Genes. ad litter, c. XIV. XV. sowie aus Aristoteles im VII. Buche
der Metaphysik hervorgeht. (Id communiter materia prima
nominatur, quod est in genere substantiae ut potentia quaedam
intellecta praeter omnem speciem et formam, et etiam praeter
privationem; quae tarnen est susceptiva et formarum et priva-
tionum, ut patet per Augustinum XII. Conf. et I. super Genes,
ad litter, c. XIV. XV. et per Philosophum in VII. Metaph. —
Quaest. disput. de spiritual, creatur. a. 1.) Wie aus diesen
Worten des englischen Lehrers hervorgeht, fassen oder denken
wir den Urstoff als eine Anlage, eine Fähigkeit ohne Art, Form
oder Beraubung. Kann man nun sagen, ohne Mifsverständnisse
herbei zu führen, die Materie sei in sich völlig unbestimmt und
blolse Möglichkeit? Wir glauben nicht. Würde der Satz lauten:
die Materie ist in sich betrachtet u. s. w., so könnten wir
unbedingt ihm unsere Zustimmung erteilen. Allein so wie er
vorliegt, vermag er unsern Beifall nicht zu finden. Denn in sich
so sein, und von uns so aufgefafst oder gedacht werden,
das sind zwei ganz und gar verschiedene Dinge, wie die Lehre
von der Abstraktion, vom Absehen uns sagt.

Das Absehen kann in doppelter Weise stattfinden. Einmal
nach Art der Zusammensetzung und Teilung, also des Urteils,
wie wenn wir erkennen, dafs das eine nicht in dem andern ist
oder vom andern gesondert sich vorfindet. Zweitens geschieht
die Abstraktion nach Art der einfachen Begriffsbildung, wie
wenn wir das eine erkennen, das andere aber gar nicht
betrachten, ganz unberücksichtigt lassen. Existieren nun irgendwo
zwei sachlich untrennbare Dinge und wir sehen in ersterer
Art von ihnen ab, d. h. wir fassen beide Dinge als gesonderte
Dinge auf, so ist unsere Erkenntnis von ihnen « ine durchaus
unrichtige. In der zweiten Weise dagegen können wir Dinge,
die der Sache nach nicht trennbar sind, ohne alle Unrichtigkeit
auffassen. Dies lafst sich ganz einfach au einem Beispiele
nachweisen im Bereiche des Sinnenfälligen. Wenn wir etwa meinten
oder sagten, der gefärbte Körper hätte keine Farbe, oder die
Farbe bestände getrennt vom Körper, so wäre diese unsere
Ansicht und Behauptung eine total falsche. Betrachten wir
dagegen die Farbe und ihre Eigenschaften, indem wir uns um den

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 21



310 Der Urstoff oder die erste Materie.

gefärbten Körper selber gar nicht kümmern, so kann unserer
Anschauung die Wahrheit nicht abgesprochen werden. Denn
der Körper gehört nicht zum Wesen der Farbe. Folglich können
wir uns geistig mit der Farbe beschäftigen, ohne den Körper zu
berücksichtigen. (Abstrahere contingit dupliciter. Uno modo

per modum compositionis et divisionis, sicut cum intelligimus
aliquid non esse in alio, vel esse separatum ob eo. Alio modo

per modum simplicitatis, sicut si intelligimus unum, nihil con-
siderando de alio. Abstrahere igitur per intellectum ea quae
secundum rem non sunt abstracta secundum primum modum
abstractionis non est absque fälsitate. Sed secundo modo
abstrahere per intellectum quae non sunt abstracta secundum rem
non habet falsitatem, ut in sensibus manifesta apparet. Si enim
intelligaraus vel dicamns colorera non inesse corpori colorato,
vel esse separatum ob eo, erit falsitas in opinione vel in ora-
tione. Si vero consideremus colorem et proprietatem ejus nihil
considérantes de pomo colorato; vel si quod intelligimus voce
exprimamus, erit absque falsitate opinionis et orationis. Pomum
enim non est de ratione coloris. Et ideo nihil prohibet colorem
intelligi, nihil intelligendo de pomo. Summ. th. 1. p. q. 85.
a. 1. ad 1.)

Dieser Grundsatz des englischen Lehrers ist gerade in

unserer Frage von weittragender Bedeutung. Denn es wurde
früher vom nämlichen Meister gesagt, der Urstoff werde von
uns aufgefafst oder gedacht als eine Anlage, eine Fähigkeit
ohne Art und Form, ohne Beraubung. Ist also der Urstoff in
sich „völlig unbestimmt und blofse Möglichkeit"? Es wird darauf

ankommen, in welcher der vorhin genannten Weise wir den
Urstoff uns denken. Auf erstere Art gedacht, nämlich als
befände sich keinerlei Bestimmung im Urstoff, oder als existierte
der Urstoff getrennt von jeder Bestimmung, ist die Sache
durchaus unrichtig, „non est absque falsitate". In der zweiten
Weise gedacht, nämlich ohne Rücksicht auf seine Bestimmung
und Existenz, beruht die Sache auf voller Wahrheit, „non habet
falsitatem". Wir können den Stoff betrachten, nur insofern er
Stoff ist, also in seinem Stoff-sein, seine Form und sein Dasein
hingegen ganz beiseite lassen, „nihil considerando de alio",
obgleich diese beiden Bestimmungen nie getrennt vom Urstoff
sind.

Ist der Urstoff so aufgefafst, „völlig unbestimmt und blofse
Möglichkeit"? Nein, denn er ist schon von Natur aus zum
Stoff-sein bestimmt. Unbestimmt ist er blofs zum Stoff-sein
als Substanz oder auch dieser oder jener Art, zum Stoff-



Der Urstoff oder die erste Materie. 311

sein „dieses" Individuums oder Naturkörpers. Gott hat bei der
Schöpfung dem Urstoff das Stoff-sein gegeben. Das Stoff-sein
bildet seine Natur und Wesenheit. Die substantielle Form
verleiht dem Urstoff ebenso wenig das Stoff-sein, wie der Urstoff
der Form auch nicht das Form-sein mitteilt. Dieses Sein
haben beide von Natur aus, das macht ihr innerstes Wesen
aus. Wäre dem nicht so, dann hätten wir keine Principien,
sondern lauter Principiata vor uns. Überdies besitzt ein jedes
Ding seine eigene Wesenheit durch sich selber, nicht aber
durch ein anderes. (Substantia uniuscujusque est ens per se,
et non per aliud. Summ. ph. II. c. 52.) Es ist darum nicht
richtig, wenn behauptet wird, der Urstoff sei in sich „völlig"
unbestimmt. Völlig unbestimmt in sich ist er nur in Bezug auf
das Sein eines Körpers, und der Art und des Individuums.
Er allein, also in sich bildet keinen Körper. Zu diesem
Zwecke mufs die substantielle Form hinzukommen. Der Urstoff
in sich ist noch kein vollständiger Körper, sondern blofs der
eine Teil eines Körpers. Durch die Form wird erst ein Körper
konstituiert. (Prima forma quae recipitur in materia est corpo-
reitas, a qua nunquam denudatur. I. Sent. d. 8. q. 5. a. 2. —
Oportet quod tota materia sit vestita forma corporeitatis. II. Sent,
d- 3. q. 1. a. 1.)

Daraus geht zur Evidenz hervor, dafs die substantielle
Form dem Urstoff nicht das Stoff-sein, sondern das Körpersein

gibt. Folglich ist auch der Urstoff nicht „völlig
unbestimmt". Durch das Stoff-sein wird er eben zum Stoff bestimmt.
Völlig unbestimmt ist er nur mit Bezug darauf, welchen Körper,
welche vollkommene Substanz er konstituieren soll. Und diese
Bestimmung erhält er durch die substantielle Form. Stellt man
den Urstoff als „völlig unbestimmt" hin, so hat man in der That
nur das Nichts vor sich. In diesem Falle hat ja der Urstoff
nicht einmal das Stoff-sein in sich. Eine Theorie dieser Art hat
Aristoteles niemals aufgestellt, eine solche konnte er gar nicht
verfechten, weil ihm der Stoff eine Teil Substanz ist.

Ferner heilst es an der vorhin angezogenen Stelle, der
Urstoff in sich bildet eine „blofse Möglichkeit". Auch dieser
Ausdruck ist zweideutig. Was haben wir unter dieser blofsen
Möglichkeit zu verstehen? Offenbar die Möglichkeit „zu aller
Bestimmtheit und aller Wirklichkeit, welche sie von der Form
erhält", wie wir daselbst lesen. Aus dem geht hervor, dafs der
Urstoff thatsäcblich gar keine Bestimmung in sich hat, denn
er erhält „alle" Bestimmtheit von der Form. Dann erhält er
gewifs auch das Stoff-sein von der Form, wenn er schon „alle"

21*



312 Der Urstoff oder die erste Materie.

Bestimmtheit von der Form empfangt. Wie wenig diese Ansicht
der Wahrheit entspricht, haben wir bereits früher dargethan.
Der Urstoff und die substantielle Form sind bekanntlich nach
Aristoteles die ersten Principien, aus welchen der
Naturkörper besteht. Was lehrt nun Aristoteles über die ersten
Principien? Was sind nach ihm die ersten Principien?
Sie sind dann erste Principien, wenn sie drei Eigenschaften
haben: zum ersten dürfen sie nicht aus andern entstehen; jzum
zweiten dürfen sie ihre Entstehung nicht sich gegenseitig
verdanken: zum dritten müssen alle andern aus ihnen selber ihre
Entstehung herleiten. (Tria videntur de ratione principiorum

'

esse. Primura quod non sint ex aliis; secundum quod non sint ex
alterutris: tertium quod omnia alia sint ex eis. Phys. I. X. 3.)
Bewirkt nun die Form das Stoff-sein des Urstoffs, wie kann
dieser dann noch erstes Princip sein? Die zweite Bedingung,
die zum Wesen eines ersten Priucips gehört, wird ja
dadurch unmöglich gemacht. Zudem erweist es sich als ganz und
gar unmöglich, dafs die Form den Urstoff erst zum Stoff mache,
weil sie dazu ein Substrat voransetzen und vor sich haben
müfste, und dieses Substrat könnte kein anderes sein als eben
der Urstoff, das Urstoff-sein. Verhält sich die Sache der Wahrheit

entsprechend also, so kann der Urstoff auch nicht „blofse
Möglichkeit" zu „aller" Bestimmtheit sein, und „alle" Bestimmtheit

nur durch die Form empfangen.
Welche Bestimmtheit hat aber dann der Urstoff von der

Form? Wir haben es bereits gesehen, die Bestimmtheit zu
einem Körper, zu einem Körper dieser oder jener Art, zu der
Bestimmtheit, dafs er zugleich mit der substantiellen Form ein

quid, eine vollkommene Substanz, eine „ousia" oder „Wesenheit"
im Sinne des Aristoteles ausmache. In dieser vollständigen
Substanz bildet somit der Urstoff die „blofse Möglichkeit", denn
der Teil ist ja nicht das wirkliche, sondern nur das
mögliche Ganze, wenn wir ihn in sich betrachten nach der
früher gegebenen Vorschrift des Doctor Angelicus. An
ungezählten Stellen erklärt S. Thomas, dafs der Urstoff zu dem Zwecke
die Form aufnehme, um dadurch ein der Art nach bestimmtes
Naturding zu bilden. (Materia recipit formam, ut secundum
ipsam constituatur inesse alicujus speciei, vel aeris, vel ignis,
vel cujuscunque alterius. Summ. th. 1. p. q. 50. a. 2. ad. 2.)
Darum nennt Aristoteles die Form das Princip der Art. (Prin-
cipinm speciei est forma. Phys. IV. II. 5. — Materia per
formam contrahitur ad determinatam speciem. Summ. th. 1.

p. q. 44. a. 2.)



Der Urstoff oiler die erste Materie. 313

Aus alledem geht zur Genüge hervor, inwieweit der
Urstoff „völlig unbestimmt" und eine „blofse Möglichkeit" genannt
werden kann, der „alle" Bestimmung und „alle" Wirklichkeit
„nur" durch die Form zukommt. Daraus wird uns aber andererseits

auch klar, welche Eigenschaften der Urstoff' in sich
hat. Es sind folgende:

a) Die erste Eigenschaft desselben ist die, dal's er Stoff
ist, das~ Stoff-sein hat. Denn alle Naturdinge, Naturkörper
bestehen aus Stoff'. Diese stoffliche Seite unterscheidet sie vom
Geist. Darum nennen wir die Naturdinge Körper. Diese Wahrheit

wird auch von der modernen Naturforschung in keiner
Weise in Abrede gestellt. Im Gegenteil behauptet die moderne

Natürforschung, dafs der Körper selbst eigentlich nur Stoff ist.
Der Stoff' bildet nach ihr das wahre, konstitutive Princip des

Körpers. Es ist aber zugleich auch das einzige. W ir wollen
daraus nur das folgern, dafs der Urstoff' die eine Eigenschaft
hat, Stoff zu sein. Und dies ist so richtig,, dafs man den Stoff',
wollte man von ihm eine logisch genaue Begriffsbestimmung
geben, nach S. Thomas dahin definieren miil'ste, er sei das eigene
Stoff-sein mit der Hinordnung zu der substantiellen Form.
Das Stoff-sein würde dann die Gattung, die wesentliche
Hinordnung zu der Form den Artunterschied, die differentia spe-
cifica bilden. (Materia autem, si ejus essentia definiretnr, ha-
beret pro differentia ipsum suum ordinem ad formam, pro genere
ipsam suam substantiate. Quodlibet 9. a. 6. ad 3.) Natürlich
kann man einfache Dinge, wie die ersten Principien sind, nicht
genau nach den Gesetzen der Logik bestimmen. Übrigens
bedürfen sie dieser Bestimmung auch gerade aus dem Grunde
nicht, weil sie durchaus einfach sind.

b) Als zweite Eigenschaft des Urstoff's müssen wir die
hervorheben, dafs er zwar Stoff, aber kein bestimmter Stoff
ist. Er bildet sonach in sich und durch sich selber nicht
schon einen Körper, ein Naturding. Dies wird er vielmehr
erst durch die substantielle Form. Darum bildet der Urstoff
in sich und durch sich nicht eine Wesenheit, ein „quid".
Der Körper selber ist ein „quid", hat eine Wesenheit. (Forma
et materia constituunt essentiam rei naturalis. Summ. ph. IV.
c. 35.) Die Form vervollständigt also nicht das Wesen des
Urstoffs selber, denn in diesem Falle wäre die P^orm ein
Teil des Urstoffs, gehörte sie zum Wesen des Urstoff's, zum
Urstoffsein, was durchaus unrichtig ist. (Materia prima non
habet aliquam formam partem essentiae suae. II. Sent. d. 12.
q. 1. a. 4.) Sie vollendet vielmehr das Wesen des Körpers,



314 Der Urstoff oder die erste Materie.

Dicht aber des Urstoffs. (Omnis forma substantialis dat esse
completum in genere substaDtiae. 1. c.) Durch eine und
dieselbe Form wird dann ein Körper überhaupt ein Körper dieser
Art und dieser Einzelnkörper. (Ab eadem forma per essentiam
ignis est ignis et corpus et substantia. 1. c.) Vgl. a. a. 0.
d. 18. q. 1. a. 2. Wäre der Urstoff in sich und durch sich
schon ein Körper selber, so könnte er nicht die „letzte
gemeinsame ungewordene Grundlage der dem Werden und
Vergehen unterworfenen Körper" abgeben. Denn als Körper unterläge

er ebenso dem Werden und Vergehen wie die übrigen
Körper. Ein Körper als ungewordene Grundlage der dem
Werden und Vergehen unterworfenen Körper besagt einen hellen
Widerspruch, befindet sich folglich nicht „in Übereinstimmung
mit dem philosophischen Denken". Denn „alle" Körper ohne
Ausnahme sind dem Werden und Vergehen unterworfen.

Dazu kommt, dal's ein wirklicher Körper keine substantielle

Form mehr in sich aufzunehmen in der Lage ist. Damit
ist dann die innere Einheit des Naturkörpers aufgehoben und
das Ganze nicht mehr Natur, sondern Kunst. Denn da der
Körper weder als Körper an sich, noch als Körper einer
bestimmten Art, sondern immer nur als einzelner Körper
existiert und dasein kann, so bildet er ein in sich
abgeschlossenes Ganze, und ist gesondert von einem jeden
andern, est indivisum in se, et divisum a quolibet alio. Was
immer demnach zu diesem Körper noch hinzukommt, das bildet
für ihn ein Zufälliges, ein Accidens. Mit einem Accidens aber
kann keine Wesenheit eine innere sustantielle Einigung ab-
schliefsen. Dem englischen Lehrer wenigstens gilt dies als

ausgemachte Wahrheit. Aus diesem Grunde bestreitet er ganz
entschieden, dafs der Urstoff selber bereits ein Körper sei, sondern
behauptet ständig, dafs aus ihm und der substantiellen Form
erst ein Körper werde. Von den vielen Stellen wollen wir, um
nicht weitläufig zu werden, nur eine einzige anführen. Sie
lautet: corporeitas dupiiciter aeeipi potest. Uno modo secundum
quod est forma substantialis corporis, prout in genere substantiae
collocatur. Et sie corporeitas cujuscunque corporis nihil est
aliud quam forma substantialis ejus, secundum quam in genere
et specie collocatur, ex qua debetur rei corporali quod habeat
très dimensiones. Non enim sunt diversae formae substantiales
in uno et eodem, per quarum unam collocatur in genere supremo,
puta substantiae, et per aliam in genere proximo, puta in genere
corporalis vel animalis, et per aliam in specie, puta hominis aut
equi; quia, si prima faceret esse substantiam, sequentes formae



315

jam advenirent ei quod est hoc aliquid in aotu et subsistens
in natura. Et sie posteriores formae non facerent hoc aliquid,
sed essent in subjecto quod est hoc aliquid, sicut formae acci-
dentales. Oportet igitur quod corporeitas, prout est forma sub-
stantialis in homine, non sit aliud quam anima rationalis, quae
in sua materia hoc requirit, quod habeat très dimensiones. Est
enim actus corporis alicujus. Summ. ph. IV. c. 81.)

Daraus geht unwiderleglich hervor, dafs der Ui'stoff selber
nicht schon in sich und durch sich ein Körper sein kann. Denn
er bildet zugleich mit der Form eine innere substantielle
Einheit, das eigentliche Wesen des Naturkörpers. Anders
allerdings urteilt Dr. 01. Baetimker, und zwar etwas, was sonderbar

ist, selbst in Bezug auf die organischen Körper, wo die
Sache doch klar zu Tage liegt, und der Autor unumwunden
zugibt, dafs im Organismus „eine innere Einheit ausgebildet und
erhalten werde durch die Form". Nichts destoweniger „ist die
Materie, die diesem Formprincip gegenübersteht, wiederum nicht
die bestimmungslose blofse Möglichkeit des Körpers. Sie ist
auch hier ein wirkliches, bestimmtes Seiendes mit eigenen Kräften,
welches gerade durch diese Eigentümlichkeit die Vorbedingungen
für ein höheres Princip und dessen Thätigkeit bietet". A. a. 0.
S. 250.

Nun, wir haben bereits gehört, was S. Thomas über diese
Ansicht sagt. Neu ist sie jedenfalls nicht, auf Originalität hat
sie somit keinen Anspruch. Diese Anschauung befindet sich nicht
»in Übereinstimmung mit dem philosophischen Denken". Sie
hebt überdies jede Wesensänderung, also jedes Werden
und Vergehen ein für allemal auf. (Per unam enim et ean-
dem formam hoc individuum collocatur in genere substantiae, et
in genere corporis, et sic usque ad specialissimam speciem. Si
enim secundum aliquam aliam forman hoc individuum habeat
quod sit substantia, de necessitate oportet quod aliae formae
supervenientes, secundum quas collocatur in inferioribus generibus
et speciebus, sint formae accidentales. Quod ex hoc patet.
Forma enim accidentalis a substantial! differt, quia forma
substantial^ facit hoc aliquid. Forma autem accidentalis advenit
rei jam hoc aliquid existenti. Si igitur prima forma, per quam
collocatur in genere, facit individuum esse hoc aliquid, omnes
aliae formae advenient individuo subsistenti in actu, et ita erunt
iormae accidentales. — Sequentur etiam quod per adventum
posteriorum formarum, quibus collocatur aliquid in specie spe-
cialissima vel subalterna, non sit generatio simpliciter, neque per
subtractionem corruptio simpliciter, sed secundum quid. Cum enim



316

generatio sit transmutatio ad esse rei, illud simpliciter generari
dicitur, quod simpliciter fit ens de non ente in actu, sed ente
in potentia tantum. Si igitur aliquid fiat de praeexistenti in
actu, non generabitur simpliciter ens, sed hoc ens. Pit eadem
ratio est de corruptione Sic igitur per hoc excluditur po-
sitio Avicebron in libro Fontis vitae, quod materia prima, quae
omnino sine forma consid eratur, primo recipit formam sub-
stantiae, qua quidem suscepta in aliqua sui parte, super formam
substantiae recipit aliam formam, per quam fit corpus; et sic

deinceps usque ad ultimam speciem. Quaest. disp. de spiritual,
creatur. a. 1. ad 9.) Vergl. Quaest. disp. de anima, a. 9.—
a. 11. — Quodl. 11. a. 5.

Unsere frühere Behauptung findet hierin ihre Bestätigung.
Die Theorie des Dr. Cl. Baeumker kann einen Anspruch auf
Neuheit nicht erheben, denn Avicebron hat sie lange vor ihm
vorgetragen. Eiu „wirkliches, bestimmtes Seiendes mit eigenen
Kräften, welches dem Formprincip gegenübersteht" bildet ein

Individuum, ein „hoc aliquid" im Sinne des hl. Thomas. Folglich

ist das gegenüberstehende Formprincip für dieses „wirkliche,
bestimmte Seiende" etwas Zufälliges, ein Accidens, und damit
jede Wesensveränderung unmöglich gemacht. Auch die
Lehre, dafs es überhaupt keine wesentliche Veränderung der
Naturdinge gebe, ist nicht eine neue, denn schon Aristoteles
beschäftigt sich mit ihr und widerlegt sie ; dasselbe werden wir
unsererseits später thun.

In Anbetracht der so oft ausgesprochenen und so
entschieden (de necessitate) festgehaltenen Lehre des hl. Thomas,
dafs die substantielle Form dem Urstoff erst das Körper-sein,
nicht das Stoff-sein mitteile, mit ihm erst eine Substanz, also
eine vollkommene Wesenheit im Sinne des Aristoteles bilde,
müssen wir unentwegt die Ansicht verteidigen, der Urstoff sei
in sich und durch sich selber kein Körper. Somit ist die
zweite Eigenschaft des Urstoffs erwiesen, nämlich die, dafs er
in sich und aus sich keinerlei Bestimmung zu einem Körper
hat. Er,ist in sich blofs Teil des Körpers, also Teilsubstanz,
gleichwie die Form blofs einen Teil desselben Körpers bildet.
(Ex partibus essentialibus componitur aliquid grave, puta ex
materia et forma. De coelo et mundo. III. IX. 10. —
Universale elementa sunt materia et forma, quae tarnen non sunt
corpora. 1. c. III. VIII. 6. — Dicit autein — Aristoteles —
elementa corporalia ad differentiam primorum prineipiorum, scilicet
materiae et formae, quae non sunt corpora, sed corporum
elementa seu prineipia. Meteorol. I. I. 3. — Haec autem causa



Der Urstoff oder die erste Materie. 317

est eadem scilicet cum essentia ipsius rei, aut alia. Eadem
quidem, sicut forma et materia, quae sunt partes essentiae.
Posterior. Analyt. II. VII. 2.)

So begreift es sich von selber, wie Aristoteles, das Wesen
des Urstoffs bestimmend, sagen konnte, der Stoff bilde nicht eine
Wesenheit, sei nicht ein „quid". Anderswo trägt Aristoteles
kein Bedenken, den Urstoff Wesenheit zu nenneD, insofern nämlich
der Teil für das Ganze genommen und darnach benannt wird.
(Quantum enim ad hoc quod materia sit substantia et natura
rerum naturalium vera est. Materia enim intrat constitutionem
substantiae cujuslibet rei naturalis. Sed quantum ad hoc quod
dicebant omnes formas esse accidentia falsa est. Unde ex hac

opinione et ratione ejus concludit id quod verum est, scilicet
quod natura uno modo dicitur materia quae subjicitur unicuique
rei naturali habenti in se principium motus vel cujuscunque
mutationis. Phys. II. II. 2.) Ständige Lehre des Aristoteles
jedoch ist, dafs der Urstoff in sich und durch sich keine
vollkommene Substanz, kein „quid", also kein Körper sei.
Darüber kann ein Zweifel nicht aufkommen.

Dr. Cl. Baeumker bemerkt, man pflege jene erste Grundlage

der Körperwelt unter Benutzung eines aristotelischen
Ausdrucks als erste Materie zu bezeichnen. Freilich sei dabei
zu beachten, dafs Aristoteles selbst gerade für die allererste
Grundlage aller substantialcn Veränderung das Wort „erste
Materie" an keiner Stelle gebrauche. Er selbst bezeichne als
„erste Materie" im Gegensatz zur „letzten Materie" vielmehr
immer nur das ursprüngliche körperliche Element, aus welchem
etwas entstanden ist, also schon eine geformte Materie. A. a.
0. S. 241.

Diese Bemerkung unseres Autors beruht wiederum auf einer
unrichtigen Auffassung der Worte: „aus welchem". Gewifs,
wenn ich sage, das Wasser entsteht aus dem Sauerstoff und
Wasserstoff', so sind diese beiden wirkliche Körper, also
geformte Materie. Allein das ist durchaus nicht der Sinn,
welchen Aristoteles mit den oben angeführten Worten verbindet.
Denn es handelt sich bei dieser Gelegenheit um die Principien,
aus welchen das Wasser als Körper besteht. Aristoteles
bestimmt die Principien des Seins aller Körper, nicht die
Principien des Werdens, insofern diese Principien
Vorbedingung sind. Der Sauerstoff und Wasserstoff bilden die
Vorbedingung, dafs Wasser entstehe. Aus Schwefelsäure und
Ammoniak entsteht nicht Wasser. Allein über derlei
Vorbedingung spricht Aristoteles gar nicht. Er erklärt uns vielmehr,



318 Der Urstoff oder die erste Materie.

aus welchen ersten Principien ein jeder Körper besteht. Also
nicht darum handelt es sich, aus welchem Element ein Körper
entstanden ist oder entsteht, sondern darum, aus welchem
Element er besteht. Dafs nun ein Körper nicht aus zwei
geformten Materien, also aus zwei Körpern bestehen
kann, wurde früher nachgewiesen. Damit wäre die innere
Einheit des Körpers aufgehoben. (Quae enim actu sunt non
uniunter nisi quasi colligata vel sicut congregata. Quae non
sunt unum simpliciter. Summ. ph. I. c. 18. — Ex duabus enim
substantiis actu existentibus non potest fieri aliquid unum. Actus
enim cujuslibet est id, quo ab altero distinguitur. 1. o. II. c. 56.)

Dem Aristoteles ist die „erste Materie" vielmehr immer
nur das ursprüngliche körperliche Element, also eine schon

geformte Materie. — Dieser Satz ist wiederum zweideutig.
Wodurch ist die „erste Materie" ein körperliches Element?
Etwa durch die Form? Dann verleiht die Form dem Urstoff
das Körper lieh-sein oder das Stoff-sein. Allein eine
derartige Anschauung kann ein für allemal nicht richtig sein. Die
Gründe dafür haben wir bereits angegeben. Was ein Ding
durch seine eigene Natur hat, das empfangt es nicht von einem
andern. Das Körperlich-sein oder Stoff-sein bildet nun
aber die Natur des Urstoffs. Folglich macht der Urstoff für
sich, d. h. ohne Form betrachtet, etwas Körperliches oder
ein körperliches Element aus. Unser Autor vergifst beständig
den wichtigen Umstand, die entscheidende Wahrheit, dafs die
ersten Principien der Naturdinge nicht gegenseitig sich selber,
sondern beide zusammen ein Drittes, nämlich eine Substanz,
einen Körper konstituieren. Weil nun jeder Naturkörper aus

körperlichen Bestandteilen sich zusammensetzen mul's, indem
das Ganze nicht anders gestaltet sein, keine andere Wesenheit
haben kann, als die innerlich das Ganze konstituierenden Teile,
darum sind sowohl der Urstoff, wie auch die Form etwas
Körperliches. Dieses haben sie nicht von einander, sondern
durch sich selber, durch ihre eigene Wesenheit oder
Natur. Die Form macht somit den Urstoff in gar keiner Weise
zu einem körperlichen. Er ist demuach auch ohne Form
aufgefafst körperlich.

Der Umstand, dafs Aristoteles das Wort „erste Materie" an
keiner Stelle gebraucht, kann in unserer Frage nicht mafsgebend
sein. Es handelt sich hier um das ganze Lehrsystem und um
die ganze Tendenz, welche Aristoteles verfolgt. Der Zweck,
welchen Aristoteles vor sich hat, ist der Nachweis, aus welchen
Principien ein jeder Naturkörper bestehen, aus welchen er



Der Urstoff oder die erste Materie. 319

zusammengesetzt sein mufs. Wir sagen: ein jeder Körper,
weil hier ausschliefslich das Körper-sein in Betracht kommt.
Aristoteles konnte somit in gar keiner Weise eine „schon
geformte Materie" als „erste Grundlage der Körperwelt" aufstellen,
weil eine schon geformte Materie bereits ein Körper selber
ist. Damit wäre ja die ganze Frage nicht gelöfst, indem hier
die Principien eines jeden Körpers, insofern er Körper ist,
angegeben werden sollen. Daher bestreitet Aristoteles immer
und überall, dafs der Urstoff, die „erste Materie" in sich selber
betrachtet, eine schon geformte Materie, also ein Körper
sei, wie die Begriffsbestimmung des Urstoffs von ihm ganz klar
und deutlich zu erkennen gibt. Es ist demnach durchaus nicht
richtig, dafs nach Aristoteles die „erste Materie", in sich
betrachtet, „schon eine geformte Materie" bilde. Eine schon
geformte Materie, ein Körper, kann nie und nimmer „die letzte
gemeinsame, ungewordene Grundlage der dem Werden und
Vergehen unterworfenen Körper" abgeben. Man möge doch dem
Aristoteles nicht solche Widersprüche zumuten, nachdem er
ausdrücklich, in einer jeden Zweifel ausschliefseuden Weise lehrt,
der Urstoff sei kein „quid", also mit andern Worten, keine
„Wesenheit", kein „Körper". Die geformte Materie aber bildet
ein „quid", eine „Substanz", mit einem Worte einen „Körper".

Auf der einen Seite rühmt man an Aristoteles „die
scharfsinnige dialektische Bearbeitung", wird er „grofs" genannt „durch
seine zergliedernde Naturbeobachtung", gesteht man unumwunden
zu, dafs seine „Theorie der Materie eine im ganzen folgerichtige,
an tiefen Gedanken und .feinen Unterscheidungen reiche Lösung
sei; andererseits aber läfst man ihn Lehren vortragen, die den
Gesetzen der Logik nicht standhalten, sich nirgends in
Ubereinstimmung befinden mit den Forderungen des philosophischen
Denkens. Damit wird doch offenbar das erstere Urteil über ihn
wiederum vollständig aufgehoben. Dafs es nun dem Aristoteles
an Schärfe der Logik, an Genauigkeit im philosophischen Denken
keineswegs gefehlt hat, das dürfte kaum jemand zu behaupten
wagen. Stünde nur die Gegenwart in dieser Beziehung dem
Aristoteles gleich! Es wäre dann so manches besser, der Wahrheit

näher gerückt.
Wir müsseh, um allen Mifsverständnissen ein für allemal

vorzubeugen, nochmals das Wesen der Abstraktion in Erinnerung

bringen. Denn von ihm hängt die Lösung der ganzen Frage
ab. Wo zwei sachlich unterschiedene Dinge in einem dritten
enthalten sind, da können wir das eine betrachten oder uns
denken, ohne das andere dabei zu berücksichtigen. Unser Denken



320 Der Urstoff oder die erste Materie.

über das eine ist ein vollkommen richtiges, so lange wir das
andere blofs aufser acht lassen, nicht mitdenken. Würden wir
aber das eine so denken, dafs wir das andere ausschliefsen, als
wäre es gar nicht im dritten enthalten, dann hätte unser Denken
keinen Anspruch auf Wahrheit. So verhält sich nun die Sache
in unserer Frage. Zwei der Sache nach unterschiedene Dinge,
der Urstoff und die substantielle Form, sind in einem dritten,
in der Substanz, in der Wesenheit oder im Naturkörper
enthalten. Wir sagen: in einem dritten, denn der Urstoff ist nicht
in der Form, die Form nicht im Urstoff, sondern beide sind in
der Wesenheit des Körpers enthalten. Diese beiden
zusammen bilden die Substanz oder Wesenheit des Körpers, sind
folglich im Körper selber enthalten. Dafs dem so sei, haben
wir früher nachgewiefsen. Es existiert in der Wirklichkeit
nirgendwo ein einfacher Körper, weil jeder zwei entgegengesetzte

Eigenschaften besitzt, deren eine er mit allen andern
Körpern „gemeinsam" hat: das Körperlich-sein; deren andere
jedem speciell zukommt: das Körper-sein dieser und jener Art.
Dafs diese beiden Dinge, der Urstoff und die substantielle Form,
sich der Sache nach von einander unterscheiden, wurde von
uns ebenfalls früher dargethan. Denn das, was allen Körpern
„gemeinsam" zukommt, kann nicht der Sache nach ein und
dasselbe sein mit dem, was jeder „speciell für sich" hat.

Somit können wir das eine Ding, welches in der Wesenheit

des Körpers enthalten ist, den Urstoff, uns denken ohne
Rücksicht auf die Form, ohne die Form mitzudenken. Dabei
denken wir uns keineswegs, dal's die Form in der Wesenheit
gar nicht enthalten, somit die Form vom Urstoff getrennt
sei. Diese Auffassung wäre eine grundfalsche. Und doch ist
gerade diese unrichtige Auffassung enthalten in den Sätzen: „der
Urstoff ist nach Aristoteles völlig bestimmungslos"; und: „der
Urstoff ist nach Aristoteles die blofse Möglichkeit". Der Urstoff
„ist" nicht „völlig bestimmungslos", weil ein völlig bestimmungsloses

Ding niemals existieren kann, der Urstoff aber that-
sächlich existiert. Der Urstoff „ist" auch nicht „blofse
Möglichkeit", indem eine blofse Möglichkeit ewig nie existieren
kann. In beiden Fällen hätten wir den reinen Widerspruch
vor uns. Würden wir also den Urstoff von der Form in der
Weise abstrahieren, dafs wir in unserm Denken sagten, der
Urstoff „ist" völlig bestimmungslos, er „ist" blofse Möglichkeit,
so wäre diese Abstraktion eine ganz und gar unrichtige,
unwahre. Auf der Verkennung des Wesens der Abstraktion
beruht nach unserer Uberzeugung das ganze Mifsverständnis über



Der Urstoff oder die erste Materie. 321

den Urstoff. Und doch liegt die Sache so einfach wie nur
etwas.

Mögen zwei Dinge noch so enge und untrennbar mit
einander verbunden sein, so können wir doch, so lange das eine
nicht im Begriffe und Wesen des andern enthalten ist, das eine
ohne das andere auffassen oder uns denken. Hierin liegt durchaus

weder ein Irrtum, noch eine Unwahrheit. Die geehrten
Leser werden, um der guten Sache willen, entschuldigen, wenn
wir nochmals die in dieser Beziehung entscheidende Ansicht des

englischen Lehrers wiedergeben. Si enim intelligamus vel di-

camus, colorem non inesse corpori colorato, vel esse separatum
ob eo, erit falsitas in opinione vel in oratione. Si vero consi-
deremus colorem et proprietatem ejus, nihil considérantes de

pomo colorato; vel si quod intelligimus voce exprimanus, erit
absque falsitate opinionis et orationis. Pomum enim non est de
ratione coloris. Et ideo nihil prohibet colorem intelligi, nihil
intelligendo de pomo. Die Art und Weise, wie S. Thomas hier
das Wesen der Abstraktion bestimmt, läfst nichts zu wünschen
übrig. Wir brauchen sie somit nur auf nnsern Gegenstand
anzuwenden. Der Urstoff „ist" in der Wirklichkeit schon
bestimmt, nicht aber „bestimmungslos"; er „ist" auch in der
Wirklichkeit eine aktuierte Potenz, also nicht „blofse Möglichkeit".
Denn es handelt sich ja doch hier um einen wirklich
existierenden Stoff, um ein reales Princip oder Element der that-
sächlich existierenden Körper. Nun wufste aber Aristoteles
und die gesamte Scholastik so gut wie wir alle, dafs ein völlig
bestimmungsloses Ding, eine blofse Möglichkeit, nie und nimmer
existiert. Dem Aristoteles zumal war dieses um so mehr
bekannt, als er Plato gegenüber bestreitet, es könne abstrakte
Arten, z. B. Stein, Pferd, Mensch u. s. w. an sich in der
Wirklichkeit geben. Und doch wäre der Stein, das Pferd,
der Mensch an sich nicht völlig „bestimmungslos", wären alle die
genannten nicht die „blofse Möglichkeit", wie die Sache klar
auf der Hand liegt. Folglich handelt es sich in unserer Frage
darum, wie wir den Urstoff auffassen oder denken.

§ 2. Die Denldxirlceif des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.

1. "Was überhaupt denkbar ist.

Wir haben gesehen, dafs der Urstoff im Sinne des
Aristoteles und der Scholastik in der Wirklichkeit nachstehende
Eigenschaften aufweist.



322

a) Zum ersten existiert der Urstoff thatsächlich oder
wirklich, bildet er also nicht ein blofses Gedankending unseres
Verstandes. Dies ist ohne Zweifel die Ansicht des Aristoteles,
wenn er sagt, der Urstoff bilde das Substrat des Werdens
für die körperlichen Substanzen. Denn nach Aristoteles gibt es
in Bezug auf die Naturkörper ein wirkliches Werden. Vgl.
Dr. Cl. Baeumker, a. a. 0. 8. 212 ff. Ebenso ist dem Aristoteles
der Urstoff dasjenige, woraus etwas wird, dasjenige, was
Bestandteil des entstehenden Dinges bleibt. Vgl. Dr. Cl. Baeumker,

a. a. 0. S. 222 ff.
b) Zum zweiten hat der Urstoff thatsächlich oder in der

Wirklichkeit stets seine Bestimmungen bis zu dem Individuum
herab. Denn da weder ein Körper als solcher, noch ein Körper
in der Art, z. B. der Sauerstoff als Körper, oder der Sauerstoff
als Sauerstoff, sondern immer nur dieser Körper, dieser
Sauerstoff existiert und existieren kann, so liegt es auf flacher
Hand, dafs der existente Urstoff alle zu einem Dasein nötigen
Bestimmungen haben mufs. Darum lehrt Aristoteles, dafs der
Urstoff niemals rein für sich und ohne bestimmende Eorm
existiere. Vgl. Dr. Cl. Baeumker, a. a. 0. S. 235, 252. Diese
Wahrheit ergibt sich übrigens auch aus dem Umstände, dafs der
Urstoff nach Aristoteles der eine Bestandteil der Wesenheit
ist, dem zugleich mit dem andern, mit der Form, eine und
dieselbe Existenz zukommt. Dr. Cl. Baeumker, a. a. 0. S. 236.

c) Der Urstoff bildet für sich allein keine Wesenheit, keine
Substanz, sondern nur das eine die Wesenheit innerlich
konstituierende Princip. Vgl. Dr. Cl. Baeumker, a. a. 0. S. 223.
Er ist somit für sich allein, ohne Form, kein „ti", keine „ousia".
A. a. 0. S. 231, Anmerk. 2. Substanz ist der Stoff nur der
Möglichkeit nach. A. a. 0. S. 232. Er macht noch nicht einen

Körper aus. A. a. 0. S. 239. Das Substanzsein und die
wirkliche Existenz kommen demnach dem Urstoff durch die
substantielle Form zu. A. a. 0. S. 236. Wohl aber ist der
Urstoff ein substantiier Bestandteil, weshalb Dr. Cl. Baeumker
wiederholt im Sinne des Aristoteles von einer substantialen
Materie spricht. Warum aber dann nach demselben Autor der
Urstoff im Sinne des Aristoteles „etwas Unkörperliches" sein
soll, ist allerdings etwas schwer zu begreifen und
widersprechend.

Obgleich nun der Urstoff in der Wirklichkeit ein Dasein
hat, alle möglichen Bestimmungen besitzt, so fassen wir ihn doch,
für sich betrachtet, anders auf. Wir denken ihn nämlich
ohne die Existenz, die er thatsächlich hat, und ohne



Der Urstoff oder die erste Materie. 323

die Bestimmung, die Form, welche thatsächlich mit
ihm verbunden ist. Und so fragt es sieh denn, ob wir den
Urstoff uns so denken können, ob er selber so gedacht werden
kann. Nach Freiherrn von Hertling ist der Urstoff des
Aristoteles „schwer denkbar". Dr. Cl. Baeumker bemerkt, dafs

gerade die „Denkbarkeit" des Urstoffs im Sinne des Aristoteles
in Frage stehe. A. a. 0. S. 251.

Wir werden uns somit zunächst mit der Frage zu
beschäftigen haben, was überhaupt „denkbar" ist.

Denkbar mufs alles das genannt werden, was wir geistig
zu erfassen vermögen, wovon wir also ein geistiges Abbild, ein
verbum mentis gewinnen können. Unter den „denkbaren" Dingen
sind alle jene mit einbegriffen, die keinen Widerspruch in sich
schliefsen. Wir wollen diesbezüglich eine Stelle des englischen
Lehrers anführen, welche sich mit Gottes Allmacht beschäftigt.
Sie lautet: „nihil autem opponitur rationi entis, nisi non ens.
Hoc igitur répugnât rationi possibilis absoluti, quod subditur
divinae omnipotentiae, quod implicat in se' esse et non esse si-
mul. Hoc enim omnipotentiae non subditur, non propter defectum
divinae potentiae, sed quia nou potest habere rationem factibilis,
neque possibilis. Quaecumque igitur contradictionem non im-
plicant, sub illis possibilibus continentur respectu quorum Deus
dicitur omnipotens. Ea vero quae contradictionem implicant, sub
divina omnipotentia non continentur, quia non possunt habere
possibilium rationem. Unde convenientius dicitur quod ea non
possunt fieri, quam quod Deus ea non possit facere. Neque hoc
est contra verbum angeli dicentis: non est impossibile apud Deum
omne verbum. Id enim quod contradictionem implicat
verbum esse non potest, quia nullus intellectus potest illud
concipere. — Summ. th. 1. p. g. 25. a. 3.

Wie aus diesen Worten unzweifelhaft hervorgeht, mufs alles
das als „denkbar" angenommen werden, was mit sich selber
nicht im Widerspruche steht, alles das, wo das Substrat nicht
die Aussage und die Aussage das Substrat aufhebt. Die
Ansicht des hl. Thoraas hierüber ist konstant dieselbe. Verbum
intellectus non solum dicitur quod profertur, sed quod mente
concipitur. Quod autem sibi ipsi est repugnans mente concipi
non potest, quia nullus potest intelligere contradictoria esse si-
mul vera, ut probatur in IV. Metaphysicorum. — (Quodl. IX.
a. 1. ad. 1.) Vgl. I. Sent. d. 42. q. 2. a. 2. — Quodl. V.
a. 9. ad. 1.

Wer demnach behauptet, der Urstoff im Sinne des Aristoteles
und der Scholastik sei nicht „denkbar", der mufs nachweisen,



324 Der Urstoff oder die erste Materie.

dafs dieser Urstoff einen Widerspruch in sich schliefse.
Selbstverständlich mufs er sich dabei die Gesetze des Widerspruchs
genau vor Augen halten. Diese Gesetze aber lauten:

a) Der Gegensatz mufs sich auf eine und dieselbe Aussage
beziehen, denn der Gegensatz betrifft eine und dieselbe Sache,
und jedes Urteil besteht aus dem Substrat und der Aussage.

b) Ferner mufs der Gegensatz ein und dasselbe Substrat
im Auge haben.

c) Die Einerleiheit oder Identität von Substrat und Aussage

darf nicht den Namen allein, sondern mufs zugleich den
Namen und die Sache selber umfassen.

d) Die Verneinung mufs ganz dasselbe verneinen, was die

Bejahung bejaht. Wird davon nur ein Teil des Substrates
betroffen, so haben wir keinen Gegensatz.

e) Dazu kommt, dafs die Art und Weise der Aussage die
nämliche bleibe.

f) Weiter mufs auch die Verschiedenheit des Mafses, z. B.

des Ortes, der Zeit berücksichtigt werden.
g) Endlich ist es notwendig, dafs auch das Verhältnis zu

dem äufsern Umstände in Betracht gezogen werde.
Oportet opposita esse circa idem. Et quia enuntiatio con-

stituitur ex subjeeto et praedicato, requiritur ad contradictionem
primo quidem quod affirmatio et negatio sint ejusdem praedicati.
Si enitn dicatur, Plato currit, Plato non disputât, non est con-
tradictio. Secundo requiritur, quod sint de eodem subjecto. Si
enim dicatur, Socrates currit, Plato non currit, non est contra-
dictio. Tertio requiritur, quod identitas subjecti et praedicati
non solum sit secundum nomen, sed sit simul secundum rem et
nomen. Nam si non sit idem nomen manifestum est quod non
sit una et eadem enuntiatio. Similiter autem ad hoc quod sit
enuntiatio una requiritur identitas rei. Dictum est enim supra,
quod enuntiatio una est, quae uuum de uno signifient. Non
sufficit identitas nominis cum diversitate rei, quae facit aequi-
vocationem. Sunt etiam alia quaedam observanda in contra-
dictione ad hoc quod tollatur omnis diversitas, praeter earn quae
est affirmationis et negationis. Non enim esset oppositio, si non
omnino idem negaret negatio, quod affirmavit affirmatio. Haec
autem diversitas potest secundum quatuor considerari. Uno
quidem modo secundum diversas partes subjecti. Non enim est
contradictio si dicatur aethiops est albus dente et non est albus
pede. Secundo, si sit diversus modus ex parte praedicati. Non
enim est contradictio si dicatur, Socrates currit tarde et non
movetur velociter: vel si dicatur, ovum est animal in potentia



Der Urstoff oder die erste Materie. 325

et non est animal in actu. Tertio, si sit diversitas ex parte
mensurae, puta loci vel temporis. Non enim est contradictio si

dicatur, pluit in Gallia et non pluit in Italia; aut, pluit heri,
hodie non pluit. Quarto, si sit diversitas ex habitudine ad
aliquid extrinsecum; puta si dicatur, decern homines esse plures
quoad domum, non autem quoad forum. Peri Hermen. I. IX. 8.

Eine weitere Pflicht desjenigen, der den Urstoff des
Aristoteles nicht „denkbar" findet, ist die, sich vor der
Phantasievorstellung derart in acht zu nehmen, dafs er sie nicht mit der
Denkvorstellung verwechselt. Zwischen diesen beiden besteht
ein ganz grofser und wichtiger Unterschied. Die Schwierigkeiten,

welche gegen den Urstoff erhoben werden, beruhen, insoweit

nicht Fehler gegen die Denkgesetze ihre Stütze sind, durchaus

auf dem Umstände, dafs wir von dem Urstoff des Aristoteles
kein Phantasiebild gewinnen können. Was sich nicht durch
das physikalische Experiment und die chemische Analyse, also
durch die Erfahrung unmittelbar sinnenfällig darstellen läfst, das
wird sofort ohne alle Bedenken als nicht „denkbar" ausgegeben.
Diesem ganz und gar unrichtigen Verfahren gegenüber müssen
"wir noch einmal auf eine früher von uns angezogene Stelle aus
S. Thomas aufmerksam machen. Ex memoria autem multoties
facta circa eandem rem, in diversis tarnen singularibus fit oxpe-
rimentum ; quia experimentum nihil aliud esse videtur, quam
accipere aliquid ex multis in memoria retentis. Sed tarnen
experimentum indiget aliqua ratiocinatione circa pai--
ticularia, per quam confertur unum ad aliud, quod est
proprium rationis Quamdiu medicus consideravit hanc
herbam sanasse Socratem febricitantem et Platonem et multos
alios singulares homines, est experimentum. Cum autem
sua consideratio ascendit ad hoc quod talis species herbae
sanat febricitantem simpliciter hoc accipitur ut quaedam régula
artis medicinae.

2. Die Denkbarkeit des Urstoffs im Sinne des Aristoteles.
Wir sagten vorhin, derjenige, der behauptet, der Urstoff des

Aristoteles sei nicht „denkbar", müsse beweisen, dafs dieser
Urstoff einen Widerspruch bedeute. Dies wird nun auch in der
That nachzuweisen versucht.

a) Dafs ein Seiendes Vorbedingung für etwas Weiteres
sei, ist ein sehr wohl begründeter Gedanke. Wie aber etwas
Vorbedingung, Substrat u. s. w. sein könne, ohne überhaupt zu
s ein, ist nicht abzusehen. Das wäre aber bei jener ersten

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 22



326 Der Urstofî oder die erste Materie.

Materie der Fall. Sie ist ein unmögliches Mittleres zwischen
Sein und Nichtsein. Dr. Cl. Baeumker, a. a. 0. S. 251.

Was ist nun darauf zu antworten? Zunächst fehlt hier
der Beweis, der darthun soll, dafs der Urstoff des Aristoteles
überhaupt nicht sei. Dafs eine blofse Behauptung noch
keinen Beweis herstellt, das begreift sich von selber. Wir
werden also diesen Beweis anderswo in unserm Autor suchen
müssen. So viel wir beurteilen können, liegt er auf S. 236.
„Die Materie des substantialen Werdens, welche sich zu beiden
Gegensätzen, sowie deren Zwischenstufen, in der Möglichkeit
befindet, existiert immer nur unter der Form eines der
Gegensätze. Eine gesonderte Existenz hat sie niemals."
Somit argumentiert unser Autor in der Weise: was nicht eine

gesonderte Existenz für sich hat, das ist nicht „denkbar". Der
Urstoff im Sinne des Aristoteles hat keine gesonderte Existenz.
Folglich ist er nicht „denkbar".

Einen Beweis für den Obersatz haben wir im Autor
vergebens gesucht. Das Suchen wäre übrigens auch um so zweckloser,

als ein Beweis dieser Art einfach unmöglich, also nicht
„denkbar" ist. Und in der That! Die Richtigkeit des
Obersatzes unseres Autors vorausgesetzt, kommen wir zu ganz sonderbaren

Schlufsfolgerungen, die evident sind, und denen niemand
aus dem Wege gehen kann. Wir alle, unser Autor macht
davon keine Ausnahme, reden von allgemeinen, von abstrakten
Dingen, wir „denken" Allgemeines, Abstraktes; ja das Allgemeine
bildet den eigentlichen Gegenstand unseres „Denkens", der wahren
„Wissenschaft" überhaupt. Das ist eine Thatsache, die unser
Autor kaum zu bestreiten wagen dürfte. Erweist sich nun alles
das, was keine gesonderte Existenz hat, als nicht „denkbar",
so reden wir über etwas, was gar nicht „denkbar" ist, wovon
wir keine geistige Vorstellung haben; oder wir „denken" etwas,
was gar nicht „denkbar" ist, wir haben eine geistige Vorstellung
von dem, was sich gar nicht geistig vorstellen läfst; oder endlich
das Allgemeine, das Abstrakte, besitzt eine gesonderte Existenz.
Keiner dieser drei Fälle ist möglich, also „denkbar". Der erste
nicht, weil das äufsere Wort nichts anderes ist als das nach
aufsen offenbarte innere. I. Sent. d. 27. q. 2. a. 1. Der zweite
nicht, weil „quod verbum esse non potest, nullus intellectus
potest concipere." Summ. th. 1. q. 25. a. 3. Der dritte endlich
nicht, weil die Existenz überhaupt dem Individuum oder Suppo-
situm zukommt, das Allgemeine aber kein Suppositum bildet.
„Ens enim subsistens est quod habet esse tamquam ejus quod
est." HI. Sent. d. 6. q. 2. a. 2. Vgl. Quodl. 9. a. 3.



Der Urstoff oder die erste Materie. 327

Der Obersatz unseres Autors ist demnach nicht allein nicht
bewiesen, sondern auch „unbeweisbar" und in sich unrichtig.

b) In einer andern Form will unser Autor auf S. 252 dar-
thun, dafs der Urstoff des Aristoteles nicht „denkbar" sei. Der
Autor schreibt: „solange jene erste Materie noch ein von der
Form objektiv unterschiedenes Princip bleiben soll, solange ist
sie, für sich betrachtet, die bestimmungslose Möglichkeit,
welcher wir keinerlei Art von objektiver Realität zugestehen
konnten."

Der Autor fordert hier abermals etwas, was nicht möglich,
also nicht „denkbar" ist. Aristoteles läfst jedes Naturding, jeden
Körper aus zwei Principien zusammengesetzt sein, aus dem
Urstoff und der Form. Und zwar sind diese beiden Principien
erste Principien. Von diesen ersten Principien verlangt er
„quod nec ex se invicem, nee ex aliis, sed ex quibus alia fiunt."
Nun bestreitet unser Autor die objektive Realität des einen dieser
beiden Principien, des Urstoffs. Aus welchem Grunde wird
diese Realität in Abrede gestellt? Weil der Urstoff, für sich
betrachtet, die bestimmungslose Möglichkeit bildet. Was hat
nun zu geschehen, damit der Urstoff nicht mehr die bestimmungslose

Möglichkeit ausmache? Welche Bedingung mufs erfüllt
werden? Der Autor erklärt, der Urstoff dürfe nicht ein von
der Form objektiv unterschiedenes Princip bilden. Das
ist nun allerdings eine schwere, und nicht allein eine schwere,
sondern eine geradezu unmögliche Bedingung. Sie ist einfach
nicht „denkbar". Denn es müfste dann entweder das Stoffsein

in das Form-sein, oder das Form-sein in das Stoffsein

übergehen; oder das Stoff-sein und Form-sein müfsten
objektiv ein und dasselbe ausmachen. Die beiden ersten Fälle
sind unmöglich, weil die ersten Principien nicht in einander
übergehen können; der letztere ist unmöglich, weil das
„Gemeinsame" nicht das „Besondere" sein kann.

c) Der „bestimmungslosen Möglichkeit" vermag der Autor
an der genannten Stelle keinerlei Art von objektiver Realität
zuzugestehen. Nach Aristoteles aber bildet der Urstoff die
„reine Möglichkeit", erhält er alle Bestimmtheit nur durch die
Form. A. a. 0. S. 241.

Zunächst müssen wir einige Worte sagen zu dem
Ausdruck: „Möglichkeit". Wir wissen nicht, wer zuerst das
lateinische Wort: „potentia" durch das Wort: „Möglichkeit" in das
Deutsche übersetzt hat. Aber das wissen wir, dafs dieser
Übersetzer auch nur die „reine Möglichkeit" in sich hatte, Philosophie
zu betreiben. „Möglichkeit" besagt Widerspruchslosigkeit, nicht

22*



328 Der Urstoff oder die er9te Materie.

mehr und nicht weniger. Spricht man in diesem Sinne von
einer potentia, so heifst sie in der lateinischen Sprache niemals
einlach hin potentia, sondern potentia obedientialis. Die
potentia als solche bedeutet Anlage, Fähigkeit, nicht aber
„Möglichkeit". Die potentia besagt etwas Positives, ein Princip.
Potentia significat id quod est prinoipium. Summ. th. 1. p. q.
41. a. 5. ad. 1. — I. Sent. d. 7. q. 1. a. 2. — Quaest. disp.
de potentia, q. 1. a. 1. ad 3. Die Möglichkeit dagegen schliefst
nichts Positives, kein Princip, sondern nur die Widerspruchs-
losigkeit in sich. Vgl. unsern Aufsatz im 8. B. d. Jahrbuchs,
S. 257, 459. Es ist demnach ganz und gar unrichtig, weil
gegen die Wahrheit und gegen die Gesetze einer Übertragung
in eine andere Sprache, den Urstoff einfach als „Möglichkeit"
hinzustellen. Für die „Möglichkeit" steht uns das lateinische
Wort: „possibilitas" zur Verfügung.

Ferner enthält das Wort „potentia" eine Beziehung zu
einem andern, so dafs viele Autoren meinten, das Wesen der
Potenz selber sei weiter nichts als eine Beziehung, es bestehe

nur in dieser Beziehung. (Potentia secundum suam rationem est
principium quoddam. Principium autem relative dicitur. Quaest.
disp. de. potentia. q. 2. a. 2.) Vgl. die vorhin angeführten
Stellen. Das Wesen der potentia ist im allgemeinen nicht ein
und dasselbe mit der Beziehung zu einem andern, aber doch
kann man andererseits von einer Potenz nicht reden, eine Potenz
nicht denken ohne diese ihre Beziehung. (Potentia dicitur
principium, non quia sit ipsa relatio, quam significat nomen principii,
sed quia est id quod est principium. Quaest. disp. de potentia
q. 1. a. I. ad 3.) Dieses Verhältnis einer Beziehung ist von
entscheidender Wichtigkeit. Darum lautot der Grundsatz der
Alten stets und überall: „potentia dicitur ad actum". Gilt dieser
Grundsatz von der potentia überhaupt, so mufs darin auch der
Urstoff, der potentia genannt wird, mit einbegriffen sein. Und
in der That hat auch der Urstoff Beziehung zur Form, ist er
von Natur aus zu der Form hingeordnet. (Nihil igitur est aliud
materiam appetere formam, quam eam ordinari ad formara, ut
potentia ad actum. Phys. I. XV. 10.)

Daraus folgt unwiderleglich, dafs der Urstoff etwas Reales,
Positives sein mufs. Denn, erklärt der englische Lehrer an der
soeben genannten Stelle, das natürliche Streben ist nichts anderes,
als die Hinordnuug eines Dinges, entsprechend seiner Natur, zu
seinem Ziele. Die Form aber bildet das Ziel des Urstoffs. (Nihil
igitur est aliud appetitus naturalis, quam ordinatio aliquarum
secundum propriam naturam in suum finera Forma est



Der Urstoff oder die erste Materie. 329

finis materiae.) Nun kann aber unmöglich das, was „blofs möglich"

ist, seiner Natur entsprechend zu der Form hingeordnet
sein. Das „Mögliche" ist für die Form vollkommen gleichgültig
oder indifferent. Dafs der Urstoff also weiter nichts als die
„Möglichkeit" sei, das ist eine entschieden unrichtige Auffassung.
Der Urstoff bildet vielmehr die Anlage, die Fähigkeit zu
etwas; er ist seiner Natur entsprechend zu etwas
hingeordnet.

Zu was ist nun der Urstoff seiner Natur nach
hingeordnet? Vielleicht zum Stoff-sein? Nein, denn darin besteht
seine Natur selber. Nichts aber ist zu sich selber hingeordnet,
und noch gar seiner eigenen Natur nach. Die Hinordnung weist
auf ein Ziel hin, das nicht das Hingeordnete selber sein kann.
Das Ziel und das, was zu diesem Ziel hingeordnet ist, müssen
sich somit der Sache nach unterscheiden. Ist der Urstoff
vielleicht zu der Form hingeordnet? In dieser Frage mufs
unterschieden werden. Wird die Hinordnung des Urstoffs zu der
Norm in der Weise aufgefafst, als erhielte der Urstoff das Ur-
stoff-sein von der Form, so ist diese Anschauung ganz und
gar unrichtig. Das Urstoff-sein hat der Urstoff von sich
selber, nicht von der Form, denn das ist seine eigene Natur.
Denkt man sich die Einordnung des Urstoffs zu der Form, als
miif8te der Urstoff von der Form das Form-sein empfangen,
so ist es abermals durchaus unrichtig, denn die ersten Prin-
cipien können nicht aus einander entstehen, noch auch in
einander übergehen. Sie würden sich gegenseitig als erste Prin-
cipien aufheben. Sagt man also, und dies ist auch vollkommen
richtig, der Urstoff sei seiner Natur nach zu der Form
hingeordnet, so hat dieses den Sinn, dafs die Forin das Com-
plementum, die Vollendung des Urstoffs bilde, wodurch eine
Substanz, ousia, eine Wesenheit, kurz ein Körper zu
stände kommt. Das eigentliche Ziel des Urstoffs ist somit
das Substanz-sein. Die Form bildet das Mittel dazu, denn
durch die Form kommt die Substanz zu der Wirklichkeit. Es
darf nicht vergessen werden, dafs es sich ausdrücklich um
ein Drittes, nämlich um die Substanz, um das Wesen des
Körpers handelt, nicht aber um den Urstoff oder um die Form
für sich.

Es ist demnach durchaus nicht richtig, wenn wir Deutsche
fortwährend sagen und schreiben, nach Aristoteles sei die
Materie die „reine Möglichkeit", die „bestimmungslose Möglichkeit".
Denn wir verstehen unter der „Möglichkeit" eben die Wider-
spruchslosigkeit. Allein die Anlage, die Fähigkeit, die



330 Der Urstoff oder die erste Materie.

aptitudo, eine Substanz zu bilden oder zu sein, ist doch wahrlich
etwas ganz anderes als die Widerspruchslosigkeit. Übrigens
wird man im Aristoteles vergebens eine Stolle suchen, worin
gesagt wird, der Urstoff sei die „reine Möglichkeit", die
„bestimmungslose Möglichkeit" zum Stoff-sein oder zum Formsein,

sondern überall handelt es sich um das Substanz-sein.
Nun bildet aber weder das Stoff-sein für sich, noch das Formsein

für sich, sondern die Verbindung dieser beiden das
Substanz-sein des Körpers.

d) Der Urstoff bildet nach Aristoteles ein schlechthin
Nichtseiendes. Der Begriff des „schlechthin" Nichtseienden
kann aber ein doppelter sein. Einmal nennen wir nichtseiend
„schlechthin", was nicht dem beziehungsweise Seienden, d. h. dem
Accidens, sondern dem Seienden im ursprünglichen und vollen
Sinne, der Substanz, gegenübersteht, also die Negation des
substantiellen Seins; zweitens das, was den Begriff des Seins
in seinem vollen Umfang negiert. Beides kommt indes auf
dasselbe hinaus. Denn was keine Substanz ist, dem können
auch keine Accidentien eignen. Andernfalls müfsten ja die
Aceidentien ohne eine Substanz existieren, der sie inhärierten.
Die Materie des substantiellen Werdens ist also ein Nichtseiendes
im vollen Umfange des Seinsbegriffes. Die Beraubung erstreckt
sich bei ihr auf jegliche Art von bestimmtem Sein. Sie ist
weder Substanz, noch Accidens. A. o. 0 8. 231.

Darauf müssen wir zunächst bemerken, dafs hier ein schlimmer
Verstofs gegen die Gesetze der Logik vorkommt. Denn wer
von einem Dinge das Substanzsein leugnet, der bestreitet
damit noch keineswegs das Substantial ein dieses Dinges. Wer
in Abrede stellt, dafs ein Ding das Ganze bilde, der sagt damit
noch nicht, dafs es dann auch nicht einen Teil ausmachen
könne. Substanzsein und Substantialsein sind eben zwei
grundverschiedene Dinge, wo es sich um die Zusammensetzung der
Substanz aus zwei Bestandteilen handelt. Es läfst sich nun
keineswegs bestreiten, und auch unser Autor dürfte es kaum
thun, dafs nach Aristoteles die Substanz oder Wesenheit des

Körpers ans zwei Bestandteilen, aus Materie und Form,
zusammengesetzt ist und besteht. Folglich gestatten die Gesetze
der Logik nicht, aus dem Umstände, dafs der Urstoff nach
Aristoteles keine Substanz ist, zu schliefsen, er habe dann auch
kein substantiates Sein. Wir haben schon früher hervorgehoben,
dafs die menschliche Seele nicht der Mensch selber sei. Allein
aus diesem Umstände dürfe logisch nicht ohne weiteres
geschlossen werden, sie sei dann auch nicht menschliche Seele.



Der Urstoff oder die erste Materie. 331

Unser Autor selber bemerkt ja, „schlechthin" Nichtseiend
stehe einmal auch dem Seienden im ursprünglichen und
vollen Sinne, der Substanz gegenüber. Kann es denn nicht
auch einen weniger ursprünglichen und weniger vollen
Sinn des „schlechthin" Nichtseienden geben; einen Teil der
Substanz? Gewifs, und der Autor hat das Gegenteil nicht
bewiesen. Aristoteles bestreitet, dafs der Urstoff Substanz sei,
aber er leugnet damit durchaus nicht, versichert uns im Gegenteil

immer und überall, dafs derselbe einen Teil der Substanz
ausmache.

Darum ist auch die Begriffsbestimmung des Urstoffs, welchen
der Autor nach Aristoteles gibt, in keiner Weise richtig. „Daher
die Definition: ich nenne Materie, was an sich weder als Etwas,
noch als Quantum, noch als sonst eine der Gattungen des
Seienden zu bezeichnen ist." Das Wort „Etwas" ist durchaus
nicht gleich bedeutend mit dem Worte „Wesenheit." Das lateinische
Wort, welches unserm Etwas entspricht, heilst „aliquid". Und
das lateinische Wort, welches der Wesenheit entspricht, heifst
quid, davon dann die Quidditas. Bestreitet nun Aristoteles im
Sinne unseres Autors, dafs der Urstoff: „Etwas" sei, so
bildet derselbe natürlich nach allen Gesetzen der Logik das
Nichts. Davon ist aber Aristoteles sternenweit entfernt.
Aristoteles stellt nur in Abrede, dafs der Urstoff ein quid, eine
Quidditas oder Wesenheit ausmache. Das sind aber zwei himmelweit

verschiedene Dinge. Das Wort unseres Autors: „Etwas"
ist um so unerklärlicher, als es in der Anmerkung heifst, das

griechische „ti", also das „Etwas" unseres Autors, stehe nach
einem auch sonst nicht ganz seltenen Gebrauch synonym mit
„ousia". Wie konnte doch der Autor dann ohne weiteres
Bedenken das Wort: ousia mit „Etwas" übersetzen? Ganz einfach
aus der Verwechselung des „aliquid" mit dem „quid", mit der
„Quidditas". Daraus erklärt es sich auch, dafs der Autor in die
Definition des Aristoteles vom Urstoff das Wort: „Etwas"
einfügt, obgleich er doch auf der vorangehenden Seite und auch
sonst öfter in der ganzen Abhandlung hervorhebt, nach Aristoteles
sei der Urstoff keine Substanz. „Substanz-sein" und „Etwassein"

besagen somit, nach unserm Autor, ein und dasselbe.
Selbstverständlich und in durchaus einwandfreier logischer
Schlufsfolgerung sind dann alle Accidenzen ebenfalls nicht
ein „Etwas", also das Nichts, denn sie bilden keine
Substanz, sie sind kein „aliquid", kein „Etwas". Und zwischen
dem Etwas und dem Nichts liegt kein Drittes in der Mitte. Es
wäre, wie unser Autor mit Iiecht sagt, S. 251, ein unmög-



332 Der Urstoff oder die erste Materie.

Ii che s Mittleres zwischen Sein und Nichtsein. Wenn aber der
Autor eben diesen Satz, wie es thatsächlich geschieht, auf den
Urstoff anwendet und behauptet, der Urstoff wäre ein unmögliches

Mittleres zwischen Sein und Nichtsein, so müssen wir
dagegen im Namen der Logik entschieden Einsprache erheben.
Denn zwischen dem Nichts und der vollen Wesenheit, der
Substanz „im vollen" Sinne liegt eben die Teilsubstanz, der
Wesensbestandteil in der Mitte. Dieser bildet ein sehr wohl
„mögliches Mittleres", vorausgesetzt natürlich, dafs die Logik
noch ein W7ort mitzureden hat.

Aus dieser Darlegung ergibt sich weiters, dafs es nicht
richtig ist, wenn unser Autor behauptet, Aristoteles negiere vom
Urstoff das Sein „in seinem vollen Umfange"; der Urstoff des
substantiellen Werdens sei ihm ein „Nichtseiendes" im vollen
Umfange des Seinsbegriffes. Denn so lange „quid" gleich bedeutend
ist mit „Wesenheit" und so lange wir anerkennen müssen,,
dafs nach der ausdrücklichen, oft und oft betonten Lehre des

Aristoteles der Körper aus zwei Wesensbestandteilen zusammengesetzt

ist, so lange haben wir kein Recht, zu behaupten, nach
Aristoteles sei die Materie ein Nichtseiendes im vollen Umfange
des Seinsbegriffes. Nur Mangel an Kenntnis der Gesetze der
Logik kann eine derartige Behauptung veranlassen. Ebenso
unrichtig ist die fernere Behauptung unseres Autors, „beides
komme auf dasselbe hinaus, ob Aristoteles vom Urstoff das
Substanzsein, oder das Substantialsein negiere". Die „Forderung des
philosophischen Denkens" kann und wird sich mit dieser
Gleichstellung niemals einverstanden erklären. So lange der Teil nicht
das Ganze und das Ganze der Teil ist, mit andern Worten, so

lange der Teil noch ein vom Ganzen objektiv unterschiedenes
Princip bildet; so lange steht es uns nicht zu, Beweise in
dieser Art zu führen. Hierüber hat auch die Mathematik ein
kompetentes Urteil zu sprechen.


	Der Urstoff oder die erste Materie [Fortsetzung]

