
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Aus Theologie und Philosophie [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE.
Von Dr. M. GLOSSNER.
(Fortsetzung von XII, 170.)'

Eine sehr dankenswerte und fleifsige Arbeit ist die
Monographie (4.) „über die substantiale Form und den
Begriff der Seele bei Aristoteles", des den Lesern des
Jahrbuchs durch seine anderweitigen aristotelischen Studien bekannten
I)r. E. Rolfes. Die Schrift zerfallt, wie ihr Titel andeutet, in
zwei Teile. Der erste davon behandelt die substantiale Form
und rechtfertigt auf Grund einer eingehenden und sorgfältigen
Analyse der einschlägigen aristotelischen Texte, sowie unter
Beiziehung der Kommentare des englischen Lehrers die
aristotelische Theorie von der Konstitution der organischen Körper,
um von den auf diese Weise gewonnenen sicheren Resultaten
auf die unorganischen Körper zu schliefsen und so jene (hyle-
morphi8tische) Theorie als „allgemein gültig" hinzustellen,
ungeachtet der Unzulänglichkeit der von Aristot. infolge ungenügender

Kenntnis der Erscheinungen bezüglich des Unorganischen
beigebrachten direkten Beweisversuche. Der zweite Teil enthält
die Aufstellung und Begründung des aristotelischen Seelenbegriffs
nebst einer scharfsinnigen Lösung der bezüglich der menschlichen

Seele aus der Applikation jenes Begriffs auf dieselbe
sich ergebenden Schwierigkeiten (S. 79—142). Gerade den vom
Vf. geführten Beweis für die Anwendung des allgemeinen
Seelenbegriffs auf die menschliche — intellektive — Seele halten wir
für den gelungensten und verdienstvollsten Teil der trefflichen
Arbeit des Vfs. Besondere Anerkennung verdient es, dafs
derselbe sich durch eingerostete moderne Vorurteile nicht abhalten
läf8t, auch solche Konsequenzen der aristotelisch-thomistischen
Lehre als berechtigt anzuerkennen, gegen die sich unser — wie
sollen wir sagen? — Geschmack noch immer sträubt, nämlich
die durch den aristotelischen Seelenbegriff geforderte Aufeinanderfolge

von Formen im Fötus. Man gestatte uns, daran zu
erinnern, dafs wir bereits im Jahre 1889 in einer im Katholik
(4. Heft, S. 373 ff.) erschienenen Abhandlung im Sinne des Vfs.
und fast mit denselben Worten zu Gunsten jener Aufeinanderfolge

uns ausgesprochen haben. „Die embryonalen Formen
(bemerkten wir S. 391 f.) gehören dem Werden, nicht dem voll-

1 Berichtigungen. S. 170 Z. 10 v. u. st. Fr. 1. Mr.; S. 219 Z. 4
v. o. st. Ungewisse 1. Ungemessene.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 18



262 Aus Theologie und Philosophie.

endeten Sein an, sind blofse Durchgangsstufen im Werdeprozefs,
Formen des werdenden Menschen. Wir brauchen uns deshalb
auch nicht der modernen Ansicht zuzuwenden, dafs die intellek-
tive Seele im Augenblicke der Empfängnis geschaffen werde und
schon den Embryo informiere, denn dieser ist noch nicht
wirklicher, sondern im Werden begriffener Organismus; es fehlt ihm
daher auch noch die menschliche Wesensform, die zu ihrer
Materie eines organischen, menschlichen Leibes bedarf. Wir nehmen
daher gern mit den Scholastikern an, dafs die intellektive Seele
erst eintrete, sobald sich der ihr konveniente Organismus aus
dem sich entwickelnden Fötus herausgestaltet hat. Mit diesem
Momente aber wird die embryonale Form korrumpiert, und die
intellektive Seele ist sofort durch sich selbst Grund aller
Lebensfunktionen in dem neuentstandenen Organismus, der sinnlichen
und vegetativen nicht minder als der intellektuellen." Ahnlich
sagt der Vf. (S. 138): „Noch ein anderer Gedanke sei hier
berührt, der diese heute fast vergessene Vorstellung von den
wechselnden Seelen weniger unannehmbar erscheinen läfst. Diese
auftauchenden und wieder verschwindenden Formen gehören nur
einer werdenden und bis zu ihrer ersten Vollendung nicht
lebensfähigen Frucht an. Es sind blofs Übergangsformen. Der vegetativ

belebte Embryo ist keine Pflanze und der sensitiv belebte
kein Tier. Es fehlt ihm das bestimmte und fertige Sein der
Art." Und S. 141: „Die Seele ist von Hause aus des Leibes
Wirklichkeit. Wie wäre sie das aber, wenn sie vor dem Leibe
da ist? Man sagt, sie ist eben erst dann des Leibes Wirklichkeit,

wenn sie ihn gebildet hat. Aber so kann nur sprechen,
wer den Begriff der Entelechie ganz mifsversteht." Erscheint
nun aber eine Korruption der im Werdeprozefs implizierten Formen

zulässig, so dürfte auch im Vergehen der sensitiven Form
des menschlichen Fötus eine unüberwindliche Schwierigkeit nicht
liegen: weshalb wir uns auch die vom Vf. allerdings nur mit
einem „vielleicht" als zulässig bezeichnete Annahme nicht
anzueignen vermögen, es werde die sensitive Seele in die intellektive
aufgenommen, da wir eine solche Aufnahme ohne Gefährdung
der Einheit der Menschenseele uns nicht zu denken vermögen
(S. 141). Mit der schwindenden Form schwinden auch ihre
Kräfte, da Accidentien nicht von einer Substanz auf eine andere
übergehen können. Darin, dafs auf die vegetative Form eine
sensitive folgt, scheint uns keine besondere Schwierigkeit zu
liegen (S. 140), da der Zengungsprozefs in Kraft des zeugenden
Princips vor sich geht; von der Wesensform dieses Princips
ausgehend läuft er in einer specifisch gleichen Form aus.



(4.) Dr. Rolfes, Die substantiate Form u. d. Begriff der Seele etc. 263

Mit Recht legt der Vf. das Hauptgewicht auf die aus den
organischen Körpern entnommenen Gründe. Wie das
Unvollkommene überhaupt nur aus dem Vollkommenen ganz verstanden
werden kann, so kann auch die Konstitution der Körper nur
vom höheren Standpunkt des Organischen begriffen werden. Die
umgekehrte Methode, das Organische aus dem Unorganischen
verstehen zu wollen, führt zu den unlösbaren „Welträtseln", d. h.

zum Verzicht auf Wissenschaft. Gleichwohl sind wir der
Ansicht, dafs auch direkte Gründe für die gleiche Konstitution des

Unorganischen sprechen. Es sei hier nur kurz darauf
hingedeutet, dafs die dem Unorganischen zukommenden Attribute der
Ausdehnung u. s. w. einerseits und der wesenhaften Einheit
und qualitativen Bestimmtheit andererseits auf eine Dualität der
Wesenskonstitutive hinweisen.

Koch möge aus den Einzelheiten der Schrift solches
hervorgehoben werden, das entweder besonderes Lob verdient, oder
dem wir teilweise widersprechen müssen. Treffend weist der
Vf. die neuerdings wieder von Schell behauptete dualistische
Erklärung der aristotelischen Lehre von der Materie zurück. Gott ist
nach Aristot. Urgrund und Erstes der Wesen. Die Materie kann
nicht aus sich sein, wie sie nicht für sich ist; sie ist wesenhaft

auf die Form hingeordnet und erhält nur in Verbindung
mit dieser ihr Sein. Es möchte daher eher scheinen, dafs Arist.
die Lehre von der Unselbständigkeit des Urstoffes nur unter der
stillschweigenden Voraussetzung seiner Hervorbringung durch die
Gottheit aufgestellt habe (S. 30). — Bezüglich der Fortdauer
der Elemente in der chemischen Mischung können wir uns der
Ansicht desVfs. nicht anschliefsen (S. 57). Wesentlich verschiedene

Eigenschaften können nur in einer verschiedenen Wesensform

wurzeln, weshalb selbst Kant eine allerdings unannehmbare

Durchdringung der Elemente an die Stelle der atomi-
stischen verschiedenen Lagerung setzte: eine Durchdringung,
die selbst, wenn sie natürlicherweise annehmbar wäre, doch
nur die durchgängige Gleichartigkeit des aus chemischer
Verbindung entstandenen Körpers, nicht aber die Verschiedenheit
der Eigenschaften erklären würde. — Wenn auch kein Wandel
der Elemente ineinander, so findet doch eine specifische
Verschiedenheit derselben statt, die aufser der gemeinsamen
Materialität ein besonderes Formprincip erfordert. Zudem neigt die
neueste Phase der Naturwissenschaft der Annahme einer
ursprünglichen Einheit der stofflichen Grundlage der Elemente zu
(S. 60). — Die Frage, ob im Unorganischen nur den Molekülen
(oder Atomen?) Wesenheit zukomme, halten wir für eine offene;

18*



264 Aus Theologie und Philosophie.

sie hängt mit der nach der Individuation zusammen (S. 61). Es
scheint, dafs, wo Einheit der Masse (Kontinuität) eines in seinen
Teilen gleichartigen Körpers sich findet, auch aktuale Einheit
des Wesens verbunden mit virtueller Vielheit anzunehmen sei. —
Die Erscheinung der Allotropie (S. 62) dürfte vielmehr für eine
Verschiedenheit der substantiellen Form sprechen, da sie aus
blofser Verschiedenheit der Lagerung von Atomen nicht erklärbar
ist (S. 62). — Von dem leidenden (xaQ-rjrixoç) Nus, der im
Widerspruch mit den anderweitigen Lehren des Aristot. noch
neuerdings von Bullinger mit dem vovç âvvâ//si verwechselt
wurde, heifst es (S. 127), er sei wohl die Phantasie, genauer
die genannte, sofern in ihr Eindrücke ruhen, die wir bei der
Erinnerung, dem Sichbesinnen, willkürlich wachrufen. Wir scheiden

von dem Vf. mit dem Wunsche, ihm noch häufig auf dem
Boden seiner verdienstvollen aristotelischen Studien zu
begegnen.

Einen Beitrag zur Vertiefung und Erweiterung der tho-
mistischen Studien enthält die Schrift des Löwener Professors
Maurice de Wulf unter dem Titel: (5.) „Etudes historiques
sur l'esthétique de St. Thomas d'Aquin" (Louvain 1896).
Der Vf. resümiert selbst das Resultat seiner geschichtlichen
Studien in den Worten (S. 64 f.): „Die Lektüre des 4. Kapitels
§ 7 der göttlichen Namen (des als Dionysius d. Areopag.
bekannten Autors) gab zwei Sätze der thomistischen Ästhetik ein.
Jedoch in der Abhandlung vom Glänze des Schönen, wie in
seinen Studien über das Verhältnis des Schönen und Guten
entfernte sich der hl. Thomas von der Lehre des hl. Dionysius. Er
bildete sich von der Schönheit einen vollständigeren und
genaueren Begriff, und dies giebt ihm eine unbestreitbare
Überlegenheit nicht nur über den hl. Dionysius den Areopagiten,
sondern auch über die ganze Reihe der griechischen Denker, an
welche der hl. Dionysius sich anschliefst. Unsere kurze Analyse,
denken wir, genügte, um zu zeigen, dafs das Schöne zugleich
ein objektives Moment der Ordnung und ein subjektives, den
Eindruck, den die geistige Betrachtung in uns hervorbringt, in
sich schliefst. Diese doppelte Ansicht aller ästhetischen Fragen
hat der hl. Thomas zuerst vollständig ans Licht gesetzt, während
das Altertum und das frühere Mittelalter bei der Betrachtung
der objektiven Seite des Schönen stehen geblieben sind." „Wie
die griechische Ästhetik ausschliefslich in die Betrachtung des
objektiven Schönen sich vertiefte, so machte die moderne Ästhetik
aus dem Schönen ein rein subjektives (émotif) Phänomen,
reduzierte das Schöne auf eine Modifikation des Ich, und dieser



(5.) Maur. de Wulf, Etud. historiqu. sur l'esthétique de St.Th. d'Aqu. 265

herrschende Gedanke zieht sich durch die verschiedenen
philosophischen Systeme hindurch. Im Spiritualismus des Leibnitz
bildet der ästhetische Eindruck einen Teil der verworrenen Per-
ceptionen unseres geistigen Lebens, auf die man die Aufmerksamkeit

noch nicht gelenkt hatte. Die ganze Baumgartensche
Schule steht in Verwandtschaft mit dieser neuen Theorie. Fur
die Empiriker fuhrt sich das Schöne ebenfalls auf einen Eindruck
zurück; jedoch dem Hauptgedanken Bacons und seiner
Nachfolger gemäfs ist dieser rein sinnlich, angenehm. Shaftesbury,
Hutcheson, Home, Burke, Hogarth, Batteux, Diderot, Hemster-
huys zollen diesem seltsamen Begriff ihren Tribut, dessen natürlicher

Ausläufer der englische ütilitarismus der letzten Jahre
und der Evolutionismus M. Guyaus in Frankreich ist. Kant
ändert die Orientierung der ästhetischen Ideen, zieht aber die
Wissenschaft in seinen äufsersten Subjektivismus hinein. Für
ihn ist das Schöne ein Phänomen ohne objektive Bedeutung.
Was den deutschen Pantheismus betrifft, so ist derselbe trotz
der versuchten Wiederherstellung der Metaphysik nur eine
Fortsetzung der Kantschen Philosophie und steht in Abhängigkeit
von ihr. Der zeitgenössische Positivismus brachte eine neue
ästhetische Form zur Geltung, indem er die physiologischen und
psychophysiologischen Methoden auf das Studium des Schönen
anwandte. Diese Strömung verläuft vor unsern Augen, bewegt
sich aber ganz im Bette der modernen Philosophie. — Es ist
gleichmäfsig falsch, das Schöne aussehliefslich objektiv, wie
dasselbe ausschliefslich subjektiv zu begreifen. Die Wahrheit
besteht darin, ihre innige Wechselbeziehung anzuerkennen. Die
Schlüsse aus dem geschichtlichen Thatbestand zeigen, dafs die
alte wie die moderne Philosophie durch ein Zuwenig fehlen, und
für uns ist es nur die mittelalterliche Ästhetik in ihrem
glänzendsten Vertreter, dem hl. Thomas, welche den allgemeinen
Begriff der Schönheit am besten bestimmte."

Gewifs ist das Lob der Originalität, das dem englischen
Lehrer hier gespendet wird, in einem gewissen Betracht wohl
begründnt; denn die von ihm adoptierte Formel: pulchra sunt,
quae visa placent, drückt sicherlich das Wesen des Schönen im
Unterschied vom Wahren und Guten aufs treffendste aus. Gleichwohl

glauben wir nicht zugeben zu sollen, dafs die antike
Philosophie samt den Vätern und der vorthomistischen Scholastik
das Gute und Schöne schlechthin identifizierten. Schon die Frage
nach den Elementen des Schönen, die man in der richtigen
Proportion und in der nicht blofs sinnlich, sondern auch geistig
gefafsten Klarheit (dem Glänze, resplendentia, splendor), in der



266 Aus Theologie und Philosophie.

Form, der Durchdringung des Stolfes durch die Form, zu finden
glaubte, weist darauf hin, dafs man eines beziehungsweisen
Unterschiedes zwischen dem Guten und Schönen sich bewufst war.
Andererseits hat aber auch der hl. Thomas den ontologischen
(transcendentalen) Standpunkt in der Auffassung des Schönen
nicht verlassen, und es könnte Veranlassung zum Mifsverständnis
geben, wenn man ihn als Vertreter der Ansicht hinstellen wollte,
dafs das Schöne aus objektiven und subjektiven Elementen sich
zusammensetze. Zweifellos schliefst das Schöne im Unterschied
von den übrigen Transcendentalien (inwiefern das Schöne ein

Transcendentale, darüber s. Dr. Commer, Syst. d. Philos. 3. Abt.
S. 63 f.) eine formelle Beziehung zum Intellekte in sich, und
besteht das Verdienst des englischen Lehrers darin, diese
Beziehung mit Schärfe hervorgehoben zu haben. Den thomistischen
Gedanken drückt jedoch im wesentlichen schon die vom Vf.
ungenügend befundene Stelle aus der S. Th. des Albertus ans, in
welcher der Unterschied des Guten und Schönen dahin bestimmt
wird: différant secundum rationem pulcrum et bonum, quia
pulcrum sive decorum dicit bonum secundum rationem con-
gruentiae eorum quae exiguntur ad perfectionem esse in compa-
ratione ad ordinem sapientiae divinae. Bonum autem eundem
ordinem in comparatione ad bonitatem (p. 61 f.). Daher ist
der hl. Thomas zwar der Vollender der antiken und mittelalterlichen

Ästhetik, indem er die Konsequenz zog, die sich aus der
„Ordnung", der Formalursache als Element des Schönen ergab,
nämlich speciell auf die Erkenntnis, das beziehungsweise interesselose

Anschauen und das Wohlgefallen daran sich zu beziehen,
nicht aber novateur, wie der Vf. meint (S. 59). Daraus aber,
dafs das Schöne formell in Beziehung auf den Intellekt zu
begreifen ist, folgt eine teilweise subjektive Bestimmung desselben
ebensowenig, als die Objektivität des Guten durch die in seiner
Definition eingeschlossene Beziehung auf den appetitus (bonum est
quod omnia appetunt) eingeschränkt und teilweise aufgehoben
werden soll. Sagt doch der Vf. selbst, dafs das Schöne ein
relativer Begriff sei, der wie das Wahre und das Gute eine
Beziehung zwischen dem Objekt und dem mit ihm in Beziehung
gesetzten Subjekt einschliefst (S. 28).

Obwohl wir glauben, das wohlgemeinte Lob, das der Vf.
dem englischen Lehrer spendet, einschränken zu müssen, so
können wir doch nicht umhin, folgende Bemerkung über das
Verhältnis des hl. Thomas zu Biotin und dem Areopagiten
vollkommen zu billigen. „Der hl. Thomas ist kein Schuldner Plotins,
auch ist er nicht im Schlepptau des hl. Dionysius. Wenn er als



(6.)Dr.A.Michelitsch, Atomismus,Hylemorpbismusu. Naturwissensch. 267

treuer Schüler die Absicht kundgibt, den Text des Meisters zu
erklären, so liegt die Ursache entweder in seiner Demut, oder
ist, was näher liegt, in dem wissenschaftlichen Verfahren eines
Zeitalters zu suchen, das mehr um die Wahrheit, als um die
Geltendmachung von Rechten und Ehren litterarischen und
wissenschaftlichen Eigentums Sorge trug (S. 32).

Was die Disposition der kleinen Schrift betrifft, so zerfällt
sie in zwei Kapitel, von denen das erste vom „Glanz des Schönen"

in der alten und der thomistischen Theorie, das zweite
vom „Schönen und Guten" in denselben Theorieen handelt; vorangeht

eine Einleitung über die Quelle, woraus der englische
Lehrer schöpft. In der „Konklusion" werden die Resultate wie
oben zusammengefafst. — Über das Verhältnis der Kunst zur
Moral mögen folgende Aufserungen registriert werden. „Die
Domäne der Kunst ist so weit als die der Natur. Die banalen
und indifferenten Scenen des Lebens, in denen die Frage nach
der Moralität einer menschlichen Handlung nicht gestellt wird,
verschaffen dem Künstler die häufigsten und leichtesten Erfolge."
„Was ist aber von dem moralischen Wert der Kunst zu sagen?

In dieser Beziehung glauben wir, dafs der Thomismus im
innigen Einklang mit den alten Philosophen steht. Die Kunst
ist eine psychologische Kraft, die dem individuellen und
allgemeinen Wohl dienstbar gemacht werden mufs. Alle Ener-
gieen und Kraftquellen des menschlichen Lebens müssen
vernünftigerweise auf das endgültige Ziel, das seine Bestimmung
verwirklichen wird, gerichtet sein" (S. 63). Damit ist die Phrase:
l'art pour l'art, die Emancipation der Kunst von den Anforderungen
der Sittlichkeit verurteilt. Eine unsittliche Kunst hat keine
Berechtigung und darf nicht allein in dem Idealstaate Piatons,
sondern auch in einem wirklichen geordneten Gemeinwesen nicht
geduldet werden.

Mit aufrichtiger Freude wird von den Freunden der bis

jetzt noch am meisten verkannten und am wenigsten gewürdigten
thomistischen Naturphilosophie die Schrift von Dr. A. Miche-
litsch über (6.) „Atomismus, Hylemorphismus und
Naturwissenschaft. Naturwissenschaftlich -philosophische
Untersuchungen über das Wesen der Körper" (Graz
1897) aufgenommen werden. Der Vf. zeigt sich vollkommen
vertraut mit dem thatsächlichen Stande der die Frage nach der
wesentlichen Konstitution der Körper berührenden naturwissenschaftlichen

Forschungen. Es dürfte kaum eine Erscheinung
in Physik und Chemie geben, die nicht auf ihr Verhältnis
zum Atomismus sowohl, als zur scholastischen Theorie geprüft



26» Aus Theologie und Philosophie.

•würde.1 Als Resultat ergibt sich der Vorzug der hylemor-
phistischen Theorie vor der atomistischen nicht nur im Gebiete
des Organischen, sondern auch des Unorganischen. Was weiterhin

die Stellung des Verfassers zu den innerhalb der Scholastik
selbst divergierenden Auffassungen betrifft, so steht derselbe in
der Frage nach dem Wesen des Urstoffs (materia prima), dem
Verhältnis von Wesenheit und Dasein, der Fortdauer der
Elemente in der chemischen Verbindung ganz auf dem Boden der
thoraisti8chen Schule.

Die Schrift entfaltet ihren Inhalt in vier Teilen; die drei
ersten behandeln den Gegenstand sachlich, der vierte geschichtlich.

Der erste Teil: „Wesen und Wandel" stellt zuerst die
Thatsachen der Verschiedenheit und Veränderlichkeit der Körper
fest. Hierauf folgt der Nachweis von wesentlichen Veränderungen
an den Körpern in der chemischen Verbindung, in der die Kräfte
sich neutralisieren und eine neue Natur, eine neue Substanz
sich bildet, die sich aus einer Spaltung der „Molekel" und
Neugruppierung der Atome nicht erklären läfst; ferner in der
Allotropie (Sauerstoff und Ozon; Diamant, Graphit und Kohle; Bor;
Phosphor; Schwefel), die meistens Allusie ist; weiterhin in der
Isomerie und Polymerie. „Durch Ortsveränderung oder
verschiedene Anzahl der Atome könnten die Eigenschaften wohl in
ihrer Stärke beeinllufst werden; aber sie müfsten doch immer
gleichartig bleiben. Der Atomismus steht darum vor den
Erscheinungen der Isomerie und Allotropie wie vor einer Sphinx"
(S. 19). Selbst die Gesetze der bestimmten Volume und
Gewichtsverhältnisse, sowie das der multiplen Proportionen sprechen gegen
die chemische Atomenlehre. Am entschiedensten ist dies der Fall
bezüglich des Lebensprozesses der organischen Körper (S. 27).

Im zweiten Teil gelangt der Hylemorphismus selbst zur
Darstellung. Der Vf. adoptiert mit Aristoteles, Augustin, Thomas
den strengen Begriff der Materie (mat. prima) als reiner Po-
tenzialität. Was die substantielle Form betrifft, so ist notwendig
nur eine in jedem Körper (S. 82 ff'.). Die Dualität von Stoff
und Form mufs schon in den unorganischen Körpern angenommen
werden, da so wesentlich entgegengesetzte Dinge wie Ausdehnung

und Kraft nicht aus einer nächsten Ursache entspringen
können (S. 39). Die Zweiheit der Konstitution erklärt das Werden

und Vergehen der Körper. „Die Einführung einer neuen
Form in eine entsprechend disponierte Materie ist dasWer-
den der Körper" (S. 41j. Damit löst sich der Einwurf eines

1 Übrigens überlassen wir die Prüfung des naturwissenschaftlichen
Details den Fachgelehrten.



(6.)Dr.A.Michelitsch,Atomismus, Hylemorphismusu.Naturwissenseh. 269

beliebigen Werdens aus jedem beliebigen Stoffe (a. a. 0. Anm. 1).
Die neue Form der chemischen Verbindung entspricht den aus
der Neutralisierung der Kräfte der Elemente entspringenden
„Mittelkräften". Da die Elemente virtuell in der Verbindung
verharren, so treten umgekehrt infolge des durch äufsere
Umstände gestörten Gleichgewichts der Kräfte die ursprünglichen
Formen wieder ein (S. 45). Für die nur virtuelle Fortdauer
der Elemente spricht die Spektralanalyse; jede chemische
Verbindung hat ihr besonderes Spektrum (S. 46 f.).

Im folgenden wird der Hylemorphismus begründet:
1. durch die substantielle Veränderung der Körper; 2. durch die
in jedem Körper vorhandenen entgegengesetzten Eigenschaften
der Ausdehnung und Kraft; 3. aus der Beständigkeit und
Zielstrebigkeit der Körper; 4. aus der Thatsache der Krystallisation.
Gegen das letztgenannte Argument wendet man den Dimorphismus

und Isomorphismus ein; jener aber erklärt sich aus der
specifischen Verschiedenheit stofflich gleichartiger Körper und
aus der Beeinflussung der Kohäsion durch andere Kräfte; diese
aber zeigt eine Abhängigkeit der Krystallfigur von der Wesensform

in der Verschiedenheit der Neigungswinkel (S. 52 f.).
Der dritte Teil behandelt das Verhältnis der scholastischen

Theorie zur Naturwissenschaft. Wir heben einige treffende Sätze
hervor: „Die Ausdehnung ist hauptsächlich eine Folge der
Materie, welche das teilende Princip, die Ursache der Unvollkommenheiton

ist." „Wir behaupten, dafs in der Natur die stetige
Ausdehnung Regel ist." Auf Grund von Aussprüchen Beetz',
Boltzmanns, Dubois-Reymonds „stehen wir auf der Höhe der
Wissenschaft des 19. Jahrhunderts, wenn wir sagen, dafs der
Körper eine kontinuierliche Ausdehnung besitze" (S. 54 ff.).
Es gibt — vergleichbar der Intensität der Qualitäten — wahrhafte

Verdünnung und Verdichtung (S. 58 f.) Die Körper
besitzen nicht nur Ausdehnung, sondern auch Kraft, die entweder
aus dem Wesen durch die Ausdehnung dem Körper zufliefst oder
von aufsen mitgeteilt wird. Kräftigsein und Thätigsein sind
nicht dasselbe. Die Schwerkraft läfst sich als Strebekraft (des
Körpers zu seinem Ziele) erklären, beruht jedoch wahrscheinlicher

auf einem .äufsern Druck des Äthers Die Kohäsion
sucht die Einheit des Kontinuums zu wahren. Die Annahme
wahrer Verdünnung und Verdichtung erklärt die Elasticität (S. 63).
Kraft und Bewegung sind verschieden. Bewegung ist das Mafs
der Kraft. Wärme verlangt stetige Ausdehnung und ist nicht
blofse Bewegung. „Die nackte kinetische Gastheorie, welche
alle Thätigkeit nur in der Bewegung findet, müssen wir zurück-



270 Aus Theologie und Philosophie.

weisen." Die Thatsachen des Verdampfen» und Siedens beweisen,
dafs man auch ohne sie die Naturerscheinungen erklären könne
(S. 79 ff.). Licht ist keine blofse Bewegung. Wenn die
Physiker an den sogenannten sekundären Qualitäten, z. B. Wärme
und Licht, nur das an ihnen Alefsbare, Berechenbare,
Mathematische betrachten, so folgt daraus nicht die Subjektivität des

Qualitativen, Nichtberechenbaren (S. 82). Von einem Kraftumsatz
kann man in dem Sinne sprechen, dafs eine Kraft die Potenz
einer Substanz zu einer ähnlichen Kraft verwirklicht (S. 83).
Speciell ist die scholastische Theorie brauchbar in der Chemie;
sie kann den status nascendi, die Auflösung in kleinste Teile
zugeben; die Atomgewichte gestalten sich in dieser Theorie zu
Verhältniszahlen der Gewichte der gleichen Volume verschiedener
Elemente. „Das periodische Gesetz" (Mendelejeffs) erklärt sich
aus dej notwendigen Proportion, die wie zwischen Materie und
Form, so auch zwischen Quantität und Qualität herrschen mufs
(S. 87 f.). Der chemische Atomismus ist in gewissem Sinne
zulässig, der philosophische dagegen in keiner Weise" (S. 90 ff.). —
Die geschichtliche Kundschau (4. Teil) schliefst mit den Worten:
„Mit grofser Genugthuung können sie (die Themisten) am Ende
des neunzehnten Jahrhunderts auf die mächtige Entfaltung, welche
die von ihnen vertretene Ansicht in allen Ländern nimmt,
hinschauen. Uberall gibt es heute überzeugte Anhänger des

Hylemorphismus" (S. 100). Die Schrift sei insbesondere auch
den Naturforschern, denen es um ein tieferes Erfassen und phi-
lophisches Verständnis der Körperwelt zu thun ist, zu genauer,
vorurteilsfreier und gewissenhafter Prüfung empfohlen.

Zwei Abhandlungen eines, wie es scheint, jugendlichen
Autors sind, obgleich sie auf einem uns fremden Standpunkt
stehen, doch als willkommen zu begrüfsen, sofern sie sich gegen
den Despotismus des physikalisch-physiologischen Idealismus
erheben und in völlig überzeugender Weise die Unhaltbarkeit der
Behauptung nachweisen, dafs die Idealität der sensiblen Qualitäten

eine naturwissenschaftlich feststehende und unbezweifelbare
Wahrheit sei. Die beiden Schriften betiteln sich: (7.)
„Wirklichkeitsstandpunkt, eine erkenntnistheoretische Skizze
(nach S. 31 als quaestio inauguralis vorgetragen an der
Universität Aüinchen am 13. Juli 1895), Hamburg und Leipzig 1890,
und „Die Lehre von den specifischen Sinnesenergieen",
von Dr. R. Weinmann. Ebd. 1895. Der Vf. will einen Beitrag
zur Begründung des Realismus liefern, der selbst nur als Hypothese

betrachtet vor dem Idealismus vieles voraushabe (Wirk-
lichkeitsst. S. 4). Die Apriorität sei keineswegs gleichbedeutend



(7.) Dr.Weinmann, Die Lehre von den specifischen Sinnesenergieen. 271

mit Subjektivität, wie der Kantianismus annehme: ja die
transcendante Wirklichkeit von Raum, Zeit und Kausalität könne
gerade auf Grund ihres apriorischen Charakters erhärtet werden
da sie ein Resultat der Entwicklung, ein Produkt der
Wirklichkeit seien. Nehme man eine Entwicklung der psychischen
Organisation des Geistes an, so sei nicht abzusehen, warum sie
nicht in Abhängigkeit und mit Anpassung an die bereits
gegebene Aufsenwelt erfolgen sollte. Das Gesetz des Denkens sei

zugleich Gesetz der objektiven Wirklichkeit, nicht weil wir die
gesetzmäl'sige Ordnung der Wirklichkeit „produzieren", sondern
weil die Wirklichkeit unsern Geist und seine Organisation
geschaffen hat (S. 8). So unhaltbar auch unseres Erachtens diese
Sätze sind, die trotz der gegenteiligen Versicherung desVfs. das

aufheben, was Kant noch mehr als die Apriorität behauptete,
und um dessen willen er dieselbe einführte, nämlich die
Allgemeinheit und Notwendigkeit der Vernunfterkenntnisse, so treffend
ist vieles von dem, was über die sog. sekundären Qualitäten
gesagt wird (S. 13 ff.). Gegen das Argument, unsere
Wahrnehmungen seien nur Wirkungen der Dinge, wird erwidert,
dafs nach wie vor die Beweislast der inadäquaten Spiegelung
zufalle, also der subjektivistischen Theorie. In der That ist auch
in dieser Beziehung der verachtete „naive" Realismus im Possefs.
Daraus soll er nun durch die Naturwissenschaften verdrängt
worden sein und zwar einmal durch die Lehre von den specifischen

Sinnesenergieen. Dagegen macht der Vf. geltend: „Durch
unmittelbar erlebbare Thatsachen ist die Subjektivität im Sinne
der Erkenntnistheorie überhaupt nicht zu belegen" (was, wie wir
sehen werden, in der an zweiter Stelle genannten Schrift
ausführlich bewiesen wird). Ein zweites Argument für die Subjektivität

der sekundären Qualitäten soll die Physik liefern. In
dieser Beziehung fragt der Vf., ob nicht am Ende die
physikalische Betrachtungsweise uns von der Wirklichkeit vielmehr
entferne. Wenn er gleichwohl meint, es sei bei den „Em-
pfindung8"qualitäten thatsächlich von Subjektivität zu reden, so
wird diese grundlose Versicherung jeglichen Wertes beraubt
durch das Zugeständnis, dafs diese Subjektivität weder durch
die Sinnesphysiologie noch durch die Physik empirisch bestätigt
werden könne (S; 19). Was bleibt aber alsdann von der
gerühmten naturwissenschaftlichen Begründung übrig?

Ausführlich verbreitet sich der Vf. über die specifischen
Sinnesenergieen in der zweiten der genannten Schriften und fafst
am Schlüsse (S. 95) die Hauptergebnisse seiner Untersuchung
zusammen: „1. Die Thatsachen specifischer Reaktion auf beliebige



272 Aus Theologie und Philosophie.

Reize verlangen eine Erklärung im Sinne Lotzes. Das blofse
Operieren mit specifischen Sinnesenergieen bedeutet die
Einführung geheimnisvoller Kraftprincipien ; es bedeutet den
Verzicht auf eine Erklärung." Hierauf erwidern wir folgendes:
Obgleich (worin wir dem Vf. zustimmen) Joh. Müller den
„inadäquaten" Reizen eine Bedeutung zusehreibt, die ihnen nicht
zukommt, da, abgesehen von der Seltenheit und dem augenfällig
abnormen Charakter der einschlägigen Thatsachen, diese That-
sachen sich einfach teils durch Zurückführung auf adäquate Reize,
die darin impliziert sind, teils aus der infolge adäquater Reize
eingetretenen Habituierung des Sinnesvermögens in der bestimmten,
seiner eigentümlichen Natur entsprechenden Richtung erklären
(also eine Reizung des Gesichtssinns eine Licht- oder
Farbenwirkung hervorruft): so bleibt doch Joh. Müller insofern im
Rechte, als er im Sinnesorgan den Träger eines Seelenvermögens
anerkennt und nicht blofs psychische Prozesse physiologischen
parallel laufen läfst. Wenn aus diesem Grunde dem grofsen
Physiologen Materialismus vorgeworfen wird, so dürfte dieser
Vorwurf völlig unbegründet sein, da Müller keineswegs den
psychischen Vorgang auf den physiologischen reduziert (wie etwa ein
Vogt oder Büchner das Denken selbst auf eine Gehirnabsonderung

oder Gehirn bewegung zurückführen). Wir müssen
daher auch der Behauptung des Vfs. widersprechen, „dem
nervösen Prozefs ein solches Princip (wie Joh. Müller mit Aristoteles)

zu Grunde legen heifse gegen allen naturwissenschaftlichen
Gebrauch mit willkürlich angenommenen Kräften operieren" (8. 54).
Der naturwissenschaftliche „Gebrauch", von dem der Vf. spricht,
ist eben kein berechtigter; denn mag der Physiologe immerhin
vorzugsweise die materielle (physische) Seite in den
Lebensprozessen ins Auge fassen, so kann ihm doch die psychische
völlig zu ignorieren vom wissenschaftlichen Standpunkt so wenig
gestattet sein, als umgekehrt dem Psychologen, die seelischen
(sinnlichen) Vorgänge wie rein geistige unter völliger Ignorierung
der damit verbundenen materiellen Prozesse zu behandeln. Es
kann aber auch von willkürlich angenommenen Kräften nicht die
Rede sein. Denn eine vernünftige Betrachtung wird nun einmal
nicht umhin können, dem Auge (oder dem Gehirn?) Sehkraft,
dem Ohre Kraft zu hören u. s. w. zuzuschreiben. Wir können
uns deshalb auch mit der Erklärung Lotzes nicht befreunden,
der zwar die Müllerschen „Thatsachen" richtiger würdigte, mit
seiner Behauptung eines blofsen Parallelismus der psychischen
und physiologischen Erscheinungen aber in einen ganz
unzulässigen Dualismus von Seelenmonaden, die mit Körpermonaden



(7.) Dr.Weinmann, Die Lehre von den specifischen Sinnesenergieen. 273

äufserlich sieh verbinden, verfällt: ein Dualisnaus, der freilich
wieder ganz äufserlich in einen Monismus der zu Erscheinungsformen

des „Absoluten" herabgesetzten Monaden verwandelt wird.
Geben wir wiederum dem Vf. das Wort. 2. „Die Lehre

von den specifischen Energieen trüge richtiger den Namen: Lehre
von der specifischen Beschaffenheit der physiologischen Träger
der Empfindring." Die Lehre von den specifischen Energieen
soll nämlich eine rein physiologische Angelegenheit sein (S. 4SI ff );
von dem physiologischen Vorgang sei der damit parallel laufende
Bewufstseinsvorgang, die eigentliche Empfindung, zu unterscheiden.
Man habe nicht immer den rein physiologischen Charakter des
Problems (der specifischen Sinnesenergieen) erkannt, am unklarsten

liege die Sache bei Müller, eine Folge seiner schiefen
Psychologie (S. 50). Die specifische Energie sei bei Müller
zugleich physischer und psychischer Natur: die der Sinnessubstanz
innewohnende Kraft, der zufolge dieselbe äufsere und innere
Heize mit ihrer eigentümlichen Erregungsweise beantworte (ebd.).
Lotze sei der erste gewesen, der die rein physiologische
Bedeutung des Problems auf Grund einer deutlichen Unterscheidung
von Nervenprozefs und Empfindung erkannte (S. 51). Der wirkliche

Sachverhalt sei der: R(eiz) wirkt auf S(innessubstanz) und
diese reagiert vermöge ihrer specifischen Energie mit Nervenprozefs).

E(mpfindung) kommt also direkt gar nicht in Betracht
(S. 53). Dafs Lotze infolge seiner dualistisch-monadologischen
Auffassung zu dieser Ansicht gelangte, ist begreiflich. Gegen
dieselbe aber spricht der Umstand, dafs auf rein physiologischem
Standpunkt von specifischen Energieen, von Qualitäten
(der Vf. spricht von „Modalitäten" und wendet den Ausdruck:
Qualität auf die Verschiedenheiten innerhalb eines und desselben
Sinnes an) gar nicht die Rede sein könnte, sondern nur von
Molekularbewegungen (vgl. Schleiden, Zur Theorie der Erkenntnis
durch den Gesichtssinn. Leipzig 1861. S. 72).

Der Vf. fahrt in der Darlegung seiner Resultate fort: „3. Die
sog. neuere Lehre von den specifischen Energieen steht in
direktem Gegensatz gegen den Kernpunkt der Mutterlehre.
Übrigens erscheint sie an sich unberechtigt." Bei der neueren
Helmholtz8chen „Erweiterung" (specifische Energieen innerhalb
der einzelnen Sinne) ist von den Thatsachen, wie sie der Miiller-
schen Theorie zu Grunde liegen, nämlich von eindeutigen
Beantwortungen beliebiger Reize nicht im mindesten die Rede.
Der Angelpunkt der Müllerschen Lehre ist gänzlich verlassen
(S. 36 f.). Bezüglich der zweiten Behauptung wird gegen
eingeborene Energieen die Bedeutung des Entwicklungsprincips



274 Aus Theologie und Philosophie.

ins Feld geführt (S. 68 ff.). Dagegen ist zu bemerken, dafs die
Seelenvermögen kein Entwieklungsprodukt, weder ein solches
individueller, noch allgemeiner Entwicklung sein können; wir
geben aber zu, dals die Habituierung dieser Vermögen den ak-
tuierenden Einflufs der Aufsenwelt erheische, den diese nach
unserer Ansicht durch objektive Qualitäten ausübt.

„4. Die qualitative und quantitave Seltenheit (fährt der Vf.
fort), der durchaus anormale Charakter der Thatsachen der
Lehre mufs entschieden betont werden." Hiermit sind wir völlig
einverstanden. Eben deshalb kann gegen die Objektivität der
sensiblen Qualitäten daraus nichts gefolgert werden. „5. Die
Lehre von den speeifischen Energieen hat lediglich physiologisches

Interesse" (S. 96). Diese Lehre enthält nicht den empirischen

Nachweis der Subjektivität der sekundären Qualitäten!
Dies ist für uns der Hauptpunkt! Dafs diese Subjektivität trotzdem

anzunehmen sei, ist eine blofse Behauptung, die in Widerspruch

zu allem steht, was der Vf. in beiden Schriften nachweist.
So sagt er denn selbst (S. 94) : „Bei vollkommen adäquater
Spiegelung der Aufsenwelt (d. h. auch wenn man die Objektivität

der sensiblen Qualitäten zugesteht) wären Störungen nach
Art der Thatsachen der speeifischen Energie nicht im geringsten
minder zu erwarten." Trotzdem meiut der Vf., diese Qualitäten
(Empfindungen!) könnten nur Symbole sein, setzt aber sogleich
wieder bei: „Von vornherein einleuchtend oder gar, wie man
fast allgemein glaubt, eine philosophische Selbstverständlichkeit
ist dies gar nicht. Im Gegenteil. Die Entwicklungstheorie
läfst in Übereinstimmung mit dem gesunden Menschenverstand
eine Heranbildung der Sinne zu adäquater Spiegelung als sehr
naheliegend erscheinen." Nun ist aber der gesunde Menschenverstand

im Besitz. Sind demnach weder Physik, noch Physiologie,

noch Philosophie im stände, ihn daraus zu verdrängen, so
wäre es endlich einmal Zeit, mit dem Ballspiel, das diese Disci-
plinen in so skandalöser Weise bisher in unserer Frage getrieben,
ein für allemal ein Ende zu machen.

Eine Reihe philosophischer Lehrbücher in deutscher Sprache
aus der Feder C. Braigs kündigt die auf wissenschaftlichem
Gebiete aufserordentlich rührige Herdersche Verlagsbuchhandlung
in Freiburg i. B. an; davon liegt uns vor: (8.) Vom Denken.
Abrifs der Logik (1896). Nach einem Vorwort und einer
vom Denken und der „Denklehre" im allgemeinen handelnden
Einleitung werden die Hauptgegenstände der Logik in vier
Abschnitten (Vom Begreifen, Ürteilen, Schliefsen, Beweisen)
abgehandelt. Über seinen Standpunkt spricht sich der Vf. im Vorwort



275

aus. Er wollte sich vor zwei „Irrungen" hüten: „die Philosophie
der Vorzeit solle in keinem Punkte verlassen werden", und vor
dem verhängnisvollen Aberglauben: die alte Philosophie solle in
keinem Punkte beachtet werden, „weil ihre logisch metaphysische
Grundlage verfehlt ist" (S. V). Letztere Bemerkung scheint uns
unklar gefaßt zu sein. Sie kann den Grund angeben, weshalb
die Gegner der „alten Philosophie" dieselbe mißachten. Sie kann
aber auch die Meinung des Vfs. selbst ausdrücken und besagen
wollen, die scholastische Logik sei beachtenswert, obgleich ihre
Grundlage verfehlt sei. Im letzteren Ealle müfsten wir dem
Vf. entschieden widersprechen. Wie dem übrigens sei, die
vorliegende Logik trägt ein unverkennbar eklektisches oder vielleicht
richtiger modernes Gepräge: wovon die Folge ist, dafs Text und
„Nachweise" nicht selten disharmonieren und moderne Ansichten
mit scholastischen „Nachweisen" belegt werden. Wir werden
uns schwerlich täuschen, wenn wir die Spuren Lotzescher und
Sigwartscher Einflüsse wahrzunehmen glauben. Wie solche mit
der Scholastik zu einer stetigen philosophischen Entwicklung
(a. a. 0.) sich vereinen sollen, bleibt freilich für uns ein Rätsel.

In demselben Vorworte spricht der Vf. von einer Biologie
des Denkens und bezeichnet diesen Teil der wissenschaftlichen
Denklehre, das „Vorstellen mit seinen Vorstufen ,Empfinden' und
,Wahrnehmen' mit seiner Ausmündung im ,Begreifen' als den
weitaus schwierigsten" (a. a. 0.). Sollte diese „Biologie des
Denkens" nicht viel mehr dem Psychologen als dem Logiker
zufallen? Und wie verhalten sich die „Vorstufen" zum Denken?
Der Vf. drückt sich darüber ganz in der Weise des Descartes
aus. „Die Weisen des Denkens stellen keine Wesens-, sondern
Gradunterschiede dar." Als Weisen des Denkens aber gelten:
Empfinden, Wahrnehmen,Vorstellen, Begreifen,Urteilen, Schliefsen,
Beweisen. Allen diesen „Denkweisen" sei gemeinsam das
Unterscheiden (S. 2). Von einer Stetigkeit dieser Auffassung mit
der scholastischen kann unmöglich die Rede sein, denn ein
Fundamentalsatz der Scholastik ist der wesentliche Unterschied der
sinnlichen von der intellektuellen Erkenntnis, vom Denken.

Die Bestimmungen über Objekt und Stellung der Logik
gehen nicht auf den Grund und vermögen uns nicht zu befriedigen.

Als Aufgabe der Psychologie wird angegeben, das Denken
zu erklären, sein Entstehen aus der Entwicklung des menschlichen

Selbstbewußtseins zu verdeutlichen (S. 10). Wie ist dies

zu verstehen? Ist das Denken eine Funktion des Selbstbewußt-
sein8 und nicht vielmehr umgekehrt das Selbstbewfstsein eine
Funktion des Denkens: des Denkvermögens als des Umfassenderen?



276 Aus Theologie und Philosophie.

Als „geistige" Kräfte werden die des Erkennens, Wollens und
Fühlens aufgezählt (S. 13). Im Wahrnehmen werden leibliehe
Zustände in seelische „übersetzt" (S. 14). Die Sinneseindrücke werden

im Umfassungsrahmen der räumlichen und zeitlichen Ordnung
der Gegenstände zu Vorstellungen verknüpft (S. 15). Empfinden,
Wahrnehmen, Schauen, Vorstellen sind Offenbarungen
derselben Denkbewegung. Diese ist das Urteilen wodurch der
Geist mit den Werkzeugen der Sinnlichkeit hinter die Wesenheiten

der Dinge zu gelangen strebt. Ist das sinnliche Vorstellen
die Vorübung und die Vorbereitung des rein geistigen Urteilens,
so behält andererseits die schärfste Form des geistigen Auffassens
etwas vom Vorstellen an sich" (S. 17). „Die Abstraktion der
Einbildungskraft schafft die Selbstvorstellung, das Selbstbewußtsein

(?)" (S. 18). „Das sinnliche Vorstellen des Menschen ist
die Keimwurzel, die Vorandeutung der höchsten geistigen Be
griffe." Die Sinnenthätigkeit ist durch den Geist mitbewirkt
(S. 19). Ebendaselbst wird von einem sensus agens geredet,
eine mifsverständliche Bezeichnung, da der Sinn in der Sensation
(präcis genommen) sich receptiv, leidend verhält, sein Objekt
aber, weil actu vorhanden, nicht (wie das Intellegible im
Sinnlichen), um auf den Sinn zu wirken, erst der Aktuierung bedarf.
Die Erklärung des Abstraktionsprozesses trägt nominalistisches
Gepräge (S. 21). Dem entsprechend gestaltet sich auch die
Auffassung der Sprache, die von Reflexen, Empfindungs- und
Ruflauten ausgehend durch das Stadium des Vorstellens zur logischen
und ästhetischen Ordnung der Rede sich erhebt (S. 26 ff.). „Die
kunstgerechte Ausgestaltung der Begriffe nimmt der thätige
Verstand vor. Er knüpft an die Thätigkeit des Gemeinsinns
das freie Abstrahieren an und setzt es fort" (S. 31). Thätig heifst
hier der Verstand, sofern er unterscheidet und vergleicht,
sondert und verbindet. Man denke sonach nicht an den aristotelischen

intell. agens! Die Universalien und Kategorieen, die in
der alten Logik mit Recht einen so großen Raum einnehmen,
finden eine ziemlich flüchtige und ungenügende Behandlung. —
Kontradiktion soll durch Beifügung der Negation entstehen, wird
also den Begriffen zugeschrieben; blau, rot gelten als konträre
Gegensätze, was in der That im Bereiche der Farben nur weiß
und schwarz sind (S. 38 f.). Hauptkategorieen sollen Wesen,
Wirken, Zweck sein; wir fragen: auf welchen Einteilungsgrund
hin? Gegen die Ansicht des Vf., die als aristotelisch geltende
Schrift von den Kategorieen sei unecht, vgl. man Zeller, Phil,
d. Griech. II. 2 (3) S. 67 ff. — „Das logische Urteilen ist nicht
eine neue Art des Unterscheidens, sondern der erneute Vollzug



(8.) Dr. C. Braig, Vom Denken. Abrifs der Logik. 277

derselben Unterscheidungsthätigkeit" (S. 47). Die Modalität der
Urteile soll nur den Grad der Zuversicht ausdrücken, womit
das Denken sein Ja oder Nein auf den Inhalt der Denkobjekte
anwendet (8. 49). Unterschieden werden die Urteile auf Grund
der „Beziehungsfähigkeit der Kopula" in Bestiinmungs- und Be-

gründungsurteile. Zu jenen gehören die empirischen
Urteilsformen, deren Gesetz das Denkgesetz der Identität sei. Der Satz:
Piatina ist weifs, bezeichne demnach: das Weifs des Piatina ist
das vom Piatina geforderte, gehabte (S. 54). BeBteht diese

(Lotzesche) Auffassung zu Recht, ohne dafs man der eleatischen
Identitätslehre eines Herbart verfällt? Die Exposition der
„Begründungsurteile" schliefst mit den Worten: „Im Denken als
Unterscheiden sind Identität und Kausalität logisch und real oder
radikal eins und dasselbe" (8. (14): eine Behauptung, der wir
nicht zustimmen können.

Aquipollenz, Konversion u. s. w. der Urteile sind als
„unmittelbare" Schlüsse statt, wie in der alten Logik, als
Eigentümlichkeiten der Urteile dargestellt (S. 69 ff.). Die bekannte
Hegel, dafs aus zwei negativen Prämissen nichts gefolgert werden
könne, soll Ausnahmen erleiden. Dem Modus Barbara könne
man die Form Berbere geben. Es erinnert dies an Brentanos
Reformversuch der Syllogistik. Man erhält auf diese Weise
Schlüsse mit vier Termini, was gegen die Natur des Syllogismus
verstöfst, und übersieht, dafs das Verfahren auf eine rein sprachliche

Differenz hinausläuft, indem die Affirmation durch zwei
Negationen ausgedrückt wird. Die „Berbere", „Cesere" u. s. w.
des Vis. sind logische Monstra, die nicht in eine „Denklehre",
sondern in ein (noch zu errichtendes) logisch-pathologisch-anatomisches

Museum gehören (S. 76 f.).
Nach S. 82 erweitert der „Mustersyllogismus" die Erkenntnis

nicht; wohl aber gehe darauf das induktive Schliefsen, das sich
der hypothetischen und disjunktiven Syllogismen als Hauptmittel
bediene. Schon in der Theorie des Urteils wird die Bedeutung
des hypothetischen und disjunktiven Satzes gegenüber dem
kategorischen, wie uns dünkt, überschätzt. Em näheres Eingehen
auf die wichtige Frage, ob der Syllogismus die Erkenntnis
erweitere, liegt aufserhalb unserer gegenwärtigen Aufgabe. Auch
über die Frage, ob der Vf. das Wesen der Induktion richtig
erfafst habe, müssen wir hinweggehen.

Gegen den Sprachgebrauch verstöfst es, wenn von Wahr-
scheinlichkeitsbeweisen geredet wird. Unser Wort „Beweis"
entspricht dem lateinischen: demonstratio; daher der Ausdruck
„Gewifsheitsbeweis" (S. 113) eine Tautologie enthält. Bezeichnend

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 19



278 Aus Theologie und Philosophie.

für den Standpunkt des Yfs. dürfte die Unterscheidung von
Verstand und Vernunft sein; der letzteren werden die Principien
uud Ideen als die unverrückbaren Grundlagen und unbeweisbaren

Zielpunkte für den Gesamtbegriff des Wissens zugeteilt
(S. 128): eine Auffassung, die sich mit der scholastischen
Unterscheidung von ratio und intellectus schwerlich decken dürfte.
Mit jener Unterscheidung hängt die Einteilung der Wissenschaft
in Erfahrungs-, Verstandes- und Vernunftwissenschaft zusammen
(S. 130). Kommt denn aber nicht jede Wissenschaft durch
Vernunft zu stände? „Eine absolute Welterklärung wäre eine
geistige W elterzeugung." „Zwingende Gewifsheit ist dem menschlichen

Denken erreichbar im Reiche des formalen Eikenneos"
(S. 134). Zum ersten Satze sei bemerkt, dafs das Erkennen und
Denken seinen Gegenstand voraussetzt, nicht schafft; im zweiten
Satze ist wohl das mathematische (und logische?) Wissen
gemeint; aber auch dieses ist kein formales, es sei denn, man
stimme der Kantschen Auffassung zu. Es scheint, als ob der
Vf. bezüglich des „realen" Erkennens einer Art Annäherungstheorie

huldige.
Der Vf. sucht die Beispiele möglichst den konkreten Wissenschaften

zu entnehmen; von solchen müssen wir verlangen, dafs
sie auch materiell richtig sind. Von dem auf S. 9t) gewählten
dürfte dies nicht gelten, da nach Hirns Zeugnis die Erklärung
Enkes von der beschleunigten Umlaufszeit des nach ihm
benannten Kometen mit Grund bestritten wird. Infolge der piä-
cisen Darstellung bietet das vorliegende Lehrbuch auf verhältnis-
mäfsig engem Raum manches Gute und Brauchbare im einzelnen;
in den Grundlagen und principiellen (psychologischen) Eragen
glauben wir indes von dem Vf. abweichen zu müssen.

Bei dieser Gelegenheit sei es uns gestattet, auf die fast
gleichzeitig erschienene Bearbeitung der Logik von dem Herausgeber

des Jahrbuchs aufmerksam zu machen, die in der That
und Wirklichkeit das Resultat einer stetigen Entwicklung
darstellt, was sich von der eben besprochenen „Denklehre" nicht
behaupten läfst. (9.) Dr. E. Commers „Logik, als Lehrbuch

dargestellt" (Paderborn 1897) darf mit Recht als eine
der reifsten Früchte der neu aufblühenden thomistischen 8tudien
bezeichnet werden. Unter den zahlreichen in jüngster Zeit
erschienenen Bearbeitungen der Logik wird dieselbe durch ihren
eigenartigen Charakter einen hervorragenden Platz einnehmen,
indem sie die Darstellung der Logik auf Grund der stetig
fortschreitenden aristotelisch-thom stischen Tradition von Albert
dem Grofsen bis ins achtzehnte Jahrhundert enthält und somit,



(9.) Dr. E. Commer, Logik, ala Lehrbuch dargestellt. 279

wie der Vf. selbst mit Recht im Vorworte betont, eine Lücke
in der philosophischen und philosophiegeschichtlichen Litteratur
ausfüllt. Die quellenmäfsige Benutzung von einer Reihe fast
unbekannter Autoren wird die Schrift auch solchen als willkommen
erscheinen lassen, die an der scholastischen Logik wenigstens
ein geschichtliches Interesse nehmen, und die daraus die
Überzeugung schöpfen können, dafs auch die spätere Scholastik nicht
blofs mit sterilen und spitzfindigen Problemen sich beschäftigte,
sondern die Logik in einem wahrhaft wissenschaftlichen Sinne
auszubauen und zu fördern suchte. Die Logik der thomistischen
Schule entrollt uns ein Bild stetigen Fortschreitens, wie es nur
auf gesicherter Grundlage möglich ist, im Gegensatze zu den

fragmentarischen, immer aufs neue die Principien selbst in Frage
stellenden Versuchen der Neueren, von denen Harms am Schlüsse
seiner Geschichte der Logik sagt: „Wir stehen jetzt in einer
Zeit fragmentarischer Versuche zur Reform der Logik, die unter
sich ohne genaueren Zusammenbang von sehr verschiedenen
Ausgangspunkten aus das Ziel der Umbildung der Logik mit
ungleichem Erfolge anstreben." D. Phil, in ihr. Gesch. II. Teil.
S. 238.

Mit Recht beschränkt sich der Vf. auf die streng logischen
Materien mit Ausschluß der grundlegenden psychologischen
Untersuchungen; um so gründlicher werden jene, insbesondere Begriff
und Wesen der Logik selbst erörtert. Wir können uns deshalb
auch nicht dem irgendwo ausgesprocheneu Wunsche anschiiefsen,
der Vf. hätte, um die Vorzüge seines Werkes zu steigern, nicht
blofs eine Zergliederung der logischen Hauptbegriffe, sondern
auch die psychologische Entwicklung der Begriffe geben sollen.
Denn diese gehört in die Psychologie; wir halten es daher für
weise Beschränkung, wenn der Vf. das moderne Beispiel, die
Logik mit anderweitigem Ballast zu beschweren, nicht befolgte.
Ebensowenig vermögen wir die an jenem Orte ausgesprochene
Erwartung zu teilen, dafs „eine Würdigung nicht allein der
fertigen Abstraktionen, sondern ihres Werdens den Kardinalbegriff
der Materie, das X, das sich im indifferenten Gleichgewicht
zwischen Sein und Nichtsein befinden soll, die (vermeintlich)
notwendige Berichtigung hätte finden lassen". Der Vf. der „Logik"
ist zu tief in den inneren Zusammenhang der thomistischen Lehren
eingedrungen, um an dem strikten Begriff der Materie zu rütteln
und ihn der modernen empirisch-nominalistischen Denkweise zum
Opfer zu bringen.

Zur Charakteristik des vorliegenden Lehrbuches der Logik
mögen die ebenso klaren als präcisen Bestimmungen des Begriffs

19*



280 Aus Theologie und Philosophie.

der Ursache und ihrer verschiedenen Arten, des Objekts und
der Natur der Logik dienen. „Ursache ist dasjenige, wovon
etwas anderes, was wir das Verursachte oder die Wirkung
nennen, in seinem Sein oder Werden abhängig ist, und zwar so,
dafs die Ursache das Frühere ist und sich wesentlich von dem
Verursachten unterscheidet" (S. 2691. „Die Formalursache ist
diejenige, welche innerlich und durch sich selbst einem Dinge
das Sein verleiht: sie macht, dafs etwas, was vorher nur der
Möglichkeit nach ein solches bestimmtes Ding war, jetzt wirklich
so ist," u. s. w. Diese Bestimmungen sehliefsen offenbar die
von gewisser Seite beliebte Anwendung des Begriffs der Ursache
auf die Delationen der göttlichen Personen und a fortiori auf
die göttlichen Wesensakte aus. — „Materialobjekt der Logik sind
alle Dinge, welche wir erkannt haben; denn auf diese wendet
die Logik ihre Gesetze an Daher erstreckt sich die künstliche

Logik auf alle realen Dinge, d. h. auf alles, was ein
reales Sein hat, denn nur soweit sind die Dinge erkennbar, als
sie aufserhalb des Nichts verwirklicht sind" (S. 327 f.). „Der
entfernte Materialgegenstand der Logik ist jedes Ding, welches
nach einer zweiten Intention des Verstandes benannt werden
kann; also jedes Ding, welches Gattung, Art, Prädikat u. s. w.
genannt werden kann. Das nächste Material aber ist jedes
Ding, insofern es Erkenntnisgegenstand geworden, d. h. erkannt
ist und dadurch im denkenden Verstände oder im Zustande des
Gedachtwordenseins die Fähigkeit erlangt hat, jene künstliche
Anordnung anzunehmen" (a. a. 0.). „Das formale Objekt der
Logik ist jene künstliche und richtige Zusammensetzung, welche
der Intellekt den von ihm erkannten Dingen dadurch beilegt,
dafs er sie als Subjekte, Prädikate, Definitionen, Sätze, Gattungen,
Arten, Unterschiede u. dgl. auffafst. Diese künstliche Ordnung
oder Form, welche die Logik den Dingen gibt, ist aber nichts
Reales, was in der wirklichen Welt aufserhalb des Denkens
vorhanden ist. Denn jene Zusammensetzung hat ihr Sein nur durch
die Betrachtung des denkenden Intellekts, so dafs die Anordnung

aufhört und nicht mehr da ist, sobald jene Thätigkeit des
Intellekts aufhört. Also mufs jene Anordnung, formal genommen,
etwas sein, was nur ein Gedaukending ist" (S. 330). — Endlich:
„Logik ist die Wissenschaft von den Denkformen, welche die
Wahrheit bezeichnen, oder die Wissenschaft vom Wissensmodus
im weiteren Sinne, d. h. die Wissenschaft von den zum Wissen
führenden Mitteln oder von den Werkzeugen des Wissens." „Ihrer
wesentlichen Beschaffenheit nach ist die Logik eine rein
spekulative Wissenschaft. Keine Wissenschaft, in welcher das



(10.) Dr. Jonas Cohn, Geschichte des TJnendlichkeitsproblems. 281

Wissen um seiner selbst willen gesucht wird, ist praktisch...
Auch die logischen Principien sind rein spekulativ in
gewisser Hinsicht und in analogem Sinne kann man aber sagen,
dafs die Logik auch praktisch ist" (S. 336 f.). Diese sorgfaltigen
Bestimmungen über Objekt und Wesenheit der Logik werden
a. a. 0. überzeugend begründet. Wir wollen nur den WTunsch

noch aussprechen, der verehrte Herr Vf. möge der thomistischen

Metaphysik eine gleiche Bearbeitung zu teil werden lassen, um
uns ein Gesamtbild der grundlegenden philosophischen Wissenschaften

zu bieten.
Die geschichtliche Darstellung eines speciellen philosophischen

Begriffs, der auch für Naturwissenschaft und Mathematik
von Bedeutung ist, hat sich Dr. Jonas Cohn zur Aufgabe
gestellt in der bei Engelmann in Leipzig erschienenen Schrift:
(10.) „Geschichte des Unendlichkeitsproblems im
abendländischen Denken bis Kant" (1896). Der Vorrede zufolge
soll sie die Vorbereitung einer theoretischen Behandlung
desselben Problems bilden. In drei Teilen werden die Ansichten
über das Unendliche in seinen verschiedenen Bedeutungen
dargestellt. Im ersten Teile gelangen die griechischen Philosophen,
im zweiten Kirchenväter und Scholastiker, im dritten die
Philosophen der neueren Zeit von dem Philosophen der Renaissance,
Nikolaus von Cues, an bis auf Kant zur Aussprache. Der weitaus
gröfsere Raum ist dem dritten Teile gewidmet. Neben den
tonangebenden Koryphäen werden auch die dii minorum gentium,
aufser den Philosophen auch Astronomen, Mathematiker,
Physiker vernommen. Dieser Fülle des Materials scheint uns
indessen die Tiefe der Auffassung keineswegs zu entsprechen.
Die metaphysische Bedeutung des Problems scheint der Vf. nicht
genügend zu erfassen. Dies dürfte auch den Grund für das
oberflächliche Urteil über das Schicksal und die Behandlung
desselben durch die Scholastik bilden. Wie der Vf. selbst
anerkennt, spielt in unserer Frage Aristoteles eine hervorragende
Rolle, trotz einer an Langes überschätzendes Urteil erinnernden
Bemerkung, Demokrit würde vielleicht dem Stagiriten den
Rang streitig machen (S. 13). Als erste grofse Leistung in der
Behandlung des Problems durch Aristoteles bezeichnet der Vf.
die vollendet klare Entwicklung des platonischen Gedankens,
dafs das Unendliche das der Vermehrung und Verminderung
Fähige sei. Wie bei Stölzle (Lehre vom Unendlichen bei
Aristoteles. 1882. S. 16.) wird die potenziale Existenz des Unendlichen

als Existenz in derselben Art erklärt, in welcher Zeit-
gröfsen und zeitlich verlaufende Prozesse existieren (S. 38 f.).



282 Aus Theologie und Philosophie.

Bei dieser Gelegenheit möge die Bemerkung angebracht werden,
dafs der hl. Thomas, auf dessen Theorie des Unendlichen wir
zurückkommen werden, wenigstens als Kommentator viel besser
von dem eben angeführten Schriftsteller (Stölzle) als von
unserem Vf. gewürdigt wird, indem jener konstatiert, dafs der Aqui-
nate den aristotelischen Gedanken einer Potenzialen Existenz
des Unendlichen schärfer und genauer erfafste, als Aristotelesforscher

von der Bedeutung eines Bonitz und Trendelenburg
(Stölzle a. a. 0. S. 17 ff.).

Als zweite grofse Leistung, welche mit der ersten — der
potenziellen Fassung des Unendlichen — aufs innigste zusammenhänge,

seitens des Stagiriten wird die Untersuchung des Begriffs
der Stetigkeit bezeichnet (8. 39). In der That hat Aristoteles
durch seine Behandlung des Stetigen, mit welchem der Begriff
der konvergierenden unendlichen Beihe gegeben ist, der Mathematik

die Bahn zu ihrer fruchtbarsten Erfindung, dem
Infinitesimalkalkül, die Wege geebnet. Im Widerspruch mit dem Vf.
möchten wir als ein weiteres Verdienst des Aristoteles seinen

Baumbegriff bezeichnen; denn weit entfernt davon, dafs derselbe,
wie der Vf. meint, sich als unbrauchbar erweist (S. 41), ist er
vielmehr geeignet, alle jene irreführenden Kontroversen und
Konsequenzen, die sich aus dem modernen Baumbegriff ergaben, in
der Wurzel abzuschneiden. Auch die aristotelische Widerlegung-
des Atomismus aus der unbegrenzten Teilbarkeit des Stoffes
(8. 45) als solchen — wohl bemerkt! — ist vollkommen
begründet. „Trotz alledem (so lautet das abschliefsende Urteil
über die aristotelische Behandlung des Unendlichkeitsproblems)
bleibt Aristoteles der Begründer einer wirklich wissenschaftlichen
Behandlung des Unendlichen. Ja, seine Beschreibung dessen,
was am Unendlichen allein unserem Verstände falsbar ist, konnte
wohl der Form nach, nie aber der Sache nach übertroffen
werden" (8. 47). Bach einer Anmerkung (ebd.) sind diese
Verdienste des 8tagiriten auch von den Historikern der Mathematik
gebührend anerkannt worden.

Die nacharistotelische Philosophie der Griechen — bemerkt
der Vf. ferner, hat wesentliche neue Gesichtspunkte in der
Behandlung des Unendlichkeitsproblems nicht mehr aufgebracht.
Doch soll ein Umschlag in der „Gefühlswertung" des Unendlichen

stattgefunden haben, indem die älteren griechischen Denker
das Unendliche als das Unbegrenzte und demnach als das
Unvollkommene dachten, während die Späteren den Begriff des
Unendlichen auf die Gottheit selbst übertrugen, wie dies in völlig
ausgebildeter Weise bei den Neuplatonikern, bei Biotin und seinen



(10.) Dr. Jonas Cohn, Geschichte des Unendlichkeitsproblems- 283

Schülern, gefunden werde. Doch sei dieser Schritt nicht ohne
vorbereitende Vorgänge geschehen; vielmehr sei in dieser
Beziehung an die aristotelische Lehre von der unbegrenzten Kraft
des ersten Bewegers zu erinnern (S. 50). Diese Erinnerung
aber beweist, dafs es sich nicht um einen „Umschlag in der
Gefühlswertung" des Unendlichen handelt, sondern um die
Unterscheidung des potenziell Unendlichen, das auf Seite der Materie
liegt, und des aktuell Unendlichen oder der Unendlichkeit der
Form und des Seins: eine Unterscheidung, der wir in voller
Klarheit bei Thomas von Aquin begegnen. Nachdem bereits den
Vätern „die Vorstellung von Gott als dem unendlichen und
unbegreiflichen Wesen meist schon ebenso geläufig war, wie der
späteren gelehrten und populären Theologie" (S. 62 f.), gelangte
diese Vorstellung in der Scholastik durch die Unterscheidung
einerseits der Gott zukommenden negativen Unendlichkeit von
der privativen, andererseits der Unendlichkeit der Form und
des absolut Formalen, d. h. des göttlichen Wesens, des subsi-
stierenden Seins, das zugleich schrankenlos und absolut bestimmt,
und zwar jenes, weil dieses ist, von der Unendlichkeit, d. h.
Unbestimmtheit des Stoffes, auf dessen Seite die Unendlichkeit
der Quantität (Gröfse und Menge) liegt, zu voller begrifflicher
Klarheit. Hierin ist trotz der gegenteiligen Behauptung des Vfs.
ein entschiedener Fortschritt anzuerkennen, umsomehr, als durch
jene Unterscheidungen sowohl die Vermischung des actu Unendlichen

mit der potenziellen Unendlichkeit des Stoffes, deren sich
der Neuplatonismus schuldig machte, ausgeschlossen ist, als auch
der des modernen Monismus von aktivem und passivem Princip,
wie sie sich von Bruno und Spinoza an in allen modernen pan-
theistischen Systemen findet, vorgebeugt wird. Denn was den

Neuplatonismus betrifft, so hat zwar Plotin die Unendlichkeit
Gottes von der der Materie dem Ausdruck nach unterschieden,
thatsächlich aber doch beide vermischt, indem er dem einen
Sein Aktualität und Potenzialität zugleich zukommen läfst und
die Schrankenlosigkeit im Sinne der unfafsbaren Überschwenglichkeit

und Unbestimmtheit nimmt. Die Schärfe der scholastischen

Unterscheidung tritt auch in der Bestimmung hervor, dafs
die xVlaterie als das an sich unerkennbare, das Wesen Gottes
aber als das au sich erkennbarste Sein dargestellt wird (S. 70).
Es ist daher nicht richtig, wenn der Vf. von der scholastischen
Behandlung der aristotelischen Unendlichkeitslehre behauptet, es
finde sich bei Thomas u. a. eine zwar weitschweifige und
verschulte sie), aber im wesentlichen richtige Auffassung der
aristotelischen Gedanken, ohne einen Versuch, dieselben fortzubilden



284 Aus Theologie und Philosophie.

(S. 80). Doch auch abgesehen von einer „Fortbildung" liegt
schon in der richtigen Auffassung des aristotelischen Gedankens
ein um so schätzenswerteres Verdienst, als, wie wir sahen,
bedeutende moderne Erklärer des Aristoteles in diese Gedanken
nicht eindrangen. Aufserdem fragt es sich, ob diese Gedanken
bei den Modernen eine Fort- und nicht vielmehr eine Rückbildung
erfahren haben, insbesondere insoweit es sich um den
Raumbegriff handelt, an dessen aristotelischer Bestimmung die
Scholastik mit vollem Rechte festhielt. Sehr bescheiden äufsert sich,
was die „Fortbildung" betrifft, Kuhlenbeck (Giordano Brunos
Dialoge vom Unendlichen u. s. w. 1893. S. XXI), wenn er zwar
meint, man werde nicht gerade behaupten dürfen, Aristoteles
sei bei seiner logisch-metaphysischen Kritik des Unendlichkeitsbegriffes

zu endgültiger Klarheit gelangt, aber beilügt: „vielleicht
ist das Problem auch jetzt noch nicht als ein endgültig erledigtes
anzusehen". Der „heillose Mifwbrauch" aber, der mit der
„Unendlichkeitskategorie" in der Philosophie getrieben werden kann
und vor welchem Aristoteles warnte (a. a. 0.), ist in der
modernen Philosophie nur zu sehr damit getrieben worden, während
die Scholastik davou freigeblieben ist.

An die Spitze der neueren Philosophie ist Nikolaus von
Cues gestellt. Er fasse die Erkenntnis als einen Annäherungs-
prozefs, der durch immer wahrscheinlichere Mutmafsungen der
Wahrheit näher zu kommen suche, und stelle damit gewisser-
mafsen das Programm der neueren Wissenschaft auf. In eine
eigentümliche Verbindung trete mit diesem ersten ein zweiter
Grundzug des cusanischen Denkens ein, nämlich dafs alles nur
durch das Unendliche erkannt werde (S. 87). Wir glauben
passender sagen zu sollen, jener erste „Grundzug" sei nicht
skeptisch, sondern im monistischen Sinne zu verstehen. Ein
Sein — das göttliche — ist nach Nikolaus Gegenstand successiv
sich vervollkommnender Erkenntnis. Daher auch ihn der
Vorwurf der Vermischung des actu und der Potenz nach Unendlichen,
der Unendlichkeit der Form und der des Stoffes mit vollem
Rechte trifft: eine Vermischung, die in der coincidentia opposi-
torum und der Formel des Possest ihren möglichst scharfen
Ausdruck gefunden hat. Als Verdienst wird dem Kardinal die
Hochschätzung der Welt angerechnet; sie sei ihm nicht mehr
wertlos und böse im Sinne des Mittelalters, sie werde
Offenbarung des Höchsten (S. 94). Der Vf. scheint die Welt im Sinne
des Kosmos und die Welt im biblischen Sinne (als Inbegriff der
drei Konkupiscenzen) nicht von einander unterscheiden zu können.



(10.) Dr. Jonas Cohn, Geschichte des Unendlichkeitsproblems. 285

Über Nikolaus als „Vorläufer des Copernicus" (a. a. 0.) glauben
wir kein Wort verlieren zu sollen.

Grofse Bedeutung wird dem verworrenen Bruno beigelegt,
der die Unendlichkeit der Welt gegen Aristoteles behauptet,
während der grofse Kepler die Partei des Stagiriten ergreift
(8. 110). Den reellen und soliden Gewinn aber, den die
Untersuchungen über das Unendliche der Wissenschaft eintrugen, hat
die Mathematik eingeheimst. Ein breiter Baum wird daher in
unserer Schrift den Mathematikern gewährt. Wir sind nicht in
der Lage, hierauf des näheren einzugehen, und bemerken daher

nur, dafs es der strenge Begriff des Stetigen ist, der zu den
verschiedenen Vorstellungen der Fluxion, der erzeugenden Gröfse
aufserhalb der Gröfse, des Infinitesimalen (Unendlichkleinen) und
damit zu dem gröfsten wissenschaftlichen Triumphe der Mathematik

führte. Unter diesen Vorstellungen erfreut sich die Leib-
nitzsche Formel des Unendlichkleinen trotz ihrer begrifflichen
Schwierigkeiten des gröfsten Beifalls der Mathematiker. „Leibnitz
(bemerkt Dr. Wittstein, Drei Vorlesungen zur Einleitung in die
Differential- und Integralrechnung, 1851, S. 38) gab die neue
und allgemeine Rechnungsmethode, welche den an sich der
Anwendung noch gar nicht zugängigen Grundgedanken erst der
Anwendung fähig macht; auf Leibnitzischen Fufsstapfen führten
die Bernoulli, Euler, Lagrange und wie die grofsen Männer
weiter heifsen, die Wissenschaft zu gröfserer Höhe fort; die
Leibnitzische Methode endlich ist die allgemein verbreitete
geworden und hat jede andere vor und neben ihr aufgekommene
vollständig verdrängt. Die Fluxionen-Methode Newtons, welche
sich für ebenbürtig mit der Differentialrechnung, wohl gar für
das Vorbild derselben ausgab, entbehrt gänzlich des Vorzugs, eine
allgemeine Bechnungsmethode der angedeuteten Art, die also
anwendbar wäre auf Probleme jeder Art, zu besitzen." Wittstein
trägt kein Bedenken, „in Leibnitz den wahren und alleinigen
Erfinder der Differential- und Integralrechnung anzuerkennen und
zu verehren" (a. a. 0.). Jene Schwierigkeiten aber, die im Begriffe
des Unendlichkleinen liegen und die sich in den verschiedenen
Auffassungen desselben als ein quovis dato minus, als Null
(Euler, s. Cohn S. 228, der meint: „dafs bei Euler eine wirkliche

Einsicht in den Erkenntniswert des Differentials nicht
erreicht werde"; vgl. Cohen, Das Princip der Infinitesimalmethode
S. Ü2), als im Verschwinden und Beginnen begriffene Gröfse,
als „Idee" (Gratry) kundgeben, scheinen uns zu beweisen, dafs
es sich dabei keineswegs um eine aktuale Realität (Gutberiet,
Pohle), sondern um eine methodische Fiktion handle. „Leibnitz



28(5 Aus Theologie und Philosophie.

selbst, dessen Erfindung im Zusammenhang mit seinen
metaphysischen Voraussetzungen stehen soll, sucht sein Rechnungsverfahren

von solchen („metaphysischen") Betrachtungen
unabhängig zu machen" (Cohn 8. 188) und erklärt ein vollendetes
Unendliches als undenkbar. Die Unendlichkeit einer Reihe bestehe
in ihrer unerschöpflichen Fortsetzbarkeit (a. a. 0. 8. 190). Es
ist der Begriff des Stetigen, wenn auch nicht, wie Cohn meint,
in seiner specifisch Leibnitzischen, sondern in der von Aristoteles
überkommenen, auf die extensive Quantität beschränkten
Auffassung. Die Schrift Cohns schliefst mit einer Darstellung der
Kantschen Antinomieenlehre, deren Bedeutung darin liegen soll,
„dafs sie auf Grund einer wirklichen Einsicht in das Wesen
unserer Vorstellung vom Unendlichen diejenige Frage zu lösen
unternimmt, welche Locke und mit ihm das 17. Jahrhundert
überhaupt offen gelassen hatte: Was ist aus den Schwierigkeiten
des Unendlichen für die Natur unseres Erkennens zu folgern?"
(S. 257.) Die Antwort ist bekannt. Für uns aber, denen die
Philosophie mehr als Erkenntnistheorie ist, findet die Frage ihre
„metaphysische" Lösung.

Über die in fünfter „wohlfeiler", also zu möglichst weiter
Verbreitung bestimmter Auflage erschienene (11.) „Geschichte
des Materialismus" von Lange hat sich das Urteil bereits
festgestellt; auch erscheint es überflüssig, eine Analyse des

Werkes zu geben, das heutzutage als klassisch gilt und wohl
keinem, der sich mit philosophischen Studien beschäftigt,
unbekannt geblieben sein wird. Die Klassicität des Buches beschränkt
sich indes auf die Darstellung; denn was den Inhalt und die
Tendenz desselben betrifft, so müssen wir seine weite Verbreitung
in Volkskreisen aufs lebhafteste bedauern. Denn unter dem
Scheine der Bekämpfung des Materialismus und der Befürwortung

einer idealen Geistesrichtung ist es vom positivistischen,
sensualistischen, kritischen Idealismus und Skepticismus durchsäuert

und daher geeignet, die materialistische Gesinnung nicht
blofs direkt durch die den Vertretern des theoretischen Materialismus

gespendeten Lobsprüche strenger Wissenschaftlichkeit,
sondern noch mehr indirekt durch die lllusionierung des
Jenseits und die Einschränkung alles wirklichen (wir sagen nicht
„wahren") Erkennens und erfolgreichen Strebens auf das Diesseits

zu fördern. Was jenes betrifft, so geht die Voreingenommenheit

Langes für die Patriarchen des Materialismus so weit, dafs

er Verdienste fingiert, auch wo solche nicht vorhanden oder
nicht nachweisbar sind. „Auch Demokrit beherrschte den ganzen
Umfang der Wissenschaften seiner Zeit, und vermutlich (sie!) mit



(11.) Lange, Geschichte des Materialismus. 5. Aufl. 1892. 287

gröfserer Selbständigkeit und Gründlichkeit als Aristoteles"
(I. S. ti2). Da die Thatsache, dafs die hohe Blüte der
mathematischen und naturwissenschaftlichen Disciplinen zu Alexandrien
nicht unter atomistischem und materialistischem Einflüsse,
sondern unter der Sonne sokratischer Bildung oder, wie Lange sich
ausdrückt, durch Männer, die einer möglichst der materialistischen
Schule entgegengesetzten idealistischen, formalistischen oder gar
enthusiastischen Richtung angehören (S. 92), sich entfaltete, da
also diese Thatsache nicht aus der Welt geschafft werden konnte,
so erdichtet Lange eine „aufklärende" Wirkung des Systems
Demokrits, die der ganzen Nation zu gute gekommen sei (S. 95).

Anstatt alles Weiteren sei an zwei Urteile über Lange
erinnert, an das Vaihingers, der mit dem Geschichtschreiber des
Materialismus den neukantianischen Standpunkt im allgemeinen
teilt, und an das Rud. Seydels. Der erstere läfst Lange mehr
über den Parteien (Idealismus und Realismus, Apriorismus und
Empirismus), als zwischen ihnen stehen; seine Anschauung sei
am meisten geeignet, Philosophie und Naturwissenschaft,
Philosophie uud Religion, System und System zu versöhnen, freilich
nur negativ. Er rette die Philosophie vor den negierenden
Angriffen der Specialisten, Materialisten und sonstiger Feinde
und vor den sie kompromittierenden Phantasieen der Dogmatiker,
indem er sie beschränke und von unerreichbaren Zielen auf
ihre wahre Aufgabe hinweise, den Menschen ideal zu erheben
und zu befreien. So Vaihinger (Hartmann, Dühring und Lange.
1876. S. 29). Wie diese „ernste und heilige" Aufgabe von einer
sen8ualistisch-skeptischen „Philosophie" gelöst werden könne,
darüber ist uns Vaihinger die Aufklärung schuldig geblieben.

Charakteristischer und treffender zugleich lautet das Urteil
des an zweiter Stelle genannten Autors, mit dessen wörtlicher
Anführung wir unsere Uberschau „aus Theologie und
Philosophie" schliefsen wollen. „In bemerkenswerter Übereinstimmung
brachten die sonst so scharf von einander geschiedenen drei
Hauptbewerber um den Preis universeller Wahrheitserkenntnis —
Philosophie, Naturwissenschaft und Theologie — dem Standpunkte
Langes die gleiche Empfänglichkeit entgegen, und noch heute
ist auf allen drei Gebieten die allgemein-principielle Stellung
Langes die specifisch moderne. Seine Scheidung zwischen
streng wissenschaftlich betriebener, erkenntnismäfsiger Bearbeitung
der Vorstellung vom Seienden auf der einen Seite, und einer
poetisch-gläubigen, mythologisch-bildlichen Ausgestaltung von
Weltanschauungen zur Befriedigung des Gemüts und Willens auf
der andern, hat zwei einflufsreichen Systemen christlicher (d. h.



288 Aus Theologie und Philosophie.

protestantischer!) Dogmatik, hier entschieden freisinniger, dort
halborthodoxer Richtung den gemeinsamen Boden geschaffen,
auf dem sie ihre Kämpfe ausfechten. Indem eben dieselbe
Scheidung nur „Wissenschaft" sehen wollte, wo das Seiende in
anschaulichen Formen, also in der Art von Körpern, und im
gesetzlichen Zusammenhange ununterbrochener mechanischer
Kausalität vorgestellt wurde, gestattete sie der Naturwissenschaft,
ihre materialistische und mechanistische Weltauffassung
unaufhaltsam weiter zu erstrecken, immer tiefer in die Gebiete des
Lebens und des psychischen Daseins hinein, und doch zugleich
ermächtigte der Standpunkt Langes dazu, den Vorwurf eines
ernst gemeinten „Materialismus" weit von sich zu weisen, was
nachgerade, bei der gar zu deutlich gewordenen Absurdität dieser
Ansicht, wünschenswert geworden war. Solche Ermächtigung
lag nicht nur in der von Lange geretteten Selbständigkeit
des poetisch-religiösen und sittlich-idealen Glaubens, dessen
Inhalt nun leicht festgehalten und gern freigelassen werden durfte,
da er nicht mehr „Wissenschaft" sein und die Wissenschaft
befruchten sollte, sondern vielmehr noch in dem erkenntnistheoretischen

Kritioismus, welcher eben dieser Scheidung bei Lange
zu Grunde lag und sie erst möglich machte. Zwei Wahrheiten
in Bezug auf dieselbe Sache, die einander gegenseitig aufheben,
darf man freilich nicht zulassen, aber warum nicht zwei Unwahrheiten

oder zwei Erfindungen, wenn sie beide gegen nichts
absolut Festes verstofsen und beide ein unabweisliches menschliches
Bedürfnis befriedigen, jede das ihrige? Wahrheit im Sinne
einer Erkenntnis der Welt, wie sie wirklich ist, sollen wir keinem
dieser zwei Bilder (dem materialistischen der „Wissenschaft" und
dem „idealen" der Philosophie und Religion) zusprechen; eine
solche Wahrheit, ein solches Wissen bleibe dem Menschen
allerwegen unerreichbar. So war der Friede geschlossen zwischen
Wissenschaft und Glaube, zwischen Naturwissenschaft und Theologie,

zwischen Materialismus und Idealismus. Er war
geschlossen durch den erkenntnistheoretischen Kriticismus der
Philosophie, die eben dadurch auch ihren Frieden schlofs sowohl
mit der materialistisch-mechanischen Naturansicht als mit einem
theologischen Spiritualismus und Supernaturalismus, unter der
Bedingung, dafs eine solche Theologie nur nicht etwa „Wissenschaft",

und dafs jene nackte „Wissenschaft" nur nicht etwa
„Wahrheit" sein wollte. Als Gegenleistung brachte diese
philosophische Richtung auch ihrerseits den Verzicht auf „Wahrheit"
dar, natürlich ausgenommen die Wahrheit eben dieses ihres
Subjektivismus und Skepticismus." (R. Seydel, Der Schlüssel zum



Der Urstoff oder die erste Materie. 289

objekt. Erkennen. 1889. S. 31 f. Vgl. d. Jahrb. IV. S. 504.)
Also eine materialistische Naturwissenschaft, eine poetisch-träu-
mende Theologie und eine auf objektive Wahrheit verzichtende
Philosophie sind die Ingredienzien, aus denen der dem modernen
Geschmack so zusagende Trank der „Geschichte des
Materialismus" zusammengebraut ist. Eine solche Philosophie kann
weder den Menschen noch den Christen befriedigen. Es ist
der Standpunkt des Pilatus, d. h. des blasierten, niedergehenden
Heidentums. Der menschliche Geist verlangt von Natur zu
wissen, d. h. objektive Wahrheit zu erkennen, weshalb er
auch die künstlichen Fesseln des Kriticismus auf die Dauer
nicht ertragen wird.

DER TJRSTOFF ODER DIE ERSTE MATERIE.
Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Magister Ord. Praed.

(Forts, von Bd. XII, I. Heft.)

§ 3. Die Unmöglichkeit des Urstoffs im modernen Sinne.
1. Der Urstoff im modernen Sinne ist nicht einfach (ad a).

Dr. Cl. Baeumker fordert im Anschlüsse an Wundt an der
früher von uns angezogenen Stelle, dafs das Atom, wenn es das
letzte Element der Körperkonstitution vorstellen soll, einfach
sein müsse. Diese Forderung ist eine durchaus berechtigte,
denn wir fragen hier nach den ersten Principien, als nach dem
Urstoff selber der Naturdinge. Ist nun dieser letzte Grund
der Körperkoustitution nicht einfach, sondern selber zusammengesetzt,

dann bildet er eben nicht den letzten Grund. Er ist
dann nicht selber Princip, sondern, wie die Schule sagt, Princi-
piatum, also nicht Ursache, sondern selber verursacht. Darum
mufs der Urstoff als letztes Element für sich durchaus
einfach sein, gleichwie auch das andere letzte Element, die
Wesensform, durchaus einfach sein mufs. Denn nicht blofs die
für sich bestehenden Formen, wie z. B. die Seele des Menschen,
ist einfach, sondern auch jede andere substantielle Form. (Anima
non est cornposita ex aliquibus, quae sind partes quidditatis
ipsius, sieut nec quaelibet alia forma. 1. Sent. d. 8. q. 5. a.
2. ad 1.) Ebenso ist der Urstoff für sich betrachtet einfach, er


	Aus Theologie und Philosophie [Fortsetzung]

