
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Litterarische Besprechungen. 247

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
The Psychological Review, edited by J. Mark Haldwin

and ./. Mo CUttel: The Mac Millan Company New York
and London.
Die psychologische Revue zählt zu den Zeitschriften, die man immer

mit neuem Interesse liest. Es stehen denn auch die in diesem Jahre
bereits herausgegebenen Nummern auf der gewohnten Höhe wissenschaftlicher

Forschung. Der Inhalt ist indessen mehr ein physiologischer als
ein psychologischer.

Die März-Nummer enthält einen Artikel über das Aufrechtsehen
von James H. Hyslop. Der Autor erhebt nicht ohne Grund Bedenken
gegenüber der Art und Weise, in welcher dieses Problem gewöhnlich
behandelt wird. Warum sehen wir die Gegenstände aufrecht, wenn das
Bild auf der Netzhaut umgekehrt ist? Sodann führt er uns die
verschiedenen Erklärungsversuche dieses interessanten Phänomens vor Augen:
die Ocularbewegungstheorie, die Projektions- und Reinversionstheorie,
sowie endlich die Theorie einer „Korrectur durch die Erfahrung vermittelst
des Tastsinnes". Keine von allen diesen befriedigt aber Prof. Hyslop,
vielmehr schliefst er sich der Erklärung von Prof. Le Conte an, wie
sie dieser eben in seiner „Science", new series, 2nd. part, p. 628 und
„Vision" p. 88. entwickelt. „Eine wissenschaftliche Erklärung", sagt er,
„ist ja nichts anderes als das Zurückführen des fraglichen Phänomens
auf ein allgemeines Gesetz, das dann auch die anderen Erscheinungen,
besouders aber die gewöhnlich und häufiger vorkommenden in sich
begreift." Prof. Hyslop erläutert seine eigene Theorie mit Zuhilfenahme
von Diagrammen zur Darstellung der optischen Gesetze, die in dieser
Frage Bedeutung haben. Jedenfalls wird der Artikel für Vorgerücktere
sehr belehrend sein.

Weniger befriedigend sind die „Stufen der Erkenntnis" von Alfred
Lloyd, der sich auch in verletzenden Ausdrücken gegenüber der
katholischen Kirche ergeht und überdies die Schöpfung leugnet.

Eine grofse Anzahl der kleineren Artikel sind von Kant und Hegel
beeinflufst.

Wien. Fr. Reginald Walsh,
Magister Ord. Praed.

1. Ali outline of philosophy in America by Mattoon Monroe
Curtis, professor of philosophy in Western Reserve
University. Separatabdruck aus dem Universitätsbericht vom
März 1896.
Diese „Skizze der Philosophie in Amerika" bietet auf 16 Quartseiten

und mit zahlreichen litterarischen Angaben eine natürlich sehr gedrängte,
aber immerhin pragmatisch angelegte und in ihrer Art vollständige Übersicht
der geschichtlichen Entwicklung philosophischer Bestrebungen in den
bereinigten Staaten Nordamerikas.

Gemäfs dem alten, auch auf Völker anwendbaren Worte „Primum
oportet vivere, deinde philosophare" begann dort die Philosophie nach
Schlufs der Kolonisationsperiode, im Anfang des achtzehnten Jahrhunderts,
führte bis nach dem Befreiungskriege (1776—1783) ein kümmerliches
Dasein und konnte erst in jüngster Zeit einen kräftigen Aufschwung nehmen.

17*



Litterarische Besprechungen.

Ihr erstes Heim fand sie unter den Puritanern Neu-Englands, wo
Jonathan Edwards (1703—1758) besonders hervortrat. Er lehnte sich an
Malebranche, Berkeley und Locke an, aber seine historische Bedeutung
liegt nicht so sehr in Beiträgen zur spekulativen Wissenschaft als in
einer kräftigen Objektivierung des Calvinismus und in der Anregung von
metaphysischen und ethischen Diskussionen, die bis heute noch fortgesetzt
werden.

Im Gegensatz zu dieser theologisierenden Richtung gründete der
weltberühmte Benjamin Franklin (1706—1790), selbst ein Anhänger Lockes,
eine neue Schule, welche nach dem Vorgange Franz Bacos die Philosophie
mit der Naturwissenschaft identifizierte.

Mit John Witherspoon, der 1768 aus Schottland an das Princeton
College berufen wurde, kam auch die schottische Philosophie Reids nach
Amerika, wo sie für eine Modifikation der Lehre Lockes gehalten wurde
und unter Verdrängung des Skepticismus Berkeleys und Humes grofsen
Einflufs gewann; noch jetzt hat sie in der Form, die ihr Sir William
Hamilton gegeben, namhafte Vertreter.

Während des zweiten Viertels unseres Jahrhunderts verschaffte Prof.
C. S. Henry (1804—1884) dem französischen Eklekticismus Cousins einige
Verbreitung. Weit gröfseren Anklang aber fand die deutsche Philosophie.

Laurens P. Hickok 1798—1888), einer der originalsten Denker
Amerikas, ist der erste gewesen, der seine Landsleute mit dem Geiste
Kants bekannt gemacht hat. Von da an drangen die idealistischen Ideen
der deutschen Philosophen immer mächtiger in die Neue Welt ein, und
zwar auf zwei Wegen, auf geradem Wege durch die Amerikaner, welche
an deutschen Universitäten studierten, und dann auf dem nächsten
Umwege über England, besonders durch Coleridge. Den gröfsten Einflufs
auf die amerikanische Denkerwelt haben in der Gegenwart der Engländer
Thomas H. Green und der Deutsche Lotze, deren Werke viel gelesen
werden. Der hervorragendste Vertreter des neuen Idealismus in Amerika
ist Professor Josiah Royce, aus dessen Lehren folgendes mitgeteilt wird:
„Die Existenz der endlichen Erfahrung setzt die Existenz einer absoluten
Erfahrung voraus, welche in ihrer Einheit ein selbstbewufstes, persönliches

Wesen ist, das alle endliche Erfahrung organisch in sich einschliefst.
Der scheinbare Triumph des Bösen ist eine von unserem endlichen
Gesichtspunkte herrührende Illusion. Unter dem absoluten Gesichtspunkte
sind alle reale Übel in der Welt nur überwundene Elemente der
moralischen Ordnung."

Neben diesen idealistischen Strömungen finden wir als eigenartiges
System den Transcendentalismus Neu-Englands, der wohl vom kantischen
seine erste Anregung empfangen hat, im übrigen aber auf einer anderen
Grundlage und in einer ganz verschiedenen Art aufgebaut worden ist.
Sein Hauptrepräsentant war Ralph Waldo Emerson (1802—1882), als
dessen intellektuelle Vorgänger Montaigne, Berkeley, Coleridge und
Wordsworth betrachtet werden. Der praktische Versuch, den diese Schule
in Brook Farm (1841—1847) machte, die Gesellschaft auf kommunistischer
Grundlage zu reformieren und der höchsten Kultur zuzuführen, scheiterte
an finanziellem Mifserfolg.

Weiter sehen wir, wie Draper, einer der ersten Jünger Darwins,
die Evolutionsphilosophie einführte, die dann durch John Fiske (geb.
1842) in engem Anscblufs an Herbert Spencer weiter verbreitet wurde.
Jetzt beherrscht sie wohl die weitesten Kreise, wobei jedoch zu bemerken
ist, dafs die mechanisch-materialistische Anschauungsweise Häckels wenig
Anklang gefunden hat. Der Verfasser führt uns noch durch die Gebiete



Litterarische Besprechungen. 249

der Biologie, der Anthropologie und Sociologie (L. H. Morgans „Urgesellschaft"

auf welcher das Werk Friedrich Engels „Der Ursprung der
Familie" fufst), der empirischen Psychologie, wo Fechner, Weber, Lotze
und Wundt einen mafsgebenden Einflufs gewonnen, und der Religionsphilosophie.

Er schliefst mit einem Aperçu der neuesten Erscheinungen
(Lehrstühle, Laboratorien, Vereine, Zeitschriften u. s. w.), welche ein
wachsendes Interesse an den philosophischen Studien und einen regen Fleifs
auf allen in Betracht kommenden Gebieten bekunden.

Das ist in Kürze der Inhalt der vorliegenden Skizze, die bald zu
einer volleren Darstellung der Anfänge der Philosophie in Amerika aus-
wachsen möge. Curtis bemerkt, dafs eigentlich jetzt erst die Vorbedingungen

zu einer gedeihlichen Pflege der Philosophie in seinem Lande
vorliegen. Wir fügen hinzu, dafs auch der katholische Volksteil nunmehr
in eine günstigere Lage gekommen ist, um sich daran zu beteiligen, und
wir erwarten von dieser Seite eine Wiederanknüpfung an die Principien
der aristotelisch-thomistischen Philosophie, mit denen die wirklichen
Resultate der Empirie sich stets werden vereinigen lassen.

2. Princeton contributions to psychology edited by Mark
Baldwin, Stuart professor of psychology. Princeton
1896.

Von den „Beiträgen zur Psychologie", welche die Professoren der
Princetoner Fakultät seit 1895 zu veröffentlichen begonnen haben, liegt
uns das Schlufsfascikel des ersten Bandes vor; es enthält zwei „genetische
Studien" aus der Feder des Herausgebers, der in Verbindung mit J. Mc
Keen Cattell auch die Psychological Review herausgibt.

Der erste Artikel über „Bewufstseiu und Evolution" (S. 145—153)
ist nur die revidierte Auflage einer Auslassung des Verfassers vor der
American psychological Association zu Philadelphia bei Anlafs einer
häuslichen Auseinandersetzung unter Evolutionisten. Wir brauchen um so
weniger darauf einzugehen, als der eigentliche Gegenstand desselben, fast
alle Gedanken und sogar ein Passus von mehr als zwei Seiten in dem
unmittelbar darauf folgenden zweiten Artikel (Seite 155—182) sich wiederfinden.

Hier wird uns, wie schon der Titel anzeigt, „ein neuer Faktor in
der Evolution" vorgeführt, und der Verfasser bringt zu dessen Empfehlung

alles zusammen, was er früher in seinem Buche über „die geistige
Entwicklung des Kindes und der Rassen" und gelegentlich in verschiedenen

Zeitschriften darüber gesagt hat. In formeller Hinsicht ist seine
Arbeit einem Mosaikbilde vergleichbar, in dem die Steine nicht recht
zusammenpassen und die Fugen zu stark hervortreten; eine freiere Behandlung

der Texte wie auch eine gröfsere Pväcision und Konsequenz in den
Ausdrücken würde den Artikel für nicht-evolutionistische Kreise verständlicher,

um nicht zu sagen: verdaulicher gemacht haben. Doch zum Inhalt!
Qui edere vult nucleum, frangat nucem. (Hieronymus.)

Den neuen Faktor, um den es sich handelt, nennt der Verfasser
Organic Selection „organische Auswahl" und er definiert ihn am Ende
seiner Abhandlung als den „Prozefs ontogenetischer Adaptation des
einzelnen Organismus zur Erhaltung seines Lebens und zur Sicherung
bestimmter Variationsreihen in den nachfolgenden Generationen". Eine
besondere Form in dieser organischen Auswahl bezeichnet er als „Social
heredity", „sociale Anerbung"im Gegensatz zur „physischen oder natürlichen



250 Litterarische Besprechungen.

Anerbung," und er versteht darunter den Prozefs, bei welchem das Einzelwesen

durch Nachahmung, Unterricht und überhaupt durch Verkehr mit
der Gesellschaft zu weiteren Funktionen gelangt, ein Vorgang, der auch
auf die Fixierung der Variationsreihen in den nachfolgenden Generationen
einwirkt. Nicht jedoch dieser doppelte Prozefs an sich soll als etwas
Neues oder auch nur Neuentdecktes betrachtet werden, sondern nur die
Bedeutung, die demselben nach Baldwins Auffassung zukommt als einem
Faktor der Evolution, der dem Neo-Lamarckschen Princip der Erblichkeit
erworbener Eigenheiten und teilweise auch der Weismaunschen Theorie
der „germinalen Auswahl" den Boden entzieht.

Versuchen wir, unter möglichster Vermeidung der in der
Evolutionsphilosophie wie in keiner andern wuchernden Neologismen die Grundziige
dieser Auffassung zu entwickeln.

In der Entwicklungsgeschichte des einzelnen Organismus treten
zweierlei Funktionen zu Tage: einmal solche, welche die Entfaltung seiner
Natur und der mitangeborenen individuellen Eigenheiten darstellen, und
sodann solche, welche das Einzelwesen selbst zu verrichten lernt, die
speciellen Modificationen des Organismus, welche erworbene Eigenheiten
genannt werden. Dafs solche specielle Modifikationen in der Entwicklung
des Einzelwesens eintreten, die sich iu der Funktion und der Struktur
offenbaren, ist eine Thatsache. Wir erblicken in den Organismen eine
gewisse Bereitschaft und Fähigkeit, sich gleichsam ,,zur Höhe der
Situation emporzuschwingen" und aus den Umständen ihres Lebens Nutzen
zu ziehen. Wir sehen sie in irgend einer Weise tbätig, um sich
günstigen Bedingungen anzupassen, wobei die zweckdienlichen Bewegungen
wiederholt werden und durch die Übung wachsen oder fortschreiten,
während die nutzlosen allmählich fortfallen. Es findet also eine Auswahl
statt von bestimmten Funktionen aus dem weiten Kreise der möglichen
und wirklichen, welche durch das Gesetz des Gebrauchs und Nichtgebrauchs

nicht vollständig erklärt wird. Eben dieser Prozefs, wie man ihn
auch erklären mag, wird vom Verfasser organische Auswahl genannt, weil
der Organismus selbst zu demselben mitwirkt.

Es erheben sich sofort zwei Fragen:
1. wie ist die organische Auswahl zu erklären, d. h. wie kommt der

Organismus zu neuen Modifikationen, da wo sie nötig sind, oder wie erhält
er einzelne Funktionen im Gange, während er andere aufgibt?

2. Welche Stellung nimmt die organische Auswahl in der allgemeinen
Evolution ein, d. h. welche Bedeutung hat sie in der Evolution des Einzelwesens

(Ontogenie) und der ganzen Species (Phylogenie)?
Die Einheit des Organismus deutet schon darauf hin, dafs irgend

ein allgemeines Princip durch alle Bewegungsanpassungen geht, die das
Einzelwesen anstellt, und dafs alte Habitus substanziell in den neuen
Funktionen erhalten sein müssen, so dafs diese nur durch graduelle
Modifikationen erreicht werden können. Weiterhin erstreckt sich der in
Frage stehende Prozefs so weit wie das Leben, denn er findet sich bei
allen Organismen: es müssen daher auch die bewufsten Zustände in
Betracht gezogen werden. Und schliefslich können solche Modifikationen
nicht anders zustande kommen, als durch eine Art Wechselwirkung des
Organismus und seiner Umgebung.

Nun gibt es eine Thatsache der Physiologie, welche in Verbindung
mit verschiedenen Thatsachen der Psychologie die erste Frage
beantwortet. Das ist die allgemeine Thatsache, dafs der Organismus auf die
Stelle, welch einen Reiz erfährt, seine Energie konzentriert in Hinsicht
auf die Erhaltung der-dem Leben nützlichen Bedingungen, Bewegungen



Litterarische Besprechungen. 251

und Reizungen und auf die Unterdrückung der schädlichen. Wir finden
daher im Falle wohlthätiger Bedingungen eine allgemeine Vermehrung
der Bewegung, eine excessive Entladung der Bewegungskräfte in schon
eröffneten und gewohnten Bahnen, und zugleich damit, auf psychologischer
Seite, ein angenehmes Bewufstsein, da gesunde Lebenswirkungen mit
Lust, wie die deprimierenden mit Schmerz verbunden sind, und ebenso
in den entwickelteren Organismen Aufmerksamkeit. Die Aufmerksamkeit
ist jedoch nicht als rein geistiger Akt zn betrachten; wir achten nicht
auf ein Ding, weil wir es bereits ausgewählt haben, sondern wir wählen
es vielmehr aus, weil wir — Bewufstsein und Organismus — darauf
achten, d. h. demselben zugewandt sind. Nun ist die Aufmerksamkeit auf
ein Glied stets begleitet von erhöhter vasomotorischer Thätigkeit,
Vermehrung der Muskelkraft und allgemeiner dynamogenischer Hebung in
jenem Gliede. Der Gedanke an eine bestimmte Bewegung drängt die
Motorenergie in Kanäle, welche denen möglichst nahe sind, die zu dieser
Bewegung führen. Durch diese orgnanische Konzentration und diesen
Excefs der Bewegung werden zahlreiche Kombinationen möglich gemacht,
aus welchen die vorteilhaften Bewegungen wegen ihrer Nützlichkeit
ausgesondert werden. Diese verschaffen erneute Lust, erwecken wieder
angenehme Assoziationen und erregen von neuem die Aufmerksamkeit. So
werden durch diese Einflüsse (einer Zirkular-Reaktion) die adaptiven
Bewegungen ausgewählt und schliefslich als permanente Erwerbungen
festgehalten. Daraus ergibt sich ein allgemeines Gesetz für die organische
Auswahl: „Die Anpassung eines Organismus an einen neuen Reiz wird
bewerkstelligt nicht durch Auswahl der Reizung vorderhand, noch auch
durch Auswahl der notwendigen Bewegungen, sondern durch die
Wiederherstellung derselben mittels Entladung der Energieen des Organismus
und möglichster Konzentrierung derselben auf die excessive Erregung
derjenigen Organe, welche durch einen früheren Habitus am nächsten
geeignet sind, jene Stimulation wieder zu ergreifen. Nach verschiedenen
Versuchen erlangt z. B. ein Kind eine angestrebte Anpassung immer
vollkommener, während die nutzlosen Bewegungen verschwinden.

Unabhängig von der eben dargelegten Auffassung des Vorgangs ist
die Beantwortung der zweiten Frage nach der Stellung und Bedeutung
der organischen Auswahl in der allgemeinen Evolutionstheorie. Die
Ansicht des Verfassers ist folgende:

Die „natürliche Auswahl" wird zu oft als ein positiver Vorgang
dargestellt. Sie ist durchaus negativer Natur und bedeutet weiter nichts,
als dafs Organismen, welche die zum Leben notwendigen Eigenschaften
— worin diese auch immer bestehen mögen — nicht haben, einfach that-
sächlich zu Grunde gehen. Die positive Seite des Darwinismus liegt in
der Theorie der Variationen, wonach die positiven Qualifikationen der
Organismen als mitangeborene Variationen entstehen, welche den
Organismus befähigen, mit den Bedingungen des Lebens fertig zu werden.

Hier findet die „natürliche Ausw ahl" ihre natürliche Stelle und auch
ihre Hauptbedeutung. Sie bildet eine neue Qualifikation positiver Art,
welche den Organismus in stand setzt, seiner Umgebung zu begegnen
und mit ihr den Kampf aufzunehmen, während natürliche Auswahl eben
bleibt, was sie war, nämlich das negative Gesetz, dafs der Organismus,
dem es nicht gelingt zu leben, sterben mufs. Es ist klar, dafs Organismen,

welche nicht irgend eineForm auswählender Reaktion (Erwiderung)

auf das ihnen Zuträgliche im Gegensatz zum Schädlichen in ihrer
Umgebung hätten, sich nicht weit entwickeln könnten. Es eröffnet sich
also eine neue Sphäre für die Anwendung des negativen Princips der



252 Litterarische Besprechungen.

Auswahl der Organismen, nämlich mehr in Bezug auf das, was sie thun,
als auf das, was sie sind; auf den neuen Gebrauch, den sie von den
angeborenen Funktionen machen, als auf deren blofsen Besitz, und es
gewinnt die Bildsamkeit und Anpassungsfähigkeit der Funktion, (die in der
Intelligenz ihren Höhepunkt erreicht), eine gröfsere Bedeutung als die
angeborene Beständigkeit der Funktion. So wirkt die organische Auswahl,
die selbst wahrscheinlich eine angeborene Variation ist, dahin, neue
Qualifikationen für das Überleben einer Kreatur zu schaffen, und das von ihr
eingeschlagene Verfahren ist eine neue Anwendung der natürlichen
Auswahl auf die möglichen Modifikationen, welche der Organismus zu erfahren
fähig ist.

Durch diesen Kinflufs auf die Entwicklung des Einzelorganismus
gewinnt weiterhin die organische Auswahl eine hohe, wenn auch mittelbare,

Bedeutung für die Evolution der Species von Generation zu
Generation. Bei der organischen Auswahl geht die Erwerbung neuer
Funktionen und Modifikationen nicht vor sich ohne Beeinflussung der Struktur
des Organismus; wo das Bewufstsein als Faktor eingreift, liegt die
Veränderung nicht so sehr in den Muskeln als im Mittelhirn und ist auch
hier eine ganz geringe. Die physische Anerbung vermag daher die Bichtang

der Entwicklung einer Generation in der folgenden zu erhalten, und
durch weiteren Fortschritt und Vervollkommnung können die Anpassungen
schliefslich zu mitangeborenen Variationen werden.

Das Princip der natürlichen Auswahl sichert auch hier die Beständigkeit

der Richtung, namentlich wo die Intelligenz und die Nachahmung,
die ein Abbild davon ist, Platz greifen. Die Organismen, welche schädliche

Handlungen selbst wählen oder nachahmen, unterstützen nur ihre
eigene Vernichtung durch die natürliche Auswahl, so dafs nur die bildsamsten

und anpassungsfähigsten Individuen erhalten werden. Und indem
schliefslich die organische Auswahl Einzelwesen am Leben erhält, erhält,
sie auch zugleich die Species und versorgt ihr so die nötige Zeit zur
Vollendung begonnener Variationen.

Dazu kommt der Einflufs der socialen Anerbung, welche auch
aufserorganische Funktionen von einer Generation zur andern überleitet
und eine ganz besondere Bedeutung hat als Gegengewicht gegen die „künstliche
Auswahl der Unfähigen", welche überall mit dem socialen Leben auftritt.

So bietet die organische Auswahl, in voller Harmonie mit dem
Darwinismus, eine Erklärung der Beständigkeit in der Entwicklung der Species,
welche die Annahme einer Anerbung der erworbenen Fertigkeiten unnötig
und überflüssig erscheinen läfst.

Der Grundgedanke der Evolutionstheorie Darwins wird jetzt mehr
als früher nicht blofs berücksichtigt, sondern auch angenommen und
verteidigt von christlichen Philosophen. So ist eben ein Buch De la
spiritualité de l'âme vom katholischen Professor Georgps de Craene von der
Lütticher Universität erschienen, welches diesen Standpunkt einnimmt.
Die aristotelisch-thomistische Philosophie bietet auch eine ganze Reihe
von Anknüpfungspunkten: die formae intermediae, namentlich die
successive Informierung des menschlichen Körpers durch drei Seelen, von
welchen nur die menschliche eine specielle Kreation beansprucht, die
Eduktion der Formen u. s. w. Der sei. Albert der Grofse nahm für das
ganze Pflanzenreich die Evolution ausdrücklich an. Es läfst sich daher
auf einzelnen Gebieten eine Verbindung der Scholastik und des Darwinismus

erzielen; zu einer Aussöhnung der beiden Systeme kann es nicht
kommen. Auch die vorliegende Arbeit fufst auf einer Gesamtauffassung,
welche nur dem Namen nach vom Materialismus verschieden ist.



Litterarische Besprechungen. 253

3. The mental development of a child by Kathleen
Carter Moore. Ergänzungsheft der Psychological
Review 1896.

Auch dieses Buch (von 150 Seiten) ist im Geiste der modernen
Psychologie geschrieben, und die Verfasserin vertritt durchgehends die
Ansichten, die in Wundts „Physiologischer Psychologie" niedergelegt sind.
Aber die Verfasserin hat den guten Einfall gehabt, den objektiven That-
hestand ihrer Beobachtungen von ihren subjektiven Erklärungen und
Erwägungen überall zu trennen, und so ist ihr Werk ein sehr schätzenswerter

Beitrag zum Aufbau der Psychologie der ersten Kindheit
geworden.

Wir haben hier die geistige Entwicklungsgeschichte eines Kindes
während der beiden ersten Lebensjahre. Von vornherein wird man
zugeben, dafs die Verfasserin, als Mutter dieses Kindes, in der günstigsten
Lage war, die meisten Beobachtungen zu machen und zu sammeln. Beim
Durchlesen ihrer Schrift wird man aber auch bald überzeugt, dafs sie,
wie wenige, befähigt war, uns ein treues, zuverlässiges Bild von der
Entwicklung zu geben, und wir wollen gleich beifügen, dafs wir keine
einzige Beobachtung in dem Buche gefunden haben, die nicht mit den
unsrigen übereinstimmte.

Die Dame vereinigt mit einer gründlichen Vorbildung zu diesen spe-
ciellen Studien und einem scharfen Auge für die Beobachtung das Be-
wufstsein von der Schwierigkeit ihres Unternehmens. Sie sagt selbst:
„Die Geistesverfassung, mit der man (sie schreibt zunächst für Frauen
und sagt deshalb „die Beobachterin") an das Kind herantritt, mufs auf
die Deutung der wahrgenommenen Erscheinungen einen grofsen Einflufs
üben. Man kann sich durch Einbildung in das Leben des Kindes gleichsam

projiciereu und dasselbe als ein bifschen Menschheit betrachten, das
potentiell reich ist an Gedanken und Gefühlen, welchen man bei jeder
Thätigkeit begegnen müfste. Zu viel zwischen den Zeilen lesen verdunkelt

den wahren Sinn des Textes ."
Auch vor der bei einem solchen Unternehmen naheliegenden Gefahr

einer Treibhauskultur hat sie sich gehütet; sie vermied es sogar gänzlich,
ihrem Kinde die Stückchen und Sprüchlein beizubringen, die sonst vielfach

üblich sind; mit den von Fachmännern empfohlenen Experimenten
hatte sie wenig Erfolg und liefs bald diese Versuche beiseite; ja, sie
wufste sich sogar in ihren Beobachtungen einzuschränken, denn wie sie
richtig bemerkt: „Alles mufs dem Wohle des Kindes dienen; Aufregung
und Ermüdung sind aber dem Kinde schädlich, und da viel Verkehr mit
den Menschen beides veranlafst, so müssen mitunter die Beobachtungeu
gerade in dem Augenblicke aufgegeben werden, wo man sich auf dem
Punkte sieht, eine wiehtige Entdeckung zu machen." Ihre Methode hält
sicherlich den Vergleich mit jeder anderen aus. Sie bestand lediglich
darin, alle Erscheinungen von Thätigkeiten und Veränderungen zugleich
mit den Bedingungen und Umständeu, unter welchen sie eintreten, genau
zu beobachten und zugleich mit dem Datum zu notieren. Das Buch
enthält unter den vier Rubriken: Bewegungen, Sinnesthätigkeiten,
Vorstellungen und Sprache sehr zahlreiche und interessante Auszüge aus
ihrem Tagebuch. Interessant ist auch ihre Einteilung der ersten Kindheit,
die sie auf zwei Jahre ungefähr bemifst, in vier Perioden, die unmerklich
in einander übergehen, aber auf der Höhe ihrer Entwicklung sich scharf
unterscheiden. Die Einteilung beruht auf dem Überwiegen einer beson-



254 Litterarische Besprechungen.

deren Thätigkeit, und jede Periode mag, je nach dem Kinde, das
beobachtet wird, kürzer oder länger sein. Bei dem jungen Warren Moore
dauerte die Periode des Sehens (nicht Blickens) vier, die des Fühlens
drei, die des Prüfens fünf und die des Sprechens zwölf Monate. Wie
gesagt, wir finden das Buch in seinem objektiven Teile ausgezeichnet;
das gebotene Material kann in jeder philosophischen Schule verwertet
werden.

Sourbrodt. N. Pietkin.

Eduard v. Hartmann Kathegorieenlehre. Leipzig,
Hermann Haake (Mauckes Verlag).
Hartmann ist ein ernster, weitblickender, scharfsinniger Philosoph.

Unter den Vertretern des Monismus ist er gegenwärtig weitaus der
bedeutendste. Die vorliegende „Kathegorieenlehre" soll, wie er in der
Einleitung sagt, die Lücke schliefsen, welche zwischen dem Grundproblem
der Erkenntnistheorie und der naturphilosophischen und metaphysischen
Principienlebre der „Philosophie des Unbewufsten" bis jetzt bestanden
bat. Daraus geht schon hervor, dafs in dem vorliegenden Werke die
Kategorieen nicht um ihrer selbst willen, etwa wie Aristoteles es that,
behandelt werden, sondern vielmehr als Mittel dienen sollen, um
einschneidendere philosophische Theorieen darzulegen. H. will erörtern, wie
die grofseu Bereiche der menschlichen Forschung vermittels der
Kategorieen ineinandergreifen. Er unterscheidet die Kategorieen der Sinnlichkeit

von denen des Denkens. Und bei jeder von diesen beiden Arten
prüft er, welche Aufgabe die betr. Kategorie in der subjektiv idealen, in
der objektiv realen und in der metaphysischen Sphäre habe. Es kommen
da als Kategorieen der Sinnlichkeit in Betracht: Die Qualität und Quantität

des Empfindens, bei der letzten die Zeitlichkeit, sodann die Quantität
des Anschauens oder die Räumlichkeit. Bei den Kategorieen des Denkens
werden besprochen: die Relation, der bedeutendste Teil des Werkes,
die Identität, Gleichheit, Ähnlichkeit, das Urteil, die Art und Weise des
Schliefsens, die Notwendigkeit, Möglichkeit, die Kausalität, Finalität und
Substantialität. Die Darlegung der einzelnen, hier in Betracht kommenden
Erscheinungen ist meisterhaft, sowohl dem Inhalte wie der äufseru Form
nach. Sollen aber diese Einzelheiten zusammengefafst und auf die grofsen,
umfassenden Grundprincipien zurückgeführt werden, um von da weiteres
Licht zu erhalten, so fällt, anstatt Licht, das Dunkel des Zweifels auf
sie. Es entstehen Fragen, die keine Beantwortung finden und bei der
Art Monismus, die H. verteidigt, keine Lösung finden können. II. hat in
allen modernen Systemen, die dem seinigen ähnlich sind, mit unwiderlegbarem

Scharfsinn den schwachen Punkt herausgefunden, von wo der
Angriff erfolgen mufs, damit das ganze System zusammenfalle. Zumal in
seinen verschiedenartigen Aufsätzen hat er dargethan, worin Kant, Fichte,
Hegel, Schelling u. a. gefehlt haben. Er selbst aber hat bei seinem
Aufbau alle Schwächen dieser Systeme vereinigt. Das „Unbewufste", als
erstes Princip für Sein und Denken, ist zugleich das „Ding an sich", das

„allgemeine, absolute Ich", das „An sich sein". Es ist der prägnante
Ausdruck für alles Unvernünftige, was den ersten Principien in den
andern Systemen innewohnt. Daher rührt es, dafs das Genie Hartmanns
seine Grenze erreicht, sobald er die Ergebnisse des Forschens in den
einzelnen Erscheinungen an sein Grundprincip anschliefseu und dadurch
die Einheit herstellen will.



Litterarische Besprechungen. 255

Wir wissen, dafs H. den Thomismus studiert hat. Er genfigte ihm
nicht. Wir können nicht glauben, dafs er den Thomas selbst mit Ernst
und Aufmerksamkeit gelesen hat. Er wird eine der vielen „thomistischen
Philosophieen" in der Hand gehabt haben, die den Geist der wahren Thomas-
principien, nämlich der Principien der ganzen alten Philosophie, in einem
Schwall von unverständlichen, dem Aquinaten unbekannten termini
ersticken. Es machte uns Vergnügen, die Kategorieenlehre Hartmanns zu
lesen. Wir konnten feststellen, dafs, beinahe durchweg, die einzelnen
Ergebnisse, wenn man sie auf der Grundlage der Principien des Aqui-
naten zusammenfafst, wie solche in ihm selbst sich finden, gefestigt und
beleuchtet werden. Wir können hier nur auf einiges hinweisen. Bei
den Sinneskategorieen findet es H. parodox, dafs aus qualitativer Armut
in den unteren Stufen sich ein qualitativer Reichtum in den höheren
Stufen durch blofse Zusammensetzung ergeben soll, dafs mit andern
Worten die Zusammensetzung von wenig verschiedenen Komponenten
sehr verschiedenartige Resultanten haben soll. Es sei nicht ersichtlich,
woher in den Ergebnissen der Verschmelzung gröfsere Verschiedenheiten
kommen sollen, als in den Komponenten schon gegeben sind (S. 10). Er
weist damit die rein materielle Einwirkung des Tones z. B. auf das

Gehörorgan zurück. Später (S. 153) nimmt er als Antwort auf diese
Frage eine „dynamische Funktion" an und nennt sie „geistig, spirituell,
pneumatisch"; will sie aber nicht rein „ideell" nennen, weil damit ihre
dynamische oder tbelistische Intensität beiseite geschoben wäre. H.
hätte weit klarer und schärfer sich ausgedrückt, wenn er die Lehre des

Aquinaten von den Sinneseindrücken sich vergegenwärtigt haben würde.
Thomas macht sich dieselbe Schwierigkeit und erörtert dann die beiden
Elemente eines sinnlich wahrgenommenen Eindrucks. Es besteht da eine
impressio spiritualis und eine impressio materialist die erstere ist die
leitende, formende, die letztere die bestimmbare. Beide müssen immer
verbunden sein. Gerade durch die geistige impressio wird die absolute,
unbedingte Einheit hergestellt zwischen dem sinnlich Wahrgenommenen
und dem sinnlich Wahrnehmenden. Genau und numéro ein und dasselbe
ist es, was aufsen den Gegenstand formt, so dafs derselbe sichtbar ist, und
und was innen das Sehorgan formt, wodurch gesehen wird. Die absoluteste

Einheit besteht da. „Was gesehen wird, ist in so weit das
Gesehene." Die Verschiedenheit beruht auf dem Stoffe hübeh und drüben;
auf dem das Ding aufsen zusammensetzenden Stoffe und auf dem Stoffe
innen im Sehorgan. Der Stoff bildet aufsen mit der Form des Sichtbaren

eine Einheit im Dinge, und der Stoff bildet innen mit der Form
des Sehens eine Einheit im Gehörorgane. Daher die Verschiedenheit
zwischen Sehen und Gesehenwerden. Beim Akte des Sehens ist eine und
dieselbe Form innen und aufsen, deshalb mufs gerade dieses D;ng gesehen
werden und kein anderes. Auf Grund dieser Einheit ist Ähnlichkeit,
Bild, zwischen dem stofflichen Dinge aufsen und dem Sehorgan innen.
Ein und dasselbe Princip ist das mafsgebende im Dinge und im
Sinnesorgane. H. unterscheidet mit Thomas das Geistige, Spirituelle und das

Vernünftige, Ideelle. Nur beruht bei Th. die Unterscheidung auf
breiterer Grundlage und wird mit aller Konsequenz sowie mit Schärfe und
Klarheit durchgeführt. Die Tierseele ist bei Thomas geistig, aber nicht
vernünftig. Den sinnlichen Leidenschaften wird Geistigkeit zugeschrieben,
von einem Geiste der Gaumenlust z. B. gesprochen; die Vernünftigkeit
ist ihnen nicht innerlich, wie der allgemeinen Idee, wohl aber soll sie
ihre natürliche Richtschnur sein. Was den Bereich des Erkennens
angeht, so gilt für die Vernunft genau dasselbe wie für den Sinn: Strengste



256 Litterarische Besprechungen.

Einheit in der Form, Verschiedenheit in der Potenz oder dem Vermögen.
Nur dafs beim Sinne eine Eigenschaft die bildende Form ist: das Sichtbare,

Hörbare, die Farbe, der Ton; während bei der Vernunft an die
Stelle der blofsen Eigenschaft das Wesen oder die Substanz, als tiefster
Grund im Dinge selbst für die Zugehörigkeit zum Sein, tritt. Was aufsen
innerhalb des Dinges macht, dafs es dieses und nicht jenes ist, Stein und
nicht Pflanze, genau dasselbe ist in der Vernunft das bildende Element
für das Vernunftvermögen. H. gelangt nicht zu einer befriedigenden
Lösnug der Frage nach der Verbindung der Aufsenwelt mit dem
Erkennen; denn er kann nicht erklären, was eigentlich Wesen oder Substanz
ist. S. 47 sagt er, wie er es nach seinem System mufs, „es gebe keine
essentielle Verschiedenheit" und S. 49 spricht er von einem
„Essenzgegensatz", als ob da Gegensatz sein könnte, wo keine Verschiedenheit ist.

Es ist sein falsches Grundprincip vom Uubcwufsten, das den
Philosophen hindert, in jedem einzelnen Falle die Konsequenzen aus seinen
Behauptungen zu ziehen. Auch Thomas kennt einen Monismus, aber
dessen Grundprincip steht im direkten Gegensatze zu dem Hartmannschen.
Das vollste, rein aus sich selbst schöpfende, in sich selbst seiende Be-
wufstsein, der für sich selbst bestehende Selbsterkenntnisakt ist das
fruchtbare Grundprincip für alles Sein und für alles Denken, auf dem
allein alle Verschiedenheiten zur Einheit sich zusammenfassen. H. ist,
freilich unbewufst, nicht weit entfernt von diesem Grundprincip. Sein
„Unbewufst" verläfst ihn in den entscheidendsten Punkten. Ohne dafs er
sich davon Rechenschaft gibt, leitet ihn in den anziehendsten Teilen seines
Werkes gerade das erwähnte Grundprincip des Aquinaten. In dem
Kapitel über die „Beziehungen" setzt er das Geschaffensein einzig in die
Beziehung. Dies thut auch ausdrücklich Thomas. Eine solche Beziehung
aber ist nur möglich, wenn ein sich selbst bewufstes unveränderliches
Wesen, rein aus sich, hervorbringt oder schafft. H. zieht nicht diese
Konsequenz. Er versperrt sich den Weg durch die Behauptung, es sei
unbedingt notwendig, dafs bei jeder Beziehung die zwei Beziehungspunkte

wechselseitig Einflufs haben und sich ändern; wie z. B. Gott erst
durch die Schöpfung wahrhaft Gott geworden sei. Die gewöhnlichste
Erfahrung kann das Gegenteil darthun. Die Blume behält ihre Schönheit

unverändert, ob sie mit dem Sehenden oder Riechenden
Beziehungen habe 'oder nicht; nicht im mindesten wird sie beeinflufst, sondern
nur der sinnlich Wahrnehmende. Und ob ich jetzt rechts von einer Säule
stehe und jetzt links, das macht an der Säule selber nichts; nur wer
seinen Standpunkt wechselt, ändert seine Beziehung. Der Monismus des
Aquinaten hält die Probe aus. Er verläfst den Forscher nicht bei den
wichtigsten Erscheinungen. Es ist der Monismus des Apostels: „In
Gott sind wir, leben wir und bewegen wir uns, Gott ist alles in allem"
H. könnte die allseitigsten Konsequenzen in aller Ruhe aus seinen
Behauptungen ziehen, er würde nie sich verlassen sehen von diesem
Grundprincip. Thomas führt es in allen Seinskreisen durch, baut darauf die
Erkenntnis des Wahren und das freie Wollen des Guten auf. — Nur
eine Wirklichkeit existiert dem Wesen nach. Gott ist diese Wirklichkeit.
Und danach ist Gott aufser und über der Welt, insoweit nichts anderes
dem Wesen nach Wirklichkeit ist. Aber Gott ist wie nichts den
Dingen innerlich, insoweit deren Wirklichkeit Gott selber als wirkende
Kraft ist. Wie sie sich zur Wirklichkeit verhalten, genau so
verhalten sie sich zu Gott. Die Wirklichkeit der Dinge und Gott sind
eins, soweit dieselben an der wirkenden Kraft dieser wesentlichen
Wirklichkeit Anteil haben. Geradeso wie das erleuchtete Zimmer das Licht



Litterarische Besprechungen. 257

ist, inwieweit dieses leuchtet, und das Bewegliche die bewegende Kraft,
soweit diese letztere in Bewegung setzt, so sind die Dinge wirkliche,
sie gehören zur Wirklichkeit, soweit sie von der wirkenden Kraft Gottes,
also von der reinen Wirklichkeit gewirkt werden und im selben Mafs
an ihr teilnehmen. Dieses Grundprincip kann nicht zu sehr betont und
nicht zu weit ausgedehnt werden. In den Dingen ist keinerlei Sein,
es sei denn durch Teilnahme an dieser reinen Wirklichkeit, und danach
heifst es bei Job: Deus solus est. Nur das Nichts ist aufserhalb Gottes.
Wie nahe H. diesem Grundprincip steht, erhellt aus S. 191, wo er
nachweist, dafs die „esseuzlose Substanz aufser und über dem Gegensatze ist."
Dies ist die Formel, mit welcher Dionysius, der Areopagite, und nach ihm
Th. beständig das Wesen der reinen Wirklichkeit und seinen Unterschied
von allem andern kennzeichnet : Deo nihil est contrarium, Deus est omnibus

subsistentibus esse. Im Sein kommen ja alle Dinge überein und
gerade weil sie sind, nehmen sie teil an der Wirklichkeit, sind diese
Wirklichkeit, insoweit sie unter deren wirkender Kraft stehen; kann doch
die reine Wirklichkeit nichts sein wie Kraft. H. spricht von einer essenzlosen

Substanz. Er hätte sich schärfer ausgedrückt, wenn er an dem
Grundprincip des Aquinaten festhielte; denn es kann ja eigentlich eine
Substanz nicht ohne Wesenheit oder Essenz sein. Thomas kennt, durchaus

konsequent, keine Substanz innerhalb der geschöpfliehen Grenzen,
die nicht blofses Vermögen für das Wirklichsein (potentia ad esse)
wäre; und in diesem Sinne ist Gott die essenzlose Substanz. Er schliefst
keinerlei Vermögen in sich. Alle andern Substanzen haben keinerlei
Sein aus sich, nichts sind sie aus sich mit Rücksicht auf die Wirklichkeit.

Nehmen sie einmal an der Wirklichkeit teil, so tritt auch das
ihnen innewohnende Vermögen in der Wirklichkeit auf, aber nur wegen
der Teilnahme an der reinen Wirklichkeit. Und weil diese reine
Wirklichkeit nichts anderes als für sich bestehende Wirklichkeit ist, so wird
jede andere Substanz, durch die Teilnahme an dieser wirkenden Kraft,
immer etwas Fürsichbestehendes dem Vermögen nach. Sie kann minder
oder mehr werden. So kann die eine Substanz im Gegensatz stehen zur
andern, aber einzig auf Grund des in jeder enthaltenen Vermögens;
soweit da auf beiden Seiten Wirklichkeit ist, besteht Einheit. Und das ist
die Einheit, welche, je höher gestiegen wird, immer zunimmt; denn man
bringt sie der reinen Wirklichkeit näher, der einen, einigen, überall
wirkenden Kraft. Diese Kraft wirkt die Einheit zwischen Erkanntem und
Erkennendem, zwischen Wollendem und Gewolltem; sie eint das, was
der Substanz nach getrennt ist, durch die Kräfte in den Substanzen, in
denen sie wirkt, zu gemeinsamer, einheitlicher Thätigkeit. Deshalb ist
eine solche Einheit, von der wir oben gesprochen, die strikteste. Wie
jedes Ding ein einziges Princip, ein einziges Vermögen für das Sein hat,
nämlich die Substanz, so erhält durch die Teilnahme an derselben einen
einigen Wirklichkeit die Thätigkeit mehrerer und am Ende aller Dinge
ein einziges Princip in der Einheit der Denkform und der Willensneigung.
Dieser Monismus ist der einzig mögliche : nämlich der Monismus der reinen
Wirklichkeit, die ihrem Wesen nach Wirklichkeit und somit alle
Wirklichkeit ist, etwa wie das Licht reines Leuchten besagt und somit alles
Leuchten ist und nur durch Teilnahme an ihm etwas beleuchtet wird.
Dieses aktuellste Bewufstsein, den Akt der Selbstkenntnis, der nichts ist
seinem ganzen Wesen nach wie Selbstkenntnis, und anderes nur erkennt,
soweit es durch ihn ist und wirkt, mufs H. vor sein „Unhewufstes" stellen.
Aufserhalb dieses Wesens, das nichts als reine Wirklichkeit, sind nur
Dinge, deren Wesen einzig Vermögen ist für Sein und deren Thätigkeit



Litterarische Besprechungen.

im Erkennen und Wollen nie unabhängig aus sich selbst entsteht, sondern
allein durch Teilnahme an jenem Akt, der nichts als Thätigkeit ist. Dann
erhält das „Unbewufste" seine richtige Stelle; es ist nichts als Vermögen.
Und dafs es diesen Namen erhält, stimmt ebenfalls mit Thomas iiberein,
dessen Princip bekannt ist; Quod est, cognoscitur; das Vermögen als
solches ist nicht erkennbar, also nicht Gegenstand des Bewufstseins, nur
vermittels der Wirklichkeit wird es erkannt.

H. hat eine schöne Seite über die Ewigkeit, welche tiefe
Erörterungen enthält. Sie widerspricht aber seinem vermeintlichen Princip.
Wird das „Unbewufste" auf das Geschaffene beschränkt, also auf die
unsern natürlichen Kräften zugänglichen Wesenheiten, so ist es von
allgemeiner Geltung. Soweit auch immer diese Seinsarten sich selbst
überlassen bleiben, sind sie nichts als Vermögen. Aber eben deshalb mufs
ein volles, rein aus sich wirkliches Selbstbewufstsein angenommen werden ;

denn sonst wäre auch alles andere nicht möglich. Ist kein Künstler, so
besteht keine Möglichkeit für den Bau einer Kathedrale. H. wird sagen,
er wolle eben blofs das den natürlichen Kräften Zugängliche erforschen,
und somit sei sein „Unbewufstes" gerechtfertigt. Wir sind damit bis zu
dem Punkte einverstanden, dafs das Wesen, die innere Substanz dieser
reinen Wirklichkeit, nicht Gegenstand des Forschens für die natürlichen
Kräfte sein kann. Er mufs aber zugestehen, dafs die Existenz eines
solchen reinen und wesentlichen Selbstbewufstseins dem natürlichen
Forschen zugänglich ist; denn sonst gäbe es in der Wirklichkeit kein
Vermögen oder keine Möglichkeit. Das Innere, das Wesen dieser reinen
Wirklichkeit wird durch die freie Enthüllung dieser selbst in dem
übernatürlichen Glauben geöffnet. Deshalb kann der letztere nur vollenden
und alle Natur, Erkennen und freies Wollen zumal, festigen. Wie die
Wirklichkeit nicht der entsprechenden Möglichkeit schadet, die wirkliche
Pflanze das Mögliche in der Pflanze nur vollendet und bethätigt; so kann
nie eine Offenbarung oder eine Einwirkung des rein und aus sich Wirklichen

einer Substanz oder einer Kraft oder einer Fähigkeit, was ja alles
Vermögen ist, im Wege stehen, sie kann nur vollenden. — Die Kate-
gorieenlehre Hartmanns würde eine ganz andere Bedeutung beanspruchen
können, wenn sie auf den Grundprincipien des Aquinaten in der eben
skizzierten Weise sieb aufbaute; nur Vervollkommnung würden diese
ihr bringen. Freilich müssen sie aus dem Wortlaute selbst geschöpft
sein, nicht verdreht und verkrüppelt durch die Einzwängung in die eigenen

vorgefafsten Meinungen. Nur wer unter den kathol. Gelehrten
verschwommene Ansichten hat über die Grundprincipien der natürlichen und
der Heilswissenschaft, kann der Furcht Raum geben, die kath. Wissenschaft

könne den Gegnern nicht stand halten. Wer Thomas kennt,
beherrscht alle modernen Systeme und kann deren Schwächen nachweisen.

Dr. Joseph Müller: Erlaubt die Kirche die eidliche
Ableuguuug einer wissentlichen Thatsache? Eine
Verteidigung der kath. Kirche gegen Jesuiten und Ehrendomherrn.

München, Pölsenbachersche Buchdruckerei.

Der Gegenstand der Broschüre ist bekannt; der Titel bereits weist
unzweideutig darauf hin. Wir hätten sie ihrer bedauernswerten Ausdrucksweise

wegen nicht erwähnt, wenn nicht der Verf. die katb. Kirche auch
gegen Thomas verteidigen wollte. Die Lehre des Aquiuaten ist wirklich
nicht so widerspruchsvoll, wie Dr. Müller meint; vielmehr ist seine



Litterarische Besprechungen. 259

Begründung des Beichtsiegels eine, wir möchten sagen ganz natürliche,
selbstverständliche. Kr sagt (Suppl. qu. 11, art. 1; Übrs. Bd. X, S. 359):
„Was der Priester unter dem Beichtsiegel weifs, ist für ihn wie etwas
Ungekanntes, er weifs es nicht als Mensch, sondern in der Weise, wie
Gott es weils." Warum weifs Gott die Sünden der Menschen? Weil „Gott
Herz und Nieren prüft", weil Gott also im Innern des Menschen wie in
einem offenen Buche liest. Nun, ebenso kennt die Sünden der andern
der Beichtvater; nicht weil derselbe aus eigener Kraft in das Herz schaut,
sondern weil der Sünder selbst ihm dieses Herz öffnet, ihm sagt, was
darin verborgen ist. Selbstverständlich ist das keine Kenntnis, wie sie
vom Gericht erfragt wird. Vor keinem Gericht ist der Angeklagte
gehalten, das, was er von dem ihm zur Last Gelegten weifs, mitzuteilen.
Im selben Falle steht der Beichtvater. Er weifs nur, was der Angeklagte
ihm als den Inhalt seines Innern anvertraut hat. Das Gericht will hören,
wer die schuldige That gesehen oder wer Angaben zu machen hat,
aus denen auf das Vollbringen der That geschlossen werden kann.
Davon weifs aber der Priester nicht das mindeste. Nichts weifs er von
dem, was für das Gericht einzig Wert hat. Den Thäter kennt er.
Aber das Gericht sucht nach Zeugen, die beweisen, dafs die That auf
denselben zurückzuführen ist. Und keinen einzigen solcher Beweise
kann er liefern. Demgemäfs kann er nur sagen, er wisse nichts, er kenne
den Thäter nicht. Denn eine Kenntnis, wie sie von einem gerichtlichen

Zeugen verlangt wird und wie allein sie dem Richter dienen kann,
hat er nicht. Der Richter verlangt nicht, im Innern des Menschen zu
lesen; er will äufsere Beweise, Aussagen von Zeugen der That haben.
Für ihn ist die Sache abgemacht, wenn die Beweiskette der äufseren
Umstände geschlossen ist. Nach solcher Wissenschaft fragt er; und
danach antwortet der Beichtvater: Ich weifs nichts. Es handelt sich hier
um zwei Arten von Kenntnis, die nicht blofs „abstrakt" geschieden sind,
sondern durchaus konkret. Das Innere des Menschen ist keine Kenntnisquelle

für den Richter, die äufseren Umstände sind es. Und gemäfs
solchen Beweisen für die entsprechende That kennt der Beichtvater als
solcher nichts.

Dr. Müller führt aus dem Kontext losgerissene Stellen aus der
Broschüre des Ehrendomherrn Joder an. Wir haben die letztere nicht
gelesen. Einzelne Ausdrücke Joders scheinen, in dieser Weise für sich
allein genommen, zu weit zu gehen. Die Wissenschaft aus der Beichte
ist durchaus kein Noli me tangere; der Beichtvater ist kein blofser
Mechanismus, „kein Brunnen, in den blofs Steine geworfen würden", ohne
dafs irgend eine Verfügung über sie dem Priester freistände. Gewifs kann
der Beichtvater die aus der Beichte gewonnene Kenntnis gebrauchen;
aber immer gemäfs der Art der Quelle, der diese Kenntnis entstammt.
Er kann nachdenken, welche Besserungsmittel dem Beichtkinde in den
weiteren Beichten anzuraten sind. Er kann Gegenstände entfernen, die
dem Beichtkinde Gelegenheit zur Sünde gaben. Er kann aus dem Beichtstuhle

Nutzen ziehen für seine Predigten. Zwei Grenzen gibt es da;
Stets mufs das Heil und das Beste des Beichtkindes gewahrt werden,
denn dieses hat sein Inneres geöffnet, um sein Heil zu finden. Und
zudem darf nie aus dem Handeln des Beichtvaters ein begründeter Verdacht
entstehen, dafs der andere ihm eine gewisse Sünde geheichtet hat. Thomas

gibt diese Grenzen (ad III) folgendermafsen au. Seine Worte sind
das Gegenteil von dem, was Dr. Müller ihn sagen läfst (S. 11): „Der
Kirchenobere darf das, was er aus der Beichte weifs, nur vor dem
Richterstuhle des Gewissens durch Ermahnungen bessern und heilen wollen:



260 Litterarische Besprechungen.

er darf dieses Wissen in keiner Weise anwenden auf die Regelung öffentlicher

Angelegenheiten, wie z. B. bei der Besetzung von Stellen oder
Hinwegnahme eines Amtes. Es darf aus seinem Handeln zudem nie ein
gegründeter Verdacht entstehen, dafs der andere ihm eine bestimmte
Sünde gebeichtet habe.1' Diese Grenzen lassen dem Beichtvater einen
weiten Spielraum für den lebendigen Gebrauch der in der Beichte
empfangenen Kenntnis. Er mufs da grofse Klugheit anwenden, dafs einerseits

durch seine Mitwirkung die Beichte ihren Zweck erreicht: das Heil
des Beichtenden, und andererseits alles vermieden werde, was Grund zur
Verdächtigung geben kann. Dafs jemand gebeichtet hat, gehört in der
Regel nicht zum Beichtsiegel. Denn die Beichte mufs nach den
Bestimmungen der Kirche in loco patenti abgenommen werden; es kann von
jedem gesehen werden, wer beichtet; der Priester macht da nur in höchst
besonderen Fällen eine Ausnahme. In dem Falle indessen, dafs die That-
sache der Beichte selbst zum Beichtsiegel gehört, hat der Priester auch
die Folgen zu tragen. Dr. Müller hat übersehen, dafs sehr häufig zwei
Arten von Kenntnis und noch mehrere im Menschen sein können, von
denen jede nach eigenen Regeln beurteilt werden mufs. Der Richter
z. B. kann persönlich die Überzeugung haben, der Angeklagte sei
unschuldig. Sind aber die äufseren Beweise, d. h. Zeugen und Umstände
derart überwältigend, dafs dementsprechend die Schuld nicht geleugnet
werden kann, so mufs er nach der letzteren Kenntnis entscheiden.

Floisdorf, Post Commern, Rheinl. Dr. M. Schneider.


	Litterarische Besprechungen

