Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Der HI. Bonaventura und die thomistisch-molinistische Kontroverse
Autor: Dorholt, B.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der hl. Bonaventura u. d. thom.-molin. Kontroverse. 229

Korpern: entsprechend ihrer Form in mehr oder minder voll-
kommener Weise. Diese jedem Thomisten geldufigen, vor dem
Forum der Vernunft wie des Glaubens bestehenden Wahrheiten
diirfen um keinen Preis gegen Postulate einer auf falsche Grund-
lagen aufgebauten Zeitphilosophie psychologisch-subjektivistischer
Richtung vertauscht und preisgegeben werden.

SRS ", Y —

DER HL. BONAVENTURA UND DIE
THOMISTISCH-MOLINISTISCHE KONTROVERSE.

Von Dr. B. DORHOLT.

Concordia ss. patrum et theologorum
quaerenda est, non discordia.

Als unser grofser Papst durch das Rundschreiben vom
4. Aug. 1879 den altbewiihrten Fithrer im Kampf fiir katholische
Wahrheit und christliche Kultur, den Aquinaten, von neuem auf
den Schild erhob und zum dauernden Heerfihrer erkor, als er
alle, die wahr und redlich kdmpfen wollten, aufforderte, unter
dem Banner, das dieser schon vor Zeiten entfaltet hatte, sich zu
sammeln, da sind viele diesem Ruf gefolgt und haben es mit
hoher Freude begriifst, dafs auf Thomas als Einigungspunkt von
80 hoher Stelle mit solchem Nachdruck hingewiesen wurde. Denn
Einigkeit und Geschlossenheit sind nicht nur hohe Giiter, sie
sind unentbehrlich in dem Riesenkampf der Gegenwart, die.not-
wendige Vorbedingung, dals wir mit einiger Zuversicht hoffen
diirfen, dafs der Sieg an unsere Fahnen sich kniipfen werde.

Von diesem Standpunkte aus konnte man es nur bedauern,
dafs schon bald nach dem Aufruf des Papstes, der als Eini-
gungsruf gemeint war, der alte Streit im eigenen Lager wieder
aufloderte, der um die Wende des 16. Jahrhunderts zum 17.
die Képfe so gewaltig erhitzt und leider auch die Gemiiter ein-
ander nicht wenig entfremdet hatte. Doch ein Kompromifs gibt
€ ja nun einmal im Ringen um die Wahrheit nicht. Daher
Wundern wir uns freilich nicht, dafs durch die erneuerte ein-
gehende Beschiftigung mit dem hl. Thomas, auf dessen Lehre es
hier, wie von beiden Seiten zugestanden wird, sehr ankommt,
und mit den tiefen und schwierigen Fragen, in welchen der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII, 16



230 Der hl., Bonaventura

Zindstoff fiir den Streit liegt, dieser von neuem angefacht wor-
den ist.

Wir wiirden es auch nicht bedauvern, dals man die alten
Gegensiitze, statt sie im Dunklen zu belassen, ans helle Tages-
licht gezogen hat, dals man von beiden Seiten sich einmal aus-
gesprochen und die alten Streitfragen ins Bewulstsein der Gegen-
wart erhoben hat, wenn nun die Sache auch weiter dahin gefiihrt
werden konnte, dals man sich wenigstens einigermafsen einigte,
-— selbstverstindlich nur in der Wahrheit und im hl. Thomas,
dem man auf beiden Seiten ja folgen will. Soil das aber wenig-
stens in etwa erreicht werden, — denn ganz vollkommen wird
es ja bei den unvollkommenen, inadédquaten Vorstellungen, die
wir hier auf Erden vom Gottlichen haben, wohl kaum je erreicht
werden, — so wire es vielleicht gut und zweckdienlich, wenn
nunmehr, nachdem die Gegenséitze hinreichend hervorgehoben
sind, diejenigen, die auf beiden Seiten an der Weiterfiihrung der
Kontroverse sich beteiligen wollen, eine etwas andere Methode
befolgen wollten. Statt die trennenden Gegensdtze in den Vor-
dergrund zu stellen, gehe man doch einmal von der gemeinsamen
Grundlage aus, auf der beide Parteien fest zusammenstehen und
zusammenstehen wollen. Dieselbe ist doch im Grunde eine recht
breite, breiter, als vielleicht mancher von denen, die als Gegner
einander gegeniiber stehen, erkennt oder doch zum klaren Be-
wulstsein sich gebracht hat, weil er wohl das eigene System,
nicht aber vielleicht in demselben Grade das andere bis in seine
tiefsten Tiefen durchschaut. Diese breite gemeinsame Grundlage
moge doch nun auch einmal ins klare Bewulstsein der Gegenwart
erhoben werden. KEs wiirde das jedenfalls zundchst dazu dienen,
dem Kampf die Erbitterung zu nehmen. Malsvolle und anstén-
dige Ausdrucksweise, deren man sich in dieser neuesten Phase
des Kampfes — wir miissen das lobend anerkennen — viel mehr
als in fritheren Zeiten befleilsigt hat, reicht dazu allein nicht
aus. Sie ist freilich an sich gewils etwas Gutes, aber wenn das,
was wir hier meinen, nicht mit ihr verbunden ist, so kann sie
doch leicht iibertiinchend wirken und wird auch auf die Dauer
nicht eingehalten werden. Ist man sich aber bestindig fest und
klar bewulst, dals man in den Principien, also in der Hauptsache,
— denn die Principien sind dem aus ihnen Gefolgerten gegen-
iiber doch wohl die Hauptsache — einig ist, dals der Gegensatz
also nur in den Folgerungen aus diesen Principien, sowie nament-
lich in der fiir den menschlichen Geist sehr schwierigen harmo-
nischen Ausgleichung dieser Folgerungen besteht, so wird die
Kontroverse ein anderes Gesicht bekommen. Es wird dann nicht



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 231

mehr moglich sein, — und das war es ja eben, was bisher den
Kampf vielfach so unerquicklich machte, — dafs die eine Partei
der andern vorhalte, sie habe mit dieser oder jener Behauptung
die notwendig festzuhaltenden Principien verlassen, versichere
vergeblich, an denselben noch festhalten zu wollen u. s. w. Man
ricke also die gemeinsame Grundlage, die Principien, in denen
man einig ist, in den Vordergrund, und im hellen Lichte dieser
Principien versuche man es dann, den Fragen, die das Problem
enthalten, ruhig und klar ins Angesicht zu schauen. Man sollte
doch meinen, es miisse auf diese Weise nicht nur die Beseiti-
gung der Erbitterung im Kampfe, sondern auch noch etwas mehr
sich erreichen lassen. Oder sollten katholische Manner, die
nicht nur in denselben vom Glauben ihnen garantierten Wahr-
heiten, sondern auch darin einig sind, dals Thomas und Bona-
ventura, Albertus und Alexander, Agidius von Rom, Richard
von Middletown, Duns Scotus und viele andere diese Wahrheiten
klar und tief erfafst und einmiitig gelehrt haben, nicht auch
wieder einmal einig werden konnen in der Wahrheit, die doch
ithrer Natur nach nicht trennt, sondern einigt, — nicht wieder
einig werden konnen in der alten Lehre der Vorzeit? Die ge-
meinsame Verehrung der alten Lehrer gehort doch auch ganz
bedeutend mit zu der gemeinsamen Grundlage, von der wir eben
8prachen.

Vor uns liegt eine Schrift, in welcher der hier von uns be-
zeichnete Weg betreten wird, die wir darum mit hoher Freude
begriifst haben und recht angelegentlich dem Leser empfehlen
mochten. Sie ist betitelt:

S.Bonaventuraeprincipia de concursu Dei generali
ad actiones causarum secundarum collecta et S. Thomae doc-
trina confirmata a Fr. Ignatio Jeivler Ord. Min., Dr. theol.
et Collegis S. Bonaventurae praefecto. Ad Claras Aquas 1897.

Der gelehrte und hochverdiente Verfasser erklirt in der
Praefatio ausdriicklich, dafs er weit davon entfernt gewesen ist,
eine Streitschrift verfassen zu wollen. Er will einfach die Lehre
des hl, Bonaventura iiber den ,concursus Dei generalis ad omnes
creaturarum actiones® mit dessen eigenen Worten vorlegen und mit
der Lehre des hl. Thomas zusammenstellen, ,,ut facilius de utri-
usque Doctoris doctrina et concordia judicari possit“. Er weils
recht gut, dafs der hl. Thomas diese Sache viel eingehender be-
handelt hat, als der hl. Bonaventura. ,Cum autem hic (scil.
B.Onav.) composuerit suum Commentarium in Sententias ac Bre-
viloquinm ante scripta S. Thomae, et cum ipse pluries tes-
tatus sit, communem se sequi opinionem magistrorum

16%



232 Der hl. Bonaventura

Parisiensium, ista convenientia doctrinae probat, S. Thomam
non novam de his doctrinam protulisse, sed antiquam confirmasse
et novis argumentis munivisse (p. VII). Da der Verfasser
nicht blofs ein genauer Kenner des hl. Bonaventura und des hl
Thomas ist, sondern auch fast ebenso genau mit den Schriften
ihrer Zeitgenossen sowie der unmittelbar vor und nach ihnen
Lebenden bekannt ist, so konnte er in Anmerkungen auch auf
diese hinweisen: auf Albertus M., auf Alexander von Hales,
Richard von Middletown (a Mediavilla), Duns Scotus und andere.
So gewinnen wir aus seiner Schrift den Eindruck, dafs das, was
Thomas iiber diesen Punkt lehrt, nichts anderes ist, als die von
ihm in der ihm eigenen klaren und griindlichen Weise vor-
getragene Lehre aller Theologen der damaligen Zeit.

Der Verfasser geht in seiner Darstellung von den beiden
Grundprincipien aus, in welchen auch die spéteren Theologen
einig sein wollten und einig sein mufsten, wenn sie die christ-
liche und theistische Weltanschauung festhalten wollten. Es
sind das zwei Dogmen unsers Glaubens, die zugleich auch schon
durch das natiirliche Licht der Vernunft erkannt werden. Das
erste dieser Principien ist die auch dem gefallenen Menschen
verbliebene Freiheit des Willens, kraft deren der Mensch Herr
iiber seine Handlungen und daher fir dieselben verantwortlich
ist, — eine notwendige Grundlage alles sittlichen und socialen
Lebens, gelehrt von der hl. Schrift (Eceli. 15, 14), von der
Kirche stets festgehalten und auf dem Konzil von Trient (8. VL c. 1)
den damaligen Zeitirrtiimern gegeniiber ausgesprochen, eine Uber-
zeugung aller Volker aller Zeiten, die der Determinismus und
Fatalismus alter und neuer Philosophen mit seinen Sophismen
nicht zu erschiittern vermag.

Die andere ebenso fundamentale Wahrheit ist die vom Con-
cilium Vaticanum (s. III. c¢. 3) ausgesprochene ginzliche Abhin-
gigkeit des Menschen von Gott, seinem Schopfer und Herrn.
Es ist das eine Abhéngigkeit, die sich auf das ganze Sein und
Konnen und Wirken des Menschen erstreckt und daher eine
solche, wie es eine grolsere in der ganzen Welt nicht gibt und
nicht geben kann.

Beide Wahrheiten sind von den beiden katholischen Rich-
tungen, die sich hier gegeniiber stehen, nicht blofs stets aner-
kannt, sondern laut und offen bekannt worden. Das Problem
aber, in dessen Losung sie auseinander gehen, liegt darin, zu
zeigen, wie beide Wahrheiten zusammen bestehen konnen, wie
mit der ginzlichen Abhéngigkeit des Menschen mit allem, was in
ihm ist, wozu offenbar auch der freie Wille und dessen Selbst-



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 233

bestimmung gehort, von Gott jene Art von Unabhingigkeit,
welche der Begriff der Willensfreiheit in sich schliefst, zu ver-
einigen sei. Die eine Richtung betont mehr die Willensfreiheit
und fiihlt sich berufen, diese zu verteidigen, nicht blofs gegen-
iber dem Determinismus und Fatalismus unglaubiger Philosophen
sowie gegeniiber der inneren Notigung, welche die Jansenisten
der gottlichen Gnadenwirkung zuschreiben, — ein Bestreben, das
lobend anzuerkennen ist, — sondern auch gegeniiber den Tho-
misten, die von ihr so verstanden werden, als ob mit dem von
ihnen gelehrten Einflufs Gottes auf die menschlichen Handlungen
eine wirklich freie Entscheidung und Selbstbestimmung des Willens
nicht vereinbar sei und daher von diesen ohne logische Fehler
nicht festgehalten werden konne. Concursus simultaneus, Sci-
entia media sind die Stichworte dieser Richtung. Die andere
Richtung dagegen, die thomistische, betont mehr das andere
Princip, die auf alles geschopfliche Sein und Wirken sich er-
streckende Wirksamkeit Gottes als der causa prima, durch die
auch der geschaffene Wille seine Freiheit und seinen freien Akt
habe; letztere seien durch die Einwirkung Gottes als der causa
prima so wenig beeintrichtigt, dafs sie ohne dieselbe nicht ein-
mal bestehen konnten; erst durch seine Abhéngigkeit von Gott
sel der Wille unabhéiingig gegeniiber dem, woriiber er in seiner
freien Entscheidung Herrschaft ausiibe. Die Stichworte dieser
Richtung sind praemotio physica und (beziiglich der iibernatiir-
lichen Ordnung) gratia per se efficaxz. Beide Richtungen ar-
beiten demmach, von der entgegengesetzten Seite ausgehend, an
demselben Problem, und wenn beide ihre Geistesarbeit in ganz
richtiger Weise vollzogen, so miilsten sie endlich in der Mitte
zusammentreffen, in #hnlicher Weise wie — man gestatte den
Vergleich — vor etwa zwanzig Jahren jene, welche den grofsen
St. Gotthard durchbohrten, von entgegengesetzter Seite beginnend,
nach langer, harter Arbeit in der Mitte gliicklich zusammen-
trafen. Man orientierte sich bei diesem grofsen Unternehmen
der Neuzeit bekanntlich an den Sternen, und dafs man im ganzen
richtig gerechnet und gemessen hatte, zeigte das schlielsliche
Zusammentreffen in der Mitte des Berges, wo nur eine ganz ge-
ringe Differenz in .der beiderseitigen Richtung zu Tage trat, die
das Unternehmen nicht in Frage stellte.

Auch unsere Theologen, welche ungleich mehr Miihe und
Arbeit an die Losung des in Rede stehenden Problems ver-
Schwendet haben, als jene Techniker und Arbeiter fiir das ge-
Dannte Werk, wiirden es schon wohl zu einem ebenso befriedi-
genden Resultate gebracht haben wie diese, wenn die Gegenstinde,



234 Der hl. Bonaventura

mit welchen sie es zu thun haben, gemessen und berechnet
werden konnten. Aber die Dinge, mit denen sie zu thun haben,
sind iiber alle sinnliche Erkenntnis erhaben, und auch die Be-
griffe, die der Denkgeist davon bildet, sind nur analoge, inad-
aquate Vorstellungen, die von den Geschopfen hergenommen
sind und daher das, was toto genere und noch dariiber hinaus
anders ist als alles Geschaffene, nur ‘hochst mangelhaft wider-
spiegeln. Das Wirken Gottes ist némlich der Sache nach von
dem gottlichen Sein nicht verschieden und daher fiir uns etwas
ebenso Unfalsbares und Geheimnilsvolles wie jenes. Kein Wun-
der daher, wenn es Theologen gegeben hat, welche an der
Losung unsers Problems ginzlich verzweifelt haben. Sie meinen,
es handle sich hier um ein Geheimnis, dessen Erkenntnis mensch-
liche Krifte iibersteige. Ich weils indes nicht recht, ob diese
den eigentlichen Status quaestionis des Problems scharf genug
im Auge behalten. Ks handelt sich hier nicht eigentlich darum,
das unergriindliche gottliche Wirken zu erforschen, sondern es
soll nur gezeigt werden, wie der geschaffene Wille trotz giinz-
licher Abhidngigkeit von dem, was iiber ihm ist, doch vollkommen
frei iiber das herrschen kann, was unter -ihm ist. Dabei bleibt
freilich wahr, dals wir diese Frage leichter losen konnten und
wohl gar keine Schwierigkeit dabei finden wiirden, wenn wir
von dem gottlichen Wirken, wie es in sich ist und innerlich
sich vollzieht, eine auch nur anndhernd adiquate Vorstellung
gewinnen konnten. Daher wird auch iiber jeder Losung, die
man hier finden mag, immer ein gewisses Dunkel von der einen
Seite schweben bleiben, von der Seite namlich, an der die Frage
das gottliche Wirken beriihrt. Das ist indes schlielslich auch
bei andern Fragen der Fall. Auch den gottlichen Akt des
Schaffens z. B. erfassen wir nicht in addquater Weise, dennoch
aber finden wir in dem, was beziiglich des Geschipfes dabei
geschieht, keine unlosbare Schwierigkeit.

Um die Ergriindung eines eigentlichen Geheimnisses also
handelt es sich hier nicht. Wenn das der Fall wire, wiirden
die Theologen ihre Arbeit lingst eingestellt haben. Wir brauchen
daher an der Losung unsers Problems nicht zu verzweifeln. Es
ist, so meinen wir, die Kinsicht erreichbar, dals und auch eini-
germafsen wie das allumfassende Wirken Gottes als der causa
prima, welches freilich, wie es in sich selbst ist und innerlich
sich vollzieht, fiir uns unergriindlich ist, ein wirkliches Wirken
der causae secundae in suo ordine (d. i. als causae secundae)
und speciell ein freies, sich selbst bestimmendes Wirken des
geschaffenen Willens neben oder vielmehr unter sich ertrigt, ja,



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 235

dals es ein solches nicht nur nicht hindert oder irgendwie be-
eintrichtigt, sondern dals es dasselbe vielmehr erst ermoglicht,
es in dessen (Ganzheit umfalst und trdgt und in suo ordine (als
causa prima efficiens, exemplaris, finalis) bewirkt.

Man mufs aber, um solche Einsicht zu gewinnen, sich wie
jene Techniker an den Sternen orientieren und dann mit aller
Sorgfalt das thun, was dem exakten Messen und Rechnen der-
selben entspricht. Unter den Sternen verstehe ich die hellleuch-
tenden Principien, welche an dem Geisteshimmel eines jeden
katholischen Theologen unverriickbar fest stehen, und von den
beiden Kirchenlehrern, der Bliite der Scholastik, sowie auch von
thren Zeitgenossen mit besonderer Klarheit ercrtert sind; unter
dem exakten Messen und Rechnen aber verstehe ich die sorg-
filtigste Priifung eines jeden Schrittes, den man, von den Prin-
cipien ausgehend, vorwirts macht. Und wie jene Techniker
keine veralteten Instrumente zu ihrer Arbeit verwendeten, son-
dern die besten und vorziiglichsten, welche die Neuzeit erfunden
hatte, so mufs man auch, soll die theologische Arbeit zu einem
Resultate und zur Einigung der Geister inmitten der Bergeslast
des Riesenproblems fiihren, allerdings nicht zu der modernen
wmethaphysikfeindlichen Philosophie seine Zuflucht nehmen, aber
doch auch nicht allzuviel darum geben, wenn auch mal ein alter
Terminus oder eine alte Distinktion, welche friiher gute Dienste
mogen geleistet haben und die auch ganz richtig sein mogen,
Wwenn man sie genau in dem Sinne, versteht, in welchem sie ge-
meint sind, die aber auch mifsverstanden werden konnen, und,
sollen sie es nicht werden, fiir manche eine eingehende Eror-
terung verlangen, keine besondere Beriicksichtigung mehr finden
sollten. Denn um die Sache muls gekdmpft werden, nicht um
Worte, die sich doch mit der Sache, die sie bezeichnen sollen,
hier nicht vollig decken kinnen, weil, wo die Begriffe inadiquat
sind, auch die Worte nicht ausreichen, um die Sache in véllig
deckender Weise zu bezeichnen. Und auch aus dem Grunde
ist es von Nutzen, hier die alten magistri Parisienses zu konsul-
tieren, da diese die spiter anfgestellten Kunstausdriicke noch
Dicht kennen, iiber die Sache selbst aber, und zwar, soweit die
Hauptsache in Betracht kommt, auch schon ex professo reden,
und das mit einer Klarheit, wie man sie in mancher breiten Er-
Orterung spiiterer Theologen vergebens sucht. Unter der Haupt-
sache verstehen wir die Principien samt den néchsten Folgerungen
aus denselben, auf welche man doch immer wieder, soll das
Pfoblem gelost werden, rekurrieren mufls. Diese Principien und die
Dachsten Folgerungen aus denselben sprechen sie in einer sehr



236 Der hl. Bonaventura

klaren und bestimmten Weise einmiitig aus. Wiéren die Theo-
logen der Gegenwart in derselben Weise einig, so wire zur
Beilegung der Kontroverse schon ein bedeutender Schritt gethan.
Horen wir, wie unser Verfasser sich hieriiber ausspricht (p. VII
u. VIII): ,Haec tot locorum secundum rei principia dispositio
fortasse aliquid luminis afferre poterit, ut facilius antiqua illa doc-
trina intelligi possit. Hucusque quaestio illa plerumque methodo
polemica tractata est, qua argumenta magis eliguntur et ordi-
nantur ad convellendam adversariorum opinionem, quam ad de-
scribenda et illustranda principia propriae auctoris opinionis, Sed
experientia universali exploratum est, per disceptationes pole-
micas de rebus a sensibus remotis, ut sunt quaestiones religiosae
et philosophicae, dissidentes ad concordiam opinionum et pacem
vix unquam esse redactos, immo nunquam, si agitur de re obscura,
intricata et quae sub verborum formulis inadaequatis multa et
diversa principia complectitur. Ita in hac de qua agitur contro-
versia dictae formulae: praemotio physica, concursus simultaneus
etc. exprimunt quidem illud in quo duae sententiae imprimis sibi
contrariae sunt, minime vero multa alia principia ad totum
systema intelligendum necessaria, quae quidem nota sunt et
praesentia menti eorum, qui in illo systemate educati sunt, sed
neglecta et fortasse nec cognita ab adversariis. Hic illius me-
thodi defectus aliquo modo explicat, qua ratione de eodem textu
non obscuro a viris eruditis interpretationes quam maxime con-
trariae bona fide in medium. proferri potuerint.”

Das ist also der Grund, weshalb unser Verfasser sich der
sehr dankenswerten Aufgabe unterzog, die Lehre des hl. Bona-
ventura und des hl. Thomas und nebenbei auch die einmiitige
Lebre der iibrigen alten magistri Parisienses uns vorzufiihren,
darin liegt die Hoffnung, die er hegt, dadurch zur Losung des
Problems und zur Schlichtung des alten Streites beizutragen.
Er bekennt, in dieser Hoffnung bestirkt zu sein durch eine
Stelle, die er bei Suarez in dessen letzter Schrift iiber diese
Kontroverse (Tractatus de vera intelligentia auxilii efficacis sew
de gratia actuale et auxiliis) gefunden habe. Dieser némlich
sage auf die Versicherung eines Thomisten, auch der Wille selbst
bewege und determiniere sich nach ihrer Lehre, Folgendes:
,Quodsi hoc ita est, et in hoc persistunt tam ille auctor quam
ceteri, viz ulla relinquitur discordia; hoc enim est, quod nos
praecipue agimus et pro quo pugnamus, quod voluntas non de-
terminetur a Deo sine ipsa se determinante; nam quod e con-
verso voluntas ipsa pon possit se determinare sine Deo, tam
certum esse credimus, quam est certum, voluntatem nihil posse



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. a1(

efficere sine consursu Dei, neque aliquid supernatnrale sine co-
operatione gratiae.“ Dazu bemerkt nun unser Verfasser: , Ex-
ploratum autem est, auctores Thomistas classicos persistere in
eadem sententia, quam refert Suarez; certum est, etiam multa
alia principia admitti ab utraque schola. Posito hoc non videtur
esse praeclusa omnis via, ut suo tempore ,vix ulla relinquatur
discordia‘. Dixi viz wulla; nam quod de hoc et de multis aliis
obscuris quaestionibus theologicis unquam cesset ommnis controver-
sia, nec est exspectandum nec forsitan optandum. Humanarum
enim mentium aspectus nimis differunt, et intellectualium hori-
zontum circumferentiae non se extendunt aequaliter.”

Damit nun der Leser einen gewissen Kinblick in den auf
engen Raum zusammengedrdngten reichen Inhalt der hochinte-
ressanten Schrift (sie umfafst nur XII und 91 Oktavseiten) ge-
winne, will ich eine kurze Ubersicht des Inhalts folgen lassen:

Im ersten Kapitel werden zunéchst die Hauptstellen, an
welchen der hl. Bonaventura iiber den ,,concursus Dei generalis
ad actiones causarum secundarum® handelt, in extenso mitgeteilt.
Wir lernen da als Lehre Bonaventuras kennen: 1., Quod divina
voluntas est causa universalis et immediata in omni re et actione.”
2. ,Quod omnis actio, secundum quod actio, est a Deo.”“ Dieser
Satz- wurde damals mit specieller Beziehung auf die siindhaften
Handlungen lebhaft erortert. Praepositivus hatte ihn bestritten,
Petrus Lombardus hatte keine Entscheidung gewagt, Bonaventura
aber konute schreiben: ,Nunc communiter tenetur, quod illa
opinio verior sit, quae dicit, quod omnis actio, sive substrata
peccato sive non, secundum id quod est actio, est a Deo.” Dieser
2. Satz erfahrt dann noch eine genauere Bestimmung durch den
folgenden 3.: ,,Quod omnis actio, etiam defectiva, ut actio, sed
non quatenus est defectiva, Deo est attribuenda.” KEndlich wird
sodann in Kiirze gezeigt, dals der hl. Thomas mit diesen Lehren
des hl. Bonaventura iibereinstimme.

Das zweite Kapitel ist der Willensfreiheit gewidmet; es
trigt die Uberschrift: ,Liberum arbitrium sub Deo se ipsum
movet verumque dominium habet super proprios actus. Hervor-
heben mochten wir hier besonders den 4. Satz, der als Lehre des
hl. Bonaventura uud des hl. Thomas erwiesen wird: ,Potentia
voluntatis ad eliciendum actum determinatum eget praevia dis-
p?sitione illi actui congruente.“ KEine besondere Beachtung ver-
dienen auch die drei letzten Sitze dieses Kapitels, der 7., 8., 9.
Der 7. lautet: ,Duplex est usus liberi arbitrii, scilicet tum in
recipiendo divinum influxum, tum in agendo et eidem cooperando.‘
Es wird gezeigt, dafs Bonaventura, Alexander von Hales und



238 Der hl. Bonaventura

Thomas dies iibereinstimmend lehren. Der 8. Satz lautet: ,Dis-
positio et praeparatio potentiae ad actum eliciendum praecedit
ipsam actionem et suo modo influit in eandem.“ Der Y. endlich
hat folgenden Wortlaut: , Liberum arbitrium dissentiendo impe-
dire potest quominus divinus influxus effectum suum producat.“

Einen Schritt weiter fithrt uns das dritte Kapitel, welches
handelt ,,De modo, quo prima causa operatur in libero arbitrio
et cum libero arbitrio.“ Im einzelnen werden hier folgende Sétze
behandelt: 1. ,Deus agit in omni actione voluntatis, quae de
potentia mnon potest prodire in actum nisi concurrente motione
causae primae.” 2. ,,Deus omnia movet congruenter, unumquodque
secundum ejus modum et dispositionem.”“ KEr wird also auch
den Willen in einer Weise bewegen, dals dessen von Natur aus
ihm eigene Freiheit bewahrt werde und auch die hic et nunc
in ihm vorhandene Disposition zur Geltung komme. 3. ,,Multis
modis voluntas potest induci et excitari ad aliquid vel volendum
vel respuendum, sed immutari potest a solo Deo.“ 4. , Praero-
gativa est soli Deo reservata, ut possit, salva libertate, immutare
arbitrium interius operando in ipso.“ Ich mochte hier besonders
auf die weise Bemerkung des Verfassers hinweisen, die sich
S. 66 in dem ,Corollarium* findet. Er macht darauf aufmerk-
sam, dals das gottliche Wirken ,sui generis®“ sei und verschieden
von jedem Kinflusse, der uns erfahrungsmalfsig bekannt sei, wes-
halb es auch mit keinem addquaten und im vollsten Sinne eigent-
lichen Worte bezeichnet werden konne. Durch die Erfahrung
belehrt unterscheide man einen Einfluls, der moralisch, und einen
solchen, der physisch wirke und das von ihm Beeinflufste be-
wege. Den Willen eines andern moralisch bewegen, durch
Befehl oder Zureden, vermoge auch der Mensch, der durch
Worte dem andern Beweggriinde zum Handeln vorlegen und
nahelegen konne, ,sed directe tangere voluntatem alterius homo
minime potest. Gott dagegen habe bei der Erhaltung des ge-
schaffenen Willens und bei dem Einflufs, den er als Schipfer
auch auf die Bewegung des Willens ausiibe, diesen ganz in seiner
Gewalt. ,,Hinc patet, quod interior Dei operatio plus importat
quam inflaxum moralem, cum quo tamen hoc habet commune,
quod sit talis influxus, qui minime excludit hominis proprium
voluntatis consensum vel dissensum. — Illi igitur, qui cum Du-
rando aliisque paucis hunc concursum generalem Dei negant,
consequenter non admitterent nisi influxum pure moralem; illi
vero, qui ponunt concursum semultancum efficientem in actione
id quod est esse, sub hoc respectu influxum divinum non res-
tringunt ad pure moralem motionem.“



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 239

e

Eine physische Beweguug, so setzt er weiter auseinander,
bezeichne einen factus immediatus, der seine Wirkung (selbst)
hervorbringe und unter diesem Gesichtspunkte mehr bedeute,
als eine moralische Bewegung; ,sed ex altera parte in auribus
humanis factus physicus vulgo sonat potius quendam ab extra
tllatum motum atque violentum, vel saltem non insinuat facul-
tatem se ipsum movendi. Scio quidem ef libens confiteor, scho-
lam Thomisticam in usu hujus vocabuli omnino alienam esse a
tali sensu, sed hunc modum loquendi recte intelligere in sensu
a 8. Thoma supra exposito. Multis tamen dicta loquendi for-
mula fuit lapis offensionis. Credo autem, omnes in hoc consen-
tire, motionem illam divinam ineffabilem excludere omnes defectus
utrique modo et vocabulo inhaerentes et eminentissime in se con-
tinere et unire, quidquid perfectionis exprimitur duobus illis verbis.
Defectu proprii vocabuli uti liceat illis verbis in analogo sensu
sane [ea] intelligendo et explicando.”

Den Abschluls bildet das vierte Kapitel, welches uns das
interessanteste und lehrreichste von allen zu sein scheint. Es
handelt von der Beziehung, die zwischen dem gottlichen Wirken
und dem Wirken des menschlichen Willens vorhanden ist. Es
wird zundchst (§ 1) als Lehre der hl. Lehrer Bonaventura und
Thomas (und des Alexander von Hales) der Satz aufgestellt und
nachgewiesen: ,,Voluntas humana a causa prima movetur, ut ipsa
se moveat’. Es folgt der lehrreiche § 2 mit der Uberschrift:
»Quod Deus moveat voluntatem ita, ut se ipsam moveat et deter-
minet, magis explicatur. Nachdem dann in § 3 der alte philo-
sophische Grundsatz, der schon bei Boethius und im Liber de
causis sich findet: ,,Quidquid recipitur, per modum recipientis
recipitur mit den Worten der beiden Kirchenlehrer (sowie des
Alexander von Hales) hinsichtlich der vorliegenden Frage erklirt
worden ist, wird (§ 4) der Satz aufgestellt: ,Utraque causa, sci-
licet Deus et voluntas, est immediata respectu actionum, sub di-
verso tamen respectu’. Der Wille ist causa immediata et pro-
Xima, Gott ist causa immediata et prima. Dals der Wille seinen
Akt unmittelbar hervorbringt, ist von selbst klar. Dafs aber anch
Gott ihn unmittelbar tangiert, lehren Thomas und Bonaventura
ausdriicklich, wobei sie hervorheben, dafs so etwas bei zwel ge-
schaffenen Ursachen derselben Ordnung unmoglich sei. Hier
kdnnen beide Ursachen die Wirkung nicht unmittelbar tangieren,
sondern es wirkt die eine Ursache auf die andere, und diese
?,llein tangiert unmittelbar die Wirkung. Damit héngt wieder
Innigst zusammen, dals bei geschaffenen Ursachen die Wirkung,
welche sie gemeinsam hervorbringen, niemals ganz der einen



240 Der hl. Bonaventura

Ursache und zugleich ganz der andern zugeschrieben werden
kann, Dafs das aber bei dem Zusammenwirken Gottes mit der
causa secunda der Fall ist, wird § 5 wieder mit den Worten
des hl. Bonaventura und des hl. Thomas erkldrt. Wir vernehmen
als Worte des hl. Bonaventura aus II. Sent. d. 37 a. 1. q. 1. ad 5:
,Dicendum, quod (operatio) tota est a Deo et tota a libero ar-
bitrio. Non enim est intelligendum, quod Deus cooperetur libero
arbitrio, sicut, cum duo ferunt lapidem, unus cooperatur alteri,
sed quia Deus est intime agens in omni actione et intimus est
ipsi potentiae operanti, ita quod potentia ipsa in nihil exit, quod
non sit ab ipso.“ Die verdienstlichen Werke sind daher nach
Bonaventura (Brevil. p. 5. ¢. 3. n. 6) ,totaliter a gratia, tota-
liter etiam a libero arbitrio, licet principalius a gratia“. So be-
kommt man auch einen Einblick in die Art und Weise, wie die
Gnade vermehrt wird: ,Nam cum solus Deus,” heifst es bei
Bonaventura, ibid. ¢. 2. n. 4, ,sit ipsius gratiae fontale principium
influendi, ¢pse solus est principium augmentandi per modum
infundentis, et gratia per modum merits et digmitatis, et libe-
rum arbitrium per modum cooperantis et merentis, pro eo quod
liberum arbitrium cooperatur gratiae et quod est gratiae suum
facit. Zu diesen Worten macht Jeiler die beachtenswerte Be-
merkung: ,Haec ultima verba merentur, ut bene pensentur.‘ —
Vom hl. Thomas wird u. a. folgende hierher gehorige Stelle
mitgeteilt (aus c. Gent. I1I, 70): , Patet etiam, quod non sic idem
effectus causae naturali et divinae virtuti attribuitur, quasi par-
tim a Deo partim a naturali agente fiat, sed folus ab wutroque
secundum alium modum, sicut idem effectus totus attribuitur in-
strumento et principali agenti etiam totus.” Ist aber die mensch-
liche Handlung ganz ein Werk des menschlichen Willens, so
kann das nur deshalb der Fall sein, weil dieser sich selbst be-
stimmt und aus dem Seinigen dieselbe hervorbringt, indem er
»id quod est gratiae suum facit.“ Indem er es aber zu dem
Seinigen macht, raubt er es Gott nicht, sondern dieser vollendet
vielmehr dadurch, dals er dem Willen gibt, es zu dem Seini-
gen zu machen, sein eigenes Werk.

In der soeben angefiihrten Stelle vergleicht der hl. Thomas
das Verhdltnis der causa secunda zur prima mit dem eines Werk-
zeuges zu dem durch dasselbe wirkenden Hauptagens. An an-
deren Stellen bedient er sich desselben Vergleiches, um das
Verhiltnis Gottes nicht blofs zu den causis secundis iiberhaupf,
sondern speciell zum freien Willen zu erkliren. Damit nun diese
Art zu reden, die sich beim hl. Bonaventura nicht findet, nicht
mifsverstanden werde, wird im § 6 aus dem hl. Thomas selbst



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 241

gezeigt: ,,Non in sensu univoco, sed analogo causa secunda vocari
potest causa instrumentalis mota a causa prima“. Das gewGhn-
liche Instrument nimlich hat zwar eine eigene Form, aber keine
selbstméichtige Bewegung, der Wille hingegen wird von Gott so
bewegt, dals er sich selbst bewegt und bestimmt.

Im folgenden § 7 wird als Lehre des hl. Bonaventura und
des hl. Thomas (und nebenbei auch des Duns Scotus) der Satz
nachgewiesen: , Cujusvis actionis, seclusis ipsius defectibus, causa
principalior et intimior est Deus quam causa secunda®. Der
Defekt braucht nimlich, wenn er formaliter als solcher betrachtet
wird, keine causa efficiens, es geniigt fiir ihn eine ,causa defi-
ciens, weil er im Vergleich zu der Sache, an der er sich be-
findet, kein wirkliches Sein, sondern eben den Mangel eines
solchen darstellt, etwas Privatives ist, wie etwa der Rifs an
einem Kleide, das Loch in der Wand, der Sprung in der Fen-
sterscheibe; er ist auch in der menschlichen Handlung dasjenige,
was da klafft zwischen dem, was sie enthélt, und dem, was sie
(dem Gesetze Gottes gemifs) enthalten sollte. , Causa deficiens*
aber kann der geschaffene Wille aus sich allein sein, kraft der
eigenen Hinfilligkeit, die er nicht aus Gott hat, sondern aus
dem Nichts, aus dem er geworden ist. Es folgt im § 8 der
Satz: ,Causa prima talem habet relationem ad secundam, ut
81t quasi causa formalis, haec vero quasi materialis“. Dieser
Satz, den Thomas ausdriicklich, Bonaventura (und ein Schiiler
von ihm, der Kardinal Matthius ab Aquasparta) inhaltlich lehrt,
wird dem einen oder andern zunichst vielleicht etwas befrem-
dend klingen. Hs ist also zu bemerken, — und Jeiler unter-
lifst nicht, darauf hinzuweisen —, dals auch dies nur ,secun-
dum apalogiam® gemeint ist, quia prima causa quandam per-
fectionem et formam secundae communicat. Durch das hinzu-
gefiigte ,,quasi, das sich ausdriicklich auch bei Thomas findet,
wird hinlinglich klar darauf hingewiesen. Man mufs also die
Sache ja doch nicht so auffassen, als ob Gott die wirkliche causa
formalis des geschaffenen Willens in dessen freier Selbstbestim-
mung wiirde. Gott ist fiir diese freie Selbstbestimmung die causa
efficiens (prima), die causa exemplaris und die causa finalis, nicht
aber die causa formalis. Diese ist vielmehr die im Innern des
geschaffenen Willens sich vollziehende Selbstbewegung und Selbst-
bestimmung des Willens selbst. Es soll also mit obigem Satze
hur gesagt werden, die Thitigkeit Gottes verhalte sich zu der
des Willens wie das Formale zum Materialen. Vom , Formalen®
18t also nur vergleichsweise die Rede. Dalfs aber der Wille,
duch als causa formalis seiner Selbstbestimmung betrachtet, von



242 Der hl. Bonaventura

Gott als der causa efficiens, exemplaris, finalis nach der Vor-
stellung jener alten Theologen und Kirchenlehrer ganz abhingig
bleibt, braucht wohl kaum erinnert zn werden.

Es folgt (§ 9) ein Satz, der richtig erwogen, nicht wenig
zur Ausgleichung der Gegensiatze und zur Beseitigung von Mils-
verstindnissen beitragen konnte. Er lautet: ,,Influxus divinus
sub diverso respectu vocari potest praeveniens, simultaneus et
etiam subsequens. Es wird darauf hingewiesen, dals die ,,motio
praevia“, welche die Thomisten verlangen, und zwar als etwas
von der ,praevia dispositio” Verschiedenes, von diesen nicht so
gefalst wird, dals sie der Zeit nach dem Willensakt voraufgehe,
sondern so, dals sie nur ordine et matura ihm vorhergehen
miisse, zeitlich aber mit ihmn simultan sein konne und auch sei.

Nachdem sodann in § 10 ,,Locus quidam insignis S. Thomae“
uns vorgefiihrt ist, in welchem dieser alles bisher Gesagte mit
grofser Klarheit und Bestimmtheit zusammenfalst, namlich De
potentia q. 3. a. 7, macht der Verfasser zum Schlufs (in der
»,Conclusio) noch einige recht beachtenswerte und zeitgemilse
Bemerkungen. Das Facit aus seiner Darstellung zieht er in
folgender Weise: ,Salvae igitur et integrae maneant duo funda-
menta religionis et morum, et simul confifeamur, hominem esse
suarum actionum dominum atque vere movere et determinare se
ipsum, et nihilominus a prima et immediata omnium actionum
causa ita dependere in essendo et in operando, ut sine illa prae-
movente! non possit transire de potentia ad actum®. Er fiigt
sodann, der grofsen Mélsigung, die er in seiner ganzen Dar-
stellung bekundet, auch hier treu bleibend, hinzu: ,Scio, hanc
loquendi formulam non esse usquequaque exploratam certamque,
atque haud gravate confiteor. aliam celebrem opinionem, quae in
nonnullis aliter sentit, salva fide doceri posse. Sicut igitur qui
alteram hanc sententiam esse praeferendam censent, utuntur jure
suo, dum Sancta Sedes Romana definitivam de hac controversia
sententiam nondum tulit; sic etiam pleno jure profiteri licet doc-
trinam supra propositam, quam catechismi Romani non spernenda
auctoritas (p. L. c. 2. n. 22) exprimit his verbis: ,Non solum
Deus universa, quae sunt, providentia sua tuetur atque admini-
strat, verum etiam quae moventur et agunt aliquid, ntima wvir-

1 In welchem Sinne er das ,,praemovere‘ verstanden wissen will,
hat er im Vorhergehenden klar auseinandergesetzt. Das prae ist ihm
kein zeitliches, sondern nur ein ordine et natura prae, das mowvere kann
man ein physisches nennen, wenn man dies recht versteht, es hat indes
auch eine Seite mit der moralischen Einwirkung gemeinsam, wie oben
ausgefithrt worden ist.



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 243

tute ad motum atque actionem wta impellit, ut quamvis secun-
darum causarum efficientiam non impediat, praeveniat tamen,
cum ejus occultissima vis ad singula pertineat [pertingat?] et
quemadmodum Sapiens testatur (Sap. 8, 1), attingat a fine us-
que ad finem fortiter et disponat omnia suaviter. Quare ab
Apostolo dictum est, cum apud Athenienses enuntiaret Deum,
quem ignorantes colebant (Act. 17, 17 seq.): Non longe est ab
UNOGUOGUe NOSErum; in 1Pso enim vivimus et movemur et sumus.

Das ist ruhig und malsvoll, dabei aber auch klar und ent-
schieden; fern von Streitsucht, aber auch fern von Farblosigkeit
und verwaschener Unbestimmtheit. Der Verfasser folgt keinem
der Fihnlein, auf denen ,,Fehde* geschrieben steht, aber er folgt
der grofsen, unbesiegten und unbesiegbaren Fahne der Wahrheit.
Moge seine Schrift, fiir die wir ihm sehr dankbar sind, viele
Leser finden und diese alle dazu fithren, dals auch sie dieser
Fahne folgen.

Hat man auf der sehr breiten gemeinschaftlichen Grundlage
sich einigermafsen verstindigt, wird man sich auch iiber ver-
schiedene Termini und Distinktionen, die eine spitere Zeit, um
die iiberlieferte Lehre schiirfer und bestimmter zum Ausdruck zu
bringen, aufgestellt hat, allmiihlich schon verstindigen, bei eini-
gen vielleicht dahin, dals man sie ganz fallen ldfst, um zu der
einfacheren und schlichteren Ausdrucksweise der Vorzeit zuriick-
zukehren, weil man einsieht, dafs dadurch das Verstindnis der
Sache und die Verstindigung der Geister nur gefordert wird.
Eine Riickkehr zu der Vorstellungs- und Ausdrucksweise einer
geistig hochstehenden Zeit bedeutet keinen Riickschritt, son-
dern einen Fortschritt. Der grofse Athanasius, der fiir das
0u00VGtoy mit der ganzen Riesenenergie, die in ihm war, ein-
getreten ist, weil nach seiner Uberzeugung die Wahrheit ohne
diesen Terminus nicht festgehalten werden konnte, hat anderen
Ausdriicken gegeniiber nicht in derselben Weise sich verhalten.
Fir keinen ‘der beiden Termini vwooracic und mpdcwmor hat
er wie pro aris et focis gestritten., Beide waren ihm recht, und
es ist hm gelungen, diejenigen, deren Anschauungen durch diese
Ausdriicke geteilt waren, zu versohnen und zu vereinigen. Er
sah, dafs es sich zwar nicht um einen reinen Wortstreit handelte, dafs
aber jede der sich befehdenden Parteien die Wahrheit etwas
Einseitig, unter Verkennung und Milsverstindnis dessen, was die
andere Partei wollte, behandelte, dals beide Parteien, auf gemein-
Samer durchaus orthodoxer Grundlage stehend, dieselbe schwer
In Begriffe und Worte zu fassende Wahrheit von verschiedener
Seite betrachteten. Er brachte sie auf der Synode von Alexan-



244 Der hl. Bonaventura

drien (im J. 362) bekanntlich dazu, dafs sie sich verstindigten.
Er erreichte dies dadurch, dals er recht kraftig, entschieden und
klar das, worin sie einig waren, in den Vordergrund stellte.
Wir wollen nun, wenn wir den Streit unserer Tage mit jenem
der Viterzeit in Parallele stellen, keineswegs sagen, dals sie in
allem eine Analogie darbiten, aber hoffen wir, dals es auch
heutzutage gelingen werde, die sich befehdenden Parteien zu ver-
einigen, deren (Gegensitze zum grofsen, wenn auch nicht zum
grofsten Teil darauf beruhen, dals man sich gegenseitig nicht
ganz vollstindig versteht. Man wird sich aber nicht nur wieder
verstehen, sondern auch zur Klarstellung der tiefen Fragen, um
die es sich handelt, beitragen, wenn man — und darin konnen
wir alles Gesagte zusammenfassen — von beiden Seiten ernst-
lich bemiiht ist, die Anforderung an die Theologen zu erfiillen,
die in dem Satze des hl. Thomas liegt, die Theologie sei
nicht nur Wissenschaft, sondern auch Weisheit, und
zwar im hochsten Sinne des Wortes. Wissenschaft ndmlich ist
die mit Gewilsheit verbundene Erkenntnis einer Sache aus ihren
Griinden. Die Weisheit dagegen schaut weiter, auch in die tief-
sten und allgemeinsten Griinde hinein, welche hinter den speci-
elleren Griinden liegen, von denen die gegen einander abge-
grenzten Gegenstinde der verschiedenen Wissenschaften beherrscht
werden. Auch die Philosophie soll sich bemiihen, soviel sie es
vermag, zur Weisheit zu werden. Aber fir die Theologie ist
es eine unbedingte Notwendigkeit, etwas, ohne welches sie das
nicht ist, was sie sein will und sein soll. Will sie uns doch
iiber das Hochste belehren, was es gibt, iiber Gott, und zwar
aus einer Quelle, wie es eine hdhere und tiefere nicht geben
kann, aus der Kenntnis, die Gott iiber sich selbst hat, aus wel-
cher er in seiner Offenbarung uns Mitteilungen hat zufliefsen
lassen. Daher sagt mit Recht der hl. Thomas von der Theologie:
,Haec doctrina maxime sapientia est inter omnes sapientias hu-
manas, non quidem in aliquo genere tantum, sed simpliciter. Cum
enim sapientis sit ordinare et judicare, judicium autem per alti-
orem causam de inferioribus habeatur, ille saplens dicitur in uno-
quoque genere, qui considerat causam altissimam illius generis . . .
Ille igitur qui considerat simpliciter altissimam causam totius
universi, quae Deus est, maxime sapiens dicitur. Unde et sa-
pientia dicitur esse divinorum cognuitio, ut patet per Augustinum
(De Trin. 12, 14). Sacra autem doctrina propriissime determinat
de Deo secundum quod est altissima causa, quia non solum
quantum ad illud quod est per creaturas cognoscibile
(quod philosophi cognoverunt) .. ... , sed etiam quod notum



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 245

est sibi soli de seipso, et aliis per revelationem com-
municatum, Unde sacra doctrina maxime dicitur sapientia.*
I.q. 1. a. 6. Wenn man nun an der Hand der spekulativen
Theologie in die tiefsten Griinde von allem, was da ist und wird,
hineinschaut, soweit durch das gottliche Offenbarungswort der
Schleier fiir uns in diesem Erdenleben geliiftet ist, so wird und
mufs man sich bewulst werden, wie unvollkommen und inaddquat
die intellektuellen Vorstellungen oder Begriffe sind, durch die
wir das Gottliche denken. Das gottliche Offenbarungswort hat
namlich an unserer Art und Weise zu erkennen und zu reden
nichts gedndert, vielmehr sich zu derselben herabgelassen und
in Begriffe und Worte sich gekleidet, die der uns umgebenden
Sinnenwelt urspriinglich entnommen, eben deswegen aber nicht
geeignet sind, das Gottliche in deckender, adidquater Weise zum
Ausdruck zu bringen. Es ist durchaus notwendig und ungemein
‘wichtig, dals man sich dessen beim Gebrauch dieser Begriffe und
Worte immer voll und ganz bewufst bleibe. Sobald der Theo-
loge es aus dem Auge verlore, wiirden jene Begriffe und Worte
fir ihn zum Steine des Anstolses, zu Anthropomorphismen, die
er mit seinem Denken in Gott hineintriige. Fiir wen aber die
Theologie nicht blofs zur Wissenschaft gediehen, sondern auch
zur Weisheit ausgereift ist, fiir den besteht solche Gefahr nicht.
Er ist sich der Hohe und Tiefe bewulst, die hier erfafst werden
soll, — so gut es mit menschlichem Gedanken und Gedanken-
ausdruck geht. Da es nie und nimmer vollkommen moglich ist,
80 korrigiert und ergéinzt er die eine Vorstellung durch andere,
um so durch eine Menge von Vorstellungen das einigermalsen
zu erfassen, was vollkommen zu erfassen und in schauender Weise
zu erkennen ihm hienieden nicht beschieden ist. KEr wird es nicht
bedauern, wenn das Gottliche von griindlich verschiedener Seite
betrachtet wird; er wird dies vielmehr mit Freuden begriifsen,
weil es Anlafs und Gelegenheit bietet, die genannte Korrektur
der Vorstellungen griindlich vorzunehmen und jeden Anthropo-
morphismus hier fern zu halten. Er wird, weil es nun einmal
menschlich ist, die Fehler am andern leichter zu sehen als an
sich selbst, das Mangelhafte in der Vorstellung des andern mit
Leichtigkeit erkennen. Er wird aber auch gegen die Behauptung
des Gegners, der gleichfalls in Bezug auf ihn schirfere Augen
hf}t, als in Bezug auf sich selbst, die Ohren nicht verschlielsen.
Sie wird ihm vielmebr ein Anlafs sein, die eigene Vorstellung
von neuem scharf unter die Lupe zu nehmen, und wenn er dabej
das Inadiquate, das sie dem Gittlichen gegeniiber enthiilt, deut-
licher und schiirfer erkennt, als vorher, 8o wird er darin einen

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 17



246 Der hl. Bonaventura u. d. thom.-mol. Kontroverse.

nicht zu verachtenden Gewinn erblicken und dem Gegner dank-
bar sein. Oder vielmehr, er wird ihn gar nicht mehr als Gegner,
sosdern als Freund und Bruder betrachten und als Kollegen be-
griifsen, sogar hoch willkommen heifsen, falls er entdeckt, dals
derselbe eben so fest, wie er selbst, entschlossen ist, die Theologie
wirklich als Weisheit zu behandeln. Er wird dann erkennen,
dals es auch fiir die Entwicklung der intellektuellen Vorstellun-
gen nicht gut ist, dafs der Mensch allein sei, dals er auch hier
eines ,adjutorium simile sibi“ bediirfe. Er freut sich, dals er
sich gegeniiber einen Geist findet, der zwar dhnlich angelegt
ist, wie er selbst, aber doch nicht bis zur vélligen Gleichheit
mit ihm iibereinstimmt, weil er einsieht, dals derselbe so ihm
besser behilflich sein kann, ein Gedankenbild in seinem Geiste
hervorzubringen, welches vollkommener der Sache entspricht.

Wenn in solcher Weise die alte Kontroverse, von der wir
reden, weiter gefiihrt wiirde, so wiirden wir es nicht bedauern,
dafs sie noch nicht zur Ruhe kadme. Sie wiirde dazu dienen,
die Erkenntnis einer Sache, die namentlich Anfingern in der
Theologie, welche immer wieder dahin neigen, anthropomor-
phistisch iiber Gott und sein Wirkeu zu denken, grofse Schwie-
rigkeiten bietet, zu fordern. Namentlich aber wiirde man so
dahin gelangen, dals bei dem Geistesringen die Liebe nicht ver-
letzt wiirde. Denn wo die wahre Weisheit ist, da ist stets auch
die heilige Gottesliebe (cf. 8. Thom. II. 2. q. 45), und wo diese
ist, da ist auch die Nachstenliebe, die wohl dem Gegenstande,
nicht aber dem Motive nach von ihr verschieden ist. Je mehr
die Theologie zur Weisheit wird, desto mehr diirfen wir hoffen,
dafs endlich doch die Zeit kommen werde, wo der weise Doctor
Augelicus nicht mehr einen Zankapfel bilde, sondern, wie der
von beiden Parteien hochverehrte Vater der Christenheit es ge-
wollt hat und will, zum wahren Einigungspunkt werde, zu einer
festen Grundlage, auf der diejenigen, die sich bisher bekampft
haben, einig unter sich und mit allen, die es gut meinen, zu-
sammenstehen, um die Feinde der Wahrheit und der Weisheit,
der christlichen Kultur und Gesittung, erfolgreich zu bekidmpfen
und dadurch der Kirche und der Menschheit wahre Dienste zu
leisten. ,,Concordia parvae res crescunt, discordia maximae di-
labuntur.* ‘



	Der Hl. Bonaventura und die thomistisch-molinistische Kontroverse

