
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Der Hl. Bonaventura und die thomistisch-molinistische Kontroverse

Autor: Dörholt, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der hl. Bonaventura u. d. thom.-molin. Kontroverse. 229

Körpern: entsprechend ihrer Form in mehr oder minder
vollkommener Weise. Diese jedem Thomisten geläufigen, vor dem
Forum der Vernunft wie des Glaubens bestehenden Wahrheiten
dürfen um keinen Preis gegen Postulate einer auf falsche Grundlagen

aufgebauten Zeitphilosophie psychologisch-subjektivistischer
Richtung vertauscht und preisgegeben werden.

»-«gg—c

DER HL. BONAVENTURA UND DIE

THOMISTISCH-MOLINISTISCHE KONTROVERSE.

Von Dr. B. DÖRHOLT.

Concordia ss. patrum et theologorum
quaerenda est, non discordia.

Als unser grofser Papst durch das Rundschreiben vom
4. Aug. 1879 den altbewährten Führer im Kampf für katholische
Wahrheit und christliche Kultur, den Aquinaten, von neuem auf
den Schild erhob und zum dauernden Heerführer erkor, als er
alle, die wahr und redlich kämpfen wollten, aufforderte, unter
dem Banner, das dieser schon vor Zeiten entfaltet hatte, sich zu
sammeln, da sind viele diesem Ruf gefolgt und haben es mit
hoher Freude begrüfst, dafs auf Thomas als Einigungspunkt von
so hoher Stelle mit solchem Nachdruck hingewiesen wurde. Denn
Einigkeit und Geschlossenheit sind nicht nur hohe Güter, sie
sind unentbehrlich in dem Riesenkampf der Gegenwart, die.not¬
wendige Vorbedingung, dafs wir mit einiger Zuversicht hoffen
dürfen, dafs der Sieg an unsere Fahnen sich knüpfen werde.

Von diesem Standpunkte aus konnte man es nur bedauern,
dafs schon bald nach dem Aufruf des Papstes, der als

Einigungsruf gemeint war, der alte Streit im eigenen Lager wieder
aufloderte, der um die Wende des 16. Jahrhunderts zum 17.
die Köpfe so gewaltig erhitzt und leider auch die Gemüter
einander nicht wenig entfremdet hatte. Doch ein Kompromifs gibt
es ja nun einmal im Ringen um die Wahrheit nicht. Daher
wundern wir uns freilich nicht, dafs durch die erneuerte
eingehende Beschäftigung mit dem hl. Thomas, auf dessen Lehre es
hier, wie von beiden Seiten zugestanden wird, sehr ankommt,
and mit den tiefen und schwierigen Fragen, in welchen der

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 16



230 Der hl. Bonaventura

Zündstoff für den Streit liegt, dieser von neuem angefacht worden

ist.
Wir würden es auch nicht bedauern, dafs man die alten

Gegensätze, statt sie im Dunklen zu belassen, ans helle Tageslicht

gezogen hat, dafs man von beiden Seiten sich einmal
ausgesprochen und die alten Streitfragen ins Bewufstsein der Gegenwart

erhoben hat, wenn nun die Sache auch weiter dahin geführt
werden könnte, dafs man sich wenigstens einigermafsen einigte,
— selbstverständlich nur in der Wahrheit und im hl. Thomas,
dem man auf beiden Seiten ja folgen will. Soll das aber wenigstens

in etwa erreicht werden, — denn ganz vollkommen wird
es ja bei den unvollkommenen, inadäquaten Vorstellungen, die
wir hier auf Erden vom Göttlichen haben, wohl kaum je erreicht
werden, — so wäre es vielleicht gut und zweckdienlich, wenn
nunmehr, nachdem die Gegensätze hinreichend hervorgehoben
sind, diejenigen, die auf beiden Seiten an der Weiterführung der
Kontroverse sich beteiligen wollen, eine etwas andere Methode
befolgen wollten. Statt die trennenden Gegensätze in den
Vordergrund zu stellen, gehe man doch einmal von der gemeinsamen
Grundlage aus, auf der beide Parteien fest zusammenstehen und
zusammenstehen wollen. Dieselbe ist doch im Grunde eine recht
breite, breiter, als vielleicht mancher von denen, die als Gegner
einander gegenüber stehen, erkennt oder doch zum klaren
Bewufstsein sich gebracht hat, weil er wohl das eigene System,
nicht aber vielleicht in demselben Grade das andere bis in seine
tiefsten Tiefen durchschaut. Diese breite gemeinsame Grundlage
möge doch nun auch einmal ins klare Bewufstsein der Gegenwart
erhoben werden. Es würde das jedenfalls zunächst dazu dienen,
dem Kampf die Erbitterung zu nehmen. Mafsvolle und anständige

Ausdrucksweise, deren man sich in dieser neuesten Phase
des Kampfes — wir müssen das lobend anerkennen — viel mehr
als in früheren Zeiten befieifsigt hat, reicht dazu allein nicht
aus. Sie ist freilich an sich gewifs etwas Gutes, aber wenn das,
was wir hier meinen, nicht mit ihr verbunden ist, so kann sie
doch leicht übertünchend wirken und wird auch auf die Dauer
nicht eingehalten werden. Ist man sich aber beständig fest und
klar bewufst, dafs man in den Principien, also in der Hauptsache,
— denn die Principien sind dem aus ihnen Gefolgerten gegenüber

doch wohl die Hauptsache — einig ist, dafs der Gegensatz
also nur in den Folgerungen aus diesen Principien, sowie namentlich

in der für den menschlichen Geist sehr schwierigen
harmonischen Ausgleichung dieser Folgerungen besteht, so wird die
Kontroverse ein anderes Gesicht bekommen. Es wird dann nicht



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 231

mehr möglich sein, — und das war es ja eben, was bisher den
Kampf vielfach so unerquicklich machte, — dafs die eine Partei
der andern vorhalte, sie habe mit dieser oder jener Behauptung
die notwendig festzuhaltenden Principien verlassen, versichere
vergeblich, an denselben noch festhalten zu wollen u. s. w. Man
rücke also die gemeinsame Grundlage, die Principien, in denen
man einig ist, in den Vordergrund, und im hellen Lichte dieser
Principien versuche man es dann, den Fragen, die das Problem
enthalten, ruhig und klar ins Angesicht zu schauen. Man sollte
doch meinen, es müsse auf diese Weise nicht nur die Beseitigung

der Erbitterung im Kampfe, sondern auch noch etwas mehr
sich erreichen lassen. Oder sollten katholische Männer, die
nicht nur in denselben vom Glauben ihnen garantierten
Wahrheiten, sondern auch darin einig sind, dafs Thomas und
Bonaventura, Albertus und Alexander, Ägidius von Korn, Richard
von Middletown, Duns Scotus und viele andere diese Wahrheiten
klar und tief erfafst und einmütig gelehrt haben, nicht auch
wieder einmal einig werden können in der Wahrheit, die doch
ihrer Natur nach nicht trennt, sondern einigt, — nicht wieder
einig werden können in der alten Lehre der Vorzeit? Die
gemeinsame Verehrung der alten Lehrer gehört doch auch ganz
bedeutend mit zu der gemeinsamen Grundlage, von der wir eben
sprachen.

Vor uns liegt eine Schrift, in welcher der hier von uns
bezeichnete Weg betreten wird, die wir darum mit hoher Freude
begrüfst haben und recht angelegentlich dem Leser empfehlen
mochten. Sie ist betitelt:

S.Bonaventuraeprincipia de concursu Dei generali
ad actiones causarum secundarum collecta et S. Thomae doc-
trina confirmata a Fr. Ignatio Jeil er Ord. Min., Dr. theol.
et Collegii S. Donaventurae praefecto. Ad Claras Aquas 1897.

Der gelehrte und hochverdiente Verfasser erklärt in der
Praefatio ausdrücklich, dafs er weit davon entfernt gewesen ist,
eine Streitschrift verfassen zu wollen. Er will einfach die Lehre
des hl. Bonaventura über den „concursus Dei generalis ad omnes
creaturarum actiones" mit dessen eigenen Worten vorlegen und mit
der Lehre des hl. Thomas zusammenstellen, „ut facilius de utri-
usque Doctoris doctrina et concordia judicari possit". Er weifs
recht gut, dafs der hl. Thomas diese Sache viel eingehender
behandelt hat, als der hl. Bonaventura. „Cum autem hic (seil.
Bonav.) composuerit suum Commentarium in Sententias ac Bre-
viloquium ante scripta S. Thomae, et cum ipse pluries
testatus sit, communem se sequi opinionem magistrorum

16*



232 Der hl. Bonaventura

Parisiensium, ista convenientia doctrinae probat, S. Thomam
non novam de his doetrinam protulisse, sed antiquam confirmasse
et novis argumentis munivisse" (p. VII). Da der Verfasser
nicht blofs ein genauer Kenner des hl. Bonaventura und des hl.
Thomas ist, sondern auch fast ebenso genau mit den Schriften
ihrer Zeitgenossen sowie der unmittelbar vor und nach ihnen
Lebenden bekannt ist, so konnte er in Anmerkungen auch auf
diese hinweisen: auf Albertus M., auf Alexander von Haies,
Richard von Middletown (a Mediavilla), Duns Scotus und andere.
So gewinnen wir aus seiner Schrift den Eindruck, dafs das, was
Thomas über diesen Punkt lehrt, nichts anderes ist, als die von
ihm in der ihm eigenen klaren und gründlichen Weise
vorgetragene Lehre aller Theologen der damaligen Zeit.

Der Verfasser geht in seiner Darstellung von den beiden

Grundprincipien aus, in welchen auch die späteren Theologen
einig sein wollten und einig sein mufsten, wenn sie die christliche

und theistisehe Weltanschauung festhalten wollten. Es
sind das zwei Dogmen unsers Glaubens, die zugleich auch schon
durch das natürliche Licht der Vernunft erkannt werden. Das
erste dieser Principien ist die auch dem gefallenen Menschen
verbliebene Freiheit des Willens, kraft deren der Mensch Herr
über seine Handlungen und daher für dieselben verantwortlich
ist, — eine notwendige Grundlage alles sittlichen und socialen
Lebens, gelehrt von der hl. Schrift (Eccli. 15, 14), von der
Kirche stets festgehalten und auf dem Konzil von Trient (s. VI. c. 1)
den damaligen Zeitirrtümern gegenüber ausgesprochen, eine Uber-
zeugung aller Völker aller Zeiten, die der Determinismus und
Fatalismus alter und neuer Philosophen mit seinen Sophismen
nicht zu erschüttern vermag.

Die andere ebenso fundamentale Wahrheit ist die vom
Concilium Vaticanum (s. III. c. 3) ausgesprochene gänzliche
Abhängigkeit des Menschen von Gott, seinem Schöpfer und Herrn.
Es ist das eine Abhängigkeit, die sich auf das ganze Sein und
Können und Wirken des Menschen erstreckt und daher eine
solche, wie es eine gröfsere in der ganzen Welt nicht gibt und
nicht geben kann.

Beide Wahrheiten sind von den beiden katholischen
Richtungen, die sich hier gegenüber stehen, nicht blofs stets
anerkannt, sondern laut und offen bekannt worden. Das Problem
aber, in dessen Lösung sie auseinander gehen, liegt darin, zu
zeigen, wie beide Wahrheiten zusammen bestehen können, wie
mit der gänzlichen Abhängigkeit des Menschen mit allem, was in
ihm ist, wozu offenbar auch der freie Wille und dessen Selbst-



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 233

bestimmung gehört, von Gott jene Art von Unabhängigkeit,
welche der Begriff der Willensfreiheit in sich schliefst, zu
vereinigen sei. Die eine Richtung betont mehr die Willensfreiheit
und fühlt sich berufen, diese zu verteidigen, nicht blofs gegenüber

dem Determinismus und Fatalismus ungläubiger Philosophen
sowie gegenüber der inneren Nötigung, welche die Jansenisten
der göttlichen Gnadenwirkung zuschreiben, — ein Bestreben, das
lobend anzuerkennen ist, — sondern auch gegenüber den Tho-
misten, die von ihr so verstanden werden, als ob mit dem von
ihnen gelehrten Einflufs Gottes auf die menschlichen Handlungen
eine wirklich freie Entscheidung und Selbstbestimmung des Willens
nicht vereinbar sei und daher von diesen ohne logische Fehler
nicht festgehalten werden könne. Concursus simultaneus, Sci-
entia media sind die Stichworte dieser Richtung. Die andere
Richtung dagegen, die thomistische, betont mehr das andere
Princip, die auf alles geschöpfliehe Sein und Wirken sieh
erstreckende Wirksamkeit Gottes als der causa prima, durch die
auch der geschaffene Wille seine Freiheit und seinen freien Akt
habe; letztere seien durch die Einwirkung Gottes als der causa
prima so wenig beeinträchtigt, dafs sie ohne dieselbe nicht einmal

bestehen könnten; erst durch seine Abhängigkeit von Gott
sei der Wille unabhängig gegenüber dem, worüber er in seiner
freien Entscheidung Herrschaft ausübe. Die Stichworte dieser
Richtung sind praemotio physica und (bezüglich der übernatürlichen

Ordnung) gratia per se efficax. Beide Richtungen
arbeiten demnach, von der entgegengesetzten Seite ausgehend, an
demselben Problem, und wenn beide ihre Geistesarbeit in ganz
richtiger Weise vollzögen, so müfsten sie endlich in der Mitte
zusammentreffen, in ähnlicher Weise wie — man gestatte den
Vergleich — vor etwa zwanzig Jahren jene, welche den grofsen
St. Gotthard durchbohrten, von entgegengesetzter Seite beginnend,
nach langer, harter Arbeit in der Mitte glücklich zusammentrafen.

Alan orientierte sich bei diesem grofsen Unternehmen
der Neuzeit bekanntlich an den Sternen, und dafs man im ganzen
richtig gerechnet und gemessen hatte, zeigte das schliefsliche
Zusammentreffen in der Mitte des Berges, wo nur eine ganz
geringe Differenz in der beiderseitigen Richtung zu Tage trat, die
das Unternehmen nicht in Frage stellte.

Auch unsere Theologen, welche ungleich mehr Mühe und
Arbeit an die Lösung des in Rede stehenden Problems
verschwendet haben, als jene Techniker und Arbeiter für das
genannte Werk, würden es schon wohl zu einem ebenso befriedigenden

Resultate gebracht haben wie diese, wenn die Gegenstände,



234 Der hl. Bonaventura

mit welchen sie es zu thun haben, gemessen und berechnet
werden könnten. Aber die Dinge, mit denen sie zu thun haben,
sind über alle sinnliche Erkenntnis erhaben, und auch die
Begriffe, die der Denkgeist davon bildet, sind nur analoge,
inadäquate Vorstellungen, die von den Geschöpfen hergenommen
sind und daher das, was toto genere und noch darüber hinaus
anders ist als alles Geschaffene, nur höchst mangelhaft
widerspiegeln. Das Wirken Gottes ist nämlich der Sache nach von
dem göttlichen Sein nicht verschieden und daher für uns etwas
ebenso Unfafsbares und Geheimnifsvolles wie jenes. Kein Wunder

daher, wenn es Theologen gegeben hat, welche an der
Lösung unsers Problems gänzlich verzweifelt haben. Sie meinen,
es handle sich hier um ein Geheimnis, dessen Erkenntnis menschliche

Kräfte übersteige. Ich weifs indes nicht recht, ob diese
den eigentlichen Status quaestionis des Problems scharf genug
im Auge behalten. Es handelt sich hier nicht eigentlich darum,
das unergründliche göttliche Wirken zu erforschen, sondern es
soll nur gezeigt werden, wie der geschaffene Wille trotz
gänzlicher Abhängigkeit von dem, was über ihm ist, doch vollkommen
frei über das herrschen kann, was unter ihm ist. Dabei bleibt
freilich wahr, dafs wir diese Frage leichter lösen könnten und
wohl gar keine Schwierigkeit dabei finden würden, wenn wir
von dem göttlichen Wirken, wie es in sich ist und innerlich
sich vollzieht, eine auch nur annähernd adäquate Vorstellung
gewinnen könnten. Daher wird auch über jeder Lösung, die
man hier finden mag, immer ein gewisses Dunkel von der einen
Seite schweben bleiben, von der Seite nämlich, an der die Frage
das göttliche Wirken berührt. Das ist indes schliefslich auch
bei andern Fragen der Fall. Auch den göttlichen Akt des
Schaffens z. B. erfassen wir nicht in adäquater Weise, dennoch
aber finden wir in dem, was bezüglich des Geschöpfes dabei
geschieht, keine unlösbare Schwierigkeit.

Um die Ergründung eines eigentlichen Geheimnisses also
handelt es sich hier nicht. Wenn das der Fall wäre, würden
die Theologen ihre Arbeit längst eingestellt haben. Wir brauchen
daher an der Lösung unsers Problems nicht zu verzweifeln. Es
ist, so meinen wir, die Einsicht erreichbar, dafs und auch eini-
germafsen wie das allumfassende Wirken Gottes als der causa
prima, welches freilich, wie es in sieh selbst ist und innerlich
sich vollzieht, für uns unergründlich ist, ein wirkliches Wirken
der causae secundae in suo ordine (d. i. als causae secundae)
und 8peciell ein freies, sich selbst bestimmendes Wirken des
geschaffenen Willens neben oder vielmehr unter sich erträgt, ja,



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 235

dafs es ein solches nicht nur nicht hindert oder irgendwie
beeinträchtigt, sondern dafs es dasselbe vielmehr erst ermöglicht,
es in dessen Ganzheit umfafst und trägt und in suo ordine (als
causa prima efficiens, exemplaris, finalis) bewirkt.

Man inufs aber, um solche Einsieht zu gewinnen, sich wie
jene Techniker an den Sternen orientieren und dann mit aller
Sorgfalt das thun, was dem exakten Messen und Rechnen
derselben entspricht. Unter den Sternen verstehe ich die hellleuchtenden

Principien, welche an dem Geisteshimmel eines jeden
katholischen Theologen unverrückbar fest stehen, und von den
beiden Kirchenlehrern, der Blüte der Scholastik, sowie auch von
ihren Zeitgenossen mit besonderer Klarheit erörtert sind; unter
dem exakten Messen und Rechnen aber verstehe ich die
sorgfältigste Prüfung eines jeden Schrittes, den man, von den
Principien ausgehend, vorwärts macht. Und wie jene Techniker
keine veralteten Instrumente zu ihrer Arbeit verwendeten,
sondern die besten und vorzüglichsten, welche die Neuzeit erfunden
hatte, so mufs man auch, soll die theologische Arbeit zu einem
Resultate und zur Einigung der Geister inmitten der Bergeslast
des Riesenproblems führen, allerdings nicht zu der modernen
methaphysikfeindlichen Philosophie seine Zuflucht nehmen, aber
doch auch nicht allzuviel darum geben, wenn auch mal ein alter
Terminus oder eine alte Distinktion, welche früher gute Dienste
mögen geleistet haben und die auch ganz richtig sein mögen,
"wenn man sie genau in dem Sinne, versteht, in welchem sie
gemeint sind, die aber auch mifsverstanden werden können, und,
sollen sie es nicht werden, für manche eine eingehende
Erörterung verlangen, keine besondere Berücksichtigung mehr finden
sollten. Denn um die Sache mufs gekämpft werden, nicht um
Worte, die sich doch mit der Sache, die sie bezeichnen sollen,
hier nicht völlig decken können, weil, wo die Begriffe inadäquat
sind, auch die Worte nicht ausreichen, um die Sache in völlig
deckender Weise zu bezeichnen. Und auch aus dem Grunde
'st es von Nutzen, hier die alten magistri Parisienses zu konsultieren,

da diese die später aufgestellten Kunstausdrücke noch
eicht kennen, über die Sache selbst aber, und zwar, soweit die
Hauptsache in Betracht kommt, auch schon ex professo reden,
und das mit einer Klarheit, wie man sie in mancher breiten
Erörterung späterer Theologen vergebens sucht. Unter der Hauptsache

verstehen wir die Principien samt den nächsten Folgerungen
aus denselben, auf welche man doch immer wieder, soll das
Problem gelöst werden, rekurrieren mufs. Diese Principien und die
Dachsten Folgerungen aus denselben sprechen sie in einer sehr



236 Der hl. Bonaventura

klaren und bestimmten Weise einmütig aus. Wären die Theologen

der Gegenwart in derselben Weise einig, so wäre zur
Beilegung der Kontroverse schon ein bedeutender Schritt gethan.
Hören wir, wie unser Verfasser sich hierüber ausspricht (p. VII
u. VIII): „Haec tot locorum secundum rei principia dispositio
fortasse aliquid luminis afferre poterit, ut facilius antiqua illa doc-
trina intelligi possit. Hucusque quaestio illa plerumque methodo
polemica tractata est, qua argumenta magis eliguntur et ordi-
nantur ad eonvellendam adversariorum opinionem, quam ad de-
scribenda et illustranda principia propriae auctoris opinionis. Sed

experientia universali exploratum est, per disceptationes pole-
micas de rebus a sensibus remotis, ut sunt quaestiones religiosae
et philosophicae, dissidentes ad concordiam opinionum et pacem
vix unquam esse redactos, immo nunquam, si agitur de re obscura,
intricata et quae sub verborum formnlis inadaequatis multa et
diversa principia compleetitur. Ita in hac de qua agitur controversy

dictae formulae: praemotio physica, concursus simultaneus
etc. exprimunt quidem illud in quo duae sententiae imprimis sibi
contrariae sunt, minime vero multa alia principia ad totum
systema intelligendum necessaria, quae quidem nota sunt et
praesentia menti eorum, qui in illo systemate educati sunt, sed

neglecta et fortasse nec cognita ab adversariis. Hic illius me-
thodi defectus aliquo modo explicat, qua ratione de eodem textu
non obscuro a viris eruditis interpretationes quam maxime
contrariae bona fide in medium proferri potuerint."

Das ist also der Grund, weshalb unser Verfasser sich der
sehr dankenswerten Aufgabe unterzog, die Lehre des hl.
Bonaventura und des hl. Thomas und nebenbei auch die einmütige
Lehre der übrigen alten magistri Parisienses uns vorzuführen,
darin liegt die Hoffnung, die er hegt, dadurch zur Lösung des
Problems und zur Schlichtung des alten Streites beizutragen.
Er bekennt, in dieser Hoffnung bestärkt zu sein durch eine
Stelle, die er bei Suarez in dessen letzter Schrift über diese
Kontroverse (Tractatus de vera intelligentia auxilii efficacis seu
de gratia actuali et auxiliis) gefunden habe. Dieser nämlich

sage auf die Versicherung eines Thomisten, auch der Wille selbst
bewege und determiniere sich nach ihrer Lehre, Eolgendes:
„Quodsi hoc ita est, et in hoc persistant tarn ille auctor quam
ceteri, vix ulla relinquitur discordia; hoc enim est, quod nos
praecipue agimus et pro quo pugnamus, quod voluntas non de-
terminetur a Deo sine ipsa se déterminante; nam quod e con-
verso voluntas ipsa non possit se determinare sine Deo, tarn
certum esse credimus, quam est certum, voluntatem nihil posse



237

efficere sine consursu Dei, neque aliquid supernatnrale sine co-
operatione gratiae." Dazu bemerkt nun unser Verfasser: „Ex-
ploratum autem est, auctores Thomistas classicos persistere in
eadem sententia, quam refert Suarez; certum est, etiam multa
alia principia admitti ab utraque schola. Posito hoc non videtur
esse praeclusa omnis via, ut suo tempore ,vix ulla relinquatur
discordia'. Dixi vix ulla\ nam quod de hoc et de multis aliis
obscuri8 quaestionibus theologicis unquam cesset omnis controversy,

nec est exspectandum nec forsitan optandum. Humanarum
enim mentiurn aspectus nimis différant, et intellectualium hori-
zontum circumferentiae non se extendunt aequaliter."

Damit nun der Leser einen gewissen Einblick in den auf
engen Baum zusammengedrängten reichen Inhalt der
hochinteressanten Schrift (sie umfafst nur XII und 91 Oktavseiten)
gewinne, will ich eine kurze Übersicht des Inhalts folgen lassen:

Im ersten Kapitel werden zunächst die Hauptstellen, an
welchen der hl. Bonaventura über den „concursus Dei generalis
ad actiones causarum secundarum" handelt, in extenso mitgeteilt.
Wir lernen da als Lehre Bonaventuras kennen: 1. „Quod divina
voluntas est causa universalis et immediata in omni re et actione."
2. „Quod omnis actio, secundum quod actio, est a Deo." Dieser
Satz wurde damals mit specieller Beziehung auf die sündhaften
Handlungen lebhaft erörtert. Praepositivus hatte ihn bestritten,
Petrus Lombardus hatte keine Entscheidung gewagt, Bonaventura
aber konnte schreiben: „Nunc communiter tenetur, quod illa
opinio verior sit, quae dicit, quod omnis actio, sive substrata
peccato sive non, secundum id quod est actio, est a Deo." Dieser
2. Satz erfährt dann noch eine genauere Bestimmung durch den
folgenden 3.: „Quod omnis actio, etiam defectiva, ut actio, sed
non quatenus est defectiva, Deo est attribuenda." Endlich wird
sodann in Kürze gezeigt, dafs der hl. Thomas mit diesen Lehren
des hl. Bonaventura übereinstimme.

Das zweite Kapitel ist der Willensfreiheit gewidmet; es

trägt die Überschrift: „Liberum arbitrium sub Deo se ipsum
movet verumque dominium habet super proprios actus." Hervorheben

möchten wir hier besonders den 4. Satz, der als Lehre des
hl. Bonaventura und des hl. Thomas erwiesen wird: „Potentia
voluntatis ad eliciendum actum determinatum eget praevia dis-
positione illi actui congruente." Eine besondere Beachtung
verdienen auch die drei letzten Sätze dieses Kapitels, der 7., 8., 9.
Her 7. lautet: „Duplex est usus liberi arbitrii, scilicet tum in
recipiendo divinum influxum, tum in agendo et eidem cooperando."
Es wird gezeigt, dafs Bonaventura, Alexander von Haies und



238 Der hl. Bonaventura

Thomas dies übereinstimmend lehren. Der 8. Satz lautet: „Dis-
positio et praeparatio potentiae ad actum eliciendum praecedit
ipsam actionem et suo modo infiuit in eandem." Der 9. endlich
hat folgenden Wortlaut: „Liberum arbitrium dissentiendo impe-
dire potest quominus divinus influxus effectum suum producat."

Einen Schritt weiter führt uns das dritte Kapitel, welches
handelt „De modo, quo prima causa operatur in libero arbitrio
et cum libero arbitrio." Im einzelnen werden hier folgende Sätze
behandelt: 1. „Deus agit in omni actione voluntatis, quae de

potentia non potest prodire in actum nisi concurrente motione
causae primae." 2. „Deus omnia movet congruenter, unumquodque
secundum ejus modum et dispositionem." Er wird also auch
den Willen in einer Weise bewegen, dafs dessen von Katur aus
ihm eigene Freiheit bewahrt werde und auch die hic et nunc
in ihm vorhandene Disposition zur Geltung komme. 3. „Multis
modis voluntas potest induci et excitari ad aliquid vel volendum
vel respuendum, sed immutari potest a solo Deo." 4. „Praero-
gativa est soli Deo reservata, ut possit, salva übertäte, immutare
arbitrium interius operando in ipso." Ich möchte hier besonders
auf die weise Bemerkung des Verfassers hinweisen, die sich
S. 66 in dem „Corollarium" findet. Er macht darauf aufmerksam,

dafs das göttliche Wirken „sui generis" sei und verschieden
von jedem Einflüsse, der uns erfahrungsmäfsig bekannt sei, weshalb

es auch mit keinem adäquaten und im vollsten Sinne eigentlichen

Worte bezeichnet werden könne. Durch die Erfahrung
belehrt unterscheide man einen Einflufs, der moralisch, und einen
solchen, der physisch wirke und das von ihm Beeinflufste
bewege. Den Willen eines andern moralisch bewegen, durch
Befehl oder Zureden, vermöge auch der Mensch, der durch
Worte dem andern Beweggründe zum Handeln vorlegen und
nahelegen könne, „sed directe tangere voluntatem alterius homo
minime potest". Gott dagegen habe bei der Erhaltung des
geschaffenen Willens und bei dem Einflufs, den er als Schöpfer
auch auf die Bewegung des Willens ausübe, diesen ganz in seiner
Gewalt. „Hinc patet, quod interior Dei operatio plus importât
quam influxum moralem, cum quo tarnen hoc habet commune,
quod sit talis influxus, qui minime excludit hominis proprium
voluntatis consensum vel dissensum. — Illi igitur, qui cum Du-
rando aüisque paucis hunc concursum generalem Dei negant,
consequenter non admitterent nisi influxum pure moralem \ illi
vero, qui ponunt concursum simultaneum efficientem in actione
id quod est esse, sub hoc respecta influxum divinum non res-
tringunt ad pure moralem motionem."



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 239

Eine physische Beweguug, so setzt er weiter auseinander,
bezeichne einen tactus immediatus, der seine Wirkung (selbst)
hervorbringe und unter diesem Gesichtspunkte mehr bedeute,
als eine moralische Bewegung; „sed ex altera parte in auribus
humanis tactus physicus vulgo sonat potius quendam ah extra
illatum motum atque violentum, vel saltern non insinuât facul-
tatem se ipsum movendi. Scio quidem et libens confiteor, scho-
lam Thomistieam in usu hujus vocabuli omnino alienam esse a

tali sensu, sed hunc modum loquendi reete intelligere in sensu
a S. Thoma supra exposito. Multis tarnen dicta loquendi
formula fuit lapis offensionis. Credo autem, omnes in hoc consen-
tire, motionem illam divinam ineffabilem excludere omnes defectus

utrique modo et vocabulo inhaerentes et eminentissime in se con-
tinere et unire, quidquid perfectionis expriinitur duobus illis verbis.
Defeetu proprii vocabuli uti liceat illis verbis in analogo sensu
sane [ea] intelligendo et explicando."

Den Absehlufs bildet das vierte Kapitel, welches uns das
interessanteste und lehrreichste von allen zu sein scheint. Es
handelt von der Beziehung, die zwischen dem göttlichen Wirken
und dem Wirken des menschlichen Willens vorhanden ist. Es
wird zunächst (§ 1) als Lehre der hl. Lehrer Bonaventura und
Thomas (und des Alexander von Haies) der Satz aufgestellt und
nachgewiesen: „Voluntas humana a causa prima movetur, ut ipsa
se moveat". Es folgt der lehrreiche § 2 mit der Überschrift:
„Quod Deus moveat voluntatem ita, ut se ipsam moveat et deter-
minet, magis explicatur". Nachdem dann in § 3 der alte
philosophische Grundsatz, der schon bei Boethius und im Liber de

causis sich findet: „Quidquid retipitur, per modum recipientis
recipitur" mit den Worten der beiden Kirchenlehrer (sowie des
Alexander von Haies) hinsichtlich der vorliegenden Frage erklärt
worden ist, wird (§ 4) der Satz aufgestellt: „Utraque causa,
scilicet Deus et voluntas, est immediata respectu actionum, sub di-
verso tarnen respectu". Der Wille ist causa immediata et pro-
xima, Gott ist causa immediata et prima. Dafs der Wille seinen
Akt unmittelbar hervorbringt, ist von selbst klar. Dafs aber auch
Gott ihn unmittelbar tangiert, lehren Thomas und Bonaventura
ausdrücklich, wobei sie hervorheben, dafs so etwas bei zwei
geschaffenen Ursachen derselben Ordnung unmöglich sei. Hier
können beide Ursachen die Wirkung nicht unmittelbar tangieren,
sondern es wirkt die eine Ursache auf die andere, und diese
allein tangiert unmittelbar die Wirkung. Damit hängt wieder
innigst zusammen, dafs bei geschaffenen Ursachen die Wirkung,
welche sie gemeinsam hervorbringen, niemals ganz der einen



240 Der hl. Bonaventura

Ursache und zugleich ganz der andern zugeschrieben werden
kann. Dafs das aber bei dem Zusammenwirken Gottes mit der
causa secunda der Fall ist, wird § 5 wieder mit den Worten
des hl. Bonaventura und des hl. Thomas erklärt. Wir vernehmen
als Worte des hl. Bonaventura aus II. Sent. d. 37 a. 1. q. 1. ad 5:
„Dicendum, quod (operatio) tota est a Deo et tota a libero ar-
bitrio. Non enim est intelligendum, quod Deus cooperetur libero
arbitrio, sicut, cum duo ferunt lapidem, unus cooperatur alteri,
sed quia Deus est intime agens in omni actione et intimus est
ipsi potentiae operanti, ita quod potentia ipsa in nihil exit, quod
non sit ab ipso." Die verdienstlichen Werke sind daher nach
Bonaventura (Brevil. p. 5. c. 3. n. 6) „totaliter a gratia, tota-
liter etiam a libero arbitrio, licet principalius a gratia". So

bekommt man auch einen Einblick in die Art und Weise, wie die
Gnade vermehrt wird: „Nam cum solus Deus," heilst es bei
Bonaventura, ibid. c. 2. n. 4, „sit ipsius gratiae fontale principium
influendi, ipse solus est principium augmentandi per modum

infundentis, et gratia per modum meriti et dignitatis, et liberum

arbitrium per modum cooperantis et merentis, pro eo quod
liberum arbitrium cooperatur gratiae et quod est gratiae suum
facit." Zu diesen Worten macht Jeiler die beachtenswerte
Bemerkung: „Haec ultima verba merentur, ut bene pensentur." —
Vom hl. Thomas wird u. a. folgende hierher gehörige Stelle
mitgeteilt (aus c. Gent. III, 70): „Patet etiam, quod non sic idem
effectua causae naturali et divinae virtuti attribuitur, quasi partim

a Deo partim a naturali agente fiat, sed totus ab utroque
secundum alium modum, sicut idem effectus totus attribuitur
instrumente et principali agenti etiam totus." Ist aber die menschliche

Handlung ganz ein Werk des menschlichen Willens, so
kann das nur deshalb der Fall sein, weil dieser sich selbst
bestimmt und aus dem Seinigen dieselbe hervorbringt, indem er
„id quod est gratiae suum facit." Indem er es aber zu dem

Seinigen macht, raubt er es Gott nicht, sondern dieser vollendet
vielmehr dadurch, dafs er dem Willen gibt, es zu dem Seinigen

zu machen, sein eigenes Werk.
In der soeben angeführten Stelle vergleicht der hl. Thomas

das Verhältnis der causa secunda zur prima mit dem eines

Werkzeuges zu dem durch dasselbe wirkenden Hauptagens. An
anderen Stellen bedient er sich desselben Vergleiches, um das

Verhältnis Gottes nicht blofs zu den causis secundis überhaupt,
sondern speciell zum freien Willen zu erklären. Damit nun diese

Art zu reden, die sich beim hl. Bonaventura nicht findet, picht
mif8verstanden werde, wird im § 6 aus dem hl. Thomas selbst



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 241

gezeigt: „Non in sensu univoco, sed analogo causa secunda vocari
potest causa Instrumentalis mota a causa prima". Das gewöhnliche

Instrument nämlich hat zwar eine eigene Form, aber keine
selbstmächtige Bewegung, der Wille hingegen wird von Gott so
bewegt, dafs er sich selbst bewegt und bestimmt.

Im folgenden § 7 wird als Lehre des hl. Bonaventura und
des hl. Thomas (und nebenbei auch des Duns Scotus) der Satz
nachgewiesen : „Oujusvis actionis, seclusis ipsius defectibus, causa
principalior et intimior est Deus quam causa secunda". Der
Defekt braucht nämlich, wenn er formaliter als solcher betrachtet
wird, keine causa efficiens, es genügt für ihn eine „causa defi-
ciens", weil er im Vergleich zu der Sache, an der er sich
befindet, kein wirkliches Sein, sondern eben den Mangel eines
solchen darstellt, etwas Privatives ist, wie etwa der Rifs an
einem Kleide, das Loch in der Wand, der Sprung in der
Fensterscheibe; er ist auch in der menschlichen Handlung dasjenige,
was da klafft zwischen dem, was sie enthält, und dem, was sie
(dem Gesetze Gottes gemäfs) enthalten sollte. „Causa deficiens"
aber kann der geschaffene Wille aus sich allein sein, kraft der
eigenen Hinfälligkeit, die er nicht aus Gott hat, sondern aus
dem Nichts, aus dem er geworden ist. Es folgt im § 8 der
Satz: „Causa prima talem habet relationem ad secundam, ut
sit quasi causa formalis, haec vero quasi materialis". Dieser
Satz, den Thomas ausdrücklich, Bonaventura (und ein Schüler
von ihm, der Kardinal Matthäus ab Aquasparta) inhaltlich lehrt,
wird dem einen oder andern zunächst vielleicht etwas befremdend

klingen. Es ist also zu bemerken, — und Jeiler unter-
läfst nicht, darauf hinzuweisen —, dafs auch dies nur „secundum

analogiam" gemeint ist, quia prima causa quandam per-
fectionem et formam secundae communicat". Durch das
hinzugefügte „quasi", das sich ausdrücklich auch bei Thomas findet,
wird hinlänglich klar darauf hingewiesen. Man mufs also die
Sache ja doch nicht so auffassen, als ob Gott die wirkliche causa
lormalis des geschaffenen Willens in dessen freier Selbstbestimmung

würde. Gott ist für diese freie Selbstbestimmung die causa
efficiens (prima), die causa exemplaris und die causa finalis, nicht
aber die causa formalis. Diese ist vielmehr die im Innern des
geschaffenen Willens sich vollziehende Selbstbewegung und
Selbstbestimmung des Willens selbst. Es soll also mit obigem Satze
nur gesagt werden, die Thätigkeit Gottes verhalte sich zu der
des Willens wie das Formale zum Materialen. Vom „Formalen"
mt also nur vergleichsweise die Rede. Dafs aber der Wille,
au°h als causa formalis seiner Selbstbestimmung betrachtet, von



242 Der hl. Bonaventura

Gott als der causa efficiens, exemplaris, finalis nach der
Vorstellung jener alten Theologen und Kirchenlehrer ganz abhängig
bleibt, braucht wohl kaum erinnert zu werden.

Es folgt (§ 9) ein Satz, der richtig erwogen, nicht wenig
zur Ausgleichung der Gegensätze und zur Beseitigung von Mifs-
verständnissen beitragen könnte. Er lautet: „Influxus divinus
sub diverso respecta vocari potest praeveniens, simultaneus et
etiam subsequens". Es wird darauf hingewiesen, dafs die „motio
praevia", welche die Thomisten verlangen, und zwar als etwas
von der „praevia dispositio" Verschiedenes, von diesen nicht so

gefafst wird, dafs sie der Zeit nach dem Willensakt voraufgehe,
sondern so, dafs sie nur ordine et natura ihm vorhergehen
müsse, zeitlich aber mit ihm simultan sein könne und auch sei.

Nachdem sodann in § 10 „Locus quidam insignis S. Thomae"
uns vorgeführt ist, in welchem dieser alles bisher Gesagte mit
grofser Klarheit und Bestimmtheit zusammenfafst, nämlich De
potentia q. 3. a. 7, macht der Verfasser zum Schlufs (in der
„Conclusio") noch einige recht beachtenswerte und zeitgemäfse
Bemerkungen. Das Facit aus seiner Darstellung zieht er in
folgender Weise: „Salvae igitur et integrae maneant duo funda-
menta religionis et morum, et simul confiteamur, hominem esse
suarum actionum dominum atque vere movere et determinare se
ipsum, et nihilominus a prima et immediata omnium actionum
causa ita dependere in essendo et in operando, ut sine illa^rae-
movente1 non possit transire de potentia ad actum". Er lügt
sodann, der grofsen Mäfsigung, die er in seiner ganzen
Darstellung bekundet, auch hier treu bleibend, hinzu: „Scio, hanc
loquendi formulam non esse usquequaque exploratam certamque,
atque haud gravate confiteor. aliam celebrem opinionem, quae in
nonnullis aliter sentit, salva fide doceri posse. Sicut igitur qui
alteram hanc sententiam esse praeferendam censent, utuntur jure
suo, dum Sancta Sedes Romana definitivam de hae controversia
sententiam nondum tulit; sie etiam pleno jure profiteri licet doo-
trinam supra propositam, quam catechismi Romani non spernenda
auetoritas (p. I. c. 2. n. 22) exprimit his verbis: ,Non solum
Deus universa, quae sunt, Providentia sua tuetur atque administrai,

verum etiam quae moventur et agunt aliquid, intima vir-

1 In welchem Sinne er das „praemovere" verstanden wissen will,
hat er im Vorhergehenden klar auseinandergesetzt. Das prae ist ihm
kein zeitliches, sondern nur ein ordine et natura prae, das movere kann
man ein physisches nennen, wenn man dies recht versteht, es hat indes
auch eine Seite mit der moralischen Einwirkung gemeinsam, wie oben
ausgeführt worden ist.



und die thomistisch-molinistische Kontroverse. 243

tute ad motum atque actionem ita impellit, ut quamvis secun-
darum causarum efficientiam non impediat, praeveniat tarnen,
cum ejus occultissima vis ad singula pertineat [pertingat?] et
quemadmodum Sapiens testatur (Sap. 8, 1), attingat a fine
usque ad finem fortiter et disponat omnia suaviter. Quare ab
Apostolo dictum est, cum apud Athenienses enuntiaret Deum,
quem ignorantes colebant (Act. 17, 17 seq.): Non longe est ab

unoquoque nostrum; in ipso enim vivimus et movemur et sumus."
Das ist ruhig und mafsvoll, dabei aber auch klar und

entschieden; fern von Streitsucht, aber auch fern von Farblosigkeit
und verwaschener Unbestimmtheit. Der Verfasser folgt keinem
der Fähnlein, auf denen „Fehde" geschrieben steht, aber er folgt
der grofsen, unbesiegten und unbesiegbaren Fahne der Wahrheit.
Möge seine Schrift, für die wir ihm sehr dankbar sind, viele
Leser finden und diese alle dazu fuhren, dafs auch sie dieser
Fahne folgen.

Hat man auf der sehr breiten gemeinschaftlichen Grundlage
sich einigermafsen verständigt, wird man sich auch über
verschiedene Termini und Distinktionen, die eine spätere Zeit, um
die überlieferte Lehre schärfer und bestimmter zum Ausdruck zu
bringen, aufgestellt hat, allmählich schon verständigen, bei einigen

vielleicht dahin, dafs man sie ganz fallen läfst, um zu der
einfacheren und schlichteren Ausdrucksweise der Vorzeit
zurückzukehren, weil man einsieht, dafs dadurch das Verständnis der
Sache und die Verständigung der Geister nur gefördert wird.
Eine Rückkehr zu der Vorstellungs- und Ausdrucksweise einer
geistig hochstehenden Zeit bedeutet keinen Rückschritt,
sondern einen Fortschritt. Der grofse Athanasius, der für das

ogoovOiov mit der ganzen Riesenenergie, die in ihm war,
eingetreten ist, weil nach seiner Überzeugung die Wahrheit ohne
diesen Terminus nicht festgehalten werden konnte, hat anderen
Ausdrücken gegenüber nicht in derselben Weise sich verhalten.
Eür keinen der beiden Termini tbroözaOcg und nçôôcojtov hat
er wie pro aris et focis gestritten. Beide waren ihm recht, und
es ist ihm gelungen, diejenigen, deren Anschauungen durch diese
Ausdrücke geteilt waren, zu versöhnen und zu vereinigen. Er
sah, dafs es sich zwar nicht um einen reinen W ortstreit handelte, dafs
aber jede der sich befehdenden Parteien die Wahrheit etwas
einseitig, unter Verkennung und Mifsverständnis dessen, was die
andere Partei wollte, behandelte, dafs beide Parteien, auf gemeinsamer

durchaus orthodoxer Grundlage stehend, dieselbe schwer
in Begriffe und Worte zu fassende Wahrheit von verschiedener
Seite betrachteten. Er brachte sie auf der Synode von Alexan-



244 Der hl. Bonaventura

drien (im J. 362) bekanntlich dazu, dafs sie sich verständigten.
Er erreichte dies dadurch, dafs er recht kräftig, entschieden und
klar das, worin sie einig waren, in den Vordergrund stellte.
Wir wollen nun, wenn wir den Streit unserer Tage mit jenem
der Väterzeit in Parallele stellen, keineswegs sagen, dafs sie in
allem eine Analogie darböten, aber hoffen wir, dafs es auch
heutzutage gelingen werde, die sich befehdenden Parteien zu
vereinigen, deren Gegensätze zum grofsen, wenn auch nicht zum
gröfsten Teil darauf beruhen, dafs man sich gegenseitig nicht
ganz vollständig versteht. Man wird sich aber nicht nur wieder
verstehen, sondern auch zur Klarstellung der tiefen Fragen, um
die es sich handelt, beitragen, wenn man — und darin können
wir alles Gesagte zusammenfassen — von beiden Seiten ernstlich

bemüht ist, die Anforderung an die Theologen zu erfüllen,
die in dem Satze des hl. Thomas liegt, die Theologie sei
nicht nur Wissenschaft, sondern auch Weisheit, und
zwar im höchsten Sinne des Wortes. Wissenschaft nämlich ist
die mit Gewifsheit verbundene Erkenntnis einer Sache aus ihren
Gründen. Die Weisheit dagegen schaut weiter, auch in die
tiefsten und allgemeinsten Gründe hinein, welche hinter den speci-
elleren Gründen liegen, von denen die gegen einander
abgegrenzten Gegenstände der verschiedenen Wissenschaften beherrscht
werden. Auch die Philosophie soll sich bemühen, soviel sie es

vermag, zur Weisheit zu werden. Aber für die Theologie ist
es eine unbedingte Notwendigkeit, etwas, ohne welches sie das
nicht ist, was sie sein will und sein soll. Will sie uns doch
über das Höchste belehren, was es gibt, über Gott, und zwar
aus einer Quelle, wie es eine höhere und tiefere nicht geben
kann, aus der Kenntnis, die Gott über sich selbst hat, aus
welcher er in seiner Offenbarung uns Mitteilungen hat zufliefsen
lassen. Daher sagt mit Kecht der hl. Thomas von der Theologie:
„Haec doctrina maxime sapientia est inter omnes sapientias hu-
manas, non quidein in aliquo genere tantum, sed simpliciter. Cum
enim sapientis sit ordinäre et judicare, judicium autem per alti-
orem causam de inferioribus habeatur, ille sapiens dicitur in uno-

quoque genere, qui considérât causam altissimam illius generis
Ille igitur qui considérât simpliciter altissimam causam totius
universi, quae Deus est, maxime sapiens dicitur. Unde et
sapientia dicitur esse divinorum cognitio, ut patet per Augustinum
(De Trin. 12, 14). Sacra autem doctrina propriissime déterminât
de Deo secundum quod est altissima causa, quia non solum
quantum ad illud quod est per creaturas cognoscibile
(quod philosophi eognoverunt) sed etiam quod notum



245

est sibi soli de seipso, et aliis per revelationem corn-
municatum. Unde sacra doctrina maxime dicitur sapientia."
1. q. 1. a. 6. Wenn man nun an der Hand der spekulativen
Theologie in die tiefsten Gründe von allem, was da ist und wird,
hineinschaut, soweit durch das göttliche Offenbarungswort der
Schleier für uns in diesem Erdenleben gelüftet ist, so wird und
mufs man sich bewul'st werden, wie unvollkommen und inadäquat
die intellektuellen Vorstellungen oder Begriffe sind, durch die
wir das Göttliche denken. Das göttliche Offenbarungswort hat
nämlich an unserer Art und Weise zu erkennen und zu reden
nichts geändert, vielmehr sich zu derselben herabgelassen und
in Begriffe und Worte sich gekleidet, die der uns umgebenden
Sinnenweit ursprünglich entnommen, eben deswegen aber nicht
geeignet sind, das Göttliche in deckender, adäquater Weise zum
Ausdruck zu bringen. Es ist durchaus notwendig und ungemein
wichtig, dafs man sich dessen beim Gebrauch dieser Begriffe und
Worte immer voll und ganz bewufst bleibe. Sobald der Theologe

es aus dem Auge verlöre, würden jene Begriffe und Worte
für ihn zum Steine des Anstofses, zu Anthropomorphismen, die
er mit seinem Denken in Gott hineintrüge. Für wen aber die
Theologie nicht blofs zur Wissenschaft gediehen, sondern auch
zur Weisheit ausgereift ist, für den besteht solche Gefahr nicht.
Er ist sich der Höhe und Tiefe bewufst, die hier erfafst werden
Boll, — so gut es mit menschlichem Gedanken und Gedankenausdruck

geht. Da es nie und nimmer vollkommen möglich ist,
so korrigiert und ergänzt er die eine Vorstellung durch andere,
um so durch eine Menge von Vorstellungen das einigermafsen
zu erfassen, was vollkommen zu erfassen und in schauender Weise
zu erkennen ihm hienieden nicht beschieden ist. Er wird es nicht
bedauern, wenn das Göttliche von gründlich verschiedener Seite
betrachtet wird; er wird dies vielmehr mit Freuden begrüfsen,
weil es Anlafs und Gelegenheit bietet, die genannte Korrektur
der Vorstellungen gründlich vorzunehmen und jeden Anthropo-
morphismus hier fern zu halten. Er wird, weil es nun einmal
menschlich ist, die Fehler am andern leichter zu sehen als an
steh selbst, das Mangelhafte in der Vorstellung des andern mit
Leichtigkeit erkennen. Er wird aber auch gegen die Behauptung
des Gegners, der gleichfalls in Bezug auf ihn schärfere Augen
bat, als in Bezug auf sich selbst, die Ohren nicht verschliefsen.
Sie wird ihm vielmehr ein Anlafs sein, die eigene Vorstellung
von neuem scharf unter die Lupe zu nehmen, und wenn er dabei
das Inadäquate, das sie dem Göttlichen gegenüber enthält,
deutlicher und schärfer erkennt, als vorher, so wird er darin einen

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 17



246 Der hl. Bonaventura u. d. thom.-mol. Kontroverse.

nicht zu verachtenden Gewinn erblicken und dem Gegner dankbar

sein. Oder vielmehr, er wird ihn gar nicht mehr als Gegner,
sondern als Freund und Bruder betrachten und als Kollegen be-

griifsen, sogar hoch willkommen heifsen, falls er entdeckt, dafs
derselbe eben so fest, wie er selbst, entschlossen ist, die Theologie
wirklich als Weisheit zu behandeln. Er wird dann erkennen,
dafs es auch für die Entwicklung der intellektuellen Vorstellungen

nicht gut ist, dafs der Mensch allein sei, dafs er auch hier
eines „adjutorium simile sibi" bedürfe. Er freut sich, dafs er
sich gegenüber einen Geist findet, der zwar ähnlich angelegt
ist, wie er selbst, aber doch nicht bis zur völligen Gleichheit
mit ihm übereinstimmt, weil er einsieht, dafs derselbe so ihm
besser behilflich sein kann, ein Gedankenbild in seinem Geiste
hervorzubringen, welches vollkommener der Sache entspricht.

Wenn in solcher Weise die alte Kontroverse, von der wir
reden, weiter geführt würde, so würden wir es nicht bedauern,
dafs sie noch nicht zur B-uhe käme. Sie würde dazu dienen,
die Erkenntnis einer Sache, die namentlich Anfängern in der
Theologie, welche immer wieder dahin neigen, anthropomor-
phistisch über Gott und sein Wirkeu zu denken, grofse
Schwierigkeiten bietet, zu fördern. Namentlich aber würde man so
dahin gelangen, dafs bei dem Geistesringen die Liebe nicht
verletzt würde. Denn wo die wahre Weisheit ist, da ist stets auch
die heilige Gottesliebe (cf. S. Thom. II. 2. q. 45), und wo diese
ist, da ist auch die Nächstenliebe, die wohl dem Gegenstande,
nicht aber dem Motive nach von ihr verschieden ist. Je mehr
die Theologie zur Weisheit wird, desto mehr dürfen wir hoffen,
dafs endlich doch die Zeit kommen werde, wo der weise Doctor
Angelicus nicht mehr einen Zankapfel bilde, sondern, wie der
von beiden Parteien hochverehrte Vater der Christenheit es
gewollt hat und will, zum wahren Einigungspunkt werde, zu einer
festen Grundlage, auf der diejenigen, die sich bisher bekämpft
haben, einig unter sich und mit allen, die es gut meinen,
zusammenstehen, um die Feinde der Wahrheit und der Weisheit,
der christlichen Kultur und Gesittung, erfolgreich zu bekämpfen
und dadurch der Kirche und der Menschheit wahre Dienste zu
leisten. „Concordia parvae res crescunt, discordia maximae di-
labuntur.''


	Der Hl. Bonaventura und die thomistisch-molinistische Kontroverse

