
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Aus Theologie und Philosophie

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


170 Aus Theologie und Philosophie.

andern „gemeinsam", die andere hingegen, dafs es etwas für sich
„eigentümlich" oder „besonders" hat, wie wir schon früher vom
englischen Lehrer gehört haben. „Gemeinsam" ist allen
Naturdingen der Stoff, „besonders" die Form. Denn offenbar kann
nicht ein und dasselbe zugleich allen Körpern gemeinsam, und
jedem einzelnen selber wiederum besonders eigen sein.

Damit aber der Stoff allen Körpern „gemeinsam" zukommen
könne, mufs er, nach der Forderung der modernen Naturforschung
zwei Eigenschaften besitzen: a) die Einfachheit: b) die
Gleichartigkeit. Denn: „das Denken, welches überall nach möglichster
Einheit der Erklärung strebt, wird an das Atom, wenn es das

letzte Element der Körperkonstitution vorstellen soll, zwei
Hauptforderungen zu stellen haben : Einfachheit und Gleichartigkeit."
Dr. Cl. Baeumker, a. a. 0. S. 85.

Überdies mufs der Stoff noch zwei andere Eigenschaften
aufweisen, deren Vorbedingung die vorausgehenden sind, nämlich:
a) mufs er in einheitlicher Weise auf allen Gebieten der
Naturforschung zu Grunde gelegt werden können; ß) ferner zugleich
sich in Übereinstimmung befinden mit den Anforderungen des

philosophischen Denkens. Wir stimmen diesen Bedingungen, die
hier an den Urstoff gestellt werden vollinhaltlich bei, weil sie
durchaus richtig sind, von Aristoteles und der Scholastik schon
viel früher gefordert wurden.

Diese unantastbaren Forderungen nun, so behauptet der
moderne Atomismus, erfüllt einzig und allein das Atom, ein einfacher
aber wirklicher Körper, „Stoff" im modernen Sinne des Wortes.

AUS THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE.1

Von Dr. M. GLOSSNER.

1. P. Aertnys, Probabilismus. 2. Dr. Engl er t, Von der
Gnade Christi. 3. i r, Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums.

4. Dr. Rolfes, Die substantielle Form und die Seele bei
Aristoteles. 5. Pr. Wulff, L'Estétique de St. Thomas. 6. Dr. Miche-
litsch, Über Atomismus, Hylemorphismus u. s. w. 7. Dr. Weinmann,
Wirklichkeitsstandpunkt. Die speciüschen Sinnesenergieen. 8. Dr. Braig,
Vom Denken. 9. Dr. Commer, Logik. 10. Dr. Cohn, Unendlichkeitsproblem.

11. Lange, Geschichte des Materialismus. 1. u. 2. Heft.

Unter dem Titel (1.) „Probabilismus und Äquiprobabi-
lismus" (Paderborn 1896) beantwortet P. Aertnys, Priester

1 Berichtigungen: S. 28 Z. 11 v. u. ds. Bdes 1. Hauptsysteme st.
Hauptprobleme. S. 32 Z. 1 v. o. 1. an st. ein. S. 34 Z. 21 v. u. st. es
1. seine Einreihung.



171

der Gesellschaft vom allerheiligsten Erlöser und Professor der
Moraltheologie, eine in der Zeitschrift für katholische Theologie
(Innsbruck) erschienene Kritik der von den Söhnen des hl. Alfons
vertretenen Ansichten über Wert und Geschichte des Probabi-
Iismus, an dessen Stelle der hl. Alfons bekanntlich im Eortgang
seiner moraltheologischen Forschungen den die Anwendbarkeit
des probabilistischen Grundsatzes: Lex dubia non obligat auf
ein im strikten Sinne zweifelhaftes Gesetz beschränkenden Äqui-
probabilismus setzte. Wahrhaft zweifelhaft nämlich wird nach
der Lehre des hl. Alfons v. Liguori ein Gesetz nur in dem Falle,
in welchem die für sein Bestehen sprechenden Gründe durch
sicher (certe) und deshalb auch bedeutend (notabiliter)
wahrscheinlichere Gründe aufgewogen werden.

Anerkennenswert ist die Ruhe und Objektivität, mit welcher
die Kontroverse von Seiten der Vertreter des Äquiprobabilismus
geführt wird. Von der gegnerischen Seite kann dies zu unserem
Bedauern nicht durchweg gerühmt werden. Schon Prof. Rohling
glaubte Grund zu haben, sich über den ihm gegenüber
angeschlagenen Ton zu beklagen. (Gnade und Freiheit, Gewissen
und Gesetz. Prag 1879. S. 9.) Ähnliches mufste der Verf. dieser
Zeilen erfahren, als er in der Monatsschrift: „Der katholische
Seelsorger" (Paderborn, Schöningh) in zwei Artikeln die pro-
babilistische These von der Erlaubtheit, der sent, probabilis im
Konflikt mit einer sent, certe probabilior zu folgen, bestritt.
(I. Jahrg. 1889. 6. u. 9. Heft. S. 271 ff. S. 415.) Die
Innsbrucker Zeitschrift für kathol. Theologie brachte dagegen einen
Artikel, der den Mangel an Gründen durch einen gereizten Ton
und eine Darstellungsweise zu ersetzen sucht, die bis zur
Verdrehung unserer Worte in ihr gerades Gegenteil fortgeht. (S.

uns. Replik ebd. Jahrg. 1890. 7. Heft. S. 33G.)
Der gegen die Anwendung, den der Probabilismus von dem

Satze: Lex dubia non obligat macht, indem er ihn auch auf die
Fälle eines dubium late dictum ausdehnt, erhobene Vorwurf wird
als „banal" bezeichnet. Auch der Gegner des P. Aertnys, Dr. Hip-
pert, scheut nicht vor der Äufserung zurück: „Der alte Vorwurf,
der Probabilismus führe zum Laxismus, ein Vorwurf, den
wissenschaftlich gebildete Männer nicht mehr erheben dürften." (Innsbr.
Zeitsch. 1895. S. 477.) Sehr treffend bemerkt hierzu Verf. „Was
nun schliefslich die These des landläufigen Probabilismus anbetrifft,

welche lautet: Licitum est sequi opinionem benignam vere
probabilem relicta probabiliore pro lege, so kann diese zwar in
gemäfsigtem Sinne aufgefafst und angewendet werden; an und
für sich aber ist sie dehnbar, und so hängt jene Mäfsigung nur



172 Aus Theologie und Philosophie.

von der Person, nicht von der Lehre ab. Wenn wir uns auch
getrösten müssen, von H. H. nicht zu den wissenschaftlich
Gebildeten gezählt zu werden, so sagen wir doch : objektiv sehliefst
jene These den Laxismus nicht aus, sondern führt vielmehr zu
demselben." Im gleichen, d. h. in einem jede persönliche Spitze
ausschliefsenden Sinne haben wir erklärt (Der kathol. Seelsorger
1890. S. 336): „Ich gestehe zu, dafs die Probabilisten es nicht
an Warnungen und Kautelen fehlen lassen, um dem gefährlichen
Satze, dafs ein probabler Grund für die Freiheit selbst im Widerstreit

mit entschieden probableren Gründen gegen die Freiheit
die Richtschnur des Handels bilden dürfe, die Spitze abzubrechen."
Jener Vorwurf sei also nicht gegen die Probabilisten, sondern

gegen das System, gegen die These gerichtet. Eine Versöhnung
der widerstreitenden Ansichten, wie sie gegenwärtig von beiden
Seiten angestrebt wird, kann deshalb nur dann von Erfolg sein,
wenn von Seiten der Probabilisten jener Satz aufgegeben und die
Anwendbarkeit des gemeinsamen Princips (lex dubia non obligat)
auf das dubium stricte dictum beschränkt wird.

P. Aertnys fixiert den Frage- und Streitpunkt dahin: „Wann
ist eine certitudo moralis late dicta vorhanden? Nach den Äqui-
probabilisten ist sie schon vorhanden bei einer opinio notabiliter
aut certe probabilior Probabilisten und Aquiprobabilisten
beweisen ihre Lehre mit dem Princip: lex dubia non obligat, worauf
der hl. Alfons insbesondere sein System begründet hat. Es ist
also Hauptsache zu wissen: Was ist eine lex dubia? Was ist
ein Zweifel?" (S. 1 f.). Wie man sieht, kommen in der Kontroverse

über Probabilismus und Äquiprobabilismus die bezüglich
der Gewifsheit im Gebiete des sittlichen Handelns mafsgebenden
Grundsätze in Frage. Eine Untersuchung hierüber ist demnach
unvermeidlich, weshalb sich denn auch unser erster Artikel in
der genannten Monatsschrift (Kath. Seels.) mit dieser Frage
beschäftigt; im Anschlufs an die Lehre des hl. Thomas gelangt
derselbe zu dem Resultate, dafs eine unvollkommene moralische
Gewifsheit (die cert. moralis lata des Vf.s) genügt, nicht blofs
um zu Gunsten der Freiheit zu entscheiden, wenn eine solche
vorhanden ist, sondern auch zu Gunsten des Gesetzes, d. h. sich
für verpflichtet zu halten, wenn man moralisch überzeugt ist, dafs
eine Verpflichtung bestehe; eine solche aber bestehe dann, wenn
die sicher überwiegenden Gründe zu Gunsten des Gesetzes
sprechen. Denn wie der Vf. sehr treffend zeigt, darf das
Gesetz gegenüber der Freiheit nicht ungünstiger gestellt werden.
Beide sind von Gott gewollt und — fügen wir hinzu — zumal
von Gott gesetzt; denn die geschöpfliche Freiheit ist schon an-



(1.) P. Aertnys, Probabilismus. 173

und für sich eine endliche, gebundene, stehend unter der
Herrschaft des göttlichen Gesetzes.

Zur Bestimmung der Begriffe: Gewifsheit, Meinung, Zweifel
zieht der Vf. den englischen Lehrer zu Rate und hebt unter
anderem die „nicht beachtete" Stelle hervor 3 Sent. dist. 23.
qu. 2. art. 2. qu. 3. sol. 1., in welcher der Zustand des Zweifels
auf die Fälle beschränkt wird, quando homo non habet rationem
ad alteram partem magis quam ad alteram, quod nescientis est
(dubium negativum) vel quod ad utramque habet, sed aequalem,
quod dubitantis est (dub. positivum). Im Zustand der Meinung
(im subjektiven Sinne, zu unterscheiden von Meinung im objektiven

Sinne oder einer Sentenz, für die Gründe sprechen) ist
der Intellekt quando inclinatur magis ad unum quam ad alterum
• unde accipit quidem unam partem, tarnen semper dubitat
de opposito (de Verit. qu. 14. art. 1). Certitudo (im Subjekt.
Sinne) schliefst dagegen jeden vernünftigen Zweifel aus. „Eine
Meinung im objektiven Sinne ruft nur dann den status opinantis
und daher das dübium in sensu lato hervor, wenn sie unice
probabilis oder certe probabilior ist; sind aber zwei kontradiktorische

Meinungen gleich oder fast gleich probabel, so versetzen
sie uns in den Zustand des strikten Zweifels."

Im Folgenden wird der Nachweis geführt, dafs der hl.
Alfons das: Lex dubia non obligat auf den strikten Zweifel
beschränkt; denn auch in den Fällen, in welchen der Heilige dus
„dubia" dem „probabilis" gleichsetzt, fafst er es im Sinne von
aeque probabilis (S. 7). Zwischen dem strikten Zweifel und der
moralischen Gewifsheit im strengsten Sinne, die jeden vernünftigen

Zweifel ausschliefst, steht die certitudo mor. late dicta in
der Mitte; diese letztere ist zwar mit irgend einer vernünftigen
Furcht (der Wahrheit des Gegenteils) vereinbar, genügt aber
sowohl einerseits, eine Verpflichtung anzunehmen, wenn die
überwiegenden Gründe für das Gesetz, als auch eine solche in
Abrede zu stellen, wenn die stärkeren Motive zu Gunsten der Freiheit

sprechen.
Der Vf. verteidigt die Möglichkeit einer Abwägung der Gründe

als logisch und leicht durchführbar, jenes, weil jeder, der im
Zweifel aufrichtig die Wahrheit sucht, die Beweiskraft der Gründe
prüfen mufs, wenn er nicht mit überwindlicher Unwissenheit
handeln will; dieses, weil die Vergleichung nur nach dem Mafse
persönlicher Urteilsfähigkeit verpflichtet (S. 18 f.). Der Vergleich
mit der Wage ist in dem Sinne gerechtfertigt, dafs der Verstand
zwar nicht mit mechanischer Notwendigkeit, wohl aber kraft
seiner Natur und in seinem Triebe nach Wahrheit der wahr-



174 Aus Theologie und Philosophie.

scheinlicheren Meinung sich zuneigt (S. 23). Dafs aber zwischen
der op. notabiliter probabilior und der op. paulo probabilior keine
Zwischenglieder liegen, wird mit dem hl. Alfons durch den Unterschied

metaphysischer Dinge von physischen begründet. Es werde
daher mit Recht aus dem certe probabilior auf das notabiliter
probabilior geschlossen, resp. beide für gleichbedeutend genommen,
d. h. ein gewisses Übergewicht kommt einem bedeutenden
gleich (S. 24).

Weiterhin wird das Verhältnis von Gesetz und Freiheit
näher bestimmt und als letzten Grund auf die Erwägung
zurückgeführt, dafs beide, Gesetz und Freiheit vom Gesetz, für den
Menschen aus dem Willen Gottes hervorgehen, woraus sich
ergebe, dafs dieselbe Gewifsheit, die erforderlich ist und genügt,
um uns von einer Verpflichtung freizusprechen, auch erforderlich
ist und genügen mufs, damit die Freiheit durch ein Gesetz
gebunden werde (S. 27 f.).

Den innersten Kernpunkt der Frage trifft der hl. Alfons in
den Worten: „Ad licite operandum debemus in dubiis veritatem
inquirere et sequi: at ubi Veritas clare inveniri nequit, tenemur
amplecti saltern opinionem illam, quae propius ad veritatem ac-
cedit, qualis est opinio probabilior" (S. 28). In diesem Falle ist
ein eigentlicher Zweifel nicht mehr vorhanden ; denn für diesen
wird nach St. Thomas und der Scholastik das Gleichgewicht der
Gründe erfordert (S. 29). In der Schlufsbemerkung, die
geschichtliche Fragen bezüglich des Probabilismus berührt, ist die
Thatsache hervorgehoben, dafs Barth, de Medina der erste war,
der das Befolgen der opinio probabilis in concursu probabilioris
gestattete, zur Bestätigung seiner These aber keinen einzigen
älteren Autor anführt (S. 33).

In die theologische Moral nach der Auffassung des heil.
Thomas schlägt die Lehre von der Gnade Christi ein als
dem unerläfslichen Mittel zur Erreichung des thatsächlichen
Endziels, der Anschauung Gottes — des Endziels, welches für
die Moral höchstes Princip ist, wie das Dasein Gottes in
seiner vollen konkreten Bedeutung für die Dogmatik. Von ihr
also, der Gnade, handelt Dr. Englerts Schrift: (2.) „Von der
Gnade Christi. Text des hl. Thomas Summa Theolog.
p. 2, qu. 109—114 mit deutschem Kommentar", Bonn
1896, deren erster Teil uns vorliegt. Dieselbe trägt die Gut-
heifsung des hochw. Erzbischofs von Köln an der Stirne und
ist deren Ertrag zum Besten des Fabrikarbeiterasyls Mariahilf
bestimmt. Dieser erste Teil enthält indes nur den Text und
Kommentar des ersten Artikels der 109ten Quästion. Weitaus



(2.) Dr. Englert, Von der Gnade Christi. 175

der gröfsere Raum (von 324 volle 244 Seiten) ist einer Einleitung
über das Textstudium des hl. Thomas, sowie zahlreichen
Anmerkungen gewidmet. Sieht man von der Einleitung ab und
bedenkt, dafs der Kommentar eines einzigen Artikels 80 Seiten
umfafst, wozu ebensoviele Seiten: „Litteratur und Bemerkungen"
kommen, so ist zu befürchten, dafs das Werk zu einem
Umfang sich auswachsen werde, der zu den wenigen in Aussicht
genommenen Quästionen aufser allem Verhältnis steht. Wir sind
nun keineswegs der Ansicht, dafs der Inhaltsreichtum des zu
kommentierenden Textes eine solche Ausführlichkeit nicht
rechtfertige. Gleichwohl meinen wir, dafs eine Reihe von Citaten
aus Prosawerken und Dichtungen ohne Beeinträchtigung des
Ganzen wegfallen konnte; auch glauben wir, dafs ein Schriftsteller

dem Leser zu mancherlei Reflexionen zwar die Anregung
geben solle, ohne sie aber selbst mit allen Folgerungen und zeit-
gemäfsen Anwendungen breitzuschlagen. Von diesen formellen
Bedenken aber abgesehen, möge dem Vf. das Zeugnis feuriger
Begeisterung, aufrichtigen St.rebens, in die Tiefen des
Gegenstandes einzudringen, einer schwungvollen, üppig blühenden,
bilderreichen Sprache, eines milden, nachsichtigen Urteils auch
dem Gegner gegenüber nicht versagt werden. Doch wäre auch
in Bezug auf die zwei letzteren Punkte ein gröfseres Mafshalten
zu wünschen gewesen. Das Verständnis des Textes würde durch
eine ruhigere und nüchternere Darstellung zweifellos gewonnen
haben; auch mufste den modernen Verirrungen gegenüber nicht
allein das Verbindende, sondern auch das Trennende in schärferer

Weise hervorgehoben werden. Wir werden bei Erwägung
des Einzelnen hierauf zurückkommen.

An die Spitze des Buches ist das Porträt des englischen
Lehrers nach einer bekannten, dem berühmten Bilde in San
Domenico in Bologna nicht ganz entsprechenden Darstellung
gesetzt. Den Eingang bildet eine schwungvolle Widmung an den
seligen Albertus, ohne den der Engel der Schule nicht der „Fürst
der Theologen" hätte werden können (S. 1). Überschwenglich
erscheint uns die hier ausgesprochene Hoffnung, es werde in
Deutschland wieder einer erstehen, der das „Forschen und Wissen
der alten und neuen Zeit bis in alle Einzelzüge beherrscht" (S. 3).
Zwar ist es gnt, unsere philosophischen Deutschtümler daran zu
erinnern, dafs es ein Deutscher war, der die mächtigste und
bedeutendste philosophisch-theologische, die als „römisch"
diskreditierte thomistische Schule gründete. Was aber einem Albertus
eoch möglich geworden, das gesamte Wissen seiner Zeit
zusammenzufassen, dürfte für die Zukunft unmöglich sein. Es ist



176 Aus Theologie und Philosophie.

auch nicht nötig. Die Philosophie ist zwar eine in gewissem
Sinne allumfassende Wissenschaft; ihre Universalität aber ist eine

principienhafte, nicht die einer polyhistorischen Gelehrsamkeit.
Auf die Widmung folgt die 104 Seiten umfassende „Vorrede"

über das Textstudium des hl. Thomas, wozu sich 58 Seiten
„Litteratur und Bemerkungen" gesellen, für einen Kommentar
zu wenigen Quästionen vielleicht doch des Guten zu viel!
Angeführt werden in Kürze die Zeugnisse der Päpste für Thomas.
Als Hauptträger der „Textlehre unter den Neueren" werden
Satolli und Billot genannt; jener glühe für den „ursprungsfrischen"
Thomas, unverzagt und zuversichtlich stelle er sich zwischen die
noch kampfbereiten Heerlager, weil mit ihm Thomas (S. 11, wozu
die Anm. S. 108: „Vgl. die sorgfältige und geistvolle, auf
den grofsen Suarez zurückgreifende Schrift von Viktor Fries,
S. Th. Aq. doctrina de cooperatione Dei etc. Par. 1894". Wir
empfehlen gelegentlieh dem Vf. die Abhandlungen P. Feldners
und P. Dummermuths); wäre er dazu noch ein Deutscher, so
wäre er „zweifellos wie in mächtigem Anprall in die Gebiete
des modernen Geistes vorwärts gedrungen" (S. 12). Eine durchaus

harmonische Natur ist Billot, dem es mehrfach gelang, „von
seinem festen, aber noch empfänglichen Standpunkt aus Rückwege

und Friedenspfade zu Männern auch wie Molina und
selbstverständlich Suarez zu finden" (S. 16). Dem Molina kann er sogar
den Hauptsatz über die Prädestination entnehmen! (S; 118.)

Von den thomistischen Bestrebungen in Deutschland werden
aufser diesem Jahrbuch und Schneiders längst eingegangenen
Thomasblättern (S. 20. S. 128) insbesondere die Namen von Tillman

Pesch, dem „gottbegnadeten Verfechter der peripatetisch-
scholastischen Weltanschauung", Konst. Gutberiet, der, ohne je
mit Thomas hart zu brechen, „Ansiedlungen im Reich der
gegenwärtigen Weltwissenschaft unternimmt", der Apologet Weifs
und Hermann Schell angeführt, dessen Dogmatik „statt des
exklusiven Kultus einer verknöcherten Schul tradition den wirklich

grofsen Reichtum selbständiger, gottergebener Geistesanlagen
in den Dienst der Theologie stellen welche in nützlichem
Gegensatz zu veralteten und abgegriffenen Schulmeinungen ein
frischer Apfel sein will, und weit mehr in den Bahnen des heil.
Thomas geht, als sie oberflächlich erkennen läfst" (S. 21). Zu
diesem merkwürdigen, sehr merkwürdigen Urteil wird in den

Anmerkungen (S. 129) noch hinzugefügt, dafs Schells Theologie
mit seltener Innigkeit und Energie vom und itü Gottesbegriffe
lebt. Wir werden auf diesen Begriff bei Besprechung des neuesten

Schellschen WFrkes zu sprechen kommen. Vorläufig aber



177

wollen wir bemerken, dafs Sch.s Dogmatik allerdings der „frische
Apfel" sein will, dafs aber dieser Apfel im Kerne faul ist, und zwar
gerade wegen des gerühmten Gottesbegriffs, der seine verhängnisvollen

Konsequenzen durch alle Teile der Theologie geltend
macht und ein philosophisch-theologisches System nach sich zieht,
in welchem nur der oberflächlichste Blick eine Ubereinstimmung
mit dem hl. Thomas finden kann. Von Schell wird (S. 142) ein
„kühner, aber wohl zu behauptender Satz", die Stellung des
Gottmenschen betreffend, angeführt, der trotz seiner überschwenglichen

Ausdrucksweise an sich eine mildere Erklärung zulassen
würde, wenn er nicht im Zusammenhang mit dem Schellsehen
Gottesbegriff und seiner Theorie der Trinität und der Schöpfung
einen unzulässigen Sinn erhalten würde. Schwer begreiflich ist,
was der Vf. (S. 52) über Th. Weber bemerkt, es sei ihm und
anderen mit nichten zu verargen, wenn er in seiner „mit eifriger
Originalität durchgedachten Metaphysik grundsätzlich dem Thomas
absage, aber nachdem sie (sie) ihn offenbar durchforscht habeD".
Mit diesen sei „eine sachgemäfse Auseinandersetzung auf edle
Weise (sie) möglich, wenn sie auch in Kraft grundsätzlichen Gegensatzes

undankbar und fruchtlos bleibe". In diesem Falle lasse
man die „edle" Auseinandersetzung doch besser unterbleiben.
W7ie es aber mit der Originalität des Güntberianers Weber
bestellt sei, darüber möge sich der Leser, wenn nicht aus der Lektüre

des Weberschen Werkes selbst, aus unserer eingehenden
Besprechung des ersten Bandes desselben in diesem Jahrbuch
(VI. S. 1 ff.) ein Urteil bilden. — Statt der schönen Worte von
der „Feinblüte und Vollreife des modernen Strebens", die „dem
Mittelalter und seinem Thomas einzufügen seien" (S. 60), würden
wir eine nähere Angabe dieser „Feinblüte" vorziehen. Sind
damit die Errungenschaften im Gebiete der empirischen Naturforschung,

der Sprachen, der Technik gemeint, so ist die „Einfügung"

für uns etwas Selbstverständliches; sollen es aber religiöse,
sittliche, spekulative Fortschritte sein, so nenne man sie. Gegen
solche aber, wie den Schellschen Gottesbegriff, müssen wir uns
verwahren. Man möchte fast glauben, der Vf. adoptiere diesen
Begriff, wenn man S. 62 liest: „Als der Selbstwirkliche hat Gott
wie sich selbst, so auch all sein Wirken durchaus in seiner Macht
und vermag es in den zweiten Ursachen nach deren Natur zu
modifizieren". Diese Ausdrücke sind wenigstens mifsverständlich
und nach dem Mifsbrauch derselben durch Schell besser zu
vermeiden. Zu dem angeführten Satze wird auf eine Anm. S. 144
verwiesen, die lautetr: Tho. pass. Fürwahr eine bequeme Art,
zu citieren.



178 Aus Theologie und Philosophie.

Der Vf. wiederholt eine Äufserung in den Veröffentlichungen
des Görresvereins, dafs in der lebendigen Geistesarbeit der
modernen Philosophie, nicht in ihren Systemen, ihr alleiniger Wert
gelegen sei (S. 67). Wir meinen, eine Arbeit, die nichts zu
Tage fördert, sei verlorene Anstrengung und mehr zu beweinen,
als zu bewundern.

WasWundt betrifft, so wollen wir seine Verdienste um
Physiologie u. s. w. durchaus nicht schmälern. Gleichwohl scheint
uns der Vf. (S. 68 u. 147) den philosophisch-wissenschaftlichen
Wert seiner Arbeiten zu überschätzen. Gegenüber den
Lobsprüchen, die der Vf. dem Vertreter des Positivismus in Deutschland,

welcher der Seele die Substanzialität abspricht, die er dem
Stoffe zugesteht, wird man wohl an ein anderes Urteil erinnern
dürfen, demzufolge dieWundtsche Philosophie „auf Grund einer
widerspruchsvollen Vorstellung von philosophischer Erkenntnis in
die gröfsten Willkürlichkeiten und abenteuerlichsten Phantastereien

verfiel" (Gruber, S. J., Der Positivismus v. Tode Comtes
S. 158). — Neben Wundt ist Helmholtz unter denen genannt,
von welchen Thomas würde lernen können und wollen, „was
immer sie selber wissen und können". Dafs von Physikern und
Physiologen, wie die Genannten, zu lernen ist, wird niemand
bestreiten. Wenn man aber z. B. einen Helmholtz nennt, so wird
man auch an die Kritik, die dieser Forscher am Auge und seinem
Schöpfer geübt, und an die Widerlegung durch einen französischen

Gelehrten, sowie an den Anteil erinnern dürfen, den H.
am modernen Idealismus genommen, welchen er von Kant
entlehnte, und durch das Ansehen angeblich empirischer Bestätigung

zum Range eines unumstöfslichen naturwissenschaftlichen
Resultates zu erheben suchte.

Seltsam mutet die auch stilistisch anfechtbare Phrase an :

„Eben der in allen seinen Principien und auch Hauptsätzen treu
gewahrte Thomas ist sogleich fortschrittlich, was sollte im Munde
der Päpste seine oft hervorgehobene göttliche Begnadigung und
Förderung, falls sie nicht Kraft und Dienst ist des grofsen Gottes
des Kulturfortschrittes bis zu intellektueller, sittlicher und socialer
Vollendung hin?" (S. 86.) An dieser Stelle kommt der Vf.
wieder auf Schell zu sprechen, der trotz seiner Abwendung von
Thomas doch ein echt katholischer Theologe bleibe, dessen
Kirchlichkeit nicht angezweifelt werden dürfe. Eine derartige
persönliche W endung der Polemik ist uns wenigstens ferne geblieben.
Übrigens wird sich uns zeigen, wie Schell in seinem neuesten
Werke die traditionelle Theologie behandelt: eine Art und Weise,
die wohl geeignet ist, die Geduld seiner Gegner, auf deren Seite



179

die Tradition und die Autorität steht, auf die härteste Probe zu
stellen. Eine solche „apologetische Dogmatik", wie diejenige
Schells — meint der Vf. weiter — sei nicht einmal möglich,
ohne dafs vor allem anderen die Individualität ihres Urhebers
sehr lebhaft sich selbst betone, hervorhebe und allseits mobilisiere.

(A. a. 0.) Ob wohl diese Apologie dem Würzburger
Apologeten erwünscht soin wird? Wohl ist leider das neueste
apologetische Werk Schells mehr zu einer Apologie seines
individuellen Christentums, resp. Gottesbegriffs geworden! Was
der Vf. hinzufügt (S. 87), ist hohle Phrase und zeigt auf die
Ansteckungsgefahr; denn auch bei Schell tritt das dichterische Bild
und die hochtönende Phrase vielfach an die Stelle der verhöhnten
und verpönten „mechanischen" und „formalistischen" Distinktio-
nen. Poesie ist aber nicht Wissenschaft; und was Schells Lehre
betrifft, so wird über ihr Verhältnis zu Dogma und Kirche die
Zukunft entscheiden.

Nach S. 89 sind die fünf Quästionen der thomistischen
Gnadenlehre ein Kleinod thomistischer Genialität; hier sei den
Begriffen der Gnadenlehre jene weichere Muskulatur, jene
lebendige Einfachheit belassen, die ihnen von Natur aus eigen.
Ich meine, die thomistische Gnadenlehre besitze ein festes Rückgrat

und habe die stärkere „Muskulatur" nicht erst in der
thomistischen Schule erhalten. Sagt doch der Vf. selbst (was freilich

schwer mit dem Lobpreis Suarez' und Molinas zu vereinbaren
ist), dafs Thomas im Orden des hl. Dominikus eine Art festen
Familienstandes durch alle Jahrhunderte gehabt habe.

Der im Kommentar erklärte erste Artikel der 109. Quästion
behandelt die Frage nach der Notwendigkeit der Gnade zur
Erkenntnis des Wahren und antwortet mit der Unterscheidung
natürlicher und übernatürlicher (altiora intelligibilia) Wahrheiten.
Zur Erkenntnis der letzteren sei die Stärkung durch das Licht
des Glaubens oder der Prophezie notwendig: quod dicitur lumen
gratiae, inquantum est naturae superadditum. Der Vf. führt in
schwungvoller Darstellung aus, wie der menschliche Intellekt
durch den Einflufs der Gnade allseitig erhoben und zu einer
Vollkommenheit geführt wird, zu der er sich aus eigener Kraft
nimmermehr zu erschwingen vermöchte. Es war indes geboten,
auch auf die Frage nach der Möglichkeit einer natürlichen
Ordnung und eines natürlichen Endziels einzugehen. Wir begegnen
hierüber folgender Äufserung: „Wenn hier untersucht wird,
inwiefern die Gnade notwendig, ist in Kraft der thatsächlichen
übernatürlichen Zielbestimmung der Menschheit die absolute und
innere Notwendigkeit zu verstehen, so dafs die Gnade als das



180 Aus Theologie und Philosophie.

von Gott in die menschliche Natur eingesenkte, kraftthätige, allein
aber auch völlig zureichende übernatürliche Princip von solchen
menschlichen Akten in Betracht kommt, die als ihr letztes Ziel
göttliche Seligkeit im Menschen einfachhin gewinnen und fruchten"

(S. 175). Die „thatsächliche übernatürliche Zielbestimmung"
insinuiert eine mögliche natürliche Zielbestimmung. Wir werden

also wohl annehmen dürfen, dafs der Vf. die thatsächliche
Bestimmung zur Anschauung Gottes nicht für die einzig
mögliche hält. In der That liefse sich die absolute Gratuität der
Gnade nicht mehr aufrecht erhalten, wenn die unmittelbare
Anschauung Gottes als die notwendige Bestimmung des endlichen
Geistes angesehen und behauptet wird. — Das Citat aus Goethes
Faust (S. 184) ist unpassend, da es nicht den Gedanken
göttlicher Allwissenheit und Allwirksamkeit, sondern den pantheisti-
scher Immanenz zum Ausdruck bringt. S. 191 spricht der Vf.
in Schellscher Redeweise von Gottes Selbsterkenntnis als „ewiger
Selbstverwirklichung". Es wäre sehr zu beklagen, wenn
derartige Formeln in unsere theologische Sprache Eingang fänden.
Für die Fortsetzung des Werkes kann der Wunsch nicht
unterdrückt werden, der Vf. möge gröfseres Mafshalten in Stoffauswahl

und Ausdrucksweise walten lassen und vor allem Einflüsen
widerstehen, die ihre Berechtigung erst noch zu bewähren haben,
nach unserer Ansicht aber nie zu bewähren im stände sein
werden.

Unter dem Titel: (3.) Die göttliche Wahrheit des
Christentums veröffentlicht Dr. H. Schell ein neues,
weitläufig angelegtes Werk, das vier Bücher umfassen soll, wovon
das erste in zwei starken Bänden uns vorliegt (Erstes Buch.
Gott und Geist. I. Grundfragen. Paderborn 1895. II.
Beweisführung 1896). Der durch ein bedeutendes spekulatives Talent
und seltene dialektische Gewandtheit hervorragende Vf. bietet
uns in dieser Schrift eine „theologische Apologetik" als ein Seitenstück

zu seiner „apologetischen Dogmatik". Das treibende Motiv
dieser neuen Apologetik ist die Absicht, den innersten Kern der
Religion und des Christentums in seiner ganzen Geistesfülle und
Geistesmacht dem modernen Geiste nahe zu bringen. Der alles
beherrschende Grundgedanke ist der dem modernen Bedürfnisse
entsprechend umgestaltete Begriff Gottes als lebendiger
Persönlichkeit, die thatkräftig als ewige Weisheit und heilige Liebe
denkend sich wesenhaft gestaltet und wollend sich verwirklicht:

ein Gedanke, der ein helles Licht auf das christliche
Grundgeheimnis der Trinität werfe und darum gestatte, nicht
blofs äufsere Thatsachen der Glaubwürdigkeit, sondern auch den



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 181

geheimnisvollen Inhalt des Christentums selbst nicht blofs äufser-
lieh gegen äufsere Einwendungen zu verteidigen, sondern
positiv-apologetisch zu verwerten und auf diese Art nicht allein
durch die im Christentum olfenbar gewordene Geistesmacht den
Materialismus, sondern auch den Idealismus und Monismus zu
überwinden, indem man ihm seine mächtigste Waffe, seine
Herkuleskeule — den Gedanken einer ursprünglichen selbstschöpferischen

Geistesthat — entreifst und mit Hilfe derselben ihn
ein für allemal niederschlägt und zu den Toten wirft. — Die
fortgeschrittene Besinnung des Geistes auf sich selbst verlangt
diese Umbildung des Gottesbegriffs; denn bis auf Kant und
Schopenhauer mochte man wohl von einer That sac he — der des
ersten Seins, des unendlichen Wesens als Grundlage der Thä-
tigkeit ausgehen ; nunmehr aber ist dieser Begriff als ungeeignet
zur definitiven Überwindung des Materialismus und Pantheismus
durch den der Selbstursächlichkeit, der ursprünglichen
wesengestaltenden freien That in Erkennen und Wollen zu
ersetzen, in der Weise jedoch, dafs der Inhalt dieser That als
ein des Unendlichen würdiger, nämlich als unendliche Vollkommenheit

zu denken ist entgegen der modernen Auffassung, die
dem göttlichen Lebensprozesse einen endlichen Inhalt gibt. Jene
Geistesurthat der Selbstverwirklichung in weiser Erkenntnis
und heiligem Wollen mufs daher als eine ewige und ewig
vollendete aufgefafst werden. In ewig vollendeter Aktualität
ersinnt und vollzieht Gott als Selbstursache sein eigenes Wesen.
Weder findet er es vor und richtet darauf wie auf eine ihm
angethane äufserliche Notwendigkeit sein Denken und Wollen,
wie ehedem (in der Scholastik) von einer analytisch zergliedernden,

mechanischen Denkweise angenommen wurde, noch gestaltet
er es in aktuell endlicher und nur potenziell unendlicher W eise,
wie der moderne Panlogismus und Pantheletismus annehmen;
vielmehr wirkt er als der Selbstwirkliche, Selbstseiende,
Selbsttätige von Ewigkeit her sein Sein und Wesen und ist so
durchaus Licht, Geist, Persönlichkeit; denn nicht das ruhende
8ein, sondern die That ist Licht, durchaus verständlich und
begreiflich.

Dies in nuce der Gedankengang des neuesten philosophischtheologischen

Systems, das wie ein glänzendes Meteor
aufgegangen ist und von gewisser Seite — Gegnern der Scholastik —
als die That eines theologischen Messias um so freudiger be-
grüfst wird, als sein Urheber bis jüngst sich selbst als einen
Anhänger der Scholastik bekannte; denn in der That ist eine
Festung von innen heraus am sichersten zu sprengen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 13



182 Aus Theologie und Philosophie.

Vernehmen wir den Vf. nunmehr selbst. Die Offenbarung
ist nicht etwa wie eine Last anzusehen, die zu tragen ist, „ohne
die Hoffnung und Aufgabe zu haben, die einzelnen Bestandteile
des Lehrganzen in ihrem inneren Wahrheitswert und ihrer eigenen

Weisheitsfülle zu erfassen und dadurch aus einer Last in
Lust und Kraft, in Geist und Leben, aus einer That des
Gehorsams in Licht und Verständnis umzuwandeln". „Unsere
Methode der Apologie, wie der apologetischen Dogmatik führt von
allen Seiten zum Tempel der Glaubenswahrheit hinauf und läfst
keinen Unterschied zu von Last oder Stütze: alles ist Beweis,
alles ist zu beweisen, alles wird Stütze, alles wird zu lebendiger

Uberzeugungskraft" (S. XIV). Mut und Selbstvertrauen
spricht aus diesen Worten! Dem Mutigen gehört der Sieg! Doch
weiter! „Gott ist die Wahrheit, die sich selber denkt, also
Weisheit und infolge dessen selbstursächliche Denkthat.
Andererseits ist Gott das Gute, das sich selber nicht blofs vorfindet,
billigt und bestätigt, sondern mit inniger Liebe und
selbstbestimmender Kraft ewig vollbringt als die selbstursächliche Heiligkeit,

Licht vom Licht" (S. XVII). Also um weise zu sein, mufs
Gott sich selbst ersinnen, um heilig zu sein, sich selbst
vollbringen! Natürlich, um ja nicht mit der Scholastik anzunehmen,
dafs Gott sich selbst vorfinde! Aber wo lehrt diese den Widersinn,

dafs Gott sich selbst vorfinde, billige, bestätige?
Gideon Spicker verlangt eine unserer Kultur entsprechende

Gottesidee. (Über Spicker s. Jahrb. VIII. S. 239 ff.) Schell ist in
der Lage, im Begriffe der Selbstursache, des sich selbst ersinnenden

und schaffenden Gottes eine solche zu bieten (Schell a. a. 0.).
Wird nun der Zeitgeist sich weniger skeptisch zur Religion
verhalten? Der Pantheismus sucht seinem innersten Wesen nach
alles „aus dem unklaren Dichten und Drängen eines unfreien
Weltgrundes zu erklären": also mufs wohl ein frei sich gestaltender

Weltgrund angenommen werden? Wie doch? Geht nicht
Fichte, der Urheber des neueren (nachkantischen) Pantheismus,
von einer ursprünglichen freien Thathandlung aus? Betrachtet
nicht Hegel als den allumfassenden Begriff den des sich selbst
setzenden, verwirklichenden Geistes?

„Statt der alten Schulfragen und ontologischen Auffassungsweisen

sollte die psychologische und innere Seite der
Mysterien mehr gepflegt werden. Daher suchte ich die Beweise
und Eigenschaften Gottes in inneren Zusammenhang zu bringen
und dadurch für Erkenntnis und Leben, Predigt und Betrachtung

fruchtbar zu machen; die innere Bedeutung der göttlichen
Hervorgänge gegenüber der mathematisch-formalen Behandlung



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 183

der Trinitätslehre hervorzuheben" u. s. w. (S. XXI). Der Gegensatz

von „ontologisch" und „psychologisch" ist in der That für
das Verhältnis Schells zur Scholastik bezeichnend; denn seine
Auffassung und Betonung der Erkenntnis- und Willens that ist
ein Produkt der modernen Richtung auf Erfahrung (äufsere oder
innere), wie sie sich von Descartes bis Hegel herausgebildet hat.
Bezüglich der Verbindung aber von Beweis und Eigenschaft
frage ich einfach: Wie, wenn die wissenschaftliche Methode
ein Auseinanderhalten beider gebieten oder wenigstens empfehlen
würde?

Was dann Predigt und Betrachtung betrifft, so möchten wir
jedem Prediger dringend abraten, den Schellschen Grundbegriff
der Selbstursache, der göttlichen „Selbsterzeugung", wenn auch
noch so sehr in die schönen Worte von der selbstgestaltenden
Weisheit und selbstmächtigen heiligen Liebe eingewickelt, auf
der Kanzel vorzutragen. Das schlichte katholische Gefühl würde
sich dagegen auflehnen, wie nach unserer eigenen Erfahrung
ein einfacher frommer Mann aus dem Volke, aber von gesundem
Verstände, an dem Titel der kleinen Schrift des Baaderianers
Hoffmann über die „göttliche Selbsterzeugung", auf die zufallig
sein Blick fiel, Anstofs nahm. Über die „mathematisch-formale"
Behandlung der göttlichen Hervorgänge aber werden wir mit
Sch. noch ein Wörtchen zu reden haben.

„Die Theologie soll apologetisch sein: — nicht als Verteidigung

von allen Schulüberlieferungen um jeden Preis und so lange
es nur geht" (S. XXIII). Die Theologie ist Theologie und soll
es sein; dafs sie apologetisch sein müsse, ist durch nichts zu
beweisen. Die wirkliche Apologetik aber, deren Methode keineswegs

theologisch sein darf, hat es mit Schulüberlieferungen
unmittelbar nicht zu thun. Sie hat das Christentum und die Kirche
zu verteidigen, nicht Lieblingsmeinungen wie unentbehrliche
Grundlagen zu behandeln und statt einer Apologie des Christentums

eine solche des eigenen Systems, das nicht einmal Schul-
überlieferuDg ist, zu liefern.

Schell sucht schon in seiner Dogmatik zur Überwindung der
schroffen Gegensätze beizutragen, welche das christliche Abendland

und Morgenland von einander trennen, und den
Unionsbestrebungen des „hochstrebenden Papstes zu dienen" (S. XXII f.) :

eine edle Absicht, aber man vergesse nicht, dafs die Hindernisse

gröfstenteils auf anderen Gebieten als dem dogmatischen
liegen.

„Im vierten Teile über Kirche und Katholicismus sind es
die konfessionellen Gegensätze, besonders des Protestantismus

13*



184 Aus Theologie und Philosophie.

und Byzantinismus, welche eine vom einseitig griechisch-slavi-
schen, wie vom einseitig germanischen Standpunkte aus bestimmte
Auffassung des Christentums bedeuten, während andererseits die
Gefahr abzuwenden ist, dafs die romanische Betrachtungsweise
des Christentums von vornherein und ohne weiteres soviel
bedeute als Katholicismus" (S. XXY): fast ebensoviele Irrtümer
als Worte. Man möchte glauben, gewisse ephemere Blätter
liberaler Richtung zu lesen. Was ist griechisch-slavisch für ein
Begriff? Und der Protestantismus specifisch germanisch? Und
Calvin? Und die Hugenotten? Doch es würde zu weit führen,
den Knäuel zu entwirren und die wahre Natur und geschichtliche

Bedeutung des Byzantinismus und Protestantismus hier zu
erörtern.

„Im behaglichen Binnenlande des wohlgeordneten Kirchenturas

genügt vielleicht eine beschränktere Auffassung des
Christentums aber in der grofsen Welt draufsen da gewinnt sie

(die Apologie und Dogmatik) die Bedeutung der unentbehrlichen

Waffenrüstung und der dringendsten
Herzensangelegenheit" (S. XXVII). Eine weitherzigere Auffassung
des Christentums also ist draufsen in der Welt zu gewinnen!
Vielleicht aber ist auch die Gefahr naheliegend, im Kontakt mit
dem Zeitgeist an Tiefe und Strenge des Verständnisses einzu-
büfsen.

Die Einleitung behandelt die allgemeinen Vorfragen über
Apologie und Apologetik, deren Methode und Aufgabe (S. 1—25).
„Apologetik ist die Centralisation der Theologie Vergeistigung

des Übernatürlichen Die formellen Gegensätze der
richtigen Denkweise hinsichtlich des Gottesglaubens und der
Gottesoffenbarung sind der Rationalismus und Talmudismus
Beide Richtungen, Liberalismus und Talmudismus, suchen dem
Kreatürlichen eine selbständige Bedeutung Gott gegenüber zu
geben." Andere Gegensätze sind: „der kasuistische Geist und
der Ritualismus". Unter den „Weltanschauungen" sind genannt
der Monismus, dem die Welt selbst Gott ist, sofern sie „als
Weltgrund erfafst wird, als sich selbst erzeugende Natur"
(Nicht ganz so, denn der Eichtesche Monismus lehrt ein sich
selbst erzeugendes Ich, geht aus von einer Urthat! Ganz so

wie Schell!) „der Deismus, der Materialismus" u. s. w.
„Voraussetzungen der Apologie sind Glauben und Wissen, Glauben
an die reale Welt." (So wäre also die natürliche Gewifsheit
von der Existenz einer Welt aufser uns Glaube? Man beachte,
dafs wir nach Sch. zur Anerkennung der wirklichen Welt von
der Thatsache der Empfindung durch einen Schlufs gelangen.)



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 185

„Das Kausalgesetz bedeutet: Nichts besteht und entsteht ohne
bestimmende Ursache nur die vollkommene Thätigkeit ist
eine hinreichende Erklärung des Seins." „Mit dem Kausalgesetz
ist eigentlich im Prineip die Geistigkeit Gottes gewährleistet,
weil die wahre Ursache allein der Geist ist." „Die Existenz
der Ursache als Thatsache ist immer Glaube." — Die
Methoden werden unterschieden in die rationalistische, pietistische,
formalistische. „Die Scholastik meinte die Konkreta durch die
Abstrakta zu erklären; die moderne Wissenschaft meint die That-
sachen durch die Gesetzformel zu erklären." Diese Blumenlese
möge, was die „Einleitung" betrifft, genügen. Beweise für die
hier nackt hingestellten Behauptungen sollen folgen. Wir werden
ihren Wert zu prüfen haben.

Die erste „Abhandlung" sucht das wissenschaftliche Recht
der Apologetik (in des Verfassers Sinn) zu beweisen. „Von
theologischer Seite gewöhnt man sich in der ganzen vielgestaltigen
Aufeinanderfolge der miteinander ringenden Weltanschauungen
(aufserhalb der Kirche, ja sogar schon aufserhalb des thomisti-
schen Schulsystems) die Äufserungen des Deliriums zu sehen."...
(Wie begründet Sch. diese durch nichts motivierte Behauptung?)
„Man wird diesem Vorwurf der Sophistik (von dem berüchtigten
Philosophen Feuerbach erhoben!) nicht entgehen, wenn man nicht
ernstlich daran geht, zwischen dem wirklichen Gottesbegriff, wie
er im Volke vom Klerus und in den Schulsystemen von den
Theologen gepflegt, gefordert oder doch geduldet wird, und dem
wirklichen Inbegriff aller Güte und Vollkommenheit zu
unterscheiden und beide aneinander zu messen." (Welch ein
Vorwurf, den hier Sch. ohne Beweis gegen den Klerus und die
Schultheologen schleudert!) „Die Denkarbeit vieler Vertreter
und Verteidiger des katholischen Christentums ist eben mehr
von dem Eifer beherrscht, alles Neue im eigenen Lager zu
bekämpfen ." (S. 32). Wir werden auf diesen Vorwurf
zurückkommen und zugleich prüfen, wie es mit der Neuheit der Schellsehen

Ideen steht. Nach S. 33 gibt es „theologische Vertreter
des Katholicismus, die sich auf die Ansicht zurückziehen, dem
Monotheismus und Trinitätsglauben werde dadurch vollauf
genügt, dafs Gott immer noch der gröfste Teil der wissenschaftlichen

Dogmatikbücher gewidmet werde, während die populäre
Andacht und Liebe bei geschöpflichen Personen seine Heimat,
seinen Trost und seine Hilfe sucht". — Von der theologischen
Ansicht, welche die Substanz, das Sein als das begrifflich Frühere
setzt (ein Mifsverständnis, wie sich uns zeigen wird), urteilt
Schell, sie sei zur Erklärung des Wirklichen nicht mehr geeignet,



186 Aus Theologie und Philosophie.

als der Materialismus. „Der unbewufste Geist und die unthä-
tige Geistsubstanz und der träge Stoff sind nicht weit
voneinander entfernt. Die Selbstursächlichkeit oder selbstwirkliche
That ist allein geeignet, als das innerste Wesen des ürersten
gefafst zu werden. Wer den Stoff oder den unbewufsten Geist
oder die Geistsubstanz, insofern sie der Thätigkeit begrifflich
vorhergeht, als das Urerste bezeichnet, setzt das Unvollkommene
und die Finsternis an den Anfang und kommt nie in
verständlicher Weise zur Vollkommenheit und zum Licht" (S. 53).
Nach der Meinung Schells thun dies alle Theologen, die seinen
Begriff der ursprünglichen wesenschaffenden That als absurd,
unphilosophisch und untheologisch abweisen. Vorläufig sei nur
bemerkt, dafs Schell zwischen Wesens- und analogischer
Erkenntnis nicht unterscheidet, eine Erkenntnis des göttlichen
Wesens annimmt und dafs ihm das Verständnis des Verhältnisses
von Intellegibilität und Intelligenz nicht aufgegangen oder
wiederum abhanden gekommen ist.

S. 61 ist von einer Abart von Glaubenswissenschaft die
Rede, von welcher gesagt wird (von den Gegnern, denen Sch.

zustimmt?), sie „erniedrige die Vernunft zum Sklavendienst
mechanischer Dienstleistung". „Natürlich nötigt dieser Standpunkt
dazu, ein Schulsystem der Vergangenheit mit dem Glauben selbst
gleichzusetzen" u. 8. w. Diese „Abart übe dem Gegner gegenüber

die Methode des Ausweichens vor den Thatsachen"
(welchen?) und wähle die Methode der Sophistik und der Distink-
tionen. Mit dieser Sprache, die einer gereizten Stimmung zu
entspringen scheint, hat wahrlich die Wissenschaft nichts
gemein! Dieser feindseligen Stimmung den theologischen Distink-
tionen gegenüber zum Trotz erlauben wir uns zu distinguieren
(bezüglich der „theologischen Apologetik" nämlich, die den
tiefsten Inhalt des Christentums in voller Klarheit vor dem Gegner
auseinanderzulegen sich anheischig macht): die Religion, das
Christentum mufs allerdings theologisch, d. h. vom Theologen
verteidigt werden, jedoch so, dafs er sich auf einen mit dem
Gegner gemeinsamen Standpunkt stellt, also den der Vernunft,
oder den der heiligen Schrift oder der Geschichte. Den Feind,
der eine Festung belagert, führt man nicht ins Innere; man
wehrt sich gegen ihn, und erst dann führt man ihn ein, wenn
er zum Freunde, ohne Bild gesprochen, wenn er gläubig
geworden ist. Eine theologische Apologetik in Schells Sinne ist
so wenig zulässig, als eine „apologetische Dogmatik", wie er
sie betrieben wissen will. Beide führen, konsequent verfolgt,
zum — Rationalismus.



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 187

Eine enorme Anklage liegt in den Worten: „Bei vielen ist
die Leugnung des persönlichen Gottes dadurch veranlafst, dafs
sie ihn nicht als Ideal aller Ideale denken, und zwar deshalb
nicht, weil sie bemerken, dafs ihn auch die Vertreter des frommen

Glaubens nicht oder nur in äufserer Redeweise als die
reinste und höchste Vollkommenheit denken und zur Geltung
bringen" (S. 75). Und der Grund dieser Anschuldigung? Dafs
diese Vertreter des frommen Glaubens den Schellschen Begriff
der Selbstursache verwerfen! Ferner: „Sie (die Ungläubigen)
verwerfen den persönlichen Gott, weil er ihnen der wahren und
idealen Göttlichkeit zu entbehren scheint, sowie sie ihn aus der
populären Religionsübung und aus der theologischen Behandlung
entnehmen" (S. 74). Also fallt wohl den Theologen der Unglaube
zur Last und ist dieser gewissermafsen gerechtfertigt? Vom

religiösen Sinn ist S. 75 gesagt, er nehme auch an Anthro-
pomorphismen keinen Anstofs, pflege sie vielmehr, mehre sie und
bereite dadurch kritischen Geistern Anstofs. „Das innere Wesen
und Leben Gottes, seine innere Bedeutung tritt für diese
Anschauungsweise zurück und wird nötigenfalls als vom DunkSl
des Geheimnisses verhüllt zur Seite geschoben." Ganz anders,
scheinbar in entgegengesetzter Weise, rege sich das Pneuma oder
der Wahrheitsgeist (a. a. 0.). Also wir Verteidiger der Ursprünglichkeit

des Seins sind wohl Psychiker, der Vf. aber Pneumatiker.
Sch. erinnert uns, dafs das Leben des Geistes ebenso wertvoll
sei, wie die Wahrheit selbst u. s. w. Aber ist denn nicht das

Leben des unendlichen Geistes unmittelbar die Wahrheit und die

Quelle aller Wahrheit? Hat dies nicht schon Aristoteles
erkannt? Freilich nicht in dem Sinne nahm er es, dafs die Thä-

tigkeit die Wahrheit ersinne, gestalte. Das ist allerdings
das Gegenteil von dem, was bisher Theologen und besonnene

Philosophen lehrten.
Die Gottheit soll durch den Begriff der Selbstursächlichkeit

nicht in den Strudel des Werdens hineingezogen werden; gleichwohl

sagt man uns: „In dem Vollkommenen fliefst das Sein, das
Wirken und Werden zusammen" (S. 80). Anderes lehrt auch

Hegel nicht. Aber auch wie Hegel auf das nicht jedem
eignende höhere spekulative Denken beruft sich unser Apologet auf
die „tran8cendentale Kraft des Denkens" (a. a. 0.) Ich fürchte,
diese Kraft sei so transcendental wie die wächsernen Flügel des
Ikarus. Wie diesem möchte es ihr ergehen, wenn sie sogar die
Tiefen der Gottheit zu erforschen sich erkühnt (S. 82).

Im Kampfe gegön die Feinde des Christentums, z. B. einen
Feuerbach (S. 88 f.), ist es die eigene Gottesidee, die unser



188 Aus Theologie und Philosophie.

Apologet als die echt christliche verteidigt, nicht ohne Verdächtigung

gewisser religiöser Anschauungen, die „den verderblichen
Einflufs der menschlichen Selbstsucht erfahren haben". Der
Begriff der thatkräftigen Selbstverwirklichung Gottes soll auch für
die praktische Übung der Religion äufserst wichtig sein; sie
führe zurück zur unmittelbaren Beschäftigung mit Gott, die ei-
nigermafsen als rationalistische Abschwäehung des Christentums
verdächtigt werde, wobei die unwillkürliche Erwägung mitspiele,
dafs nur menschliche Heiligkeit, nicht die göttliche, auf Sittlichkeit

beruhe. Sollte aber nicht selbst ein Feuerbach den
Gedanken einer göttlichen Selbstverwirklichung mit Freuden accep-
tiert haben Freilich wufste er auch die Konsequenzen zu
ziehen; denn es ist eben der Hegeische Gedanke der Geistwer-
dung Gottes, die sich nach Feuerbach ausschliefslich im
Menschengeiste vollzieht.

In der gemeinsamen Verehrung der Mitglieder der hl.
Familie scheint der Vf. einen Versuch zweideutiger Mitanbetung
geschöpflicher Personen mit Gott zu ersehen (S. 93). Sollten
dbnn wirklich selbst die einfachsten Gläubigen die Kunst des
Unterscheidens so wenig zu üben verstehen? Nach einer
weiteren Bemerkung seien auch die Götter der Heiden wohl kaum
von jemandem als Schöpfer der Welt angebetet worden, so dafs
also die Apostel, wenn die Sache mit Distinktionen abgethan
werden könnte, nicht besonders viel Abgötterei abzustellen
gehabt hätten! (S. 94.)

S. 97 führt Sch. einen Lufthieb, resp. einen Windmühlenkampf

gegen die „scholastische Lehre, die Materie sei das Princip
der individuellen Wirklichkeit und darum das Allgemeine
wertvoller als die individuelle Wirklichkeit". Sch. mul'ste doch wissen,
dafs jener Satz in solcher Unbestimmtheit nicht von der
Scholastik, auch nicht von den Thomisten gelehrt wurde. Nach tho-
inistischer Ansicht ist die Materie Individuationsprincip der
Körper. Ein Vorzug des Allgemeinen vor dem Individuellen
wurde von der Scholastik überhaupt nicht gelehrt, wohl aber
ein solcher des Intellegiblen und Geistigen vor dem Sensiblen
und Körperlichen. Nur per accidens, sofern das Intellegible im
menschlichen Geiste, der sich auf dem Wege der Abstraktion
vom Sensiblen zum Intellegiblen erhebt, die Form des
Allgemeinen annimmt, erscheint das Allgemeine als das Vorzüglichere
und als Objekt der Wissenschaft. Wir haben diesen Sachverhalt
eingehend in unserer Schrift über die thomistische Lehre vom Princip

der Individuation dargelegt, was Sch. freilich völlig ignoriert.
— Mit der platonisch-scholastischen Ansicht vom Individuations-



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 189

princip soll die Unmöglichkeit zusammenhängen, der Würde des
hl. Geistes vollkommen gerecht zu werden! Der Apologet (seines
Christentums!) versteigt sich zu der Äufserung: „Die
Vernachlässigung des hl. Geistes in der theologischen Wissenschaft ist
demnach nicht blofs der Grund, warum die Trinitätslehre praktisch

unfruchtbar und ein Bruchstück blieb, sondern auch dafür,
dafs der dualistische Gegensatz in keiner Richtung vollkommen
und innerlich überwunden wurde, am wenigsten aber in der
Eschatologie und Theodicee" (8.99). Eine Vernachlässigung des
hl. Geistes, der als das lebendige und persönliche Siegel der
unendlichen Liebe, als Princip aller Heiligung, als Quelle alles
Guten gedacht und angebetet wird! Zur transcendentalen Höhe
der Erkenntnis, dafs der hl. Geist das eigentliche Princip der
Verwirklichung und Wirklichkeit in Gott sei, vermochten sich
freilich die Theologen bis zur Stunde nicht zu erschwingen.
Eerner ein nicht überwundener Dualismus! Freilich für den
Standpunkt der Selbstursächlichkeit verschwindet der Dualismus
von Gott und Welt, von Gutem und Bösem, von Himmel und
Hölle! Denn die Welt hat auf diesem Standpunkt nur ein
immanentes Sein in Gott als Erkanntes und Gewolltes. Das Böse
und die Hölle aber müssen in einer allgemeinen Apokatastasis
für immer verschwinden. — Die unendliche Vollkommenheit Gottes
soll verpflichten „das Menschliche zu überwinden, um dem
Unendlichen in sich Raum zu verschaffen" (S. 99 f.). Ist also das
Unendliche schon ursprünglich im Menschen, nur eingeengt, und
braucht man ihm nur Luft, freie Bewegung zu schaffen? Wir
Werden wohl im weiteren Verlaufe hierüber Aufklärung erlangen.

Nach S. 100 sollen „jene religiösen Neigungen, welche Gott
in der Andacht nur die Bedeutung einer dogmatischen Voraussetzung

lassen um ihm in der menschlichen Seele Christi
oder in Maria die teilnehmende Güte gegenüberzustellen",
dem Atheisten Feuerbach als Beleg dafür dienen, dafs die
Annahme der Existenz Gottes als einer Thatsache zur Entgeisti-
gung der Religion führe. Es fragt sich, ob auch nach dem Vf.
solche Neigungen bestehen. Man möchte es glauben, wenn man
liest: „Wo das Geschöpf in den Goldrahmen der anbetungswürdigen

Güte und Vollkommenheit hineingestellt wurde, da ist
allerdings das Interesse an der Würdigung des Wesens Gottes
in den Hintergrund getreten; man glaubt dann genug gethan
zu haben, wenn man das Dasein Gottes bekennt und dieses
Bekenntnis unerbittlich fordert" (S. 101). Dieser Ausfall ist
verständlich; wir lassen ihn aber auf sich beruhen und fragen, ob
Sch. jenen Passus aus den Schriften des hl. Bernhard kennt,



190 Aus Theologie und Philosophie.

wo er den Sünder vom Vater zum Sohne und vom Sohne zur
Mutter weist? Der hl. Bernhard verstand wohl nichts von
Religion, ihm fehlte wohl der tiefere Gottesbegriff des Würzburger
Apologeten?!

Wo Gründe fehlen, da stehen unserem Apologeten wenigstens

poetische Bilder zu Gebote. „Allerdings gibt es Auffassungen

vom ewigen Leben, wonach es ein unaufhörliches
Alterwerden ist, eioe ewige Erstarrung, allein es mufs als nie
verblühende Jugend, als sich stets erneuernde Geburt des Lichtes
und des Liebens erfafst werden" (8. 104).

Wir kommen zur dritten Abhandlung über das Kausalgesetz,

die selbstwirkliche Ursache. Das Kausalgesetz soll
bedeuten: Die Thätigkeit ist der erklärende Grund des Thatsäch-
lichen. Alles, was besteht und entsteht, fordert einen
hinreichenden Grund (S. 106). „Ein Gesetz kann auf die Dauer
nur als allgemein gültig gelten." Wir meinen, ein Gesetz gelte
eben so weit, als seine Geltung durch die Tragweite der Begriffe
bestimmt ist, das princ. contradictionis also von allem Seienden,
das princ. causalitatis von allem Zufälligen, vom Werdenden und
Gewordenen u. s. w. Es ist eine nackte petit, princ., wenn
gesagt wird: der hinreichende Grund der Wirklichkeit heifst
Ursache (S. 109). Hätte nicht alles, Bestehendes wie
Entstehendes, eine Ursache, so „wäre ja die Thatsache, dafs dies
oder jenes existiert, ein unauflöslicher Rest für das Erkennen
und ein absolutes Rätsel für die Wirklichkeit" (a. a. 0.). Und
wenn dem so wäre, was würde anderes daraus folgen, als die
Beschränktheit unseres Erkennens?

Über die Möglichkeit einer anfangslosen Bewegung haben
wir keinen Grund, mit dem Vf. zu rechten. Wir können aber
nicht zugeben, dafs der hl. Thomas einen dem eleatischen, pan-
theistischen ähnlichen Gedanken ausspreche, wenn er sagt, es
könne nicht bewiesen werden, quod homo aut coelum aut lapis
non semper fuit. Aus dem Begriffe, heifst dies, könne es nicht
bewiesen werden; denn rein begrifflich besteht allerdings kein
Hindernis, dafs es immer Menschen, freilich immer wieder
andere, individuelle, sterbliche gegeben habe (S. 112). Eine andere
Stelle aus Thomas soll der Selbstursächlichkeit günstig sein; er
lehre, auch das Kotwendige bedürfe einer Ursache (S. 113). In
dem angeführten Texte aber (S. Th. 1. qu. 44 art. 1 ad 2) ist
die Rede von dem Kotwendigen in den Dingen, nicht von
dem Kotwendigen schlechthin.

Das Urerste im christlichen Sinn, so vernehmen wir, sei
nicht die abstrakte Monas, die ebenso wie der reine Stoff des



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 191

Materialismus und der Weltgrund des Monismus zu dem Prozefs
des Werdens dränge, sondern sei in sich unterschieden, ja berge
sogar reale Gegensätze, die trinitarischen Personen. Sch.
begreift daher die Gottheit als sich verwirklichende Thätigkeit,
d. h. er setzt darin — thatsächlich — die Entwicklung, das
Werden — um dem Werden zu entgehen! Zu sagen, fährt Sch.
fort (S. 114), das Urwesen habe den hinreichenden Grund in
sich selbst, sei eine ontologische Tautologie, es müsse das Wie
dieser Selbstbegründung dargethan werden, d. h. Gott müsse
nach seinem Wesen begriffen werden. Und das wäre eminent
christlich! Gerade das Was und Wie des göttlichen Lebens und
der Trinität übersteigt die natürliche Kraft des endlichen
Intellekts! Sch. verweist uns auf Lotze, Erhardt u. s. w., nach
deren Ansicht alles als erste Ursache gedacht werden könne, und
gibt ihnen recht, sofern ein blofs Thatsächliches als Urerstes
angenommen werde. Wir fragen: Sollte sich fürwahr jene
absurde Ansicht nur mittels der „Selbstursächlichkeit" widerlegen
lassen? Durchaus nicht. Unsere Antwort ist diese: Alles aufser
Gott, Natur und endlicher Geist, ist behaftet mit Potenziali-
tät, hat nur Anteil am Sein, kann also nicht das urerste Sein
sein, vielmehr ist dies das Sein, der Seiende schlechthin, das
esse subsistens des hl. Thomas, das als solches subsistierend,
in seiner absoluten Aktualität reine In tel legi bi 1 i tat und Intelligenz
zugleich, also persönlich und darum nicht blofs to ov, sondern
auch o mv ist, daher auch schöpferischer Grund von allem
anderen: für uns freilich eine Thatsache oder vielmehr die That-
sache, über die wir nicht hinauskommen können, während wir,
genötigt durch die Vernunft, über alles erfahrungsmäfsig That-
sächliche hinausgehen müssen. — Sch. nimmt (S. 116)
„selbsterkannt" und „selbstgewollt" als gleichbedeutend mit selbsterzeugt.

Aber das Selbstgewollte ist in Gott das vollkommene,
geliebte und beseligende Gut, nicht ein zu verwirklichendes
Ziel, sondern sein mit seinem Willen identisches ewig vollkommenes

Wesen; für den endlichen Geist aber das Gut, das
Gott ist. „Alles Sein ist nur aus der Thätigkeit verständlich."
Davon ist gerade das Gegenteil wahr. Nur wenn man mit dem
modernen Subjektivismus die Erfahrung, genauer das unmittelbare

Selbstbewufstsein zum obersten Kanon und Kriterium der
Erkenntnis macht, erscheint die Thätigkeit als das allein
Verständliche, das heifst aber die Vernunft, die das Sein zum
Gegenstande hat, preisgeben oder wenigstens verstümmeln, sie ihres
Lebensnervs berauben. Nicht ungestraft setzt Schell dem „ontologi-
schen" Standpunkt (nicht zu verwechseln mit dem ontologistischen



192 Aus Theologie und Philosophie.

eines Malebranche, Gioberti u. s. w., der den Vernunftbegriff des

von allem aussagbaren Seins mit dem des göttlichen Seins
vermischt), seinen Psychologismus entgegen. In Übereinstimmung
mit diesem behauptet er: „Der Fundort des Ursächlichkeitsprin-
cips ist die innere Erfahrung." Allerdings steht damit im
Widerstreit der Satz: „Dafs alles eine hinreichende Ursache
habe, ist kein Gegenstand der inneren Erfahrung, sondern leuchtet
aus den so gewonnenen Begriffen mehr oder minder abstrakt
und reflex ein" (S. 124 f.). Sonach wäre die innere Erfahrung
richtiger als Fundort der einschlägigen Begriffe, nicht aber
des allgemeinen Princips zu bezeichnen. Die Erfahrung gibt
den einzelnen Fall, nicht das Gesetz. Es ist jedoch falsch,
dafs alles eine hinreichende Ursache habe, und kann das aus
den „Begriffen" nicht einleuchten. Der Satz vom Grunde gilt
in der idealen Ordnung nur von dem, was einer Begründung
bedarf. Für unmittelbar evidente Wahrheiten wird kein
vernünftiger Mensch eine Begründung fordern. Zu sagen, dieselben

tragen die ratio sufficiens in sich, ist eben die von Sch. so vielfach

gerügte Tautologie. Der Satz von der Ursache aber gilt
nur von dem, was Wirkung ist, was also einer Ursache
bedarf, nämlich vom Zufälligen, von dem aus Potenz und Akt
Zusammengesetzten, folglich vor allem von dem Entstehenden
und Vergehenden. Von diesem kann ein Aus- oder Durchsich-
sein (Aseität) ohne Widerspruch nicht angenommen werden. Das
Kausalprincip weiter ausdehnen heifst es aufheben, mag man
nun die Kausalverkettung ins Unendliche zurückführen oder mit
Sch. bei einem Selbstursächlichen stehen bleiben.

Wie der Abschnitt: „Einteilung und Abstufung der
Ursächlichkeit" zeigt, kennt Sch. keine andere Ursache als die causa
efficiens. So heifst es von der c. materialis: „Da die
materielle Ursache mit den Naturwesen zusammenfällt, also eine
substantielle Vertretung hat, so stellt sie in der Stufenleiter der
wirklichen Ursachen eine eigene, wenngleich die niederste Stufe
dar Mit Rücksicht darauf, dafs jede materielle Ursache im
allgemeinsten Sinne auch eine bewirkende Ursache ist" u. s. w.
(S. 127). Das ist aber offenbar keine eigene Art der Kausalität,
sondern ein besonderer Bezirk der c. efficiens, eine causalitas,
wenn man will corporalis oder corporum, d. h. das Wirkend-
Ursache-sein der Körper. Von der formalen und finalen Ursache
wird ausdrücklich erklärt, dafs sie keine besondere Art der
wirklichen Ursachen bedeuten. Nun hebt aber Sch. anderwärts die
Ursächlichkeit der Körper wieder auf, indem er als wahre
Ursachen nur Denken und Wollen anerkennt: also ist im Grunde



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 193

nur eine Ursache der Geist (wir werden aber sehen, überhaupt
gar keine), oder der ewige Gedanke, dem alles Ideale, und der
ewige Wille, dem alles Wirkliche entspringt.

Eine Antwort erheischt folgende spitzige Bemerkung (8.128):
„Auch die absolute Ursache wirkt durch Bild und Zweck, durch
Gedanken und Absicht, durch Denken und Wollen, durch ihr
Wort und ihre Liebe — wie Thomas mit Bezug auf die
innergöttliche Dreieinigkeit klar ausführt (S. Th. 1 qu. 45 a. 6. c.),
was nach Glofsner allerdings eine bedenkliche Fassung der
schöpferischen Ursächlichkeit ist, wenigstens bei mir (cf. Jahrbuch

für spek. Theol. 6. 1892 p. 375)." Was ich an der
angeführten Stelle sagte, betrifft Schells Lehre: der positive Sinn
der Schöpfung aus nichts sei die Hervorbringung durch das
Denken und Wollen Gottes und die Schöpfung bestehe formell
darin, dafs die Dinge im Denken und im Wollen Gottes gesetzt
sind, ihr formelles Sein bestehe in ihrem von Gott-erkannt-
und-Gewollt-sein. Diese Lehre ist mit nichten die des heil.
Thomas; denn wenn der englische Lehrer den göttlichen
Personen das Schaffen zuschreibt (inquantum includunt essentialia
attributa, quae sunt scientia et voluntas), so bedeutet ihm das
Schaffen ein Setzen der Dinge aufser Gott dadurch, dafs er ihnen
ein formell ihnen eigenes Sein verleiht, wozu kommt, dafs der
hl. Thomas das schöpferische Denken und Wollen Gottes als ein
auf Grund seines unendlichen Seins allmächtiges auffafst, die
Schöpfermacht also „ontologisch" auf Sein und Wesen Gottes
gründet, während Schell Denken und Wollen hypostasiert und
das Wesen durch eine Urthat begründet, infolgedessen sich ihm
die Geschöpfe in immanente Denk- und Willenstermini auflösen.
Dies zur Antwort auf das „wenigstens bei mir". Der Gegensatz
zwischen Thomas und Schell wird, so hoffen wir, im Folgenden
noch klarer und verständlicher hervortreten. Übrigens bestätigt
Sch. selbst alsbald die Richtigkeit unserer Kritik durch die
Worte: „Die Wirkung wird und entsteht in der Ursache selbst,
in ihrem Innersten, in ihrem eigenen Bewufstsein und Willen"
(S. 131). „Ganz verständlich ist (an sich) nur jene Ursächlichkeit,

welche die Wirkung ganz in sich behält Weil die
Dinge von Gott aus nichts erdacht und bewirkt sind, darum
sind und bleiben sie ganz in Gottes hegender Macht. Darum
ist die Welt und alle in ihr vereinigte Wirklichkeit nur als Werk
Gottes vollkommen durchsichtig und verständlich" (S. 132). Das
Dasein der Welt kann- allerdings nur als freie Schöpfung Gottes
begriffen werden und ist nur insofern verständlich. Dagegen ist
das Was und Wie der Schöpfung aus nichts selbst etwas für



194 Aus Theologie und Philosophie.

uns Geheimnisvolles. Für Schell freilich nicht; denn für ihn ist
alles Wirken ein Wirken des Geistes, alle Kraft Geisteskraft,
durch die innere Erfahrung unseres eigenen Denkens und Wollens
vollkommen verständlich. Gleichwohl tragen wir kein Bedenken,
die aus nichts „erdachte" Welt für Unverstand zu halten.

Gegen die Deduktion der Selbstursache (S. 132 ff.) ist zu
bemerken, dafs wir in der Ordnung des Erkennens
vernünftigerweise nach einem weiteren Grunde nicht fragen, wenn wir
zu unmittelbar einleuchtenden Wahrheiten gelangt sind. In der
objektiv idealen Ordnung (der Wesenheiten) bleiben wir beim
Wesensbegriff stehen. Nur inwiefern wir die Wesensstufen
vergleichen und sie als Participationen des Seins auffassen, führen
wir sie, ebenso wie das Dasein alles dessen, was nicht durch sich
und notwendig ist, auf ein erstes, schlechthin Seiendes zurück.
Den Satz vom Grunde und das Kausalprincip weiter auszudehnen,
haben wir keinen Grund und würde, wie wir schon oben
bemerkten, damit alles Wissen von Grund aus aufgehoben werden.

„Die Thätigkeit", bemerkt Sch., „ist der vollere und
vollkommenere Begriff." Diese Behauptung ist falsch. Thätigkeit
(im prädikamentalen Sinn, der uns allein zu Gebote steht, weshalb

wir diesen Begriff nur analogisch auf Gott anwenden dürfen,
nämlich mit der Restriktion, dafs in Gott nichts Accidentelles
sei) setzt den Wesensbegriff voraus, schliefst ihn aber nicht
ein, während dagegen der Wesensbegriff Gottes (und dieser
allein) die Thätigkeit einsehliefst. Reden wir von einem thä-
tigen Wesen, und nehmen Thätigkeit im Sinne des Prädikaments,
also im Unterschiede vom Wesen (wie Schell dies thut, wenn
er das göttliche Wesen als Produkt der Thätigkeit auffafst), so
ist der Begriff „thätiges Wesen" nicht ein einfacher, sondern ein

komplexer Begriff, folglich kann davon keine Rede sein, dafs

Thätigkeit der vollere „Begriff" sei. Für sich ist derselbe
vielmehr ein unvollständiger Begriff, der, wie der Begriff des Acci-
dens überhaupt, der Ergänzung durch den Wesensbegriff bedarf.
Führt man zu Gunsten jener Behauptung an, es werde damit
die Vorstellung ferne gehalten, als wäre Gott blofs substantielles,
müfsiges Dasein, so liegt diesem Argument eben jenes Vorurteil
gegen den Substanzbegriff zu Grunde, als wäre Substanz (Wesen)
an sich etwas blofs Thatsächliches, Müfsiges oder gar Passives,
Materielles — eine träge Masse. Freilich ist auch der Begriff
„Substanz", wie schon der hl. Thomas bemerkte, nur im
analogischen Sinne auf Gott anwendbar. Gott ist nicht ein Wesen,
dem es zukommt (accidit), an und für sich zu sein, sondern das

subsistierende, schlechthin aktuale und deshalb auch wesenhaft



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 195

thätige Sein selbst. An die Stelle dieses (scholastischen)
Gottesbegriffs den der wesenersinnenden und wesenschaffenden
Thätigkeit setzen, heifst alles Denken umstürzen und es geradezu
auf den Kopf stellen.

Sch. unterschiebt der theologischen Auffassung, wornach in
Gott zwar Wesenheit und Thätigkeit eins sind, gleichwohl aber
vom menschlichen Standpunkt behufs einer konkreteren
Gotteserkenntnis das Wesen begrifflich als Grund der Thätigkeit
vorgestellt wird, die Annahme eines ruhenden Seins, eines
„Wirklichkeitsklötzchens", wie der mehr als geschmacklose Ausdruck
lautet. Ist denn nicht das Wesen, das sich unmittelbar durch
sich selbst und in absoluter Identität des Gedankens mit dem
Denkenden erkennt, durchaus Thätigkeit, absolute Selbsterkenntnis
und Selbstwille? Von einer „mechanischen" Auffassung kann
da keine Rede sein. Indem so der Scholastik zufolge unsere
Gotteserkenntnis teils negativ, teils positiv-analogisch ist,
anerkennt sie deren Unvollkommenheit und gesteht, dafs uns zwar
in Bezug auf Gott das Dafs erkennbar, das Was und Wie
aber Geheimnis sei. Sch. will in dieses Geheimnis eindringen,
es aufklären und strebt an Stelle der eigenschaftlich-analogischen
eine Wesenserkenntnis an, gelangt aber bei diesem Streben zu
Resultaten, mit denen sich ein Theologe unmöglich befreunden
kann.

Dafs eine reine Thätigkeit ihren Inhalt und ihr Wesen
ersinne und verwirkliche, ist ein unerträglicher Gedanke oder
vielmehr eine Redeweise, der kein vernünftiger Gedanke
entspricht. Auch die Wendung, die Thätigkeit schliefse das Wesen
in sich und sei das Ganze, führt nicht zum Ziel; denn auf diese
Weise würde das Ganze das Ganze erzeugen: eine leere
Tautologie.

Vergeblich sucht Sch. eine Stütze für den Begriff der
Selbstursache im Geheimnis der Trinität. Fassen wir die dogmatischen
Bestimmungen über das eine Wesen ins Auge, so verursacht
dieses weder sich selbst, noch die göttlichen Personen: essentia
non générât nec generatur. Betrachten wir die Personen, so

erzeugt der Vater den Sohn, nicht aber sich selbst; noch weniger
darf dem hl. Geiste ein immanentes Wirken und Verursachen
zugeschrieben werden. Aber auch die Trinität, gewissermafsen
als Totalität gefafst, kann nicht als Selbstverwirklichung Gottes
begriffen werden, da jede göttliche Person die ganze Gottheit,
d. h. mit der einen göttlichen Natur real eins ist.

Indem Sch. das Sein als Princip der Thätigkeit auf die
Linie eines toten „Wirklichkeitsklötzchens" stellt, beweist er,



196 Aus Theologie und Philosophie.

dafs ihm das Verständnis für die thomistischen Begriffe von
Aktualität, Intellegibilität, Immaterialität, Intellektualität und deren
innerer Zusammenhang abhanden gekommen ist. Das göttliche
Wesen ist nicht die tote Thatsache, die Sch. der Scholastik
andichtet, sondern das schlechthin aktuale, daher absolut intelle-
gible und folglich auch intelligente Wesen, wesenhafte
Selbsterkenntnis und Selbstliebe. Gerade in der Handhabung dieser
Begriffe erweist sich der englische Lehrer als der eminente
Metaphysiker und vertritt allerdings einen ontologischen Standpunkt,

gegen den der „psychologische" Schölls nicht aufzukommen

vermag.
Sch. verwechselt den Begriff der Thätigkeit mit dem der

Aktualität. Das schlechthin aktuale Sein ist auch das aus sich
absolut Thätige, das keiner äufseren Anregung bedarf, während
alles aus Aktualität und Potentialität zusammengesetzte Sein, wie
nicht schlechthin (aus sich) seiend, auch nicht durch sich allein
thätig sein kann. Die Thätigkeit des absolut aktualen Seins ist
deshalb auch absolut bestimmt, während eine reine „Thätigkeit"
erst der Bestimmung, der „Selbstentfaltung" bedürfte. Hier ist
ein Punkt, in welchem, wie wir sehen werden, selbst die
Systeme eines Pichte und Hegel gegen Schell im Vorteil sich
befinden. Die Absurdität ist zwar überall die gleiche, dagegen
die innere Folgerichtigkeit findet sich nicht bei Schell, sondern
bei seinen Vorgängern. Der Unterschied zwischen dem ersten
Sein und den Geschöpfen liegt nicht darin, dafs jenes sein

eigenes Sein schafft, diese aber es empfangen, als ein Gegebenes
vorfinden, sondern darin, dafs das erste Sein schlechthin Aktus,
das geschaffene aus Akt und Potenz gemischt ist. Schell
verwirft den Begriff der realen Potenz und gibt damit einen
unentbehrlichen ontologischen Begriff zu Gunsten eines unhaltbaren
Psychologismus preis.

Die aus der Trinität (S. 141) entnommene Instanz beweist
nichts gegen unsere Auffassung. Denn allerdings ist der Vater
nicht sachlich früher als der Sohn, aber eben aus dem Grunde,
weil der Vater das Sein des Sohnes nicht verursacht. Trägt
man dagegen das Kausalverhältnis in die göttlichen Prozessionen
ein, so steht man selbst vor jener Konsequenz. Und wendet
man noch überdies das Kausalverhältnis auf das Wesen Gottes

an, so löst sich nicht blofs die Trinität, sondern die Gottheit
selbst auf in — blofse Beziehungen. Schell wird fragen: ob
denn nicht dem Sinne des Dogmas zufolge die Personen reale
Beziehungen seien? Allerdings, aber Beziehungen, denen wegen
ihrer realen Identität mit dem göttlichen Wesen Subsistenz,



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 197

Personsein zukommt. In Schells Auffassung steht dieser Rückhalt

der „realen Beziehungen" nicht zu Gebote; denn ihm ist
das göttliche Wesen nicht Aktualität, Subsistenz, Träger der mit
ihm real identifizierten Relationen und daher diesen Subsistenz
verleihend, sondern Produkt, immanenter Terminus einer reinen
Denk- und Willensthätigkeit. Diese Auffassung ist das gerade
Widerspiel der thomistischen; in der letzteren sind die
Personen Termini unendlicher Erkenntnis und Liebe; in derjenigen
Schells ist das Wesen, die Natur Terminus einer in der Luft
schwebenden Urthat des Erkennens und Wollens.

Nicht undeutlich wirft Schell (S. 142) der begrifflichen
Erörterung der Trinität durch die Theologen anatomische
dialektische Zerstückelung vor. Wir wissen nicht, ob Sch. dialektisch

„zerstückelt", wohl aber treibt er ein dialektisches Spiel,
und zwar ein gefährlicheres als die Theologen. Denn diese
wollen mit ihren Distinktionen nicht die innere Möglichkeit des
Geheimnisses aufzeigen, sondern es gegen die Angriffe einer
feindlichen Dialektik verteidigen. Sch. aber glaubt in das
Innere des Geheimnisses einzudringen und sieht sich bei diesem
Bestreben zu Sophismen fortgetrieben, die einem Hegel Ehre
machen würden: indem er bald von der reinen Thätigkeit, die
Wesen erzeugt, bald von einem sich selbst setzenden Ganzen
spricht, von einem thätigen Subjekt: was doch nur bedeuten
kann, dafs ein Subjekt, ein substantielles Wesen sich bethätigt,
nicht aber, dafs eine Thätigkeit die Substanz, das Wesen
erzeugt.

Schell fragt: „Wie kommt es?" u. s. w. (S. 143). Wie?
Wie? Möge er sich von einem Dante die Antwort geben lassen

(Purgat. III 34 ff). Der Theologe begnügt sich mit dem Dafs;
denn von Gott wissen wir mehr, was er nicht ist und wie er
nicht ist, als was er ist und wie er ist. — Sch. betont die sachliche

und begriffliche Simultaneität der göttlichen Personen; aber
gerade sein System hebt dieselbe auf; denn ist in Gott Ursache
und Wirkung, so auch das Verhältnis des Früheren und
Späteren. Die Simultaneität besteht nur dann, wenn die göttlichen
Personen als reine Relationen aufgefafst werden, die in ihrer
Gegensätzlichkeit voneinander unterschieden und infolge ihrer
Identität mit der einen subsistierenden Natur selbst subsistent,
also wahrhaft Personen sind.

In einfach naiver Weise erklärt Sch. die Selbstursächlieh-
lichkeit als selbstverständlich; „das ist ja selbstverständlich, dafs
nichts wirken kann, ohne dafs es existiert, und zwar kraft
seiner Wirksamkeit". Aber das steht ja in Frage, ob etwas

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 14



198 Aus Theologie und Philosophie.

wirklich sein könne kraft seiner Wirksamkeit, d. h. ob es sich
selbst die Existenz geben könne.

Nach Sch. ist das Wesen, die Vollkommenheit Gottes ein
Zweck, den er vollbringt. Also kann sie nicht schon im
selbstursächlichen Anfang gedacht werden, kann die Thätigkeit
nicht das lebendige Ganze sein, da sie das inhaltliche Sein zwar
fordert, also nicht besitzt. Und wenn wir sie doch als Ganzes
denken sollen, so heifst das dem „mechanisch-formalistischen"
Denken gegenüber auf ein besonderes spekulatives Denken (wie
Hegel) rekurrieren, wie es nicht allen, sondern nur dem Vf. der
neuesten Apologetik zu Gebote zu stehen scheint.

Sch. begnügt sich nicht mit der rein „ontologischen"
Behauptung, Gottes Thätigkeit sei identisch mit seinem Wesen; es
bedürfe der inneren Vermittlung, des Nachweises, welche
Bedeutung dieser abstrakte Satz für Erkenntnis u. s. w. habe.
Diese Vermittlung nun soll die „Selbstsächlichkeit" bieten. Wenn
sie nur nicht absurd, unmöglich wäre und zu den verderblichsten

Konsequenzen führen würde! Sch. rühmt sich, kein Theologe

habe die gleiche Vollkommenheit und die aktive Selbständigkeit
des sog. passiven Hervorgangs so stark hervorgehoben, wie

er, um dem Geheimnis wissenschaftlich gerecht zu werden
(S. 148). Fühlt er aber nicht selbst den Widerspruch der
aktiven Selbständigkeit und des passiven Hervorgangs? Allerdings
ist in Gott alles gleich vollkommen. Aber diese Vollkommenheit
entspringt aus der realen Identität der unendlich vollkommenen
Natur mit den Relationen, den im relativen Gegensatze stehenden

Personen. Was Schell als einen Vorzug rühmt, ist in der
That ein Irrtum, und wenn er gegen meine Einwendungen auf
die gleiche Notwendigkeit des hl. Geistes und der passiven
Spiration hinweist, so folgt aus dieser Notwendigkeit keineswegs,

dafs der hl. Geist ebenso sehr aus sich selbst wie aus
Vater und Sohn, oder dafs Vater und Sohn ebenso sehr aus
dem hl. Geist hervorgehen, als der hl. Geist aus ihnen. Der
hl. Geist ist nach der richtigen Exposition der Theologen der
notwendige Terminus, gleichsam der lebensvolle, persönliche
Ertrag der unendlichen Liebe, wie der Sohn der notwendige
Terminus der unendlichen Erkenntnis. Die göttlichen Personen sind
nicht Momente einer wesenhaften Selbstverursachung oder
Selbstverwirklichung, so wenig sie Bedingungen und Momente eines
absoluten Personifizierungsprozesses sind (im Sinne Günthers und
teilweise Kuhns), welch letztere Vorstellung der Schellschen innig
verwandt ist, sondern der Ertrag gleichsam und der Census
eines unendlich fruchtbaren Geisteslebens, in welches auch nicht



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 199

der Schatten einer Verursachung, d. h. der Realbegründung von
Dasein fallen darf.

Das Licht, das aus dem Begriff der Selbstverwirklichung
auf das Geheimnis der Trinität fallen soll (S. 149), dürfte sich
als ein Irrlicht erweisen, das denjenigen, der ihm nachgeht, in
die Sümpfe subjektivistischer, idealistischer und theosophischer
Irrtümer lockt. Es ist das Licht der Aufklärung, des Rationalismus,

und zwar eines solchen, der, indem er die Kraft der
Vernunft überschätzt, in Unvernunft verfallt, also eines irrationalen

Rationalismus, wie derjenige Fiehtes und Hegels ist. Das
Licht, das Schell in das Geheimnis des göttlichen Wesens und
Lebens einträgt, ist jenen Fensteröffnungen zu vergleichen, die
in der Aufklärungsperiode in die ehrwürdigen altkirchlichen
Bauten gebrochen wurden, um das geheimnisvolle Helldunkel
durch die handgreifliche Deutlichkeit prosaischen Tageslichtes
zu vertreiben.

Wie vom Begriff' der Selbstursache auf die Trinität, so soll
umgekehrt vom Geheimnis auf jenen Begriff Licht fallen. Das
eine ist so falsch als das andere. Wenn nämlich Sch. auf den
Einwand: wende man den Begriff der Ursache auf das göttliche
Sein an, so verdanke dieses seine Existenz einer höheren Ursache,
antwortet, die Wirkung sei in diesem Falle eins und dasselbe
mit der Ursache, so widerspricht dem entschieden das Dogma;
denn nach diesem sind Princip und Principiat (Vater und Sohn
u. s. w.) — nach Schells Auffassung Ursache und Verursachtes —
real voneinander verschieden. Von einer Bestätigung des Begriffs
der Selbstursächlichkeit durch das Dogma kann demnach keine
Bede sein.

Die Selbstursache Schells ist in anderer Wendung, wie schon

angedeutet wurde, der Kuhnsche Gedanke eines Personifizierungsprozesses

in Gott, mit dem Unterschiede, dafs Kuhn zugesteht,
es impliciere ein solcher Prozefs ein absolutes Werden, weshalb
er diesem Gedanken nur den Wert einer inadäquaten, analogischen

Vorstellung zuschreibt, während Schell in Abrede zieht,
dafs der Begriff der Selbstsetzung, Selbstursächlichkeit den
Gedanken des Werdens einschliefse.

Der Gedanke eines göttlichen Naturprozesses enthält den
Irrtum, an dem die Reformversuche und spekulativen, theosophi-
schen Systeme Baaders, Günthers und Kuhns scheiterten. Der
nämliche aber ist in Schells Annahme einer göttlichen
Selbstverwirklichung und Selbstsetzung, eines Schaffens des göttlichen
Seins durch eigene Thätigkeit enthalten. Dem Dogma ist dieser
Gedanke fremd. Derselbe führt zu Bestimmungen, die dem

14*



200 Aus Theologie und Philosophie.

Dogma direkt widersprechen. Statt zu sagen: Pater generat,
sed non generatur würde man den Satz aufstellen müssen: Pater
generat, sed et generatur, d. h. die göttlichen Personen stehen
im wechselseitigen Verhältnis des Verursachens und Verursachtseins.

Wird dieses nicht mit deutlichen Worten gesagt, so doch
in Ausdrücken und Wendungen einer sophistischen Dialektik,
die mit Aalglätte gestattet, Behauptungen zu dementieren, welche
im Hintergrunde stehen, aber zu offener Aussprache nicht
gelangen.

Schell gegenüber erinnern wir an den Ausspruch eines

neueren Autors, dessen Standpunkt und religiöse Ansichten wir
sonst durchaus nicht teilen : „Gott ist einfach da, ohne weitere
Ursache und Grund da. Er fragt nicht, woher bin ich? denn
er weifs, dafs er eben schlechthin ist Man mag sich wenden
und drehen, wie man will, man kommt nicht darum herum. Gott
ist nicht Ursache seiner selbst, sondern er ist, wie er ist
Gott ist von Ewigkeit zu Ewigkeit, er ist nicht gefragt worden,
ob er sein wolle, er kann sich nicht aus dem Sein herausführen;
er mufs in diesem Sinne sein. Aber es gibt auch ein heiliges
Mufs. Man hat dies unbedingte, seiner selbst gewisse Sein daher
stets als höchste Seligkeit gepriesen." (Baumann, Die Grundfrage

der Religion. Stuttgart 1895.) Wir sind weit entfernt, an
diesem Ausspruch jeden Ausdruck zu unterschreiben. Jenes
selige Müssen, die mit Gottes Dasein und Wesen verbundene
Notwendigkeit ist eben kein Müssen, kein Zwang. Was sie aber
positiv ist, wissen wir ebensowenig zu sagen, als wir im stände
sind, auf die Frage, was und wie Gott ist, eine positive
Antwort zu geben. Wer das Wesen Gottes erkennen und begreifen
würde, würde auch diese selige Notwendigkeit begreifen. Wir
müssen uns eben Gott gegenüber mit dem Dafs begnügen und
das Geheimnis des göttlichen Seins und Wesens achten. Gott
wohnt eben im „unzugänglichen Lichte".

Vielleicht aber liegt es im apologetischen Interesse, statt
der Thatsache, dem Bedürfnisse des modernen Geistes, der
die That höher schätzt als Sein und Genufs entgegenkommend,

den Wert (eben der That) zu betonen? Wir bezweifeln
es. Ein Wortführer des allermodernsten Geistes hält gerade den
Glauben an die Gegensätze der Werte für eine höchst zweifelhafte

Grundlage der Metaphysik. „Man darf nämlich zweifeln,
erstens ob es Gegensätze überhaupt gibt, und zweitens, ob jene
volkstümlichen Wertschätzungen und Wertgegenstände, auf welche
die Metaphysiker ihr Siegel gedrückt haben, nicht vielleicht nur
Vordergrundschätzungen sind,nur vorläufige Perspektiven vielleicht



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 201

noch dazu aus einem Winkel heraus, vielleicht von unten hinauf,
Froschperspektiven gleichsam." (Nietzsche, Jenseits von Gut und
Böse. S. 4.)

Schell ist von seinem Gedanken einer göttlichen
Selbstverwirklichung so eingenommen, dafs er sie in allen seinen
Argumenten für dieselbe voraussetzt. So argumentiert er (S. 147 f.).
»Wenn Gottes Thätigkeit nicht accidentell ist, dann ist sie eben
konstitutiv und substantiell; wenn sie nicht auf anderes
angewiesen ist, dann ist ihr Inhalt und Zweck eben der eigene
Wesens- und Daseinsbestand. Sonst wäre sie inhaltlos und zwecklos

oder auf die Welt des Endlichen angewiesen. Also ist Gottes
Thätigkeit, sowie der Hervorgang der göttlichen Personen von
konstitutiver, substantieller Bedeutung — weil in Gott nichts
von accidenteller Bedeutung sein kann. Ein Drittes ist nicht
denkbar. Also ist Gott die absolute Selbstverwirklichung oder
causa sui." Das Sophisma liegt hier in der Zweideutigkeit der
Worte: substantiell und konstitutiv, insbesondere des letzteren.
Daraus, dafs die göttliche Thätigkeit nicht accidentell ist, folgt
allerdings, dafs sie substantiell, wesenhaft und in diesem Sinne
konstitutiv ist, keineswegs aber, dafs sie das Wesen hervorbringt,
schafft, formell als Thätigkeit gegenüber dem Wesen fungiert.
Wenn wir nämlich auch in diesem Falle von Thätigkeit reden,
so ist diese unsere Ausdrucksweise eine analogische, weshalb die
Theologen nicht vergessen, zu erinnern, dafs dasjenige, was
objektiv real in Gott dem Begriffe Thätigkeit entspricht, nicht unter
die Kategorie des Thuns im eigentlichen Sinne fällt. Freilich
ist dabei anerkannt, dafs das Wesen Gottes überhaupt von uns
nur analogisch erkannt werden kann. Daher die bekannte
Unterscheidung, wornach wir zwar das Dasein, nicht aber das Wesen
Gottes erkennen. Schell verfährt konsequent, wenn er diese
Unterscheidung verwirft, setzt sich aber eben dadurch mit der
gesamten theologischen Tradition in Widerspruch.

In der Anerkennung der Thatsache des göttlichen Daseins
als Ergebnis des Gottesbeweises oder der Gottesbeweise liegt
durchaus nichts Mechanisches oder irgendwie Ungereimtes. Kraft
dieser Beweise steht eben für uns das Dasein Gottes als eine
Thatsache fest, an der nicht zu rütteln und nichts zu ändern ist
Diese Thatsache als etwas Mechanisches, als ein „Wirklichkeits-
Flötzchen" zu bezeichnen, hat keinen Sinn. Sie besteht nun
einmal für uns, und uns bleibt nichts übrig, als die theoretischen
und praktischen Konsequenzen zu ziehen, die sich aus der
Existenz einer ersten Ursache, der alle reinen Vollkommenheiten,
Weisheit, Allmacht, Güte, Gerechtigkeit zukommen, ergeben.



202 Aus Theologie und Philosophie.

Wie Gott dies alles ist, was als Wesen diesen Attributen zu
Grunde liegt, entzieht sich unserer beschränkten, auf dem Kau-
salprincip und der Analogie sich aufbauenden Erkenntnis. Es
ist daher etwas ganz anderes zu fragen, wie sich Gott selbst
zu jener Thatsache verhält. Um diese Frage zu beantworten,
müfste man einen Einblick in Gottes W esen besitzen. Dieses
Wesen aber bleibt für das diesseitige Erkennen ein Geheimnis,
das Geheimnis der Geheimnisse. Wir wissen davon nur, was
Gott selbst uns zu offenbaren geruhte, nämlich die Kommunika-
bilität und Kommunikation der Natur in drei Personen oder das
Geheimnis der Trinität, das uns das absolut einfache und eine
Wesen als im realen Besitz dreier im innigsten Wechselverhältnis
stehender Personen manifestiert.

Sch. bezeichnet seinen Standpunkt richtig als einen
„psychologischen" im Gegensatze zum ontologischen der Scholastik.
Mit der gesamten neueren Philosophie glaubt er in unmittelbarer
Erfahrung Fufs fassen zu sollen und betrachtet demgemäfs, da

nur Gegenstände der inneren Erfahrung unmittelbar gewifs sein
sollen, die Thätigkeit in Denken und Wollen als das Ursprüngliche;

als das erste alles Begründende demnach eine absolute
Thätigkeit, ein reines Denken und Wollen. Demgegenüber
betonen wir mit dem hl. Thomas das esse subsistens als das Erste
und Ursprünglichste. Alles ist Sein, entweder participiertes oder
Selbstsein, Selbstseiendes. Damit wird aber weder das partici-
pierte Sein, noch das Selbstseiende als ein „Wirklichkeitsklötzchen"

hingestellt. Das Selbstseiende schon aus dem Grunde
nicht, weil es als reine Aktualität gedacht werden mufs,
somit als absoluter Selbstgrund unendlicher Thätigkeit. Omne

agit inquantum est actu; Schell hat die Bedeutung des Begriffs
des actus (verschieden von actio, dem xoibIv) und des actus

purus so wenig als irgend ein moderner Philosoph erfafst. Der
„psychologische" Standpunkt führt notwendig zu einem Anthropo-
morphi8mus, dem nur der ontologische (metaphysische) zu
entgehen vermag. Daher fordert Sch., um die Freiheit der
Schöpfung zu wahren, dafs die göttliche Weisheit, Allmacht u. s. w.
an Gottes eigener Inhaltsfülle sich bethätige, d. h. er macht Gott
zu seinem eigenen Geschöpfe, womit aber eben die Schöpfung
überflüssig, ja unmöglich würde, wie sich dies im weiteren noch
deutlicher zeigen wird.

Der Begriff der causa sui soll unzweideutig den Versuch
zurückweisen, das reale Sein der Existenz aus dem idealen Sein
der Wesenheit abzuleiten (S. 155). Davon ist gerade das Gegenteil

wahr. An einer späteren Stelle, auf die wir zurückkommen



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit dea Christentums. 203

(Band II), spricht Sch. selbst von einem Wahrheitsmoment des
Anselmschen Arguments und gibt damit nicht undeutlich zu
verstehen, was das tiefste treibende Motiv seiner Spekulation
ist, nämlich die Existenz des Vollkommenen kraft seines
idealen Wertes oder die allein wertvolle und berechtigte
Existenz des Ideals. D. h. die Existenz des Vollkommenen ist ein
Vernunftpostulat; wir müssen es denken, also existiert es. Von
unserem Standpunkt dagegen ist das Dasein des Vollkommenen
eine auf Grund anderweitiger Thatsachen — der Existenz des

Endlichen, Zufälligen erschlossene Thatsache, die wir
anerkennen müssen, mag sie als wert oder unwert (wie etwa den
Pessimisten, einem Hartmann u. s. w.) erscheinen. Das „Ur-
erste" ist uns persönlich nicht wegen des „Wertes" der
Persönlichkeit, sondern weil das Erste actus, actus purus, also Geist
und persönlich ist.

Über die Behauptung (S. 157), Thätigkeit sei der vollere
Begriff, haben wir uns bereits ausgesprochen. Es könnte übrigens

scheinen, als ob der Streit nur ein Wortstreit sei; denn Sch.
scheint dasselbe wie wir sagen zu wollen, Gott sei wesenhaft
thätig, substantielle Thätigkeit. Doch dem ist nicht so; er
erklärt nämlich : „wir müssen uns eben die Wirklichkeit in einer
gewissen Ordnung zurechtlegen", also die Thätigkeit als
wesensetzend zuerst denken. Auch wir nehmen diese Notwendigkeit
der Reflexion für uns in Anspruch, sagen aber umgekehrt: bei
solcher Zurechtlegung (die Gott gegenüber nur analogische
Geltung hat), ist das Sein als erstes zu setzen; denn nur ein Seiendes,
Wirkliches ist thätig. Deutlich spricht Sch. jenen Gedanken des
Anselmschen Argumentes aus, wenn er sagt, er stimme jenen
Theologen zu, die das Vollkommene der Existenz innerlich wert
erklären, er füge aber hinzu, die Vollkommenheit des persönlichen

Geistes weise auch die Kräfte auf, wodurch sie sich
selbst ewig vollzieht (S. 164). Der Irrtum des ontologischen
Arguments ist hier gesteigert; denn dieses schliefst nur von
der Vollkommenheit auf die Existenz; Sch. aber läfst das
Vollkommene sich selbst die Existenz geben. Aber entweder liegt
schon in der „Kraft" die Existenz, oder diese Kraft als Grund
der Existenz ist Wesen, das sich in die Existenz, richtiger in
die Existenzen einführt (wie bei Schölling). Noch genauer
entspricht dem Schellschen Gedanken das Grundprincip v. Hart-
uianns, der ein ideales. Denken durch einen h ypostasierten Willen
Verwirklicht werden läfst.

Schell beanstandet die Lehre, dafs das (metaphysische) Wesen
Gottes die Existenz sei (sum qui sum); die Existenz, meint er,



204 Aus Theologie und Philosophie.

verhalte sich gleichmäfsig zu allen Abstufungen von Reichtum
und Besitz (S. 167). Dem ist nicht so. Die Existenz ist in
allem der letzte und höchste Akt. Ein existierender Grashalm
überragt an Bedeutung und Wert die herrlichste, aber nur
gedachte Palme. Die Unvollkommenheit der endlichen Existenzen
liegt nur in der Beschränkung der Wesenheiten, in welche sie

aufgenommen sind. Eine Existenz, die durch keine Wesenheit
beschränkt ist, ist demnach Fülle des Seins und der Vollkommenheit.

Man lasse sich nicht durch den abstrakten Begriff
„Existenz" täuschen, der scheinbar in ganz gleicher Weise mit den
verschiedensten Wesenheiten verbunden wird. Die Existenz wird
mit den Wesenheiten multipliziert und modifiziert, und ist wie
das Sein ein noZZaxmç ÀEjôfievov. Und was ist das Seiende
(ens) anderes, als eine essentia cui competit esse, das schlechthin

Seiende aber das schrankenlose esse selbst?
Gegen den Vorwurf (S. 172), dafs nicht nur Ungläubige,

sondern auch Gläubige trotz allen Widerspruchs des Dogmas die
Welt als den eigentlichen Lebensinhalt Gottes ansehen, müfste
die Gläubigen schon der Glaube an die Trinität, an das trinita-
rische Liebesleben Gottes schützen, abgesehen davon, dafs selbst
die Vernunft in der Selbsterkenntnis Gottes, in der Vollkommenheit

seines Wesens einen unendlichen Lebensinhalt anerkennen
mufs. Der Theologe soll auf die Frage, was Gott vor der
Weltschöpfung gethan, keine rechte Antwort haben. Sch. glaubt
sie in der „Verwirklichung" seiner Vollkommenheiten zu besitzen.
Als ob Gott, wie das Eichtesche Ich, einer Beschäftigung
bedürfte und deshalb ewig an seinem eigenen Wesen spinnen und
weben müfste! Und das wäre eine Gottes würdige Vorstellung?
Sollen wir aufs neue erinnern, dafs Gottes Leben geheimnisvoll
und einer adäquaten „Auseinanderlegung" für den endlichen
Verstand nicht fähig ist.

Wie Sch. dazu kommt, zu behaupten: Gott, als That ge-
fafst, schliefse den Gedanken an eine Entwicklungsbedürftigkeit
aus, ist schwer begreiflich. Eine That, die das Wesen
entfaltet, schafft, verwirklicht, bedarf der Entwicklung und
ist Entwicklung; in gewissem Sinne allerdings eine nur scheinbare;

denn wo Ursache und Wirkung identisch sind, da ist reine
abstrakte Identität, das Ich =Ich Fichtes, das A A oder logische
Sein Hegels. „Das reine Wesen im Unterschied von der reinen
That wäre die reine Materie oder das rein gegenständliche Sein"
(S. 177). Durchaus nicht! Das erste Sein ist aktualstes,
bestimmtestes, intellegibles, intellektuales Sein, also durchaus
verschieden von der Materie. Dagegen die reine That, die Wesen,



206 Aus Theologie und Philosophie.

im Wollen,1 als der objektive Inhalt und Ausflufs des Gedankens

und Willens"? Was aber den Vorwurf betrifft, in Schells
Ansicht gestalten sich die Geschöpfe zu Denk- und Willensakten
Gottes, so steht Sch. allerdings vor der Alternative: den
Geschöpfen entweder ausschliefslich ein „objektives" Sein als
immanenten Terminis des göttlichen Denkens und Wollens
zuzuschreiben, d. h. ihnen alle Realität abzusprechen, oder, falls ihnen
doch eine solche zukommen soll, sie mit Hartmann als göttliche
Denk- und Willensakte aufzufassen. Entweder — oder! Auf
seinem Standpunkt gibt es kein Drittes. Dazu kommt, dafs
die Vielheit der nach Sch. nicht blofs von dem, sondern in dem
göttlichen Willen gesetzten Dinge eine reale Beziehung zur Einheit

dieses Willens involviert; d. h. der eine Wille differenziert
sieh in ebensoviele Willensakte, als Dinge in ihm gesetzt sind.

Indem Sch. dem Begriff des thätigen Aktus den der ruhenden

Vollkommenheit unterschiebt, gelangt er zur Frage: Wie
kommt Gott von der ruhenden Existenz zur Thätigkeit, zum
Denken und Wollen? Dies sei eine ganz andere Ähnlichkeit mit
dem verzweifelten Problem, wie man sich selbst am Schöpfe aus
dem Sumpf ziehe (S. 181). Doch nicht! Im thomistischen Sinne

ist das erste Sein Thätigkeit, Denken und Wollen — ohne
Übergang, und ist dies als actus purus, als absolute Bestimmtheit,

als schlechthin intellegibel, immateriell und intellektual —
Thätigkeit durch sich selbst und wesenhaft. Dagegen wie kommt
das reine Denken (das überdies erst durch den Willen zur
Wirklichkeit gebracht werden soll), zur Selbstbestimmung,
Selbstentfaltung, Selbstverwirklichung als absolute Vollkommenheit?

Wir lesen S. 183: „Die Dinge sind deshalb nicht Erkenntnis-
und Willensakte Gottes; der Denk- und Willensakt bleibt immer
im ursächlichen Geist, wenn er auch das von ihm Gedachte und
Gewollte aufs er sich verwirklicht." Wie stimmt dies zu der
obigen und zu zahlreichen anderen Äufserungen, wornach die
Wirkung in der Ursache sein soll und dies vor allem von dem
erkennend und wollend Verursachten gelte? (S. 131.) Und soll
nicht das Aufsergottsein des Geschaffenen ein blofser Schatten
des Gedankens und Willens, also etwas Richtiges sein? Und
haben denn nicht die Körper ein blofs objektives Sein, sind
formell nur, sofern sie erkannt und gewollt sind? Endlich
wie steht es mit dem Stoffe, der doch eigentlich Kraft, wie mit
der Kraft, die doch eigentlich nur Wille sein soll?

Entwicklung (S. 184) wird in Gott eingetragen, wenn
er als Thätigkeit begriffen wird, die sein Wesen und Sein ent-

1 Von mir unterstrichen.



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 207

faltet, schafft, verwirklicht. Man verweise uns nicht auf die
Ausdrücke Prozefs, Prozessionen, die von den notionalen, trinitari-
schen Beziehungen in Gott gebraucht werden; diese sind solche
von Akt zu Akt, wie ja auch Sch. wenigstens dem Wortlaute
nach annimmt, jedoch im Widerspruch mit der Annahme einer
Selbstentfaltung, Selbstverwirklichung. Die Forderung aber, statt
des Ausdrucks: Ursächlichkeit für die innergöttlichen
Wechselverhältnisse ein anderes Wort anzugeben (S. 185), weisen wir
zurück. Die passenden Ausdrücke sind längst gefunden und von
der Kirche und den Theologen sanktioniert.

Gegen die Schellsche Annahme von durch die Vernunft
erkennbaren realen Beziehungen in Gott haben wir den
Vorwurf erhoben, sie löse das Geheimnis auf, indem die Vernunft
den wesentlichsten Gedanken desselben vorwegnehme. Was die
Offenbarung hinzubringe, sei dann nur mehr die Erkenntnis, dafs
die Relationen Personen seien. Dagegen erinnert Sch., die
Erkenntnis, dafs in Gott unbeschadet der Einheit und Gleichheit
des Wesens drei göttliche Personen seien, bilde den Hauptbegriff
des Geheimnisses (S. 186). Hierauf erwidern wir: Wenn die
Vernunft reale gegensätzliche Beziehungen als notwendig in Gott
zu erkennen vermag, so wird sie auch schliefsen müssen, dafs
diese realen Beziehungen „Subsistenzen" seien, Subsistenzen einer
intellektuellen Natur, also Personen. Was bleibt da vom
Geheimnis noch übrig?

Eine etwas eingehendere Erwiderung zu geben, sind wir
genötigt auf die Aufserung, dafs wir blofs „aus Feindschaft gegeD
neue Gedanken und Auffassungen" den Einwand erhoben, durch
die Selbstursächlichkeit werde zeitliche Entwicklung in Gott
eingetragen (S. 184). Wir konstatieren zunächst, dafs also jener
Gedanke neu ist oder neu sein soll. Gesetzt nun, er sei neu, so

bekämpfen wir ihn nicht, weil er neu, sondern weil er falsch ist.
Übrigens ist Vorsicht neuen Gedanken gegenüber besonders für
den Theologen immer angezeigt. Wenn nämlich selbst in Kultus
und Liturgie das Wort gilt: Nihil innovetur; nisi quod traditum
est, so wird jede Neuerung, wo es sich um das Dogma, ja um
ein Grunddogma handelt, der schärfsten Prüfung unterworfen
werden müssen. Diese Prüfung aber fällt für die neueste
spekulative Errungenschaft nicht günstig aus. Dieses Ursein, das
sich selbst erschafft, seine eigene Wesensbestimmtheit ersinnt
(was Weisheit ist) und wollend verwirklicht (was man Güte,
Heiligkeit und Vollkommenheit nennt), diesen Nihilismus des
Daseins und der Methode, die „gleichsam" vom Nichts ausgeht,
um aus dem Nichts das Sein zu konstruieren, diese Körperwelt,



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 205

Bestimmung schafft, ist eine abstrakte Identität, die der
Unterscheidung, der Entfaltung, Entwicklung bedarf. Wie sie dazu
kommt, bleibt bei Schell allerdings völlig im Dunkeln.

Nicht ein ruhendes, totes Sein, wie Sch. (S. 178) der
Scholastik unterstellt, sondern ein absolut thätiges, weil aktuales,
geistiges Sein (agere sequitur esse) ist das erste Sein. Der
unbewegte Beweger des Aristoteles und des hl. Thomas ist nicht
das reine Sein in dem von Sch. insinuierten Sinne, sondern
schlechthin selbstthätiges Sein, das nicht nur als Zweck, sondern
(auch bei Aristot., wie nachweisbar) mit unendlicher Kraft
bewegt. Lob und Tadel, die der Vf. an jenen Begriff des Aristot.
knüpft, sind daher gleich unangebracht, und die Phrase: „Andere
finden keine solchen Schwierigkeiten, denn sie philosophieren
mit Worten, mit Schulausdrücken, mit den Denkmünzen früherer
Gedanken" lassen uns ungerührt. Sollen wir mit seinen aus
Eichte-Hegelscher Münzstätte entnommenen, zwar blinkenden,
aber unechten und in der katholischen Theologie zur Zeit noch
ungangbaren Prägungen philosophieren?

Sch. sagt uns, von Seiten der Neuscholastik habe man den
Vorwurf gegen den Begriff der Selbstwirklichkeit erhoben, er
bedeute den äufsersten Idealismus und ziehe die Gottheit in die
zeitliche Entwicklung herab (S. 184). Erüher zählte Sch. sich
selbst den Neuscholastikern zu; es ist indes gut, dafs er dies
Verhältnis selbst aufklärt. Übrigens wurde der Vorwurf nicht
gegen den Begriff der „Selbstwirklichkeit", sondern gegen den
der „Selbstverwirklichung", des Sichselbsterschaffens (ein
Ausdruck, den der Vf. neuerdings absichtlich zu vermeiden
scheint) erhoben. Gegen diesen Begriff nun müssen wir zu
unserem Bedauern den doppelten Vorwurf aufrecht erhalten. Der
Vorwurf des Idealismus kann Sch. nicht erspart werden, so

lange er 1. Accidenzen, wie Denk- und Willensthätigkeiten (nach
Eichtes und Schopenhauer-Hartmanns Vorgang) hypostasiert;
2. das formale Sein der Geschöpfe in ihr Gedacht- und
Gewolltsein durch die erste Ursache setzt. Überdies löst Sch. den
Stoff in Kraft auf und erklärt den Willen als alleinige Kraft und
Ursache. Kann man den Idealismus bestimmter aussprechen, als
dies (S. 208) in. folgenden Worten geschieht: „Es ist wahr,
diese Begriffe, Stoff' und Kraft, Gesetz und Zweck, Sache und
Ursache sind, losgerissen vom Geiste, allerdings nichts als
Unhaltbares, Gespensterhaftes, Bruchstücke, Unverständlichkeiten:
sie sind nur verständlich im Zusammenhang und in der Ergänzung

durch den denkenden und wollenden Geist, als die objektive
Seite des Gedachten im Gedanken, des Gewollten



208 Aus Theologie und Philosophie.

die an sich nichtig ist, der Schatten eines ursprünglich wesenlosen

Denkens und Wollens, diesen Geist, dessen Zweck die
Idealisierung einer im innersten Grunde nichtigen Wirklichkeit
sein soll, diese Trinität, die alle dogmatischen Bestimmungen in
ihr Gegenteil verkehrt und Vater und Sohn vom hl. Geiste
ausgehen und verwirklicht werden läfst: nehmen wir alle diese
„Neuheiten" zusammen, so möchten wir mit Horaz ausrufen:
horum semper ego optarim pauperrimus esse — novorum und
auch malorum. Wir wollen davon nichts wissen!

Neu ist an diesen Lehren die Einführung in die Theologie;
denn an sich sind sie nicht neu. Sie stammen aus den
Systemfabriken der Fichte, Schelling, Hegel und enthalten nach
Baaders, Günthers, Kuhns Vorgang einen erneuten Versuch, den
Bedürfnissen des Zeitgeistes gemäfs die Theologie umzugestalten.
Merkwürdigerweise berührt sich die Schellsche Auffassung des

Willens als der allein wahrhaften Kraft und der Ursache alles
Daseins und Wirkens mit einem Schriftsteller, der sich zu den

Theologen in das feindseligste Verhältnis stellt, mit Nietzsche.
Dieser ist geneigt, als Grundprincip den Willen anzunehmen,
allerdings nicht den der Heiligkeit, sondern den Willen der
Macht, und wirft die Frage auf, ob nicht alles mechanische
Geschehen, insofern eine Kraft darin thätig ist, eben Willenskraft,

Willenswirkung ist (Jenseits von Gut und Böse. S. 51).
Der Gedanke einer ursprünglichen That ist auf dem Boden

der idealistischen Spekulation entsprossen und hat auch nur auf
diesem Boden einen Sinn. Nehmen wir eine Denkthätigkeit, die
ihren Inhalt erst gewinnen soll, so ist diese That an und fiir
sich reine Identität, wie Fichte und Hegel sie an die Spitze
ihrer Systeme gestellt. Als solche hat sie in sich nicht den
geringsten Grund von Selbstgestaltung und Selbstentfaltung. Die
genannten Philosophen sehen sich daher um eine Triebkraft, ein
Vehikel um, die reine absolute Thätigkeit zu einer konkreten,
inhaltsvollen zu gestalten, Fichte durch die Selbstbeschränkung
des Ich, das Nichtich, Hegel durch die der logischen Idee
immanente Negativität: womit allerdings der Inhalt jener Urthat
zu etwas Endlichem wird. Die Absicht aber ist trotzdem, die
Selbstverwirklichung des Unendlichen zu konstruieren, also
dieselbe wie bei Schell, nur in konsequenterer Durchführung.

Zur nämlichen Konsequenz gelangen wir, wenn wir die
ursprüngliche Thätigkeit als Prozefs der Subjektobjektivierung
fassen. Die ursprüngliche Thätigkeit wird dadurch zur konkreten
Denkthätigkeit, dafs sie sich zum Objekt macht, d. h. gewisser-
mafsen entäufsert, (wie denn auch nach Sch. die Natur, die Materie



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 209

blofses Objekt ist), um sich als Subjektobjekt, d. h. als
konkreten Geist zu setzen. Wir brauchen kaum zu beweisen, dafs
diese Spekulationen auf theistischem Boden keine Berechtigung
haben; sie müfsten indes notwendig mitverpflanzt werden, wenn
die Urthat Schelk Aufnahme in die Theologie erhalten sollte.

Zu dem Einflufs von Fichte und Hegel gesellt sich der von
Schopenhauer-Hartmann. Schelk optimistisch theistischer Thele-
tismus verhält sich nämlich zu Sehopenhauer-Hartmann, wie der
Giinther-Kuhnsche spekulativ-theistische Rationalismus zu den
Systemen Fichtes, Schellings und Hegels. Die genannten Theologen

entnehmen diesen Systemen die Idee des Subjekt-Objekts,
suchen sie aber in einer dem theistischen Gottesbegriff
entsprechenden Weise zu gestalten, indem sie die Bewegung in Gott
als eine rein immanente, unvermittelt durch die Welt und dieser
begrifflich und sachlich vorhergehend, auffassen. In ähnlicher
Weise geht Schell von einem subsistierenden Willen aus, wie
Hartmann, betrachtet ihn aber als einen Willen der Vollkommenheit,

nicht als unselige Sucht, in welche die Idee nur eingeht,
um sie zu überlisten. Gleichwie aber Günthers und Kuhns
Versuche am Dogma scheiterten, so wird dies auch mit Schelk ins
Theistische umgestaltetem Pantheletismus geschehen; denn ein
sich verwirklichender Wille ist ebenso absurd, als ein durch
Objektivierung als Geist sich setzendes ursprüngliches Denken.

In der vierten Abhandlung (System der Gottesbeweise)
vernehmen wir (S. 203): „Zunächst ist uns nur die Innenwelt
unseres Bewufstseins gegeben." Die peinliche F'rage aber, wie
wir von dieser Innenwelt zur Aufsenwelt gelangen, soll das

Kausalprincip beantworten. Wir fürchten, dafs diese „Brücke"
als Fata Morgana sich erweisen werde. Vielmehr das erste,
was wir erkennen, ist die Aufsenwelt, dem Zeugnis des Bewufstseins

selbst zufolge.
„Man macht es der antik-scholastischen Weltanschauung zum

Vorwurf, dafs sie die Dinge nach Analogie des eigenen bewufst-
willkürlichen Wesens und Wirkens betrachtet und aufgefafst
habe. — Es ist in der That voreilig, in die Naturwesen,
Naturvorgänge eine denkende und wollende Seele oder einen
persönlichen Geist hineinzulegen. Die moderne Wissenschaft
überwand diese Naivität" (S. 207). Wie sollen wir dies verstehen?
Spricht hier der Materialismus oder der Verfasser? Haben denn
Aristoteles und die Scholastik eine denkende und wollende Seele
in die Naturvorgänge hineingelegt?

„Die thatsäehliche oder objektive Schönheit und Durchsichtigkeit

der Geschöpfe liegt in ihrer Geschöpflichkeit, sie werden



210 Aus Theologie und Philosophie.

klar und durchsichtig als Gebilde der ewigen Kunst, als Bilder
des ewigen Weltendenkers" (S. 218). Als Bilder oder Abbilder?
Bilder sind und bleiben im denkenden Geiste. Gilt dies von
den thatsächlichen, wirklichen Dingen?

„Gottes Wort ist die denkende Entfaltung der unendlichen,
wie der endlichen Vollkommenheit der hl. Geist ist der
heilige und selige Vollzug der so im Gedankenbild entworfenen
Vollkommenheit" (8. 220). Fürwahr? und dies soll der Sinn
des Geheimnisses der Trinität sein? Sind denn aber diese
Vorgänge nicht solche im Wesen Gottes, erkennbar mittels des

Begriffs der Selbstursache, eines sich selbstthätig entfaltenden
Denkens und verwirklichenden Wollens? Der Hartmannsche
Wille, in den die Idee sich eingibt? Allerdings bei Sch. eine
Idee und ein Wille der Vollkommenheit, wie es wenigstens das

religiöse Gefübl verlangt, auf das Sch. einen besonderen Beweis
für Gottes Dasein aufzubauen sucht.

Wie zu erwarten, soll die absolute Persönlichkeit in der
ewigen Selbstursächlichkeit liegen (S. 224). Demzufolge wäre
auch das absolute Ich Fichtes und der logische Begriff Hegels
Persönlichkeit! Persönlichkeit sei „die geeignete Form, den
Gegensatz von Wesen und Dasein, von Natur und Geist" u. s.w.
in einer höheren Einheit zu überwinden (S. 228). Gott steht
indes über den Gegensätzen; in ihm sind deshalb keine Gegensätze

zu versöhnen. Die „Einheit der Gegensätze" war von
jeher ein charakteristisches Merkmal monistischer Geistesrichtung.
Der Theismus „erkennt das Wesen des Geistes in der
Innerlichkeit des Denkens und Wollens, dagegen das Wesen des Körpers

in dem Gedacht- und Gewolltsein des Werdens und Wirkens:
der Körper wird und wirkt, gestaltet und drängt in der Kraft
des geistigen Gestaltens" (S. 232), d. h. in Wahrheit wirkt nur
der Geist, der Wille. Wir werden im weiteren diesen occasiona-
listischen Theletismus bestätigt finden. Mit der thomistischen
Lehre, dafs alle Geschöpfe nur wie Instrumente der causa prima
wirken, hat die Auffassung Schells nichts gemein; denn der
hl. Thomas ist weit entfernt davon, in dieses Verhältnis das
Wesen der Geschöpfe zu setzen.

„Persönlichkeit ist formell Sache der selbstbestimmenden
That und demzufolge der Grundcharakter des selbstursächlichen
und absoluten Wesens." Ist schon der Begriff der Persönlichkeit

als Selbsterkenntnis und Selbstbestimmung (Günther, Kuhn)
theologisch unzureichend, so gilt dies vom Begriff einer
wesenschaffenden Denk- und Willensthat umsomehr, da sie selbst den

Geistbegriff ins Absurde verzerrt. Persönlichkeit wird, wie es



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 211

scheint, dem Ich, dem Geiste begrifflich gleichgesetzt, dem Ich,
das fähig ist, „die ganze Unendlichkeit des Schöpfers in sich
aufzunehmen" (S. 241).

Einen weiteren Einblick in die neue Trinitätslehre gewährt
die Aufserung: „Wie der senkrechte Kreuzesstamm den
wagrechten trägt, so verwirklicht die absolute Persönlichkeit das
unendliche Allwesen, durch die Liebe und Innigkeit der Spi-
ration thatsächlich vollbringend, was in der Weisheitsthat der
Generation inhaltlich entfaltet wird" (S. 249), d. h. doch deutlich:

die Geistigkeit Gottes ist die Wirkung der trinitarischen
Personen, das Wesen ein Produkt der letzteren!! Wenn diese
Lehre theologisch zulässig ist, dann verzichten wir darauf, Theologe

zu heifsen!
Die gerühmte Denkthat ist (wie die Hartmannsche Idee)

an sich kraftlos, wesenlos, rein ideal; denn „der Wille ist die
Kraft des Denkens, wie der Gedanke das innere Licht des
Willens" (a. a. 0.). Begreiflich! Da es nur eine wahre
Ursache geben soll, den Willen, alles Sein aber verursacht ist, also
auch das des Denkens. Lehrt Hartmann anders?

Nach S. 253 ist es die Seele, die „die Natur zur Sinnlichkeit

verklärt". Später vernehmen wir, dafs die Seele die Natur
mit Licht und Farbe „überkleidet". — Ein Beispiel merkwürdiger

Exegese bietet S. 257: Gott ist Licht, d. i. Selbstursache
(1. Joh. 1, 5). — Die Antwort auf die Frage: was ist Denken,
Denken des Urwesens? gibt uns S. 258: „Das Urwesen ist
insofern Erkenntnis, als es Gedanke ist: denkende Gestaltung der
eigenen Wahrheit und Wirklichkeit. Denken ist Gestalten,
Ersinnen Weisheit."

„Alles Endliche ist in Gott wie ein Denkgebilde im
Denkenden und wie das Gewollte im Wollenden enthalten ist"
(8. 263). Wir vernahmen schon früher, dafs die Wirkung in
der Ursache ist und dafs dieses Innesein besonders vom Wirken
des Willens gelte. Ein solches Innesein aber ist ein ideales
und begründet durchaus kein reales Sein, sondern nur ein
„objektives", im Erkennen durch das Bild, im Wollen durch den
Zug, die Hinbewegung zum Gewollten. Und eine solche
Auffassung des endlichen Seins wäre keine idealistische?!

Wäre Gott (so wird uns S. 279 versichert) „nur eine ewige
Thatsache dann allerdings wäre Gottes Seligkeit kaum
annehmbar." Also wäre Hartmann im Hecht unter jener
Voraussetzung. Zu solchem Zugeständnis gelangt man, wenn man statt
in der Erkenntnis Gottes mit dem „Dafs" zufrieden zu sein, das
Was und Wie ergründen will. Gewifs ist (für uns) Gott eine



212 Aus Theologie und Philosophie.

Thatsache, an der sich der Pessimismus den Kopf einrennen mag,
die er aber nicht wegzuschaffen vermag, während er mit Schells
„Urthat" leichten Kaufs fertig werden dürfte.

Nach S. 288 ist das thatsächliche Eintreten der Bedingung
einer thatsächlichen Verewigung von Sünde und Strafe weder
eine Offenbarung, noch ein kirchlicher Glaubenssatz. Wie verhält

es sich aber dann mit dem ewigen Feuer, das dem Teufel
und seinem Anhang bereitet ist? Der von Hartmann gegen das
Christentum erhobene Vorwurf des Monosatanismus sei schon
deshalb unberechtigt, weil auch ohne ,,übernatürliche Vollendung
büfsender und reumütiger Geister deren natürlicher und
sittlicher Zustand durchaus frei werden könnte von der Q,ual

positiven Schmerzes." Wie steht es aber mit dem Wurm, der
nie stirbt? Gibt es also nach dem Tode noch eine sittliche
Umkehr? Und wie steht es mit dem Verhalten der Kirche zu
gewissen Lehren der Pelagianer? — Wie uns scheint, beurteilt
Schell unsere Pessimisten zu günstig. Ihre Einwendungen sind
nicht der Ausflufs eines feineren sittlichen Gefühls, sondern der
weltschmerzliche Trotz einer titanisch-faustisch-byronschen
Stimmung, also selbst eine Folge des so zu sagen empfindsamen
Satanismus, der Weltschmerzseuche, der Signatur einer der Religion
entfremdeten, sittlich entnervten Gesellschaft.

Das Problem der göttlichen Freiheit im Schaffen der Welt
soll im Begriffe der Selbstursache gelöst sein. „Mufs das Wesen
als Grundbedingung der That vorangehen, dann mufs auch die
Freiheit früher sein als die Freiheitsthat, d. h. als die Aufhebung
der Freiheit durch die freie Selbstbestimmung. Ist aber das
Wesen Gottes eben in seiner That enthalten, so ist auch Gottes
Freiheit in seiner freien Selbstentscheidung aufgehoben und demnach

nicht als vorangehender Zustand oder Vorbedingung zu
denken" (S. 299). Es ist falsch, dafs die Freiheit durch die
Freiheitsthat aufgehoben werde, da sie sich ja vielmehr durch die
Freiheitsthat bezeugt, bethätigt. Die Wurzel der Freiheit aber
ist Notwendigkeit, im menschlichen Willen die Notwendigkeit,
womit das Endziel gewollt wird, in Gott die selige Notwendigkeit,

womit er sich selbst als das unendliche Gut will, zu dem
sich alles andere indifferent, zufällig verhält, weshalb es auch
von Gott frei, ohne jegliche Notwendigkeit gewollt wird.
Dagegen könnte ein Wille, der der Verwirklichung bedarf, nicht
frei sein, nicht frei Endliches schaffen, da ein zu
verwirklichendes, zu schaffendes Gut zwar nur ein endliches sein,
aber als das eigene, erste und ursprüngliche Gut unmöglich
freie Hervorbringung sein könnte.



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 213

„Das Böse (so heilst es S. 302) ist als Form und
Durchgangsstufe des Endlichen vollkommen verständlich, aber auch
nicht anders erklärbar." Das Böse ist verständlich als Abfall
geschöpflicher Freiheit. In einer Anschauung aber, die konsequent

keine andere Kausalität als den göttlichen Willen
anerkennen kann, ist es absolut unverständlich.

Was S. 317 über die eigentümliche Vernachlässigung, welche
Gott der hl. Geist im Gebetsleben erfährt, gesagt wird, klingt
fast wie eine Anklage gegen die Kirche, ja gegen die
Offenbarung selbst, die den hl. Geist unter dem Symbol der Taube

zeigt: „Sogar das Christentum liefert den Beweis, wie der
Mangel einer anschaulichen Vorstellung und eines persönlichen
Sinnbildes den persönlichen Gebetsverkehr erschwert und für
viele fast ganz in Wegfall bringt." „Die tierische Vogelgestalt
läfst im Gesiebt keinen geistigen Ausdruck zu, der zum Herzen
spricht: durch die Ungleichartigkeit der bildlichen Darstellung
wird die dogmatische Gleichwesentlichkeit des hl. Geistes fast
unwirksam gemacht." Eine eigentümliche Probe theologischer
Apologetik! Erinnern wir uns, dafs nach Schell der hl. Geist
eigentliches Princip aller Wirklichkeit in Gott, also im Grunde
die erste Person ist, so finden wir seine übrigens grundlose
Klage über „Vernachlässigung" einigermafsen begreiflich.

Von unglaublicher Naivität erscheint folgender Ausspruch:
„Der Selbstwirkliche (will sagen: Sichselbstverwirklichende) kann
unmöglich etwas anderes als die reinste und ewige Vollkommenheit

sein, da er ja selbst der Ursprung seines Daseins und Wesens

ist und ohne die Annahme eines unbegreiflichen Widersinns

unmöglich wollen kann, dafs er etwas anderes als die
selbstgenügende Vollkommenheit sei, oder dafs er erst später
einmal vollkommen, gut und selig werde" (S. 335). Es fehlt
nur noch, dafs man sich die „Urthat" darüber, wie sie beschaffen
sein wolle, deliberierend und beschlufsfassend denke.

Gegen den Darwinschen Entwicklungsbegriff (streng
genommen kennt Darwin diesen Begriff nicht), der einer
unwillkürlichen Neigung der Seele entsprechen soll wird geltend
gemacht, dafs das Urwesen und „Allwesen" der Entwicklung
unfähig, weil über dem Gegensatz von Sein und Wirken u. s. w.
erhaben sei. Kann das Schell von seinem Standpunkt sagen?
Nein! Wenn das Sein aus der Thätigkeit zu erklären ist (S. 339),
wenn eine Urthat das Sein entfaltet, verwirklicht, so ist dies
eben Entwicklung, Werden, mag man hundertmal das Gegenteil
versichern.

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 15



214 Aus Theologie und Philosophie.

Keine besondere Überraschung vermag uns nunmehr die
Versicherung zu bereiten, der pantheistische Begriff der Entwicklung
habe kein Recht mehr, zu bestehen, seitdem im Begriff der
Selbstursächlichkeit der Vorzug der Entwicklung und der der Un-
veränderlichkeit vereint seien (S. 343). Also der Herakles des
Pantheismus mit seiner eigenen Keule totgeschlagen! Aber auch

Hegel kann sich rühmen, im ewigen Prozefs, im dialektischen
Umschlag der abstrakten zur konkreten Idee und dem
Rückschlag dieser in jene, in dem Spiel des Werdens, das die Identität

mit sich selbst treibt, den Vorzug der Entwicklung mit der
Unveränderlichkeit vereint zu haben. Umgekehrt mag sich aber
auch Sch. mit Hegel des — Widerspruchs rühmen der in
der Vereinigung der Entwicklung mit der Unveränderlichkeit
liegt. Wo Ursache und Wirkung sich finden, ist ein anderes
die Wirkung; andererseits aber soll doch das Verursachte
dasselbe sein wie die Ursache; alsdann ist aber kein Verursachen
mehr vorhanden. Im Grunde wird in Schells System wie in
der modernen Philosophie seit Malebranche das Kausalprincip
auf die Identität, die Formel A-A zurückgeführt. Diese
Bemerkung wird durch den Eindruck, den die Darstellung Schelk,
in ihrer Gesamthoit genommen, hervorbringt, bestätigt. Derselbe
Autor, der die Ursache und Verursachung immer und überall
im Munde führt, hebt im Grunde diesen Begriff und das Kausalprincip

vollständig auf. Eigentliche Ursache ist nach ihm nur
der Geist; Körper und Stoff sind im Grunde wesenlose Phänomene.

Damit sind alle zweiten Ursachen, soweit sie Körper
sind, eliminiert. Wie verhält es sich nun mit dem Wirken des
Geistes? Der endliche Geist denkt und will, findet aber den

Inhalt seines Denkens und Wollens vor und sich sélbst als
durch und in einem höheren Denken und Wollen gesetzt; er
wirkt also in der That nichts, denn Objekt seines Wirkens soll
eben das Sein und Wesen sein; dieses aber ist ihm gegeben,
also nicht sein Werk; er erlebt es, d. h. es entfaltet sich als

Wirkung eines Ur- und Allgeistes vor ihm, er bewirkt es also
nicht. Weiterhin: Alle Geschöpfe, Geist und Stoff (Körper)
haben formell ein Sein nur, sofern sie in einem absoluten
Denken gedacht und im absoluten Willen verwirklicht sind.
Auch aus diesem Grunde kann ihnen, weil kein eigenes Sein,
auch kein eigenes Wirken, Kausalität zukommen. Aber auch
dem absoluten Geist kommt im Grunde Kausalität nicht zu, nicht
seinem Denken; denn dieses erhält erst durch den Willen
Wirklichkeit, Existenz. Aber auch der Wille kausiert nicht: nicht
sich selbst; denn er soll ja Princip aller Verwirklichung sein ;



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 215

soll es sein, aber im Grunde verwirklieht auch der absolute
Wille nichts, da ja, was er will, in ihm selbst als Objekt und
Terminus gesetzt ist. Alle Wirklichkeit reduziert sich somit
auf einen Willen, der einen doppelten idealen Inhalt hat, einen
ursprünglichen Inhalt absoluter Vollkommenheit und einen
sekundären, abgeleiteten, endlichen, wovon jener dem Unendlichen
wesentlich, dieser zufällig ist. So steht es um die Kausalität
in Schells System. Zudem wird das Kausalprincip als Glaubenssache

erklärt (S. 175 f.), womit auch unsere Überzeugung von
der Wirklichkeit einer Welt aufser uns, die auf der Anwendung
jenes Principe beruhen soll, zur Glaubenssache wird.

Wenden wir uns zum Begriff der „Entwicklung" zurück,
so wird, falls man mit demselben im „Urwesen" Ernst macht,
dieses in das Werden hineingezogen; soll aber doch die
Entwicklung ohne Werden sein, so geht dieser Begriff, „der eigentliche

deutsche Eund und Wurf im grofsen Beich philosophischer
Formeln" (Kietzsehe, Jenseits von Gut und Böse, S. 202) wieder
verloren. Entwicklung ist nur im Endlichen. Gott ist actus
purus und daher reine Thätigkeit in ewiger Vollendung, nicht
Selbstentfaltung, nicht Selbstverwirklichung.

Der zweite Band enthält in acht Abhandlungen die
„Beweisführung". Der kosmologische Gottesbeweis wird aus der
Zufälligkeit und Ursächlichkeit der Welt geführt (1. u. 2. Ab-
handl.). An die Stelle des teleologischen Beweises tritt in der
3. u. 4. Abhandl. der nomologische und der aus der
Zielstrebigkeit der Welt, womit sich die Zurückweisung der
materialistischen und monistischen (pantheistischen) Erklärungsversuche

der Gesetzmäfsigkeit verbindet. Hierauf folgen ein
„ideologischer" und „noetischer" (5. u. 6. Abh.), auf diese ein
sittlicher und religiöser Gottesbeweis. Alle diese Beweise sind
durchsäuert von dem Begriffe der Selbstursache und verlieren
deshalb für uns an Wert und Kraft in dem Mafse, in welchem
sie in der Meinung des Verfassers daran gewinnen. So soll das
kosmologische Argument „zu der Erkenntnis kommen, dafs kein
Thatbestand in sich selber gründe, also jeder einer höheren
Begründung bedürfe" (S. 1). Der „Kontingenzbeweis" stelle den
Grundsatz klar, nur „die Vollkommenheit habe den idealen und
realen Grund der Wirklichkeit in sich". Die Vollkommenheit
aber besage „eine Wesensbeschaffenheit, welche ihre eigene
Wirklichkeit in ihrem Wert und Hecht zu würdigen und mit ihrer
eigenen Kraft zu vollziehen vermag" (a. a. 0.). Wir fragen:
wie beweist man, dafs die aktuale Vollkommenheit (der Inbegriff
aller Vollkommenheit) möglich sei? Vielleicht ist sie innerlich

15*



216 Aua Theologie und Philosophie.

unmöglich? Und gesetzt, sie sei möglich, so fragt sich weiter,
ob die „Urthat" nicht etwa es vorzieht, statt Wille der
Vollkommenheit in dem sittlich-religiösen Sinne des Verfassers, Wille
der Macht, statt ewig vollendet, in einem steten Ringen darnach
begriffen zu sein? Man sieht, dafs das Rätsel der Sphynx, die
einen Hartmann erstarren macht, durch die „Urthat" nicht
gelöst ist (S. 3). Wer die unbequeme „Thatsache" eines gerechten
Gottes nicht anerkennen will, wer das Nichtsein dem Sein
vorzieht, mit dem ist eben nicht zu streiten. Cum principia negante
non est disputandum. Konzessionen, wie die vom Vf. gemachten
werden als Übergabe, als Preisgabe hingenommen.

Die nähere Bestimmung des Geistbegriffes (S. 17) legt die
Ansicht nahe, dafs der Geist schon an sich und seinem Wesen
nach göttlicher Natur sei: „Der Geist ist befähigt, Eins und
Alles zu sein im schönsten Sinne." Daher hat der Vf. auch kein
Verständnis für die Lehre des hl. Thomas, der nicht das Geistsein,

sondern das Sein (esse subsistens) als die metaphysische
Definition (gradus metaphysicus) Gottes betrachtet.

Vergeßlichkeit wird. (S. 19) als ein Bedürfnis des Menschen
erklärt, um nicht „in überkommeneu Wissensformen zu erstarren";
denn aus der That stamme Licht und Lust. Diese Sätze könnte
ein Lessing unterschreiben. Wir sagen mit Aristoteles:
Vergessen ist soweit ein Gut, als das Eingenommensein der Seele
durch die Erkenntnis niederer Dinge sie an der Erkenntnis des
Höheren und Göttlichen hindern würde.

„Erst der Begriff der Selbstursächlichkeit ermöglicht den
Gedanken einer thätigen Beschäftigung Gottes mit sich selbst,
welche von ewiger und unendlicher Bedeutung ist" (S. 21).
Arme Theologen, die bis jetzt hierüber in Unwissenheit geblieben
sind! — Einen Beleg für das früher von uns Gesagte enthält
der Satz: „Das Gesetz ist der Schatten des Gedankens, die
Kraft der Schatten des Willens" (S. 24). Dazu stimmt der
Begriff der Materie als „letzter scheinbarer Rest ohne Unterstand

nach Abzug aller eigentlichen Bestimmtheiten" (S. 25).
Nach S. 26 erfindet das göttliche Denken alle Unterschiede
und Bestimmtheiten. Wo bleibt aber da die notwendige (allerdings

im Wesen Gottes begründete) intellegible Ordnung, ohne
die es kein Wissen, keine Wissenschaft gibt?

Den bekannten philosophisch - physikalisch- physiologischen
Idealismus des ersten Grades enthalten die Worte: „Lieht und
Farbe, Laut und Klang, Sül's und Sauer, Duft und Würze,
Wärme und Kälte, Druck und Schwere, Gestalt und Gröfse fallen
in unser inneres Bewufstsein und sind nicht sowohl das Werk



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 217

der körperlichen Gegenstände als vielmehr der vorstellenden
Seele selbst " (S. 44.) Könnte aber nicht auch das Kausalprincip
ein „Werk der vorstellenden Seele" selbst sein, wozu es das
kritische System gemacht hat? Wie steht es denn überhaupt
mit dem Wahrheitsbegriff'?

Der Keim der modernen Irrtümer in Descartes' System ist
in den Worten enthalten : „Stoff ist Aufserlichkeit und Beweglichkeit,

Geist ist Innerlichkeit und Selbsttätigkeit." „Die Seele ist
sich selbst mit ihrer Innerlichkeit zuerst bekannt von hier
aus macht sie ihre Gedankenfahrten in die Aufsenwelt" (S. 45).
Die wirkliche Erfahrung lehrt das Gegenteil. Die Seele ist
zuerst nach aufsen, den Sinneseindrücken zugewandt und gelangt
durch Reflexion zu sich selbst. Ferner fragen wir: Ist nicht
auch schon im Sinne, im tierischen Wahrnehmen Innerlichkeit?
Also ist auch wohl die Tierseele Geist? In der That bleibt der
Vf. in dieser Schwierigkeit verfangen.

„Der Geist ist nicht als eine sehr bedingte und ganz spe-
cielle Wesensform zu betrachten, sondern als eine elementare und
allgemeine" (S. 51). „Der Gedanke mufs einen Inhalt haben...
der unendliche Geist ist nach Wesen und Dasein ein unentbehrliches

Moment oder der Inhalt des ewigen Gedankens" (S. 61).
Wo ist der Beweis für dieses „Mufs", für dieses „unentbehrlich"?
Der reine Gedanke, der reine Wille sind einfach leer, wie das
Fichtesche Ich, der Hegeische Begriff. Jenes hat immerhin in
der Schranke, dieser in der Negation ein Motiv der Entfaltung,
und beide wissen sich irgendwie durch sinnliche Analogieen (wie
z. B. der Farben als Mischung von Licht und Finsternis) eine
gewisse Anschaulichkeit zu geben, während der reine Gedanke
des Vfs. halt- und hilflos in der Luft schwebt.

Selbst auf „gläubiger Seite" soll die Substanz als
verborgenes WTesen hinter dem Vorhang der Accidentien behandelt
und dadurch dem Monismus irgend ein Vorwand für die Ungleich-
artigkeit der Erscheinung und des Weltgrundes gegeben werden
(S. 65). Auf welcher „gläubigen" Seite? Die „gläubige Seite"
betrachtet die Substanz nur für die Sinne als etwas Verborgenes,
nicht für die Vernunft und beurteilt in der That die Substanz
nach den Erscheinungen. Was aber den Monismus betrifft, so
verwechselt er das Abstrakte, Allgemeine, dem eine gewisse
negative Ewigkeit u. s. w. zukommt, mit dem positiv Ewigen,
das allgemein Prädicierbare (ens commune) mit dem universal
Ursächlichen, und sucht seine Begründung mehr in der Identität
vonWesen und Erscheinung, von Denken und Sein, als in einer
Ungleichartigkeit von Erscheinung und Substanz.



218 Aus Theologie und Philosophie.

Substanz soll mit Existenz zusammenfallen; Natur aber sei
die Einheit und Gesamtheit jener Bestimmungen, die einzeln für
sich Eigenschaften sind; so bestehe nach der Transsubstantiation
die einheitliche Natur des Brotes und Weines ohne Beeinträchtigung

fort (S. 75). Was werden die Theologen zu dieser
Auffassung sagen? „Die ontologische Fassung der Begriffe entspricht
der Körperwelt; das Geistige mufs psychologisch zur begrifflichen

Darstellung gebracht werden" (S. 76). Somit wäre der
metaphysische Standpunkt dem psychologischen unterzuordnen
und die innere Erfahrung das höchste Kriterium; der Gedanke
stünde über dem Sein: in der That der schroffste Gegensatz
gegen die thomistische Auffassung. Trefflich stimmt zu dieser
Herabsetzung des Seins die Behauptung (S. 77): „auch die
Sünde des reinen Geistes neige zum Materialismus".

Eines der schlimmsten Mifsverständnisse und einen der
ungerechtesten Vorwürfe enthält der Satz: „Indem der moderne
Monismus die substantielle Einheit der Seele aufzulösen trachtet
oder an ihre Stelle den Vorstellungsbündel Humes oder Seelen-
zustände setzt, fällt er genau demselben Blendwerk zum Opfer,
welches in der sokratischen und scholastischen Philosophie so
verhängnisvoll wirkte: dafs man nämlich den abstrakten
Artbegriff mit der realen Wesensform oder Seele gleichsetzte und
in weiterer Konsequenz zu der Lehre fortschritt, die Wesensformen
und Seelen seien an sich allgemein, nicht individuell und würden
erst individuell durch die Materie. Daher seien die abgestorbenen
(sie) Seelen keine Personen und sei das Individuelle und Einzelne
nicht Gegenstand der geistigen Erkenntnis, es sei denn mittelbar"
(S. 80).

Schell erhebt hier einen Vorwurf, der ihn selbst, nicht aber
die Scholastik trifft; denn er reduziert, wie wir sahen, alle
Wesensbestimmungen, ja den Stoff selbst auf ein Ideales, auf
Vorstellungen göttlicher Denkthätigkeit, während die Scholastik
nur individuelle Formen (formae physicae) als real anerkennt
und das Allgemeine „formell" nur als ens rationis gelten läfst,
also auch keine sozusagen allgemeine Seelen kennt.

Der Vf. nimmt für seine „Einsicht", dafs das Wesen aller
äufseren Wirklichkeit in der inhaltlichen Bestimmtheit und in
der kraftvollen Wirksamkeit liege, d. h. formell im Gedacht- und
Gewolltsein bestehe, denselben Wert in Anspruch, den man der
Erkenntnis beilege, dafs die Welt ihre sinnliche Qualität, ihre
ganze Schönheit der Seele verdanke (S. 82 f.). Wir geben zu,
dafs der „Wert" der gleiche sei; denn beide Ansichten sind
gleich falsch. Wie uns seheint, übertrifft der Idealismus desVfs.



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 219

weit den der Physiker und Physiologen; nur teilt er sein
„Verdienst" mit Fichte, Hegel, Schopenhauer, Hartmann undWundt.
Der Letztere aber ist sicher konsequenter als der Vf., wenn er
unmittelbar in allem Wirken den Willen wirksam sein läfst
<8. 83).

Nach S. 93 scheinen reale Beziehungen aufser dem
denkenden Geiste geleugnet zu werden, während es sonst den
Anschein hat, als ob alles in Beziehungen sich auflöse. Allerdings
löst sich der Widerspruch, wenn man erwägt, dafs aller Inhalt,
alles Sein ein Gedachtsein sein soll.

Über die Wahres und Falsches vermischende Erörterung des

Begriffs des „Unendlichen" müssen wir hinweggehen, um unsere
Besprechung nicht ins Ungewisse auszudehnen; ebenso über die
der Vollkommenheit, um einiges zur „Schlufsfolgerung", die in
der ermüdendsten Breite den Gedanken der Selbstursache wiederholt,

zu bemerken. Der kosmologische Beweis aus der Zufälligkeit
wird hier geradezu zum. unbewiesenen und unbeweisbaren

Postulat. Während sonst geschlossen wird: die Welt ist wie im
einzelnen so im ganzen ein zufalliges Sein, setzt also ein
notwendiges und zwar aus sich notwendiges Sein als Grund und
Ursache voraus, schliefst der Vf.: die Welt ist aus sich weder
vollkommen, noch von der Beschaffenheit, um es sein zu können;
folglich mufs es eine ursprüngliche Thätigkeit geben, die sich
selbst die höchste Vollkommenheit gibt und Grund der Welt, d. i.
des Unvollkommenen, ist: ein Sprung im Beweise, der aller Logik
ins Gesicht schlägt. Heifst das nicht einen wertvollen Beweis
einer Marotte opfern?

Mit Unrecht mache man dem Gottesbegriff der Selbstursache
den Vorwurf des inneren Widerspruchs und der pantheistischen
Entwicklung; man treffe damit gerade so den scholastischen
Grundsatz: Gott sei das wesenhafte Dasein Denken und
Wollen, wenn dies mehr als eine leere und unverstandene Redensart

sein solle (S. 126). D. h. soll dieser scholastische Grundsatz
Sinn haben, so müsse er in der Bedeutung der Selbstursache
verstanden werden. Antwort: Nein! Denn „wesenhafte
Selbsterkenntnis und Selbstliebe sein" ist etwas ganz anderes als
„Selbstursache sein" und entfernt allerdings zunächst nur eine
Unvollkommenheit, ist aber deshalb, weil es keine erfahrungs-
mäfsige Anschaulichkeit zuläfst, nicht sinnlos, während die
„Selbstursache" der Vernunft widerspricht und vergeblich auf eine
psychologische Grundlage pocht. Was die Scholastik sagen will,
wenn sie lehrt, Gott sei wesenhaft erkennend thätig, bedeutet
durchaus nicht, Thätigkeit sei Princip, Grund, Ursache seines



220 Aus Theologie und Philosophie.

Wesens. Wollte man diese Erklärung durch die Disjunktion
rechtfertigen: Entweder sei das Wesen Grund der Thätigkeit
oder die Thätigkeit Grund des Wesens, so würde man gegen
die Regeln der Logik verstofsen; denn jene Disjunktion ist keine
vollständige, da die Möglichkeit eines Dritten besteht; und dieses
Dritte, wornach die Thätigkeit an sich in Gott mit seinem Wesen
identisch und weder Grund des Wesens noch durch das Wesen
im eigentlichen Sinne begründet ist, fällt mit der scholastischen
Ansicht zusammen. Wir sagten: An sich seien Wesen und
Thätigkeit eins und dasselbe; dieses Ansichsein läfst aber keine
positive Aufklärung zu; vielmehr müssen wir von diesem
Gesichtspunkte aus sagen, Thätigkeit sei überhaupt nicht im prä-
dikamentalen Sinne in Gott, wie ja selbst die Begriffe: Substanz,
Wesenheit nur eine analogische Anwendung auf Gott gestatten.
Unsere positive Erkenntnis der göttlichen Thätigkeit kann daher
umsomehr nur eine analogische sein, und in diesem analogischen
Sinne müssen wir uns die Thätigkeit Gottes als begrifflich dem
Wesen nachfolgend denken und sagen: Gott denkt, indem er
sein absolut intellegibles Wesen vollkommen durchschaut und will
und liebt die unendliche Güte, Vollkommenheit und Schönheit
dieses Wesens. Dabei sind wir uns mit Augustin bewufst, quod
Deus verius cogitatur, quam dicitur et verius est, quam cogitatur,.
und korrigieren die Unangemessenheit unserer analogischen
Erkenntnis durch die Negation, verbinden mit der via causalitatis
die via negationis et eminentiae. Dies ist die wahre theis.tische
Theorie und Methode der Gotteserkenntnis, wie sie von Vätern
und Scholastikern gemeinsam gepflegt wurde: ein Gut, das wir
uns nimmermehr rauben lassen dürfen. Gründe vermag man
dagegen nicht vorzubringen; denn ein Bedürfnis des pantheisti-
sehen Zeitgeistes kann für uns kein Grund sein, die altbewährte
Methode der Gotteserkenntnis preiszugeben. Noch weniger wird
der Spott und Hohn der „Wirklichkeitsklötzchen" auf uns einen
Eindruck machen. Der Einwand, in unserer Auffassung würden
die trinitari8chen Hervorgänge zu gleichgültigen Accidentien,.
trifft nicht zu; denn diese gelten uns als die notwendigen Folgen
und Termini eines unendlichen und in seiner Unendlichkeit
mitteilbaren Geisteslebens.

Gott soll — so wird zur Rechtfertigung jenes Begriffes der
Selbstursache gesagt (S. 126)— nicht einer Ursache seines
Entstehens (denn er entstehe nicht), sondern seines „Bestehens"
bedürfen. Hierin liegt 1. eine petitio prineipii, dafs alles
„Bestehende" einer Ursache bedürfe, 2. der Widerspruch, dafs Gott
schlechthin „bestehe" und doch sein Sein ersinnen, schaffen,



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 221

verwirklichen soll. Wäre die Materie ewig, was Thomas als
Möglichkeit, Aristoteles als Thatsache betrachte, so bedürfte sie einer
Ursache ihres Bestehens, nicht Entstehens. Hierauf die Antwort:
In einem gewissen Sinne würde auch die von Ewigkeit her
erschaffene Materie entstehen, wenn auch nicht im eigentlichen
Sinne werden, nämlich sofern sie aus nichts hervorgebracht wäre.
Denn sie ist ihrem Wesen nach P o te nz, bedarf also aus diesem
Grunde einer Ursache, nicht aber, weil das Bestehende überhaupt
einer solchen bedürfte. Dagegen bedarf das absolut A ktuale keiner
Ursache, so dafs die von Schell angerufene Instanz gegen ihn
selbst sich richtet.

Der Begriff der Selbstursache reifst das Denken in eine Art
von Strudel, von Wirbel, in dem es untergeht. Einerseits soll
das erste Sein schlechthin bestehen, andererseits aber doch wieder
Wirkung sein einer Thätigkeit, also entstehen. Das erste ist
die That — Sein durch eigene That. Soll das „Durch" einen
Sinn haben, so besteht das Sein nicht schlechthin, sondern ist
Wirkung, d. h. setzt logisch ein mindestens beziehungsweises
Nichtsein voraus.

Höchst unglücklich ist das von der Erde entnommene
Beispiel (S. 127), die seit Copernikus viel sicherer in der Wirksamkeit

der Kraft und des Gesetzes ruhe. Doch wohl nicht des
Gesetzes? Auch nicht in eigener Kraft! Auf alle Fälle in der
Kraft eines Kräftigen!

Die Willenskraft der ewigen Willensthat soll für die Idee
der Vollkommenheit eine bessere Grundlage und Form der
Verwirklichung sein, als jeder Stoff und Unterstand. Was ist
Unterstand? Sein? Substanz? Die Aktualität des vollkommensten
Seins. Offenbar ist diese die beste Grundlage für die Vollkommenheit,

weil die Vollkommenheit selbst. Was aber die Willensthat

betrifft, so sind andere Vertreter des Pantheletismus —
Hartmann, Nietzsche — bekanntlich anderer Ansicht, die Sache
ist also selbst für die Anhänger der Willensphilosophie keineswegs
evident.

Unbegreiflich soll es sein, „wie man an die göttliche
Dreieinigkeit glauben und in dem Begriffe der Selbstursache einen
Widerspruch finden könne" (S. 129). Das Unbegreifliche in diesem
Falle ist das Staunen des Vfs. Denn die Trinität bedeutet die
Subsistenz von drei Personen in einem und demselben
Wesen, also mit Ausschlafe jeglichen in die Natur fallenden
Prozesses. Dagegen trägt der Begriff der „Selbstursache" den
„Prozefs" in die Natur selbst ein, macht aus dem stehenden
Verhältnis von Personen einen Wesens- und Naturprozefs, läfst durch



222 Aus Theologie und Philosophie.

die Erkenntnisthat das Wesen ersinnen, durch die Willensthat
es verwirklichen. Was hat diese Auffassung mit der geoffenbarten

Dreieinigkeit zu thun? Nichts, schlechterdings nichts!
Der Vf. will zwar die Selbstverursachung als eine ewige

begreifen: Die Absicht ist gut, aber ohne Erfolg (S. 132);
denn, wie wir zeigten, kann eine zu verwirklichende
Vollkommenheit nur in einer unendlichen Reihe, als ein angestrebtes,

nie vollständig zu aktuierendes Ziel und Ideal gedacht werden :

wie es in der That von den spekulativsten Vertretern dieser
Richtung, Fichte, Schölling u. a., gedacht worden ist.

Aut die Behauptung, die That sei das „Ganze" (S. 135),
wurde bereits geantwortet. Gesetzt, dem wäre so, so würde die
Selbstursache zum Ausdruck leerer Tautologie.

Über die Stelle S. 139, in welcher Jehovah, der Selbstwirkliche

(vielmehr: der Selbstsichverwirklichende), selbstredend
angeführt wird, wollen wir mit Stillschweigen hinweggehen, da es
schwer ist, dafür die richtige Bezeichnung zu finden.

Obgleich wir nach dem Vf. nicht blofs Gottes Dasein,
sondern auch sein Wesen erkennen, so soll beides doch ein Geheimnis

sein, freilich ein Geheimnis, das niemals ein Dunkel zeigt.
Aber ein Geheimnis ohne Dunkel ist eben kein Geheimnis. Ge-
wifs ist das Dunkel nicht in Gott, der lauteres Licht ist, wohl
aber im Menschengeiste, der zwar eine Fülle von Attributen Gottes
zu erkennen vermag, nicht aber hienieden das Wesen Gottes.
Dem Interesse sowohl der Frömmigkeit als auch der Wissenschaft
ist damit genügt. Die Vernunft, die höhere Ansprüche erhebt,
wird notwendig dem Geblendeten gleich in Finsternis
zurückstürzen oder durch Irrlichter getäuscht werden.

Die „Schlufsfolgerung" schliefst mit der ebenso überschwenglichen

als grundlosen Behauptung: „Die Selbstursächlichkeit des
überweltlichen und persönlichen Gottes ist ein Geheimnis des
Lichtes und des Lebens" (S. 144). Geheimnis ist das Was und
Wie des göttlichen Lebens. Die Selbstursache aber ist kein
Geheimnis, sondern eine Absurdität.

Die Frage, wie die Ursache zur Wirkung hinauskomme (S.
149), erinnert an Lotze, der sie bekanntlich mit seinem schroffen
Übergang vom Herbartschen Pluralismus zum Hegeischen
Monismus beantwortet. Auch der Vf. weifs keinen andern Ausweg,
als den Fortschritt zu derjenigen Ursache, welche die Wirkung
ganz in sich (sie) gestaltet und herstellt: den schöpferischen
Gedanken und Willen. Daher der weitere Satz : die eigentliche
Ursächlichkeit ist die Geistigkeit. Deshalb darf die Materie
nur als Gedankenwerk und Erscheinungsform des vom Geiste



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 223

Erdachten, nicht als Gegensatz des Geistes gedacht werden
(6. 157). „Notwendigkeit — so werden wir weiter belehrt —
ist nur denkbar in einem Geiste; denn sie entsteht nur durch
die Verknüpfung des Denkens und Wollens" (S. 159). Und
diese Verknüpfung selbst? Ist sie blofse Thatsache? Ist sie

zufällig? So, wie sie bei Hartmann erscheint? Ferner: „Die
Ursache ist als solche Geist." (A. a. 0.) Ursache aller Ursächlichkeit

kann nur die vollkommene Selbstursache sein (S. 160.)
Ferner: „Vielleicht wendet man ein: Warum soll Gottes Wesen
nicht formell Thätigkeit sein? Warum nur Inhalt und Zweck
derselben? Allein welches wäre der Inhalt und Zweck dieser
Thätigkeit, wenn es nicht Gottes Wesen und Dasein ist? Mufs
nicht jede Thätigkeit einen Inhalt haben?" Gewifs! Gott ist eben
wesenhaft Selbsterkenntnis und Selbstliebe. Aber einen Inhalt
haben und diesen Inhalt ersinnen, schaffen ist zweierlei. Eine
Thätigkeit aber, die nicht Thätigkeit eines Wesens ist, sondern
dieses Wesen hervorbringt, unterscheidet sich in nichts von
Fichtes Urthat und erheischt, wie diese, einen immanenten Gegensatz,

durch den sie notwendig verendlicht wird. Wer zweifelt
noch, dafs der Vf. in Fichtes Bahnen wandelt?

Den Occasionalismus eines Avicenna, Geulincx u. a. drückt
der Satz aus: „Die empirische Naturursächlichkeit hat nur die
Bedeutung einer vorbereitenden Ursache" (S. 164).

Uber den Begriff des Lebens vernehmen wir, dafs das eigentliche

Grundwesen des Lebens die Verwandlung von Funktionen
in Organisation und Thätigkeit das Ursprüngliche sei (S. 172).
Dies stimmt wohl zur „Urthat." Da es aber keine Thätigkeit
ohne Thätiges gibt, so bleiben wir vorläufig noch bei dem
aristotelischen Satze stehen: Leben sei dem Lebendigen „Sein".

Das Entstehen der Seele — so hören wir weiter — einfordert

als hinreichenden Erklärungsgrund eine Ursache, die durch
schöpferisches Denken und Wollen neue Wesen „erfindet" und
verwirklieht (S. 176). Dies wäre, scheint es, ein Kreatianismus
auch der Tier- und Pflanzenseelen, freilich in dem Sinne der
Erscheinung göttlicher Ideen im Stoffe. Ist unter solcher
Voraussetzung der Kreatianismus der Menschenseele richtig aufge-
f'afst? — Dem Geiste, obgleich er „entbehrlich und kontingent"
ist, wird (S. 177) ein unendlicher Wert zugeschrieben. Den
Schlufs des Gottesbeweises aus der „Ursächlichkeit" bildet der
bekannte Refrain: „Der Erklärungsgrund aller Ursächlichkeit mufs
Selbstursache sein" (S. 160).

Wir glaubten bisher, dafs die schöpferische Hervorbringung,
obgleich sie in ihrer thatsächlichen Notwendigkeit durch die



224 Aus Theologie und Philosophie.

Vernunft zu erweisen ist, ihrem Wesen nach geheimnisvoll und
unbegreiflich sei. Doch nein! Man höre! „Die klarste Ursächlichkeit

ist die schöpferische Hervorbringung" (S. 182). Geschieht
sie doch „durch den gestaltenden Gedanken und den vollziehenden

Willen". Diese aber tragen wir in innerer Erfahrung in
uns! Seil, erklärt die Schöpfung aus nichts als ein Setzen ohne

von aufsen genommenen Stoff. Dies ist jedoch nicht ihr voller
Begriff. Schöpfung ist ein Hervorbringen ex nihilo sui et sub-

jecti. Woher jener verstümmelte Begriff? Wir können uns
keinen andern Grund denken, als den, dafs Sch. das Schaffen
als ein Setzen im Verstand und Willen Gottes begreift.
Auffallend ist auch, dafs Sch. gegen den materialistischen Einwand,
nichts könne vernichtet, daher auch nichts aus nichts
hervorgebracht werden, keineswegs antwortet: Gott kann auch

vernichten, sondern sich einfach darauf beruft, dafs Gott schaffe,
um das Seiende zur Vollendung zu führen.

Die Neuscholastik soll für innere Erfahrung keinen Sinn
haben und geneigt sein, die Innerlichkeit als etwas Äufserliches,
als Formen und Entitäten, als unthätige Atome, als sublimere
Massen zu betrachten. Daher habe Thomas die Brotform als
einen verzauberten Geist denken können, der nur durch den
Bann der Materie am Erkenntnisleben verhindert sei (S. 454).
Nun wahrlich! Schlimmeres vermag der Psychologismus gegen den

(sit venia verbo) Metaphysicismus nicht mehr vorzubringen.
Derartige Extravaganzen aber erklären sich daraus, dafs der Verf.
trotz alles Pochens auf Geist und Innerlichkeit zur Erfassung
der Bedeutung des Intellegiblen, Immateriellen sich nicht zu
erschwingen vermag. Die Geistsubstanz ist ihm etwas Totes,
ein Atom, eine Masse; umgekehrt werden ihm die abstrakt auf-

gefafsten (insofern, jedoch nur im Gedanken, vergeistigten)
materiellen formen zu Geistern. Übrigens ist es leicht, den
Vorwurf zu retorquieren. Denn in einer Anschauung, welche
die Körper in Kräfte, Gedanken, immanente göttliche Willenstermini

(um nicht mehr zu sagen: Willensakte) auflöst, werden
alle Dinge zu verzauberten Geistern, die im Bann der Maja —
der Sinnentäuschung — befangen sind.

Wenden wir uns dem teleologischen Argumente zu. Der
Vf. spaltet dasselbe in zwei Teile, deren einer von der thatsäch-
lich herrschenden Gesetzmäfsigkeit (S. 184—304), der andere
von der Zielstrebigkeit und zweckmälsigen Einrichtung der
Dinge ausgeht (S. 305—441). Die Sache ist von untergeordneter

Bedeutung; zu Gunsten der hergebrachten Methode spricht
indes die Art, wie Gesetz- uud Zweckmäfsigkeit sich zu dem



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 225

einen Begriffe der Weltordnung, des Kosmos, zusammensehliefsen ;
denn das Zweckmäfsige wird vor allem auch daran erkannt,
dafs es das Gesetz- und Regelmäfsige ist. An den teleologischen
Gottesbeweis schliefsen sich zwei vorgebliche neue Beweise, ein
ideologischer und ein noetischer an (S. 442—577); der erstere
soll schon auf Grund der sinnlichen Erkenntnis aus der
„Geistigkeit der Seele" sich ergeben; der letztere aber nimmt zur
Grundlage die „höhere Geistigkeit", die in der Fähigkeit, die
Wahrheit zu erkennen, in dem Sinne für das Wahre, Gute,
Schöne (sollen wir sagen für die „Ideen"?) sich kundgibt. Wir
sind zwar der Ansicht, dal's der Schlufs von der Existenz des
endlichen Geistes auf eine erste geistig-persönliche Ursache kosmolo-
gisch ist; immerbin möge es gestattet sein, jene Thatsache zur
Grundlage eines besonderen Argumentes zu machen. Dagegen aber
müssen wir uns sowohl gegen das Ziel, worauf das Schell'sche
Argument gerichtet ist, als auch gegen die Art und Weise, wie es

durchgeführt wird, entschieden erklären. Das Ziel nämlich, auf
welches die betreffenden Argumente zugespitzt sind, ist die Selbst-
ursächlichkeit eines die intellegible Ordnung ersinnenden
Gottes. Mit dieser Bestimmung des Zieles wird die Grundlage
des Argumentes selbst aufgehoben. Diese nämlich besteht,
soweit es sich um den „noetischen" Beweis handelt, in der dem
menschlichen Geiste zugänglichen intellegiblen Ordnung, die
Gegenstand eines wahren — allgemeinen und notwendigen —
Wissens ist. Eine solche iutellegible Ordnung aber besteht nach
Scbells Grundanschauung überhaupt nicht; denn eine frei
ersonn ene Ordnung besitzt keine allgemeine und notwendige
Gültigkeit und kann deshalb auch nicht Gegenstand eines wahren
Wissens — ewige, unveränderliche Wahrheit — sein. Nur
wenn man mit dem hl. Thomas die intellegible Ordnung im
Wesen Gottes begründet sein läfst, (ohne sie, wie der Ontologismus
thut, damit zu identifizieren, was der direkte Gegensatz zu der
allerdings noch unhaltbareren Ansicht Schells ist), gibt es einen
wahren noetischen Beweis, einen Beweis aus den ewigen Wahrheiten,

die vom endlichen Geiste erkannt werden, nicht aber in
'hm ihre Begründung finden können.

Wenn Sch. die Geistigkeit der Seele schon aus der
sinnlichen Erkenntnis beweisen zu können glaubt, so schiefst er weit
über das Ziel hinaus und gefährdet den wesentlichen Unterschied
her Tier- und Menschenseele. Als Konsequenz würde sich die
Unsterblichkeit jener ergeben. Sch. sucht ihr durch die Wendung
su entgehen, dafs sie, sobald sie zwecklos geworden, dem Untergange

verfalle. Seit wann aber, frage ich, gehen Dinge zu



226 Aus Theologie und Philosophie.

Grunde nur, weil sie zwecklos geworden sind? Oder werden
sie von Gott vernichtet? — Zwei Irrtümer sind es, die in dieser
Beziehung der Schellschen Darstellung zur Last fallen. Der
eine besteht in der Auffassung der sinnlichen Erkenntnis selbst,
indem dieselbe einerseits nicht blol's für relativ, sondern absolut
immateriell gehalten wird, andererseits aber nicht in der
Aufnahme objektiver Bestimmungen (sensibler Qualitäten) der Dinge,
sondern in einer höheren Verklärung und Idealisierung einer an
sich ärmlichen, färben- und tonlosen Welt bestehen soll. Seh.

adoptiert damit einen Fundamentalirrtum der neueren Philosophie.
Was er zur Kechtfertigung desselben sagt, ist von keinem
Belang. Denn die Berufung auf die Physiker, deren mathematische
Behandlung der Erscheinungen die Qualitäten überhaupt aufser
Betracht läfst, ist wirkungslos. Nur eine Äufserung sei kurz,
berührt: „Die Seele ergänze mit voller Stärke die Lücke im
Gesichtsbild" (S. 475). Von welcher Palette aber, frage ich, nimmt
sie die Farbe? Es ist, antwortet Schell, ein unwillkürliches
Gestalten und Ersinnen (a. a. 0.). Wirklich? Doch der Verf.
glaubt selbst nicht daran, denn er führt — occasionalistisch —
dieses ersinnende Gestalten auf die Selbstursache zurück, die
allein alles ersinnt. — Gelegentlich diene als Beleg für den Dy-
namismus des Vf.s die Bemerkung: „Der Stoff ist nicht denkbar
als eine gespensterhafte Grundlage der Kraft, sondern nur als
die Einheit der Kräfte (der abstofsenden und der anziehenden
bei den Körperatomen So eint sich Atomismus und Dy-
namismu8" (S. 446). Ist aber da, wo nur Kräfte sind, überhaupt
noch Stoff? „Stoff ist der Einheits-, Ausgangs- und Sammelpunkt

der Kräfte bzw. der Kraftwirkungen: notwendig centra-
listisch zu denken; unausgedehnt: extensione prior est actio."
Offenbar sinkt bei dieser Annahme der Stoff zum Phänomen
herab, und das Resultat ist der reine Dynamismus.

Die Verlegenheit, in die Sch. gerät, die sinnlichen Qualitäten

zu erklären, die nicht aus den äufseren Gegenständen
stammen, ihren Grund aber auch nicht, wie es scheint, in einer
„ersinnenden" Seelenkraft haben können, führt ihn, wie oben
bemerkt, zu der occasionalistischen Ansicht, dafs dieser verklärende

Schimmer, mit dem die Seele die Wirklichkeit überkleide
(sie), aus Gott stamme. — Ein anderer Irrtum betrifft das
Verhältnis der begrifflichen zur sinnlichen Erkenntnis. Sch. huldigt
in dieser Beziehung einem ganz oberflächlichen Nominalismus,
der uns bei einem Autor von seiner Bedeutung geradezu
überrascht, und der ihn unfähig macht, die aristotelisch-scholastische
Theorie der Astraktion zu würdigen. Er selbst anerkennt keine



(3.) Dr. H. Schell, Die göttliche Wahrheit des Christentums. 227

andere Abstraktion, als die mit der Analyse des aktuellen Inhalts
der sinnlichen Wahrnehmung verbundene. Sogar bei dem Positivis-
ten Taine begegnen wir einer tieferen Auffassung des Verhältnisses
von Begriff (intellektuelle Vorstellung) und Sinnenbild, welch
letzteres den Gegenstand nach seiner sinnlichen, materiellen
Individualität darstellt, während der Verstand ihn nach seinem
allgemeinen, mit anderen gemeinsamen Wesen erfafst: daher denn
auch Individuen nur beschrieben (d. h. durch eine Verbindung

allgemeiner Merkmale möglichst von anderen Individuen
derselben Art unterschieden), oder in unmittelbarer Gegenwart
sinnlich aufgezeigt werden können. Übrigens ist leicht einzusehen,
wie jene nominalistische Auffassung, die eine notwendige,
selbständige, intellegible Ordnung ewiger Wesenheiten leugnet, innig
mit dem Gedanken eines freien Ersinnens des göttlichen Wesens

durch ursprüngliche Denkthätigkeit zusammenhängt. Aufser
der Abstraktion in dem nominalistischen Sinne der Unterscheidung

des in sinnlicher Wahrnehmung aktuell Gegebenen nimmt
Sch. noch die Reflexion an, die er mit Locke in der Bedeutung
von innerer Erfahrung nimmt; aus der unter anderem auch die
Idee Gottes stammen soll. Somit wäre diese ein Bestandteil der
inneren Erfahrung, was ja ganz vortrefflich zu der Ansicht, das
wahrhaft Wirkliche, Göttliche sei die Thätigkeit, das aktuale
Denken und Wollen, stimmt.

An denselben und noch anderen Gebrechen wie der noetische
leidet auch der sittliche Gottesbeweis. Da schon die ursprüngliche
göttliche Selbstverwirklichung als eine freie gedacht werden soll,
kann der Freiheitsbegriff und damit die wesentliche Voraussetzung
des Sittlichen zu voller Klarheit nicht gelangen; das Freie wird vom
Spontanen zwar, nicht aber genügend vom innerlich Kotwendigen
unterschieden. Dazu aber kommt, dafs der Gottesbegriff Schells,
konsequent zur Geltung gebracht, zu dem obersten Moralprincip
Eichtes führen müfste: Handle absolut selbständig, frei von jedem
Gesetz sei dir selbst Gesetz! Sei selbstthätig, wie das absolute
Ich, das in dir sich manifestiert! Thätigkeit ist deine Bestimmung,
deine Vollkommenheit, deine Glückseligkeit! — Auf den Trieb
nach unendlicher Erkenntnis in selbständiger Forschung gründet
Schell den „noetischen" Unsterblichkeitsbeweis (S. 651 ff.). Das
würde eine Unsterblichkeit im Sinne Kants ergeben, nämlich ein
nie abgeschlossenes Fortschreiten in der Erkenntnis der Wahrkeit

und der Aneignung des Guten. Ein solches aber wäre
Z)el- und zwecklos. Konsequenter würde man vom Standpunkt
der „Urthat" mit Fichte sagen müssen: „Erhebe dich zum
Gedanken des Ewigen, und du wirst mitten in der Zeit in der



228 Aus Theologie und Philosophie.

Ewigkeit stehen. Zeit, Succession, ist nur ein Schatten, ein
Nichts; für denjenigen, der sich zur vollen Geistigkeit und
damit zur Erkenntnis der Nichtigkeit alles Materiellen aufgeschwungen

hat, gibt es keine Zeit, er weifs sich schon hienieden eins mit
dem Ewigen."

Wir müssen hier schliefeen, da es unmöglich ist, auf alle
grundlosen Behauptungen und Vorwürfe gegen die Scholastik,
die in Schells Schrift enthalten sind, einzugehen. Auf das Von-
selbsterlöschen der Tierseele, die durch ihre „Innerlichkeit"
Geist sein soll, wurde das Nötige bereits geantwortet. Auf
den Vorwurf, die Scholastik sei nicht im stände, die persönliche,
individuelle Menschenseele wissenschaftlich festzustellen, dürfte
nach dem Gesagten die Antwort nicht schwer zu finden sein.

Indem wir unser Urteil zusammenfassen, erkennen wir
bereitwillig an, dafe Schelfe neuestes Werk, soweit es uns vorliegt,
in Bezug auf Gelehrsamkeit, Schärfe der Dialektik und Kunst
der Darstellung hervorragt. Dagegen müssen wir den spekulativen

Standpunkt und seine sei es nun von Sch. gezogenen oder
wenigstens objektiv daraus zu ziehenden philosophischen und
theologischen Konsequenzen entschieden ablehnen. Indem der
Begriff der That — der Denk- und Willensthätigkeit an die
Spitze gestellt wird, ergeben sich infolge dieser Konzession an
den cartesianisch-fichte8chen Subjektivismus und Schopenhauer-
HartmanDSchen Theletismus, Konsequenzen, die alles bisher in
der Theologie als feststehend Anerkannte in Frage stellen und
in das Gegenteil verkehren. Wir stellen dem Grundbegriff und
Postulate Schelfe die Sätze entgegen: Thätigkeit erheischt ein
Thätiges von bestimmter Wesenheit und Natur. Agere sequitur
esse. Anders bethätigt sich der Geist, anders der Körper. Die
höchste unendliche Denk- und Willensthätigkeit ist demnach
Thätigkeit eines Wesens, das wesenhaft seiend, reinste Aktualität

ist. Denn soweit etwas actu ist, ist es thätig. Was schlechthin

Akt ist, ist demnach durch sich und wesenhaft thätig.
Dagegen bedarf alles aus Akt und Potenz gemischte Sein der
Bestimmung, Bewegung, Anregung zur Thätigkeit durch ein ak-
tuales Sein, woraus folgt, dafe das ersteSein, wie Grund alles

participierten Seins, so auch bewegender und bestimmender Grund
aller geschöpflichen Thätigkeit ist: wodurch jedoch die
Selbsttätigkeit der Geschöpfe nicht ausgeschlossen wird. Denn wie
die Dinge formell ihr eigenes gottverliehenes Sein haben, so
kommt ihnen auch unter dem bewegenden Einflufe des ersten
Thätigen eine eigene Thätigkeit, ein wahres Wirken, wahre
Kausalität zu: nicht allein den Geistwesen, sondern auch den



Der hl. Bonaventura u. d. thom.-molin. Kontroverse. 229

Körpern: entsprechend ihrer Form in mehr oder minder
vollkommener Weise. Diese jedem Thomisten geläufigen, vor dem
Forum der Vernunft wie des Glaubens bestehenden Wahrheiten
dürfen um keinen Preis gegen Postulate einer auf falsche Grundlagen

aufgebauten Zeitphilosophie psychologisch-subjektivistischer
Richtung vertauscht und preisgegeben werden.

»-«gg—c

DER HL. BONAVENTURA UND DIE

THOMISTISCH-MOLINISTISCHE KONTROVERSE.

Von Dr. B. DÖRHOLT.

Concordia ss. patrum et theologorum
quaerenda est, non discordia.

Als unser grofser Papst durch das Rundschreiben vom
4. Aug. 1879 den altbewährten Führer im Kampf für katholische
Wahrheit und christliche Kultur, den Aquinaten, von neuem auf
den Schild erhob und zum dauernden Heerführer erkor, als er
alle, die wahr und redlich kämpfen wollten, aufforderte, unter
dem Banner, das dieser schon vor Zeiten entfaltet hatte, sich zu
sammeln, da sind viele diesem Ruf gefolgt und haben es mit
hoher Freude begrüfst, dafs auf Thomas als Einigungspunkt von
so hoher Stelle mit solchem Nachdruck hingewiesen wurde. Denn
Einigkeit und Geschlossenheit sind nicht nur hohe Güter, sie
sind unentbehrlich in dem Riesenkampf der Gegenwart, die.not¬
wendige Vorbedingung, dafs wir mit einiger Zuversicht hoffen
dürfen, dafs der Sieg an unsere Fahnen sich knüpfen werde.

Von diesem Standpunkte aus konnte man es nur bedauern,
dafs schon bald nach dem Aufruf des Papstes, der als

Einigungsruf gemeint war, der alte Streit im eigenen Lager wieder
aufloderte, der um die Wende des 16. Jahrhunderts zum 17.
die Köpfe so gewaltig erhitzt und leider auch die Gemüter
einander nicht wenig entfremdet hatte. Doch ein Kompromifs gibt
es ja nun einmal im Ringen um die Wahrheit nicht. Daher
wundern wir uns freilich nicht, dafs durch die erneuerte
eingehende Beschäftigung mit dem hl. Thomas, auf dessen Lehre es
hier, wie von beiden Seiten zugestanden wird, sehr ankommt,
and mit den tiefen und schwierigen Fragen, in welchen der

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 16


	Aus Theologie und Philosophie

