
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


120 Litterarische Besprechungen.

mafsregeln und rein bureaukratische Einrichtungen nicht nur
nicht gefördert, sondern kann mit ihnen auf die Dauer überhaupt
nicht bestehen, ohne erfahrungsgemäfs schliefslioh in einen geist-
und leblosen und daher meist ganz verkehrt wirkenden und vom
Volke verabscheuten Mechanismus auszuarten.

Das gesamte Erziehungswesen für den Staat zu vindizieren
und seinem Monopol zu unterwerfen, wurde schon von vielen
Seiten versucht; es aber noch dazu auf dem Strafrechte
aufbauen und im Kriminal verwirklichen zu wollen, und zwar
in einer so grofsartig angelegten und allgemein organisierten
Weise, — das war doch unseren Besserungs - Gelehrten und
Praktikern vorbehalten und bleibt ihre besondere Entdeckung
und Errungenschaft. — Habeant sibi!

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Praelectiones Dogmaticae, quas in Collegio Ditton-Hall habebat
Christianus Pesch, S. J., Tomus I. Institutiones
Propaedeuticae ad Sacram Theologiam. Friburgi Brisgoviae.
Sumptibus Herder.
Dem früher so fühlbaren Mangel au Lehr- und Handbüchern der

katholischen Dogmatik ist durch die neuern zahlreichen Publikationen
abgeholfen worden. Der Herr Verfasser des angezeigten Werkes wollte
ebenfalls der katholischen Wissenschaft einen Dienst erweisen, indem er
seine Vorlesungen über die dogmatische Theologie, welche, wie er selbst
bekennt, „ab anno 1885 autographice descriptae multorum
manibus versabantur", dem Drucke übergeben bat. Dieselbensollen
8 Bände in 8° umfassen. Mit Recht kann man daher die besten Erwartungen

hegen, dafs der katholisch-theologischen Litteratur in diesem Werke
ein den Zeitbedürfnissen entsprechendes Denkmal gesetzt werden wird.

Der erste Band des grofsartig angelegten Werkes behandelt die
Einleitung in die dogmatische Theologie oder die Apologetik. Nach
einigen einleitenden Bemerkungen über die Theologie im allgemeinen
und ihre Geschichte und nach Feststellung des Begriffes der katholischen
Apologetik behandelt er im ersten Teile die göttliche Sendung Christi.
Der historische Beweis wird von der Authenticität der Evangelien, dem
Selbstzeugnisse des Herrn, seinen Wundern und von den nur an ihm
erfüllten Weissagungen des Alten Bundes, sowie von der wunderbaren
Ausbreitung der wahren Lehre Christi hergenommen. — Der zweite Teil
handelt von der Kirche Christi. Sie wurde von Christus gestiftet (sectio 1),
sie hat bestimmte Merkmale ihrer Göttlichkeit und Wahrhaftigkeit an
sich (s. II. u. III). Die Lehrauktorität wird in der Kirche von den
Bischöfen und dem Papste, resp. von den allgemeinen Konzilien ausgeübt
(s. IV). Zum Schlüsse wird das Gebiet des unfehlbaren Lehramtes näher
bezeichnet (s. V). Im dritten Teile ist von den sogenannten loci theo-
logici, hauptsächlich von den zwei wesentlichen, nämlich der Tradition
und S. Scriptura, die Rede.



Litterarische Besprechungen. 121

Damit wäre nach der Methode des Herrn Verfassers das Gebiet
der Einleitung in die Theologie durchwandert. — Nach den Ausführungen
mehrerer Litteraturblätter über die vorzüglichen Eigenschaften des
vorliegenden I. Bandes scheint es heinahe überflüssig zu sein, in dieser
Beziehung in nähere Einzelheiten sich einzulassen. Es sei uns im Gegenteil

gestattet, manches hervorzuheben, was nach unserer Meinung geeignet
sein dürfte, den Lesern des Buches einige kleine Dienste zu leisten.

In der Einleitung S. 5 wird die Theologie als ein habitus
supernatural is bezeichnet. Wir verweisen auf die diesbezüglichen trefflichen
Ausführungen des Kardinals Gotti in seiner Theologia dogmatica I.
quaest. II. dub. 3. — Die Aufgabe des Herrn Verfassers würde erheischen,
dafs er nach dem Vorgange anderer Theologen, z. B. Scheebens (Handbuch

der kath. Dogmatik 1. 2. Teil: zur Geschichte der kath. Theologie),
die gröfsern theologischen Schriftsteller der Kirche möglichst vollkommen
aufzähle. Hätte der Herr Verfasser nur einige unbedeutendere oder
bedeutendere Theologen nicht der Erwähnung wert gefunden, so könnte
man dies schliefslich mit der Bemerkung entschuldigen, ein Handbuch
der Dogmatik könne nicht alle theologischen Schriftsteller berücksichtigen.
Aber wir haben hier einen ganz andern Fall hervorzuheben. Da das
ganze Ansehen der Theologen schliefslich von der ausdrücklichen oder
stillschweigenden Gutheifsung der Kirche abhängt, folgt, dafs in der
Theologie jene Schriftsteller vor allem in Betracht kommen und erwähnt
werden müssen, die von der Kirche wegen ihrer ausgezeichneten Wissenschaft

besonders empfohlen worden sind. Wir müssen gestehen, dafs
P. Pesch diesen Grundsatz in seinem Werke nicht zur vollkommenen
Geltung bringt. Wir könnten schon in Bezug auf die Anführung und
Würdigung der altern Theologen manches ergänzend hinzufügen : aber
was uns besonders aufgefallen ist und unter keiner Bedingung gutge-
heifsen werden kann, ist die Liste der nachtridentinischen Theologen.
Da bemerkten wir, dafs der von der Kirche zum Doctor ecclesiae
erhobene hl. Franz von Sales nicht einmal erwähnt wurde.
Unseres Erachtens ist die Auslassung eines Doctor ecclesiae zum
mindesten ein Versehen, welches in einem Handbuch der Dogmatik nicht
genug bedauert werden kann. Selbst Hurter (Nomenciator I. S. 369)
gesteht ein, dafs ein Theologe auf den genannten Doctor ecclesiae Rücksicht

nehmen müsse: ,Alter quem praetermittere non licet S. Francisens
Salesius, episcoporum gemma,' und verweist auf den Ausspruch Pius' IX.,
der vom hl. Franz v. Sales sagt: ,Quem Christus ecclesiae suae pastorem
juxta cor suum suscitavit, ut scriptis, sermonibus et exemplis pietatem
corroboraret et aspera converteret in vias planas etc.' Man wende auch
nicht ein, dafs nach gewöhnlicher Auffassung der hl. Kirchenlehrer keine
epochemachenden Werke hinterlassen habe; denn wer hat in der That
zu beurteilen, ob das Werk eines Theologen ein bedeutenderes sei oder
nicht? Offenbar nur die Kirche, welche von Christus und den Aposteln
das ,depositum fidei' erhalten hat. Zu solchen von der Kirche
anerkannten, ja empfohlenen Schriften müssen wir die Werke des hl. Franz
v. Sales zählen. Von seinen ,Controverses' sagt Pius IX: „Manifeste
elucet in his (sc. controverses) mira rei theologicae scientia,
concinna method us, ineluctabilis argumentorum vis, tum
in refutandis baeresibus, tum in demonstratione catholicae
veritatis et praesertim in asserenda romani pontificis aueto-
ritate, jurisdictionis primatu, ejusque infallihilitate, quae
ille tarn scite ac luculenter propugnavit, ut definitionibus
ipsius Vaticanae Synodi praelusisse merito videatur." Ähn-



122 Litterarische Besprechungen.

liches schreibt Pius IX. von den übrigen Schriften des Heiligen, z. B.
von seinem Traité de l'amour de Dieu, und von seiner Introduction à la
vie dévote, u. s. w. (Vgl. Hurter a. a. 0.)1

Nicht weniger auffallend ist es auch, dafs andere, auf specifisch
theol. Gebiete hervorragende Männer vom Herrn Verfasser einfach
übergangen worden sind. Es genüge, auf den in dogmengeschichtlicher
Beziehung vortrefflichen Oratorianer Ludovicus Thomassin, von Hurter
„vir stupendae sanae eruditionis" genannt, hinzuweisen, der in
den patristischen Kenntnissen dem von unserm Autor so hochgepriesenen
D. Petavius gewifs gleichkommen dürfte. Ebenso müssen wir bedauern,
dafs der durch seine „Theologia mentis et cordis" allbekannte Contenson
nicht unter den treuen Schülern des hl. Thomas angeführt wurde.

Unseres Erachtens dürfte es in den Prolegomena weniger angezeigt
erscheinen, einzelne Theologen durch nicht allgemein anerkannte
Bezeichnungen anrüchig zu machen. Es mufs schliefslich dem Urteile der
Fachgelehrten überlassen werden, ob die dogmengeschichtlichen
Anschauungen unseres Herrn Verf.s in Bezug auf den sogenannten Neu-
Thomismus und dessen Vertreter die objektiv richtigen sind. Wir unserseits

können es nicht gutheifsen, wenn Ban nez einfach als Auetor
,Neo-Thomismi seu doctrinae de praedeterminatione physica'
bezeichnet wird, während Molina Unter den celeberrimi Theologi
Societatis Jesu ohne jede weitere Gratifikation den ersten Platz
einnimmt.

Gewifs wurden die apologetischen Studien in unsern Tagen mehr
gepflegt, als in den frühern Jahrhunderten; aber deshalb können wir dem

1 Indem wir uns auf Hurters Nomenciator berufen, erlauben wir
uns, gleichzeitig zu betonen, dafs wir mit Hurters Verfahren nicht
einverstanden sein können. Er rangiert die Theologen in seiner Tabella
chronologica je nach ihrer Bedeutung durch verschiedenen Druck des
Namens. Hurter scheint dadurch von einem der Kirche allein
zustehenden Rechte Gebrauch gemacht zu haben. Aber nachdem er
unbefugt die Theologen nach seinem subjektiven Geschmacke klassifiziert
hat, würde es wenigstens angezeigt sein, dieDoctores Ecclesiae vor
allen andern Theologen durch einen besonderen Druck
auszuzeichnen. Das thut Hurter leider nicht. So erscheinen aus der Zeit von
1564—1663 unter den 23 von Hurter als Theologen ersten Ranges
bezeichneten Schriftstellern 15 aus der Gesellschaft Jesu. Der hl. Franz
v. Sales und später der hl. Alfons v. Ligouri erscheinen mit demselben
Drucke wie die übrigen Theologen, z. B. Toletus S. J., Th. Sanchez S. J.,
Tanner S. J., oder wie die kaum allbekannten J. Sirmoud S. J., J. Gretser
S. J. u. s. w. Ja, in dem Index Theologorum mufs sich der hl. Franz
v. Sales, obgleich Doctor Ecclesiae, mit einem ganz gewöhnlichen
Drucke begnügen. Dafür werden andere, die gar keine kirchliche Approbation

besitzen, gesperrt gedruckt, z. B. Lud. Alcasar S. J., J. Azor S. J.,
J. Bonfrère S. J.— Man denke an seine Inspirationstheorie! — ,Castro-
Palao S. J., J. Kedd S. J., J. Lorinus S. J., L. Molina S. J. u. s. w.,
u. s. w.

Es würde sich demnach lohnen, näher nachzuweisen, wie willkürlich
Hurter in seiner Tabella verfahren ist. — Pesch als Theologe kann durch
Hurters Beispiel unmöglich entschuldigt werden. Denn wir wissen ja,
dafs nach kirchlicher Auffassung die Theologen sowohl ihren
Rang als auch ihre Auktorität von der Kirche empfangen
müssen.



Litterarische Besprechungen. 123

Herrn Verf. nicht zustimmen, wenn er S. 33 behauptet: „Si quaeris,
qui hanc disciplinam apologeticam excoluerint, nullos in-
venies nisi ex ultimis saeculis." Prof. Dr. Hettinger nennt den
hl. Thomas den Begründer einer systematischen Apologetik durch sein
grofses Werk: „De veritate cath. fidei etc." (Lehrbuch der Fundamentaltheologie

I. 6. 2. III. 3.) Es mag ja richtig sein, dafs die Behandlung
der Apologetik in neuester Zeit eine den Bedürfnissen der wissenschaftlichen

Forschung entsprechendere Form angenommen habe; aber die
apologetischen Studien als ein ausschliefsliches Privileg unserer Tage zu
bezeichnen, können wir nicht gutheifsen. Es genüge einfach auf das
5 bd. Werk Werners: Die apologetisch-polemische Litteratur etc.
hinzuweisen, um die ganze Tragweite der obigen Äufserung unseres Verf.s
begreifen zu können. Die Summa de Ecclesia des Kard. Turrecremata,
der Triumpbus crucis von dem in neuerer Zeit sogar von Pastor (Gesch.
der Päpste III. Bd.) unrichtig beurteilten Hier. Savonarola, um von
anderen hochbedeutenden Theologen zu schweigen, sind gewifs herrliche
Beispiele des regen apolog. Studiums, sogar aus jener Zeit, welche
gewöhnlich als der Niedergang der Scholastik bezeichnet wird. Und wenn
wir zu letzterem Theologen uns noch die Bemerkung erlauben, dafs sein
„Triumphus crucis" von der Kongregation de Propaganda in Rom gedruckt
und als Lehrbuch in ihrer Anstalt eingeführt wurde, so glauben wir
dadurch nicht nur der Ehre des gewifs verkannten Reformators' vor
der Reformation, sondern auch der kath. Theologie einen, wenn auch
noch so geringen Dienst erwiesen zu haben. (Vgl. Quetif, Script. 0. P.
I. S. 885; Dr. Gommer im Jahrb. XI. S. 85 ff.)

Wir fühlen uns zwar nicht berufen, über den historisch-kritischen
Wert der Ausführungen des Herrn Verf. über die Authenticität der
Evangelien, der Prophezeiungen u. s. w. ein entscheidendes Wort zu sagen,
glauben jedoch anerkennen zu müssen, dafs der Herr Verf. sich redlich
bemüht habe, der ungläubigen Forschung entgegenzutreten. Ob aber die
Erörterungen des Herrn Verf.s immer von erschöpfendem kritischen Werte
sind, müssen wir den Fachgelehrten zur endgültigen Beurteilung überlassen.

Methodisch gesprochen können wir uns mit dem Vorgehen des
Herrn Verf.s nicht immer einverstanden erklären. Im I. Teil, sect. II,
ist vom Selbstzeugnis des Herrn über seine göttliche Sendung die Rede.
In der 1. und 2. These wird die Glaubwürdigkeit des Selbstzeugnisses
Christi bewiesen, in den darauf folgenden Thesen wird von der Möglichkeit,

Notwendigkeit etc. der Offenbarung gehandelt. Unseres Erachtens
hätte die Einteilung eine glücklichere sein dürfen. Dasselbe glauben wir
von der Abhandlung über das Wunder sagen zu sollen. Es kann dem
Zwecke eines Handbuches der Apologetik kaum genügen, wenn über die
brenuende Frage nach der Notwendigkeit der göttlichen Offenbarung
nicht ausführlicher gesprochen wird. Wie erschöpfend behandelt z. B.
Scheeben die aufgeworfene Frage, wie ausführlich unter andern Heinrich
in seiner dogmatischen Theologie (I. Bd. 1. Buch, 2. u. 3. Kap.), wie
bündig und klar spricht über den nämlichen Gegenstand z. B. Kardinal
Zigliara in seiner Propaedeutica (lib. II. c. I—IX. 3. Aufl.)! Ebensowenig
wird der kath. Theologe mit dem über das Wunder und dessen
Möglichkeit Gesagten zufrieden sein können. Und welche guten Dienste hätte
dem Herrn Verf. das ausgezeichnete, leider von ihm nicht citierte Werk
des Herrn Prof. Dr. Eugen Müller: Natur und Wunder, ihr
Gegensatz und ihre Harmonie, ein apologetischer Versuch (I. Bd.
der „Strafsburger theol. Studien" Freiburg, Herder) geleistet! — Ebenso
ungern haben wir vermifst, dafs die neuern Forschungen auf dem Gebiete



124 Litterarische Besprechungen.

des Ilypnotismus gar nicht berücksichtigt werden. Und dennoch wird eä
früher oder später die Aufgabe der Philosophie resp. der Apologetik
sein, auch hier mit den thatsächlichen Verhältnissen im Lager unserer
Gegner zu rechnen. Dieselben einfach leugnen oder auf diabolische
Einflüsse zurückführen, hiefse der Wissenschaft ebensowenig dienen, als sie
ganz zu ignorieren. (Vgl. P. Didon, „Jésus-Christ" I. Bd. öfters.) Es
würde dem ganzen Werke unseres Herrn Verf.s nur zu gute kommen,
wollte er die trefflichen Artikel yon P. Coconnier 0. Praed. in „Revue
Thomiste" (Jahrg. 1894 u. ff.) bei einer zweiten Auflage seines Werkes zur
Grundlage einer diesbezüglichen, einzuschaltenden Abhandlung nehmen.

Es kann nicht unsere Absicht sein, den Ausführungen des Herrn
Verf.s im III. Teile (de ecclesia) auch nur in einem einzigen Punkte zu
widersprechen. Wohl aber glauben wir betonen zu können, dafs durch
eine folgerichtige Anordnung des ganzen Stoffes das Werk an Klarheit
und Übersicht nur gewonnen hätte. Besonders ist das Gebiet des
unfehlbaren Lehramtes nach unserer Meinung bei vielen Autoren präciser
behandelt worden. Wir erlauben uns nur auf das Werk des Amsterdamer

Universitätsprofessors P. de Groot, 0. Praed. „Summa apologetica
de ecclesia catholica ad mentern S. Thomae Aquinatis", 2. Ed., Ratis-
bonae, Mainz 1893, hinzuweisen. Ferner möchten wir nochmals Kardinal
Zigliaras ,Propaedeutica in s. Theol.' wegen ihrer Klarheit und phil.-
theol. Schärfe, auch was diesen Punkt betrifft, der Aufmerksamkeit der
P'achgelehrten anempfehlen. — Die Fufsnote S. 331 will offenbar nur
betonen, dafs Benedikt XIV. sich zu der von den Theologen allgemein
anerkannten Lehre bekenne, nach welcher die Kanonisation der Heiligen
zum Gebiete des unfehlbaren Lehramtes gehört. Diesen Thatbestaud
haben aber Döllinger-Reusch (Selbstbiographie des Kardinal Bellarmin,
Bonn 1887, S. 300) ebenfalls anerkannt, obgleich sie denselben
irrtümlicherweise nicht zu billigen scheinen.

Im III. Teile ,de locis theologicis' betont der Herr Verf. mit vollem
Rechte, dafs im strengen Sinne genommen nur die Kirche und die von
ihr vertretene Tradition eine hinreichende Basis und Quelle der geoffenbarten

Wahrheit sei. Nur durch die genaue Einschärfung dieses Satzes
kann der kath. Glaubensprozefs genügend erklärt werden.

Es wird den Herrn Verf. wohl nicht überraschen, wenn wir mit
seinen Ausführungen über die Auktorität des hl. Thomas nicht
einverstanden sein können. Es kann uns nicht zusagen, dafs er vom Ansehen
des hl. Lehrers nur im Aufsatze „de Theologis" und noch dazu in
einem Scholion spricht. Hier begegnen wir abermals dem bereits oben
besprochenen Falle, dafs der Verf. seine Leser über die ganze Tragweite
der Autorität eines Kirchenlehrers nicht vollkommen informiert. Es ist
irrig, die Kirchenlehrer mit den Theologen auf gleiche Stufe zu setzen.
Noch viel weniger entspricht es den wahren Grundsätzen der Theologie
und der Kirche, wenn dies mit dem hl. Thomas geschieht. Ein Kirchenlehrer

ist mehr als ein Theologe, besäfse dieser auch die gröfste
Gelehrsamkeit und Achtung der Kirche! Und die Auktorität des hl. Thomas
mufs offenbar höher geschätzt werden, als die der übrigen doctores
ecclesiae.

Aber es hilft auch wenig, die Auktorität des hl. Thomas noch so
sehr zu betonen, wenn anderseits nicht dafür gesorgt wird, das dieselbe
auch thatsächlich anerkannt und seine Lehre befolgt werde. Und in
der That, nach Anführung der kaum vollkommen richtig interpretierten
Äufserung des Melchior Canus (de locis theol. prooem. in lib. XII) glaubt
der Herr Verf. sich folgenden Ausspruch erlauben zu dürfen: „Est autem



125

uotandum praeter duas quaestiones: de sollemnitate voto-
rum et de imraaculata conceptione B. V. M., in quibus neces-
sario a S. Thoma recedimus, perpaucas esse alias, in quibus
theologi commuuiter non admittunt doctrinam S. Thomae,
ex g. utrum idem ab eodem sciri et credi possit, utrum mun-
dus possit esse ab aeterno, utrum ordiues minores sint
sacramenta, utrum episcopatus sitordo sacramentalis, quo-
modo maneant species eucharisticae, postquam realisprae-
sentia Christi cessavit, etc."

Was nun die Frage bezüglich der Immaculata Conceptio
betrifft, so scheint der Herr Verf. der Meinung zu sein, der hl. Thomas habe
hier einen dogmatischen Irrtum begangen. Dagegen müssen wir uns, als
seine Schüler, entschieden wehren. Der hl. Lehrer wollte die Frage
gerade auf das richtige dogmatische Gebiet beschränkt wissen. Auch
seine Schule hat von jeher daran festgehalten, dafs jede Lösung der
Frage, welche den sicher anerkannten Grundlehren der Kirche
widerstreite, a limine abzuweisen sei. Nie und nimmer konnten die Schüler
des hl. Lehrers eine Erklärung zugeben, welche die über allen Zweifel
erhabene dogmatische Auktorität des hl. Thomas hätte erschüttern können.
Man braucht zwar nicht alle Versuche auch nur zu berücksichtigen, den
hl. Thomas in diesem Punkte ,rein waschen' zu wollen, wie leider von
manchen Seiten mitunter gesagt wird; aber soviel steht dennoch nach
den neuesten Publikationen auf diesem Gebiete fest, dafs das richtige
Verständnis der unbefleckten Empfängnis nur möglich ist, wenn wir die
dogmatischen Grundsätze des hl. Thomas auf diesem Gebiete nicht aufser
acht lassen. (Vgl. die Abhandl. v. P. Josephus a Leonissa im Jahrb. f.
Philos. X. I u. ff. und Dr. R. Dörholt ebd. X, 433; Dr. Cesl. Schneider;
Die unbefl. Empfängnis der allersei. Jungfrau und Gottesmutter Maria.
Regensburg, Manz, 1888.)

Die ,solemnitas votorum' betreffend, müssen wir ebenfalls betonen,
dafs die diesbezügliche Lehre des hl. Thomas von seiner Schule niemals
in einem Sinne gedeutet wurde, durch welchen die Auktorität der Kirche
einerseits und das von der nämlichen Kirche zu allen Zeiten so
hochgehaltene Ansehen des hl. Lehrers anderseits hätte irgendwelche Schmälerung

erleiden können. Wir wollen nicht auf die verschiedenen
Erklärungen eingehen, welche innerhalb der Thouiistenscbule Platz gegriffen
haben und zulässig erschienen sind, sondern wir erlauben uns nur die
Bemerkung hinzuzufügen, dafs die Lehre des hl. Thomas bezüglich der
dispensatio in voto solemni nur aus den juridischen Anschauungen seiner
Zeit mit Beziehung der historischen Entwicklung des feierlichen
Ordensgelübdes hinreichend erklärt werden kann.

Es ist demnach nicht vollkommen richtig, dafs die Theologen in
den angeführten Punkten vom hl. Thomas einstimmig — u nan imiter —

abweichen. In der berühmten Kontroverse über die Möglichkeit einer
ewigen Weltschöpfung möge der Herr Verf. das von P. Th. Esser, 0. P.

mit seltener litterarischer Genauigkeit abgefafste Werk: Die Lehre
des hl. Thomas vonAquinüber die Möglichkeit eineranfang-
losen Weltschöpfung, Münster, Aschendorff 1895, S. 28 u. ff.
nachlesen, wo eine ganze Reihe von Theologen angeführt ist, die alle für die
Lehre des hl. Thomas eintreten. Nach den Ausführungen P. Essers
glauben wir des weiteren Nachweises enthoben zu sein, ob nämlich in
diesem Punkte die Theologen unanimiter vom hl. Thomas abweichen
oder nicht.

Dasselbe können wir von der andern Frage behaupten: ob Glauben



126 Litterarische Besprechungen.

und Wissen in Bezug auf denselben Gegenstand in demselben Subjekte
vorhanden sein können. Selbst Gregor von Valencia mufs gestehen :

„De qua quaestione duae sunt contrariae theologorum sententiae. Una
negat, quae est D. Thomae art. 4 et 5, Capreoli, Cajetani et aHorum
Thomistarum et Scoti et Richardi. Secunda sententia contra
affirmât, idem secundum idem posse credi et simul cognosci evidenter."
(Comment, in II. 2. disp. I. qu. 1. p. 4, § 2.) Also schon nach Valencia
kann von einer allgemeinen Ablehnung der Lehre des hl. Thomas keine
Rede sein. Noch deutlicher spricht sich ein anderer Schüler des hl. Thomas
aus, J. Syrus Uvadanus 0. Pr. in seiner Universa Philosophia
Ar ist o t eli co-Th om i s t ica (Venetiis 1719. Tom. I. p. 1G7): ,Prima
sententia, quoad scientiae contubernium cum opinione, tenet, posse socie-
tatem inire etiam actum scientiae cum actu opinionis circa idem objectum
in eodem intellectu, secundum diversum medium, seu motivum. Hanc
tuentur nominales, quos sequuntur plures moderni, praecipue ex Societate.
— Secunda sustinet habitum scientiae posse conciliari cum habitu
opinionis. Hanc defendunt Hurandus. — Tertia sententia communis
Thomistarum est: actum scientiae nullo pacto posse stare cum actu opinionis.
— Quarta sententia, quae est multorum Thomistarum, ut Complut.,
Joannis a S. Thoma, et aliorum, dicit, nec habitum scientiae posse cum
habitu opinionis pacem habere. — Ultima sententia admissa a Thomistis
est, habitum scientiae posse copulari actui opinionis et contra, habitum
opinionis actui scientiae.' (Logica, Syntagma 5, q. 3, de scientia a. 4, § 1.)
Aus dieser Stelle, die wir noch durch unzählige andere bestätigen könnten,
ersehen wir, dafs der Herr Verf. in seinen Behauptungen den objektiven
Thatbestand nicht immer genau wiedergibt.

Noch weniger dürfen wir dem Herrn Verf. recht geben, wenn er
sogar die Frage nach der Art und Weise, wie die species eucharisticae
verbleiben, unter jene rechnen will, in welchen die Theologen commu-
niter vom hl. Thomas abweichen. Zum mindesten halten wir die
diesbezügliche Lehre des hl. Thomas für eine sententia certa, da dieselbe
wenigstens implicite von der Kirche in ihr Officium de S. S. Corpore
Christi aufgenommen und öffentlich bekannt wird. — Aufser diesen Punkten
scheint der Herr Verf. noch andere in der Reserve behalten zu haben,
in denen nach seiner Meinung die Theologen communiter die Lehre
des hl. Thomas verwerfen, da er jenen Abschnitt, wie wir ja sahen, mit
einem „etc." beschliefst.

Es ist nicht recht klar, was der Herr Verf. mit dem darauffolgenden
Satze beabsichtigt: ,Patet igitur nullam doctrinam esse ideo
praecise absolute certam, quia S. Thomas earn proposuit.'
Keinem aus uns kann es ja im Ernste einfallen, eine Lehre ausschliefslich
wegen der Auktorität des hl. Thomas für wahr zu halten. Und in dieser
Beziehung glauben wir keiner Belehrung zu bedürfen. Trotzdem müssen
wir nachdrücklich betonen, dafs man der ecclesia docens, resp. dem
Oberhaupte der Kirche das Recht einräumen müsse, für die Mitglieder der
Kirche bestimmte Lehren vorzuschreiben; und jeder Katholik wird sich
gewii's verpflichtet fühlen, den bestehenden Verordnungen der Kirche sich
zu fügen. Nun ist es aber nicht nur ein blofser Rat, sondern der
ausdrückliche Wille des hl. Vaters, dafs in der Philosophie und Theologie
die Lehre des hl. Thomas befolgt werde. „Omnes ex vobis", heifst
es in der Encyclica Aeterni Patris, „singulatim monemus nihil
Nobis esseantiquiusetoptabilius, quam ut sapientiae rivos
purissimos ex angelico Doctore jugi et praedivite vena di-
manantes studiosaejuventutilargecopioseque univer si prae-



Litterarische Besprechungen. 127

beati8." Und weiter: „Vos omnes quam enixe hortamur, ut ad catholicae
fidei tutelam et decus, ad societatis bonum, ad scientiarum omnium in-
crementum auream S. Thomae sapientiam restituatis et quam latis-
sime propagetis." Und wiederum: „Doctrinam Thomae Aquinatis
studeant magistri in animos discipulorum insinuare ejusque
prae ceteris Soliditäten) atque excellentiam in perspicuo
ponant." — Wie sehr also dem hl. Vater die Einführung der ,vera'
und ,sincera' Lehre des hl. Thomas am Herzen liegt, können wir kaum
noch deutlicher aussprechen.

Aber doch! Der hl. Vater konnte es nicht ruhig hinnehmen, dafs
innerhalb einzelner Ordensgenossenschaften, z. B. in der Gesellschaft
Jesu, der Eifer für die vera und sincera Lehre des hl. Thomas nicht
jenen Grad erreicht hatte, den Leo XIII. als Vater der Christenheit mit
ßecht hätte erwarten können. Deshalb lesen wir in diesem Jahrb.
XI, 385 ein Breve Leos XIII. an die Mitglieder der Gesellschaft
Jesu, welches an Deutlichkeit nichts mehr zu wünschen übrig läfst.
Wir wollen hier der Anführung einzelner Stellen uns lieber enthalten,
da ja das genannte Breve von dem Kommentar aus der Feder eines
Mannes begleitet ist, dessen bisherige litterarische Thätigkeit ganz und
gar dem Dienste des hl. Thomas geweiht erscheint.

P. Pesch bat seine Praelectiones dogmaticae nach dem Erlasse des
genannten päpstlichen Schreibens veröffentlicht. Ob der Herr Verf. vom
Inhalte und von der ganzen Tragweite des erwähnten Breve nähere
Kenntnis hatte, wissen wir freilich nicht. Soviel glauben wir aber, ohne
nach irgend welcher Seite hin anzustofsen, sagen zu dürfen, dafs manche
Abschnitte seines Werkes anders ausgefallen wären, hätte er sich im
Sinne Leos XIII. an den hl. Thomas gehalten. Mit andern Worten:
Es kann keinem Zweifel unterliegen, dafs nach den Bestimmungen des
hl. Vaters der eklektische Geist in der Gesellschaft Jesu auf theologischem
Gebiete nicht mehr existenzberechtigt genannt werden dürfe. Und der
Herr Verf. wird von seinen Lesern kaum erwarten, dafs sie gegen die
Auktorität und die Lehre des hl. Thomas von keiner gröfsern Ehrfurcht
und Liebe erfüllt seien, als man nach seinen Ausführungen hierzu ver-
anlafst sein könnte.

In der II. Sectio ,de s. scriptura' wird die inspiratio vom allgemeinen
Standpunkte aus besprochen. Nach den neueren Publikationen auf diesem
Gebiete dürfte die Lösung dieser Frage allmählich eine vollständigere
werden.

Trotz aller Vorzüge, welche dem vorliegenden Bande von verschiedenen

Seiten zuerkannt wurden, müssen wir dem Herrn Verf. von Herzen
wünschen, es möge ihm gelingen, seine ,Praelectiones Dogmaticae' einer
immer gröfsern theol. Erudition entgegenzufübren.

Graz. Fr. S. Szabö, 0. P.

v
Psychologie. Od fil. Dra. Mugena Kaderàveka. V Praze

1894.
Vor nicht geraumer Zeit erschien ein Lehrbuch der Psychologie

von Eugen Kaderävek in czechischer Sprache. Auf dem Fundament des
gröfsten christlichen Philosophen baut der Verfasser sein Werk auf;
natürlich berücksichtigt er aufserdem nicht nur die Entwicklung bei den
Nachfolgern des hl. Thomas von Aquin, sondern auch die neuesten
Fortschritte auf dem grofsen Gebiete der Seelenlehre, — die wahren, um sie



128 Zeitschriftenschau.

aufzunehmen, die falschen, um sie zu widerlegen. — Am Schlüsse der
Einleitung zur Seelenlehre im allgemeinen, d. h. über das Wesen der
Psychologie, ihre Aufgabe, Stellung zu den anderen Wissenschaften u. s. w.
lesen wir folgende kurze, aber bezeichnende Einteilung: „Auf
analytischsynthetischem Wege, wie dargelegt, erkennen wir 1. das Wesen, 2. die
'l'hätigkeit des Menschen. Hierauf werden wir uns weiter nach dem
logischen Kausalitätsprincip die Frage vorlegen, woher ist der Mensch?
Die Kenntnis des menschlichen Wesens und der menschlichen l'hätigkeit
wird uns 3. über den Ursprung des Menschen belehren, den wir in Gott
finden. Freilich hat der Urheber des Menschen, Gott, in seiner Allweisheit

demselben auch ein Ziel gesteckt, das angemessen ist einerseits den
Eigentümlichkeiten des Schöpfers, anderseits dem Wesen und der Thätig-
keit des Menschen. Daher untersucht der Psychologe 4. das Ziel des
Menschen." Dieses sozusagen katholische Programm hat der Autor in
ausgezeichneter und klarer Weise gelöst. Wie sehr das Werk auf thomi-
stischer Grundlage fufst, besagen übrigens selbst dem Nichtkenner der
czechischen Sprache die zahlreichen Anmerkungen aus dem hl. Thomas
und seinen Nachfolgern.

Breslau. M. Bielok.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienne. 133, 2—5. 1896/97. Grosjean:
Science et métaphysique, l'hypothèse des atomes I. II. III. Charaux:
Le mystère dans l'art, de Margerie: La philosophie de M. Fouillée I.
IL HI. IV. Surbled: Les tempéraments. Huit: Le platonisme pendant
la Renaissance VIII. IX. Dornet de Vorges: Revue des revues I. II. III.
Les idées et les hommes I. II. III. Gairaud: Une nouvelle apologétique
chrétienne I. II. Ferrand: L'automatisme psychologique à propos
d'expériences récents. Gardair: Les formes substantielles périssables d'après
S. Thomas d'Aqu. Bécigneul: Etude de psycho-physiologie sur le
développement des facultés intellectuelles chez l'enfant I. II. Lechalas: Joseph
Delboeuf: le philosophe. Feugère: L'esthétique chrétienne au XIXe siècle I.
Lescoeur: La science et les faits surnaturels contemporains V. VI. Laber-
thonni'ere: Le problème religieux à propos de la question apologétique I.
de Margerie : Mgr. d'IIulst : Etude philosophique et religieuse ; ses
discours et ses écrits I.

Divus Thomas. 6, 9—12. 1897. De genuino systemate S. Alphonsi
(seq.). Ramellini: Comm. in D. Thomae S. th. III. qu. 27—59. Syndicus:
Idealismus historiae illustratus et a 8. Thoma confutatus. A. Th. : Comm.
in encyclicam De studiis S. Scripturae. Evangelista: De certitudine
theologiae. Vinati: De actus conscii ratione.

Philosoph. Jahrbuch. X, 1—2. 1897. Rolfes: Die Kontroverse über
die Möglichkeit einer anfangslosen Schöpfung. Straub: Gewifsheit und
Evidenz der Gottesbeweise. Geyser: Der Begriff der Körpermasse. Kohl-
hofer: Zur Kontroverse über bewufste und unbewufste psychische Akte.
Schlufs. Frins: Zum Begriffe des Wunders. Schütz: Der Hypnotismus.
Forts. Uebinger: Die mathemat. Schriften des Nik. Cusanus. Schlufs.
Linsmeier: Inhalt der chemisch-physikalischen Atomhypothese.


	Litterarische Besprechungen

