Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

120 Litterarische Besprechungen.

mafsregeln und rein bureaukratische Einrichtungen nicht nur
nicht gefordert, sondern kann mit ihnen auf die Dauer iiberhaupt
nicht bestehen, ohne erfahrungsgemals schliefslich in einen geist-
und leblosen und daher meist ganz verkehrt wirkenden und vom
Volke verabscheuten Mechanismus auszuarten.

Das gesamte Erziehungswesen fiir den Staat zu vindizieren
und seinem Monopol zu unterwerfen, wurde schon von vielen
Seiten versucht; es aber noch dazn auf dem Strafrechte auf-
bauen und im Kriminal verwirklichen zu wollen, und zwar
in einer so grolsartig angelegten und allgemein organisierten
Weise, — das war doch uunseren Besserungs- Gelehrten und
Praktikern vorbehalten und bleibt ihre besondere Entdeckung
und Errungenschaft. — Habeant sibi!

—_—— e

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Praelectiones Dogmaticae, quas in Collegio Ditton-Hall habebat
Christianus Pesch, S. J., Tomus I. Institutiones
Propaedeuticae ad Sacram Theologiam. Friburgi Brisgoviae.
Sumptibus Herder.

Dem frither so fiithlbaren Mangel an I.ebr- und Handbiichern der
katholischen Dogmatik ist durch die neuern zahlreichen Publikationen
abgeholfen worden. Der Herr Verfasser des angezeigten Werkes wollte
ebenfalls der katholischen Wissenschaft einen Dienst erweisen, indem er
seine Vorlesungen iber die dogmatische Theologie, welche, wie er selbst
bekennt, ,,ab anno 1885 autographice descriptae multorum
manibus versabantur®, dem Drucke iibergeben hat. Dieselben sollen
8 Binde in 8° umfassen. Mit Recht kann man daher die besten Erwar-
tungen hegen, dals der katholisch-theologischen Litteratur in diesem Werke
ein den Zeitbediirfnissen entsprechendes Denkmal gesetzt werden wird.

Der erste Band des grolsartig angelegten Werkes behandelt die
Einleitung in die dogmatische Theologie oder die Apologetik. Nach
einigen einleitenden Bemerkungen iiber die Theologie im allgemeinen
und ihre Geschichte und nach Feststellung des Begriffes der katholischen
Apologetik behandelt er im ersten Teile die gottliche Sendung Christi.
Der historische Beweis wird von der Authenticitiit der Evangelien, dem
Selbstzeugnisse des Herrn, seinen Wundern und von den nur an ihm
erfiilllten Weissagungen des Alten Bundes, sowie von der wunderbaren
Ausbreitung der wahren Lehre Christi hergenommen. — Der zweite Teil
handelt von der Kirche Christi. Sie wurde von Christus gestiftet (sectio I),
sie hat bestimmte Merkmale ihrer Gottlichkeit und Wahrhaftigkeit an
sich (s, II. u. 1II). Die Lehrauktoritit wird in der Kirche von den Bi-
schofen und dem Papste, resp. von den allgemecinen Konzilien ausgeiibt
(s. IV). Zum Schlusse wird das Gebiet des unfehlbaren Lehramtes niiher
bezeichnet (s. V). Im dritten Teile ist von den sogenannten loci theo-
logici, hauptsiichlich von den zwei wesentlichen, némlich der Tradition
und S. Scriptura, die Rede.



Litterarische Besprechungen. 121

Damit wire nach der Methode des Herrn Verfassers das Gebiet
der Kinleitung in die Theologie durchwandert. — Nach den Ausfihrungen
mehrerer Litteraturblitter iiber die vorziiglichen Kigenschaften des vor-
liegenden I. Bandes scheint es beinahe iberfliissig zu sein, in dieser
Beziehung in nihere Einzelheiten sich einzulassen. KEs sei uns im Gegen-
teil gestattet, manches hervorzuheben, was nach unserer Meinung geeignet
sein diirfte, den Lesern des Buches einige kleine Dienste zu leisten.

In der Einleitung S. 5 wird die Theologie als ein habitus super-
naturalis bezeichnet. Wir verweisen auf die diesbeziiglichen trefflichen
Ausfithrungen des Kardinals Gotti in seiner Theologia dogmatica I.
quaest. II. dub. 3. — Die Aufgabe des Herrn Verfassers wiirde erheischen,
dafs er nach dem Vorgange anderer Theologen, z. B. Scheebens (Hand-
buch der kath. Dogmatik I. 2. Teil: zur Geschichte der kath. Theologie),
die grofsern theologischen Schriftsteller der Kirche moglichst vollkommen
aufziihle. Hitte der Herr Verfasser nur einige unbedeutendere oder be-
deutendere Theologen nicht der Krwihnung wert gefunden, so konnte
man dies schliefslich mit der Bemerkung entschuldigen, ein Handbuch
der Dogmatik kénne nicht alle theologischen Schriftsteller beriicksichtigen.
Aber wir haben hier einen ganz andern Kall hervorzuheben. Da das
ganze Ansehen der Theologen schlielslich von der ausdriicklichen oder
stillschweigenden Gutheifsung der Kirche abhingt, folgt, dafs in der
Theologie jene Schriftsteller vor allem in Betracht kommen und erwihnt
werden missen, die von der Kirche wegen ihrer ausgezeichneten Wissen-
schaft besonders empfohlen worden sind. Wir miissen gestehen, dafs
P. Pesch diesen Grundsatz in seinem Werke nicht zur vollkommenen
(Geltung bringt. Wir konnten schon in Bezug auf die Anfihrung und
Wiirdigung der altern Theologen manches erginzend hinzuftigen: aber
was uns besonders aufgefallen ist und unter keiner Bedingung gutge-
heifsen werden kann, ist die Liste der nachtridentinischen Theologen.
Da bemerkten wir, dafs der von der Kirche zum Doctor ecclesiae
erhobene hl. Franz von Sales nicht einmal erwihnt wurde.
Unseres Erachtens ist die Auslassung eines Doctor ecclesiae zum
mindesten ein Versehen, welches in einem Handbuch der Dogmatik nicht
genug bedauert werden kann. Selbst Hurter (Nomenclator I. S. 369)
gesteht ein, dals ein Theologe auf den genannten Doctor ecclesiae Riick-
sicht nehmen miisse: ,Alter quem praetermittere non licet S. Franciscus
Salesius, episcoporum gemma,* und verweist auf den Ausspruch Pius’ IX,,
der vom hl. Franz v. Sales sagt: ,Quem Christus ecclesiae suae pastorem
juxta cor suum suscitavit, ut scriptis, sermonibus et exemplis pietatem
corroboraret et aspera converteret in vias planas etc.' Man wende auch
nicht ein, dafls nach gewohnlicher Auffassung der hl, Kirchenlehrer keine
epochemachenden Werke hinterlassen habe; denn wer hat in der That
zu beurteilen, ob das Werk eines Theologen ein bedeutenderes sei oder
nicht? Offenbar nur die Kirche, welche von Christus und den Aposteln
das ,depositum fidei‘ erhalten hat. Zu solchen von der Kirche aner-
kannten, ja empfohlenen Schriften miissen wir die Werke des hl. Franz
v. Sales zihlen. Von seinen ,Controverses sagt Pius IX: ,Manifeste
elucet in his (sc. controverses) mira rei theologicae scientia,
concinna methodus, ineluctabilis argumentorum vis, tum
in refutandis haeresibus, tum in demonstratione catholicae
veritatis et praesertim inasserenda romani pontificis aucto-
ritate, jurisdictionis primatu, ejusque infallibilitate, quae
ille tam scite ac luculenter propugnavit, ut definitionibus
ipsius Vaticanae Synodi praelusisse merito videatur.* Ahn-



122 Litterarische Besprechungen.

liches schreibt Pius IX. von den iibrigen Schriften des Heiligen, z. B.
von seinem Traité de amour de Dieu, und von seiner Introduction & la
vie dévote, u. s. w. (Vgl. Hurter a. a. 0.)!

Nicht weniger auffallend ist es auch, dals andere, auf specifisch
theol. Gebiete hervorragende Méanner vom Herrn Verfasser einfach iiber-
gangen worden sind. Ks geniige, auf den in dogmengeschichtlicher Be-
ziehung vortrefflichen Oratorianer Ludovicus Thomassin, von Hurter
,vir stupendae sanae eruditionis* genannt, hinzuweisen, der in
den patristischen Kenntnissen dem von unserm Autor so hochgepriesenen
D. Petavius gewils gleichkommen diirfte. Kbenso miissen wir bedauern,
dafs der durch seine ,,Theologia mentis et cordis‘‘ allbekannte Contenson
nicht unter den treuen Schiilern des hl. Thomas angefiihrt wurde.

Unseres Erachtens diirfte es in den Prolegomena weniger angezeigt
erscheinen, einzelne Theologen durch nicht allgemein anerkannte Be-
zeichnungen anrtichig zu machen. KEs muls schliefslich dem Urteile der
Fachgelehrten iiberlassen werden, ob die dogmengeschichtlichen An-
schauungen unseres Herrn Verf,s in Bezug auf den sogenannten Neu-
Thomismus und dessen Vertreter die objektiv richtigen sind. Wir unser-
seits konnen es nicht gutheilsen, wenn Bannez einfach als Auctor
,Neo-Thomismiseudoctrinaede praedeterminatione physica’
bezeichnet wird, wihrend Molina unter den celeberrimi Theologi
Societatis Jesu ohne jede weitere Gratifikation den ersten Platz
einnimmt. .

Gewils wurden die apologetischen Studien in unsern Tagen mehr
gepflegt, als in den frithern Jahrhunderten; aber deshalb konnen wir dem

1 Indem wir uns auf Hurters Nomenclator berufen, erlauben wir
uns, gleichzeitig zu betonen, dafs wir mit Hurters Verfahren nicht ein-
verstanden sein konnen. Er rangiert die Theologen in seiner Tabella
chronologica je nach ihrer Bedeutung durch verschiedenen Druck des
Namens. Hurter scheint dadurch von einem der Kirche allein zu-
stehenden Rechte Gebrauch gemacht zu haben. Aber nachdem er un-
befugt die Theologen nach seinem subjektiven Geschmacke klassifiziert
hat, wiirde es wenigstens angezeigt sein, die Doctores Kcclesiae vor
allen andern Theologen durch einen besonderen Druck auszu-
zeichnen. Das thut Hurter leider nicht. So erscheinen aus der Zeit von
1564—1663 unter den 23 von Hurter als Theologen ersten Ranges be-
zeichneten Schriftstellern 15 aus der Gesellschaft Jesu. Der hl. Franz
v. Sales und spiter der hl. Alfons v. Ligouri erscheinen mit demselben
Drucke wie die iibrigen Theologen, z. B. Toletus 8. J., Th. Sanchez 8. J.,
Tanner 8. J., oder wie die kaum allbekannten J. Sirmond 8. J., J. Gretser
S.J. u.s. w. Ja, in dem Index Theologorum muls sich der hl. Franz
v. Sales, obgleich Doctor Ecclesiae, mit einem ganz gewdhunlichen
Drucke begniigen. Dafiir werden andere, die gar keine kirchliche Appro-
bation besitzen, gesperrt gedruckt, z. B. Lud. Alcasar S. J., J. Azor S. J.,

J. Bonfrére S. J.— Man denke an seine Inspirationstheorie! — ,Castro-
Palao S. J., J. Kedd 8. J., J. Lorinus 8. J., L. Molina S, J. u. s. w,,
u. 8. Ww.

Es wiirde sich demnach lohnen, niher nachzuweisen, wie willkiirlich
Hurter in seiner Tabella verfahren ist. — Pesch als Theologe kann durch
Hurters Beispiel unmoglich entschuldigt werden. Deunn wir wissen ja,
dafs nach kirchlicher Auffassung die Theologen sowohl ihren
Rang als auch ihre Auktoritit von der Kirche empfangen
miissen.



Litterarische Besprechungen. 123

Herrn Verf. nicht zustimmen, wenn er S. 33 behauptet: ,,Si quaeris,
qui hanc disciplinam apologeticam excoluerint, nullos in-
venies nisi ex ultimis saeculis.** Prof. Dr. Hettinger nennt den
hl. Thomas den Begriinder einer systematischen Apologetik durch sein
grofses Werk: ,,.De veritate cath. fidei etc.“ (Lehrbuch der Fundamental-
theologie I. 6. 2. III. 8.) Ks mag ja richtig sein, dals die Behandlung
der Apologetik in neuester Zeit eine den Bediirfnissen der wissenschaft-
lichen Forschung entsprechendere Form angenommen habe; aber die
apologetischen Studien als ein ausschlielsliches Privileg unserer Tage zu
bezeichnen, konnen wir nicht gutheilsen. Es-geniige einfach auf das
5 bd. Werk Werners: Die apologetisch-polemische Litteratur etc. hinzu-
weisen, um die ganze Tragweite der obigen Aufserung unseres Verf.s
begreifen zu konnen. Die Summa de Ecclesia des Kard. Turrecremata,
der Triumphus crucis von dem in neuerer Zeit sogar von Pastor (Gesch,
der Papste III. Bd.) unrichtig beurteilten Hier, Savonarola, um von an-
deren hochbedeutenden Theologen zu schweigen, sind gewils herrliche
Beispiele des regen apolog. Studiums, sogar aus jener Zeit, welche ge-
wohnlich als der Niedergang der Scholastik bezeichnet wird. Und wenn
wir zu letzterem Theologen uns noch die Bemerkung erlauben, dafs sein
s Triumphus crucis* von der Kongregation de Propaganda in Rom gedruckt
und als Lehrbuch in ihrer Anstalt eingefiihrt wurde, so glauben wir
dadurch nicht nur der Khre des gewils verkannten ,Reformators‘ vor
der Reformation, sondern auch der kath. Theologie einen, wenn auch
noch so geringen Dienst erwiesen zu haben. (Vgl. Quetif, Script. O. P.
I. S. 885; Dr. Commer im Jahrb, XI. S. 85 ff.) -

Wir fithlen uns zwar nicht berufen, iiber den historisch-kritischen
Wert der Ausfithrungen des Herrn Verf. iiber die Authenticitit der Evan-
gelien, der Prophezeiungen u. s. w, ein entscheidendes Wort zu sagen,
glauben jedoch anerkennen zu miissen, dafs der Herr Verf. sich redlich
bemiiht habe, der ungliubigen Forschung entgegenzutreten. Ob aber die
Erorterungen des Herrn Verf.s immer von erschopfendem kritischen Werte
sind, miissen wir den Fachgelehrten zur endgiiltigen Beurteilung tiberlassen.

Methodisch gesprochen koénnen wir uns mit dem Vorgehen des
Herrn Verf.s nicht immer einverstanden erkliren. Im I. Teil, sect. II,
ist vom Selbstzeugnis des Herrn tiber seine gottliche Sendung die Rede.
In der 1. und 2. These wird die Glaubwiirdigkeit des Selbstzeugnisses
Christi bewiesen, in den darauf folgenden Thesen wird von der Mdglich-
keit, Notwendigkeit etc. der Offenbarung gehandelt. Unseres Krachtens
hiitte die Einteilung eine gliicklichere sein diirfen. Dasselbe glauben wir
von der Abhandlung iiber das Wunder sagen zu sollen. Es kann dem
Zwecke eines Handbuches der Apologetik kaum geniigen, wenn tber die
brennende Frage nach der Notwendigkeit der goéttlichen Offenbarung
nicht ausfithrlicher gesprochen wird. Wie erschopfend behandelt z. B.
Scheeben die aufgeworfene Frage, wie ausfithrlich unter andern Heinrich
in seiner dogmatischen Theologie (I. Bd. 1. Buch, 2. u. 3. Kap.), wie
biindig und klar spricht iiber den nimlichen Gegenstand z. B. Kardinal
Zigliara in seiner Propaedeutica (lib. IL ¢. I—IX. 3. Aufl.)! Ebensowenig
wird der kath. Theologe mit dem iiber das Wunder und dessen Mog-
lichkeit Gesagten zufrieden sein konnen. Und welche guten Dienste hitte
dem Herrn Verf. das ausgezeichnete, leider von ihm nicht citierte Werk
des Herrn Prof, Dr. Kugen Miiller: Natur und Wunder, ihr
Gegensatz und ihre Harmonie, ein apologetischer Versuch (I. Bd.
der ,,Stralsburger theol. Studien‘* Freiburg, Herder) geleistet! — Kbenso
ungern haben wir vermif(st, dafs die nenern Forschungen auf dem Gebiete



124 Litterarische Besprechungen.

des Hypuotismus gar nicht berticksichtigt werden. Und dennoch wird es
frither oder spiter die Aufgabe der Philosophie resp. der Apologetik
sein, auch hier mit den thatsichlichen Verhéltnissen im Lager unserer
Gegner zu rechnen. Dieselben einfach leugnen oder auf diabolische Ein-
flisse zuriickfithren, hielse der Wissenschaft ebensowenig dienen, als sie
ganz zu ignorieren. (Vgl. P. Didon, ,,Jésus-Christ’* I. Bd. ofters.) Es
wiirde dem ganzen Werke unseres Herrn Verfs nur zu gute kommen,
wollte er die trefflichen Artikel von P. Coconnier O. Praed. in ,,Revue Tho-
miste* (Jahrg. 1894 u. ff.) bei einer zweiten Auflage seines Werkes zur
Grundlage einer diesbeziiglichen, einzuschaltenden Abhandlung nehmen.

Es kann nicht unsere Absicht sein, den Ausfithrungen des Herrn
Verf.s im III. Teile (de ecclesia) auch nur in einem einzigen Punkte zu
widersprechen. Wohl aber glauben wir betonen zu kénnen, dals durch
eine folgerichtige Anordnung des ganzen Stoffes das Werk an Klarheit
und Ubersicht nur gewonnen hiitte. Besonders ist das Gebiet des un-
tehlbaren Lehramtes nach unserer Meinung bei vielen Autoren priciser
behandelt worden. Wir erlauben uns nur auf das Werk des Amster-
damer Universititsprofessors P. de Groot, O. Praed. ,,Summa apologetica
de ecclesia catholica ad mentem S. Thomae Aquinatis‘“, 2. Kd., Ratis-
bonae, Mainz 1893, hinzuweisen. Ferner méchten wir nochmals Kardinal
Zigliaras ,Propaedeutica in s. Theol. wegen ihrer Klarheit und phil.-
theol. Schiirfe, auch was diesen Punkt betrifft, der Aufmerksamkeit der
Fachgelehrten anempfehlen. — Die Fulsnote S. 331 will offenbar nur
betonen, dafls Benedikt XIV. sich zu der von den Theologen allgemein
averkannten Lehre bekenne, nach welcher die Kanonisatiorn der Heiligen
zum Gebiete des unfehlbaren Lehramtes gehort. Diesen Thatbestand
haben aber Déllinger- Reusch (Selbstbiographie des Kardinal Bellarmin,
Bonn 1887, S. 300) ebenfalls anerkannt, obgleich sie denselben irrtiim-
licherweise nicht zu billigen scheinen. -

Im III. Teile ,de locis theologicis‘ betont der Herr Verf. mit vollem
Rechte, dals im strengen Sinne genommen nur die Kirche und die von
ihr vertretene Tradition eine hinreichende Basis und Quelle der geoffen-
barten Wahrheit sei. Nur durch die genaue Einschirfung dieses Satzes
kann der kath. Glaubensprozels geniigend erklirt werden.

Es wird den Herrn Verf. wohl nicht tiberraschen, wenn wir mit
seinen Ausfithrungen tiber die Auktoritit des hl, Thomas nicht einver-
standen sein konnen. KEs kann uns nicht zusagen, dals er vom Ansehen
des hl. Lehrers nur im Aufsatze ,,de Theologis* und noch dazu in
einem Scholion spricht. Hier begegnen wir abermals dem bereits oben
besprochenen Kalle, dafs der Verf. seine Leser iiber die ganze Tragweite
der Autoritit eines Kirchenlehrers nicht vollkommen informiert. Ks ist
irrig, die Kirchenlehrer mit den Theologen auf gleiche Stufe zu setzen.
Noch viel weniger entspricht es den wahren Grundsitzen der Theologie
und der Kirche, wenn dies mit dem hl, Thomas geschieht. Ein Kirchen-
lehrer ist mehr als ein Theologe, besifse dieser auch die grofste Gelehr-
samkeit und Achtung der Kirche! Und die Auktoritit des hl. Thomas
mufs offenbar hoher geschitzt werden, als die der iibrigen doctores
ecclesiae.

Aber es hilft auch wenig, die Auktoritdt des hl. Thomas noch so
sehr zu betonen, wenn anderseits nicht dafiir gesorgt wird, das dieselbe
auch thatsichlich anerkannt und seine Lehre befolgt werde. Und in
der That, nach Anfithrung der kaum vollkommen richtig interpretierten
Aulserung des Melchior Canus (de locis theol. prooem. in lib. XII) glaubt
der Herr Verf. sich folgenden Ausspruch erlauben zu diirfen: ,,Est autem



Litterarische Besprechungen. 125

notandum praeter duas quaestiones: de sollemnitate voto-
rum et de immaculata conceptione B. V. M,, in quibus neces-
sario a S. Thoma recedimus, perpaucasessealias, in quibus
theologi communiter non admittunt doctrinam . Thomae,
ex g. utrum idem ab eodem sciri et credi possit, utrum mun-
dus possit esse ab aeterno, utrum ordines minores sint
sacramenta, utrum episcopatus sitordo sacramentalis, quo-
modo maneant species eucharisticae, postquam realis prae-
sentia Christi cessavit, etc.*

Was nun die Frage beziiglich der Immaculata Conceptio be-
trifft, so scheint der Herr Verf. der Meinung zu sein, der hl. Thomas habe
hier einen dogmatischen Irrtum begangen. Dagegen miissen wir uns, als
seine Schiiler, entschieden wehren. Der hl. Lehrer wollte die Krage
gerade auf das richtige dogmatische Gebiet beschrinkt wissen. Auch
seine Schule hat von jeher daran festgehalten, dafs jede Ldsung der
Frage, welche den sicher anerkannten Grundlehren der Kirche wider-
streite, a limine abzuweisen sei. Nie und nimmer konnten die Schiiler
des hl. Lehrers eine Erklirung zugeben, welche die tber allen Zweifel
erhabene dogmatische Auktoritit des hl. Thomas hitte erschiittern konnen.
Man braucht zwar nicht alle Versuche auch nur zu beriicksichtigen, den
hl. Thomas in diesem Punkte ,rein waschen‘ zu wollen, wie leider von
manchen Seiten mitunter gesagt wird; aber soviel steht dennoch nach
den neuesten Publikationen auf diesem Gebiete fest, dals das richtige
Verstidndnis der unbefleckten Empfingnis nur méglich ist, wenn wir die
dogmatischen Grundsitze des hl. Thomas auf diesem Gebiete nicht aulser
acht lassen. (Vgl. die Abhandl. v. P. Josephus a Leonissa im Jahrb, f.
Philos, X. I u. ff. und Dr. R. Dorholt ebd. X, 433; Dr. Cesl. Schneider:
Die unbefl. Empfingnis der allersel. Jungfrau und Gottesmutter Maria.
Regensburg, Manz, 1888.)

Die ,solemnitas votorum* betreffend, miissen wir ebenfalls betonen,
dals die diesbeziigliche Lehre des hl. Thomas von seiner Schule niemals
in einem Sinne gedeutet wurde, durch welchen die Auktoritit der Kirche
einerseits und das von der ndmlichen Kirche zu allen Zeiten so hoch-
gehaltene Ansehen des hl. Lehrers anderseits hiitte irgendwelche Schmii-
lerung erleiden konnen. Wir wollen nicht auf die verschiedenen Erkli-
rungen eingehen, welche innerhalb der Thomistenschule Platz gegriften
haben und zulissig erschienen sind, sondern wir erlauben uns nur die
Bemerkung hinzuzufiigen, dals die Lehre des hl. Thomas beziiglich der
dispensatio in voto solemni nur aus den juridischen Anschauungen seiner
Zeit mit Beziehung der historischen Entwicklung des feierlichen Ordens-
geliitbdes hinreichend erklirt werden kanp.

Es ist demnach nicht vollkommen richtig, dals die Theologen in
den angefiihrten Punkten vom hl. Thomas einstimmig — unanimiter —
abweichen. In der berihmten Kontroverse iiber die Moglichkeit einer
ewigen Weltschopfung moge der Herr Verf. das von P. Th. Esser, O. P.
mit seltener litterarischer Genauigkeit abgefalste Werk: Die Lehre
des hl. Thomas von Aquin iiber die Moglichkeit eineranfang-
losen Weltschopfung, Minster, Aschendorff 1895, S. 28 u. ff. nach-
lesen, wo eine ganze Reihe von Theologen angefiihrt ist, die alle fir die
Lehre des hl. Thomas eintreten. Nach den Ausfithrungen P. KEssers
glauben wir des weiteren Nachweises enthoben zu sein, ob nimlich in
diesem Punkte die Theologen unanimiter vom hl. Thomas abweichen
oder nicht.

Dasselbe kénnen wir von der andern Frage behaupten: ob Glauben



126 Litterarische Besprechungen.

und Wissen in Bezug auf denselben Gegenstand in demselben Subjekte
vorhanden sein konnen. Selbst Gregor von Valencia muls gestehen:
e qua quaestione duae sunt contrariae theologorum sententiae. Una
negat, quae est D. Thomae art. 4 et 5, Capreoli, Cajetani et aliorum
Thomistarum et Scoti et Richardi.. . . Secunda sententia contra
affirmat, idem secundum idem posse credi et simul cognosci evidenter.“
(Comment, in II. 2. disp. I. qu. I. p. 4, § 2.) Also schon nach Valencia
kann von einer allgemeinen Ablehnung der Lehre des hl, Thomas keine
Rede sein. Noch deutlicher spricht sich ein anderer Schiiler des hl. Thomas
aus, J. Syrus Uvadanus O. Pr. in seiner Universa Philosophia
Aristotelico-Thomistica (Venetiis 1719. Tom. I. p. 167): ,Prima
sententia, quoad scientiae contubernium cum opinione, tenet, posse socie-
tatem inire etiam actum scientiae cum actu opinionis circa idem objectum
in eodem intellectu, secundum diversum medium, seu motivam. Hanc
tuentur nominales, quos sequuntur plures moderni, praecipue ex Societate.
— Secunda sustinet habitum scientiae posse conciliari cum habitu opi-
nionis. Hanc defendunt Durandus. ...— Tertia sententia communis Tho-
mistarum est: actum scientiae nullo pacto posse stare cum actu opinionis.
— Quarta sententia, quae est multorum Thomistarum, ut Complut.,
Joannis a S, Thoma, et aliorum, dicit, nec habitum scientiae posse cum
habitu opinionis pacem habere. — Ultima sententia admissa a Thomistis
est, habitum scientiae posse copulari actui opinionis et contra, habitum
opinionis actui scientiae.* (Logica, Syntagma 5, q. 3, de scientia a. 4, § 1.)
Aus dieser Stelle, die wir noch durch unziahlige andere bestiitigen kionnten,
ersehen wir, dals der Herr Verf. in seinen Behauptungen den objektiven
Thatbestand nicht immer genau wiedergibt.

Noch weniger diirfen wir dem Herrn Verf. recht geben, wenn er
sogar die Frage nach der Art und Weise, wie die species eucharisticae
verbleiben, unter jene rechnen will, in welchen die Theologen commu -
niter vom hl. Thomas abweichen. Zum mindesten halten wir die dies-
beziigliche Lehre des hl. Thomas fiir eine sententia certa, da dieselbe
wenigstens implicite von der Kirche in ihr Officium de S. S. Corpore
Christi aufgenommen und 6ffentlich bekannt wird. — Aufser diesen Punkten
scheint der Herr Verf. noch andere in der Reserve behalten zu haben,
in denen nach seiner Meinung die Theologen communiter die Lehre
des hl. Thomas verwerfen, da er jenen Abschnitt, wie wir ja sahen, mit
einem ,,etc.'* beschlielst.

Es ist nicht recht klar, was der Herr Verf, mit dem darauffolgenden
Satze beabsichtigt: ,Patet igitur nullam doctrinam esse ideo
praecise absolute certam, quia S. Thomas eam proposuit.*
Keinem aus uns kann es ja im Ernste einfallen, eine Lehre ausschlielslich
wegen der Auktoritat des hl. Thomas fir wahr zu halten. Und in dieser
Beziehung glauben wir keiner Belehrung zu bediirfen. Trotzdem miissen
wir nachdriicklich betonen, dals man der ecclesia docens, resp. dem Ober-
haupte der Kirche das Recht einrdumen miisse, fiir die Mitglieder der
Kirche bestimmte Lehren vorzuschreiben; und jeder Katholik wird sich
gewils verpflichtet fiihlen, den bestehenden Verordnungen der Kirche sich
zu fiigen, Nun ist es aber nicht nur ein blofser Rat, sondern der aus-
driickliche Wille des hl. Vaters, dals in der Philosophie und Theologie
die Lehre des hl. Thomas befolgt werde. ,,Omnes ex vobis*, heilst
es in der Encyclica Aeterni Patris, ,singulatim monemus nihil
Nobis esseantiquius et optabilius, quam ut sapientiae rivos
purissimos ex angelico Doctore jugi et praedivite vena di-
manantes studiosae juventutilarge copioseque universi prae-



Litterarische Besprechungen, 127

beatis. Und weiter: ,,Vos omnes quam enixe hortamur, ut ad catholicae
fidei tutelam et decus, ad societatis bonum, ad scientiarum omnium in-
crementum auream S. Thomae sapientiam restituatis et quam latis-
sime propagetis. Und wiederum: ,,Doctrinam Thomae Aquinatis
studeant magistri in animos discipulorum insinuare ejusque
prae ceteris soliditatem atque excellentiam in perspicuo
ponant.“ -— Wie sehr also dem hl. Vater die Einfihrung der ,vera‘
und ,sincera‘ Lehre des hl. Thomas am Herzen liegt, konnen wir kaum
noch deutlicher aussprechen.

Aber doch! Der hl. Vater konnte es nicht ruhig hinnehmen, dals
innerhalb einzelner Ordensgenossenschaften, z B. in der Gesellschaft
Jesu, der Eifer fir die vera und sincera Lehre des hl. Thomas nicht
jenen Grad erreicht hatte, den Leo XIII. als Vater der Christenheit mit
Recht hitte erwarten konnen. Deshalb lesen wir in diesem Jahrb.
XI, 385 ein Breve Leos XIII, an die Mitglieder der Gesellschaft
Jesu, welches an Deutlichkeit nichts mehr zu wiinschen ibrig lalst.
Wir wollen hier der Anfihrung einzelner Stellen uns lieber enthalten,
da ja das genannte Breve von dem Kommentar aus der Feder eines
Mannes begleitet ist, dessen bisherige litterarische Thitigkeit ganz und
gar dem Dienste des hl. Thomas geweilht erscheint.

P. Pesch hat seine Praelectiones dogmaticae nach dem KErlasse des
genannten pépstlichen Schreibens veroffentlicht. Ob der Herr Verf. vom
Inhalte und von der ganzen Tragweite des erwdhnten Breve nihere
Kenntnis hatte, wissen wir freilich nicht. Soviel glauben wir aber, ohne
nach irgend welcher Seite hin anzustolsen, sagen zu diirfen, dafs manche
Abschnitte seines Werkes anders ausgefallen wiren, hitte er sich im
Sinne Leos XIII. an den hl. Thomas gehalten. Mit andern Worten:
Es kann keinem Zweifel unterliegen, dals nach den Bestimmungen des
hl. Vaters der eklektische Geist in der Gesellschaft Jesu auf theologischem
Gebiete nicht mehr existenzberechtigt genannt werden dirfe. Und der
Herr Verf, wird von seinen Lesern kaum erwarten, dafs sie gegen die
Auktoritit und die Lehre des hl. Thomas von keiner gréfsern Ehrfurcht
und Liebe erfillt seien, als man nach seinen Ausfiihrungen hierzu ver-
anlalst sein konnte.

In der II. Sectio ,de s. scriptura‘ wird die inspiratio vom allgemeinen
Standpunkte aus besprochen, Nach den neueren Publikationen auf diesem
Gebiete diirfte die Losung dieser Frage allméhlich eine vollstindigere
werden,

Trotz aller Vorziige, welche dem vorliegenden Bande von verschie-
denen Seiten zuerkannt wurden, miissen wir dem Herrn Verf. von Herzen
wiinschen, es moge ihm gelingen, seine ,Praelectiones Dogmaticae‘ einer
immer grofsern theol. Erudition entgegenzufiibren,

Graz. Fr. S. Szabo, O. P.

A%
Psychologie. Od fil. Dra. Eugena Kaderaveka. V Praze
1894.

Vor nicht geraumer Zeit erschien ein Lehrbuch der Psychologie

von Eugen Kaderavek in czechischer Sprache. Auf dem Fundament des
grofsten christlichen Philosophen baut der Verfasser sein Werk auf;
natiirlich beriicksichtigt er aufserdem nicht nur die Entwicklung bei den
Nachfolgern des hl, Thomas von Aquin, sondern auch die neuesten Fort-
schritte auf dem grofsen Gebiete der Seelenlehre, — die wahren, um sie



125 Zeitschriftenschau.

aufzunehmen, die falschen, um sie zu widerlegen. — Am Schlusse der
Einleitung zur Seelenlehre im allgemeinen, d. h, iber das Wesen der
Psychologie, ihre Aufgabe, Stellung za den anderen Wissenschaften u. s, w.
lesen wir folgende kurze, aber bezeichnende Einteilung: ,,Auf analytisch-
synthetischem Wege, wie dargelegt, erkennen wir 1. das Wesen, 2. die
Thitigkeit des Menschen. Hierauf werden wir uns weiter nach dem
logischen Kausalitiitsprincip die Frage vorlegen, woher ist der Mensch?
Die Kenntnis des menschlichen Wesens und der menschlichen Thitigkeit
wird uns 3. iiber den Ursprung des Menschen belehren, den wir in Gott
finden. Freilich hat der Urheber des Menschen, Gott, in seiner Allweis-
heit demselben auch ein Ziel gesteckt, das angemessen ist einerseits den
Eigentiimlichkeiten des Schopfers, anderseits dem Wesen und der Thitig-
keit des Menschen. Daher untersucht der Psychologe 4. das Ziel des
Menschen.** Dieses sozusagen katholische Programm hat der Autor in
ausgezeichneter und klarer Weise gelost. Wie sehr das Werk auf thomi-
stischer Grundlage fulst, besagen ibrigens selbst dem Nichtkenner der
czechischen Sprache die zahlreichen Anmerkungen aus dem hl. Thomas
und seinen Nachfolgern.

Breslau. M. Bielok.

e e

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienne. 133, 2—5. 1896/97. Grosjean :
Science et métaphysique, I’hypothése des atomes I. II. III. Charaux:
Le mystére dans Vart. de Margerie: La philosophie de M. Fouillée I.
1I. IIL. 1V. Surbled: Les tempéraments. [Huit: Le platonisme pendant
la Renaissance VIIL. IX. Domet de Vorges: Revue des revues I. II. III.
Les idées et les hommes I. 1L Ill. Gairaud: Une nouvelle apologétique
chrétienne I. II. Ferrand: L’automatisme psychologique a propos d’ex-
périences récents. Gardair: Les formes substantielles périssables d’aprés
S. Thomas d’Aqu. Bécigneul: Etude de psycho-physiologie sur le déve-
loppement des facultés intellectuelles chez I'enfant I. 1I. Lechalas: Joseph
Delboeuf: le philosophe. Feugeére: L’esthétique chrétienne au XI1X¢ siécle I.
Lescoeur: La science et les faits surnaturels contemporains V. VI. Laber-
thonniére: Le probléme religieux & propos de la question apologétique I.
de Margerie: Mgr. d’Hulst: Etude philosophique et religieuse; ses
discours et ses écrits I.

Divus Thomas. 6, 9—12. 1897. De genuino systemate S. Alphonsi
(seq.). Ramellini: Comm. in D. Thomae 8. th. I1l. qu. 27—59. Syndicus:
Idealismus historiae illustratus et a 8. Thoma confutatus. A. Th.: Comm.
in encyclicam De studiis S. Scripturae. Fvangelista: De certitudine
theologiae, Vinati: De actus conscii ratione.

Philosoph. Jahrbuch. X, 1—2. 1897. Rolfes: Die Kontroverse iiber
die Moglichkeit einer anfangslosen Schopfung. Straub: Gewilsheit unid
Evidenz der Gottesbeweise. Geyser: Der Begriff der Kérpermasse. Kohl-
hofer: Zur Kontroverse iiber bewufste und unbewulste psychische Akte.
Schlufs. Frins: Zum Begriffe des Wunders. Schiitz: Der Hypnotismus.
Forts. Uebinger: Die mathemat. Schriften des Nik. Cusanus. Schluls.
Linsmeier : Inhalt der chemisch-physikalischen Atomhypothese.



	Litterarische Besprechungen

