
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Die "richtige Mitte" in der mittelalterlichen Kontroverse über die
unbefleckte Empfängnis

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

DIE „RICHTIGE MITTE" IN DER
MITTELALTERLICHEN KONTROVERSE ÜBER DIE

UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS.

BELEUCHTET VON

P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Gelegentlich der Besprechung der 2. Abteilung des 7. Bd.
der dogmatischen Theologie von Heinrich, fortgesetzt von
Professor Gutberiet, sucht Herr Dr. Dörholt zwischen den zwei
Hauptrichtungen, welche in Beurteilung der mittelalterlichen
Kontroverse über die U. E. der Gottesmutter Maria einander
noch immer gegenüberstehen, eine Vermittlungstheorie
einzuführen (siehe dieses Jahrbuch X. Bd. S. 433 ff.). Zu dem Ende
verweist er nachdrücklichst auf die betreffende Darstellung Gut-
berlets als auf die endlich entdeckte „richtige Mitte". Wir
bedauern jedoch, diese „richtige Mitte" als irrig zurückweisen
zu müssen.

Allerdings will Dörholt-Gutberlet Többe gegenüber den heil.
Thomas und die anderen mittelalterlichen Theologen rechtfertigen
und die Kontinuität der Tradition aufrecht halten. Aber im
Grunde genommen wird doch die Meinung Többes beibehalten,
St. Thomas lehre, Maria sei persönlich einige Zeit mit der
Erbsünde behaftet gewesen, widerspreche also geradezu dem

Dogma der U. E. Dies alles, obwohl ausdrücklich die Lehre
der Väter dahin zusammengefafst wird, dafs die allseitige
Heiligkeit Maria, ihre vollkommene Reinheit und ihre
absolute Feindschaft gegen den Teufel stets in der Kirche
ausdrücklich gelehrt und geglaubt worden sei. Demnach wäre
St. Thomas wirklich von der Lehre der Väter abgewichen und
die Kette der Tradition geradezu durchbrochen. St. Thomas
hätte wirklich einen materiellen Irrtum in Glaubenssachen

begangen, wäre also kein reiner Zeuge für das depositum fidei.
Das zu behaupten, geht aber durchaus nicht an aus verschiedenen
Gründen.

Von einer Unterbrechung der Tradition kann keine
Rede sein. Die dogmatische Bulle Papst Pius' IX. „Ineffabilis
Deus" sagt ausdrücklich: „Tridentini Patres declaratione: ,non
esse suae intentionis, in decreto ipso (de peccato originali) tan-
taque definitionis amplitudine comprehendere beatam et Imma-



55

culatam Virginem Dei Genitricem Mariam', ipsam beatissimam
Virginem ab originali labe solutam, pro rerum temporumque
adjuncts, satis innuerunt, atque adeo perspicue significarunt, nihil
ex divinis Litteris, nihil ex traditio ne, Patrumque auctoritate
rite afferri posse, quod tantae Virginia praerogativae quovis
modo refragetur. Et re quidem vera hanc de Immaculata bea-
tissimae Virginia Conceptione doctrinam quotidie magis gravissimo
Ecclesiae sensu, magisterio, studio, seientia ae sapientia tarn
splendide explicatam, declaratam, confirmatam et apud omnes
catholiei orbis populos ac nationes mirandum in modum propa-
gatam, in ipsa Ecclesia semper exstitisse veluti a majo-
ribus aceeptam, ac revelatae doctrinae charactere insignitam,
illustria venerandae antiquitatis Ecclesiae orientalis et occidentalis
monumenta validissime testantur. Equidem Patres Ecclesiae-
que scriptores, coelestibus edocti eloquiis, nihil antiquius
habuere, quam in libris ad explicandas Scripturas, vindicanda
dogmata, erudiendosque fideles elucubratis, summam Virginia
sanctitatem, dignitatem atque ab omni peccati labe inte-
gritatem, ejusque praeclaram de teterrimo humani
generis hoste victoriam multis mirisque modis certatim
praedicare atque efferre."

Ebensowenig kann St. Thomas von der Lehre der
aJejL.ak§ewichen sein. War aber Maria, wie St. Thomas
c Uorholt-Gutberlet lehren soll, auch nur einige geringste
1 Persönlich der Erbsünde unterworfen, dann lehrt er eben

mc mehr, wie die Väter, ihre allseitige Heiligkeit, ihre voll-
ommene Reinheit und ihre absolute Feindschaft gegen den
eufel. Was so|ien ^enn qann qje wrorte Papst Leos XIII. in

seinem berühmten Rundschreiben „Aeterni Patris" bedeuten:
„ amvero inter Scholasticos Doctores, omnium princeps et ma-
g.ster longe eminet Thomas Aquinas, qui, uti Cajetanus
auimadvertit, veteres doctores sacros quia summe vene-

est UTlf8t' 'n'ie^ect,ani omnium quodammodo sortitus
• illorum doctrinas, velut dispersa cujusdam corporis membra,

n unum Thomas collegit et coagmentavit, miro ordine digessit
magnis incrementis ita adauxit, ut cath olicae Ecclesiae

^îngulare praesidium et decus jure meritoque habea-
j^.r 'n diesen Worten will uns doch der oberste Lehrer der

lass*
6 °^ne hinweisen auf den Aquinaten als zuver-

X ^la£er und Erklärer der Väterlehre,

in Gl ^
omas kann ferner keinen materiellen Irrtum

fide'
au 8.ac^en begangen, mufs vielmehr das depositum1 ganz rein bewahrt haben. Sonst sind unverständlich die



56 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

ausgezeichneten Lobsprüche und glänzenden Zeugnisse, mit welchen
die römischen Päpste die Weisheit des Aquinaten geehrt haben.
Der hl. Papst Pius V. gesteht, durch eben dessen Lehren würden
alle Häresieen zu Schanden gemacht, widerlegt und vernichtet,
und die ganze Erde mit jedem Tage von verderblichen
Irrtümern befreit. Clemens VIII. (ep. 2 ad Neapolitanos) preist
des hl. Thomas Lehre als durchaus ohne allen Irrtum „sine ullo
prorsus errore." Der selige Papst Urban V. schreibt an die
Akademie von Toulouse: „Wir wollen und gebieten euch durch
Gegenwärtiges, dafs ihr der Lehre des hl. Thomas als einer
wahrhaften und katholischen folgt, und euch mit allen
Kräften bemüht, dieselbe zu verbreiten." Innocentius VI.
bezeugt: „Diese (des Aquinaten) Lehre zeichnet sich aus vor allen
andern, jene der kanonischen Bücher ausgenommen, durch die
Richtigkeit des Ausdrucks, durch die Methode der Darstellung,
durch die Wahrheit der Lehrsätze, so dafs die, welche ihr
folgten, noch nie als vom Pfade der Wahrheit
abgewichen betroffen wurden; wer sie aber bekämpfte, stets des
Irrtums verdächtig war." Die Konzilsväter von Trient geboten,
die Summa des Aquinaten auf dem Altare aufzulegen, um aus
ihr Rat, Beweisgründe und Aufschlüsse zu schöpfen;
keineswegs Widerspruch mit altüberlieferter Glaubenslehre. Lehrt
der hl. Thomas, Maria sei persönlieh, wenn auch nur äufserst
kurze Zeit, mit der Erbsünde behaftet gewesen, so lehrt er
damit einen Glaubensirrtum. Dann wird aber völlig unverständlich

das Kirchengebet am Feste unseres Heiligen: „Deus qui
Ecclesiam tuam beati Thomae Confessoria tui mira erudi-
tione clarificas, et sancta operatione foecundas: da nobis
quaesumns; et quae docuit, intellectu conspicere, et
quae egit, imitatione complere." Die hl. Kirche betet in
ähnlicher Weise zu keinem Kirchenlehrer. Bei St. Thomas sagt
sie geradezu im obigen Gebete, Gott habe seine Kirche
erleuchtet durch die wunderbare Gelehrsamkeit des Aquinaten;
dessen Lehre komme also auf besondere Weise von Gott und
sei nicht etwa blofs scientia acquisita. Und eben darum fleht
sie zu Gott, er möge uns geben, was St. Thomas gelehrt
hat, zu verstehen. Damit ist nun aber keineswegs gesagt,
der Aquinate sei unfehlbar gewesen, d. h. er hätte in Glaubensund

Sittenlehren nicht irren können; sondern nur, er habe
thatsächlich auf diesem Gebiete nicht geirrt „sine ullo prorsus
errore." Es ist doch ein Unterschied zwischen „nicht irren
können" und „nicht irren." Des Aquinaten Lehre wurde eben

wunderbarerweise vor Glaubensirrtum bewahrt (mira



Kontroverse über die Unbefleckte Empfängnis. 57

eruditione). Die obersten Hirten der hl. Kirche weisen uns an
die Lehre des Aquinaten als auf eine ganz und gar zuverlässige,
weil irrtumsfreie, Weide, in welcher das depositum fidei ganz
rein und unverfälscht und unverfänglich vorliegt. Wer anders
urteilt, dem werden alle höchsten kirchlichen Kundgebungen
betreffs des Ansehens des hl. Thomas ein und für allemal ein
Rätsel bleiben.

Der hl. Thomas wird nicht damit gerechtfertigt, dafs man
sagt, er war kein principieller Gegner der U. E., seine Grundsatze

schliefsen dieselben nicht aus, sondern verlangen sie; und
dabei festhält, er lasse Maria ihrem persönlichen Dasein nach
einige Zeit der Erbsünde, d. i. in dem Sinne der vera et propria

ratio peccati des Konzils von Trient, unterworfen sein. Dem
"i'incip nach, virtuell, eine Sache behaupten und dieselbe that-
sächlich leugnen, das wäre eine Unfolgeriehtigkeit des Denkens,
welche wir am allerwenigsten bei Thomas annehmen dürfen und
Welche ihm keineswegs zur Ehre gereichen, vielmehr sein
Ansehen ganz bedeutend herabsetzen würde. Der hl. Thomas soll
in der Frage über die U. E. nicht blofs ein Hauptträger, Pfleger
und Erläuterer der wirklichen kirchlichen Tradition gewesen,
sondern ihm von der göttlichen Vorsehung die wichtige

Auflacht
^ewor<^en 8e'n> den richtigen Sinn der U. E. ins wahre
zu gellen und vor schweren Verirrungen zu bewahren;

m f
l. a!"8achhch soll er die U. E. geleugnet haben; denn das

leb t ^eV[er, zu8esteheu, welcher behauptet, St. Thomas habe ge-I ' Da sei persönlich einige Zeit mit der Erbsünde be-

Th
6 ^eWesen" ^a hilft es nicht zur Rechtfertigung des heil.

°nl?s1,un<^ 8e'uer Schule zu sagen, der energischen Betonung
er Erlösungsbedürftigkeit Marias durch den hl. Thomas und

seiner Schule ist es zu verdanken, dafs dieses dem Dogma
wesentliche Moment nicht vollständig verdrängt wurde durch
eine uberspannte Frömmigkeit und Verehrung der Gottesmutter.
Trs!tv ei^unh'ung, ja geradezu Unterbrechung der kirchlichen

des 12*11
^Urc^ ^en hl Thomas und die grofsen Scholastiker

" unt* 13. Jahrhunderts kann dann nicht mehr wegge-i en werden. Wo kann bei Leugnung der U. E. davon die
entsch'8^11' 6r nur hie Grundlage für die U. E. aufs
undC jn--eD8'e hervorgehoben, sondern speciell zur Läuterung
wesentl^!'1^- Unt* richtigen Formulierung des Geheimnisses

des Ko 1C"i ffe^ra£en? St. Augustinus und nach ihm die Väter

wenn
" V°n Prient wollen Maria durchaus nicht einschliefsen,

welch^°U w'rklicher Sünde, von Sünde die Rede ist,
e von Gott trennt; und St. Thomas soll betreffs Maria



58 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

behaupten, dafs sie einige Zeit persönlich von Gott getrennt
unter der Gewalt Satans gewesen sei! Wie das zusammen zu
reimen ist, können wir nicht verstehen. Oder sollte etwa St.
Thomas nicht gewufst haben, dafs die Erbsünde nach Erlangung
des persönlichen Daseins wirklich von Gott trennt und so für
die Person den Verlust der heiligmachenden Gnade und visio
beatifica nach sich zieht? Wir können dem engelgleichen Lehrer
eine solche Unkenntnis nicht zumuten und müssen eben aus
solchen Gründen die „richtige Mitte" verwerfen.

Auch als sicherer Führer in der theologischen
Wissenschaft kommt St. Thomas bei der „richtigen Mitte"
schlecht weg. Hat der hl. Kirchenlehrer die U. E. geleugnet,
dann hat er das Wesen der Erbsünde nicht recht aufgefafst;
dann hat er nicht verstanden das Verhältnis Marias zum Erlöser,
sowie die Würde und Heiligkeit der Gottesmutter und ihre
Beziehung zu den Erlösten, ihre Stellung im Reiche der Gnade.
Dann können wir in diesen wichtigen Punkten seiner Lehre
nicht folgen. Wenn aber in diesen nicht; wie sollte er dann
sonst noch in andern Punkten der theologischen Wissenschaft
uns sicher führen können? Solchen Anschlufs an St. Thomas,
solche Stufe der Reife anzustreben, um in seiner Lehre Glaubensirrtümer

zu finden, müssen wir im Sinne der Kirche
entschieden abweisen. Ein solcher Anschlufs an den Fürsten der
Scholastik bedeutet nie und nimmer sichere Erkenntnis der
Wahrheit aus hellen, lichten Gründen, nimmer wahren
Fortschritt, weil eben die feste Grundlage und das feste Geleise
fehlen. Solchen Anschlufs verwirft die Kirche und die höchste
Auktorität in der Kirche; „sine ullo prorsus errore" kann
St. Thomas nimmer lehren, dafs Maria persönlich, auch nur
einige Zeit mit der Erbsünde behaftet war. Wohl aber
verlangt die höchste kirchliche Auktorität einen solchen Anschlufs
an St. Thomas von den katholischen Theologen, dafs sie gründlich

nachforschen, was der Doctor Angelicus unter Erbsünde,
Urgerechtigkeit u. dergl. verstanden hat; denn ohnedem läfst
sich die Stellung des hl. Thomas und der grofsen Scholastiker
des 12. und 13. Jahrhunderts überhaupt zum Dogma der U. E.
nicht vorstehen. Nur so können wir das Anstreben der Stufe
der Reife fassen. Nur so kann das wahre Gedeihen, die Blüte
und der Fortschritt der Theologie und speciell der Dogmatik
erreicht werden. Nur dann wird die Einigkeit der katholischen
Theologen ein starker, weil festgegründeter, Hort sein.

Für einen solchen Anschlufs an den Aquinaten tritt
allenthalben, auch in unserer sehr wichtigen Frage, mit aller Ent-



Kontroverse über die Unbefleckte Empfängnis. 59

sehiedenheit ein der Gegner Többes, Dr. C. M. Schneider. Mit
«einer Lösung unserer Frage wird St. Thomas und seine Schule
am einfachsten, ohne alle künstliche und geschraubte Auslegung,
gerechtfertigt. Wir müssen uns darum nur wundern, dafs auch
Dörholt diese Lösung gar nicht prüft; läfst Schneider doch so
recht eigentlich den hl. Thomas sich selbst erklären. Dörholt
hätte auf den Wert dieser Lösung aufmerksam werden sollen
durch die eingehende, überaus anerkennende Besprechung
derselben seitens eines namhaften Vertreters der eigentlichen Tho-
mistenschule in unserm Jahrbuche (IV. Bd. S. 497 — 503). Die
Bö sun g ist am gründlichsten niedergelegt im VIII. Bande der
Übersetzung der Summa und wird a. 0. eine glückliche
genannt. Am Schlüsse des Referates heifst es: „Für die richtige
Auffassung des Dogmas von der U. E. Marias, der seligsten
Jungfrau und Gottesmutter, und für das volle Verständnis der
Lehre und Stellung des hl. Thomas zu diesem Geheimnisse ist
die genaue Kenntnis des Wesens der Erbsünde von
unbedingter Notwendigkeit. Die Allseitigkeit und Gründlichkeit, mit
welcher der Autor diesbezüglich die Frage behandelt, verdient
in hohem Mafse unsere Anerkennung. Wir zweifeln nicht, dafs
aas vorliegende Werk den Beifall aller Theologen und Gelehrten,

en es in Wahrheit verdient, finden wird."
Beider hat diese glückliche Lösung bisher die verdiente

eachtung nicht gefunden. Daher kommt es, dafs auch Dörholt
S1C. am Ausdrucke des hl. Thomas stöfst, insbesondere an „post
animationem". Jian wejf8 eben nicht zu unterscheiden zwischen

a ur und Person, zwischen anima als forma corporis
na anima a Deo creata, oder was dasselbe ist zwischen der
eziehung der Seele zu Gott und deren Beziehung

fleische; letztere hat sie eben als forma corporis. St.
omas nun mul's geradezu von Maria behaupten, dafs sie in-

uurrisse maculam originalis culpae, weil er blofs von
(-/fK Natur, von ihrer anima als forma corporis redet. Dörholt,

u beriet etc., sowie die kirchliche Entscheidung, sprechen
von der Seele in ihrer Beziehung zu Gott ihrem Schöpfer,
insoweit sie selbständig für sich besteht und die Persönlichkeit
mi sich bringt; St. Thomas dagegen behandelt die Seele als

p^m'nus genorationis. Bereits hat Schneider selbst auf diesen
Un, Zugewiesen bei einer litterarischen Besprechung (Jahr-

Ge'rl Bd' S- 99 ff'> insbes- S" 111 l' vgL auch s- 250 ff.),
m,

ra e durch diese scharfe Unterscheidung hat es St.
omas verstanden, die in der Tradition enthaltene vollendete

em eit der Jungfrau mit der Allgemeinheit sowohl der Erbsünde



60 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

als der Erlösungsbedürftigkeit in volle innere Harmonie zu bringen,
und war es keineswegs der wissenschaftlichen Entwickelung
mehrerer Jahrhunderte vorbehalten, die Formel dafür so klar
und bestimmt zu fassen, dafs die Kirche sie in der Definition
des Dogmas von der U. E. als die allein zutreffende erklären
konnte.

Die U. E., im Sinne der dogmatischen Definition Pius' IX.,
bedeutet nichts anderes, als das Freisein der Person in Maria
von Anfang an, in primo instanti suae Conceptionis, von aller
Makel, welche von Gott trennt. Maria ging eben ganz rein,
gratia plena, aus der Hand Gottes hervor. Es steht nicht in
der Bulle, dafs das Fleisch oder die Seele Marias, als terminus
germinationis, im ersten Augenblicke rein war. Dies wird
vielmehr geradezu geleugnet durch die Worte „intuitu meri-
torum Christi Jesu Salvatoris humani generis." WTar nämlich
die Seele als terminus generationis rein, dann war der fleischliche

Ursprung Marias nicht wie der unserige; dann stammte
Maria nicht vom Fleische Adams und stand damit nicht unter
den mérita Christi. War aber dem fleischlichen Ursprung nach
Maria uns gleich, stammte sie wie wir vom Fleische Adams,
dann war auch mit Rücksicht auf Adam ihre Seele dem
Verderben geweiht, und sie bedurfte der mérita Christi, um ihrer
Person nach mit Gnade erfüllt zu sein. Im fleischlichen
Ursprünge liegt das debitum. Von diesem ward Maria so erlöst,
dafs ihm, auch nicht für die kürzeste Zeit, die Trennung der
Seele von Gott folgte; sondern vielmehr, kraft der Verdienste
Christi, Maria als Person im ersten Augenblicke, in primo
instanti, diesem debitum entrissen und, statt debitrix Adae, debi-
trix Christi wurde. Dies ist von Papst Pius IX. als Glaubenssatz

erklärt. Die Bulle redet vom Freisein Marias von der
Erbsünde, insofern sie die vera et propria peccati ratio
hat, wie das Decretum de peccato originali des Konzils von
Trient (sess. V, can. 5) sagt. In letzterem Sinne redet auch
das genannte Konzil in diesem Dekrete von der Erbsünde und
sagt eben deshalb a. 0.: „non esse suae intentionis, comprehen-
dere in hoc decreto, ubi de peccato originali agitur, beatam et
immaeulatam Virginem Mariam, Dei genitricem." Schon zur
Zeit des Trienter Konzils wurde im gewöhnlichen Sprachgebrauche,

wie auch heutzutage, die Erbsünde als wahre und
wirkliche Sünde im einzelnen Adamskinde gefafst, insoweit
sie von Gott entfernt und verdammenswert macht, so dafs man
nicht in Christo Jesu ist. Dagegen lebte zur Zeit des heiligen
Thomas noch die Ausdrucksweise der Väter. Diese fafsten die



Kontroverse über die Unbefleckte Empfängnis. 61

Erbsünde rein als Natursünde, als das, was durch die
Fortpflanzung direkt bedingt wurde in Verbindung mit der Sünde
Adams. Die Schuld im einzelnen, d. i. der reatus war ihnen
die verdiente persönliche Folge der Natursünde; dasselbe, was
St, Paulus nennt, „Leben, Herrschen der Erbsünde". Scotus
fafste zwar das Wesen der Erbsünde auf, wie die grofsen
»Scholastiker vor ihm, als carentia justitiae originalis; aber er
betrachtete die Seele Marias nicht als forma corporis, sondern
als fürsichbestehend, als von Gott geschaffen und dem Fleische
eingegossen, also in ihrer Beziehung zu Gott; und darum durfte
er sie nicht von der Erbsünde bemakelt sein lassen. Insofern
mufs also wirklich gesagt werden, dafs die Zeit, welche im
Abendlande mit Duns Scotus anhebt, sich von der vorhergehenden

nicht durch eine andere Tradition, wohl aber durch eine
andere theologisch-wissenschaftliche Behandlung und Verwertung
des überlieferten Materials unterscheidet.

Die Erbsünde ist dem hl. Thomas wesentlich ein
Zustand in der Natur selber und zwar ein ungeordneter.
„Peccatum originale est quaedam inordinata dispositio
provenions ex dissolutione illius harmoniae, in qua consistebat ratio
origmalis justitiae; sicut etiam aegritudo corporalis est quaedam
inordinata dispositio corporis, secundum quam solvitur aequalitas,
in qua consistit ratio sanitatis. Unde peccatum originale lan-

naturae dicitur." (1, 2 qu. 82, a 1, corp.) Demnach

k
16 ^bsünde wesentlich der Mangel der Urgerechtig-

e! ' Dbensowenig nun die Urgerechtigkeit dem hl. Thomas
g eichbedeutend ist mit der heiligmachenden Gnade; ebensowenig
is ihm die Erbsünde direkt der heiligmachenden Gnade
entgegengesetzt. Die Erbsünde ist ihm als Natursünde wesent-
ic nur potentia ad abesse gratiae. Sie wird fortge-

P anzt durch den Ursprung. „Secundum fidem catholicain
es tenendum, quod primum peccatum primi hominis origina-

1 er transit in posteros. Peccatum originale non est
peccatum hujus personae, nisi inquantum haec persona
recipit naturam a primo parente, unde et vocatur peccatum
i

a
«rfie' 8ecundum illud (Eph. 2, 3): Eramus natura filii

rae (1, 2 qu. 81, a. 1, c.) Wie die menschliche Natur fort-

non r w
> 80 auc^ m'1 ihr die Natursünde. „Etsi anima

rat' r, uca'iur» 'piin virtus seminis non potest causare animam

terem: ovet tarnen ad ipsam dispositive; unde per virtu-
et

-8eiaillis traducitur humana natura a parente in prolem,simul cum natura naturae infectio. Ex hoc enim fit iste
1 nascit'ur consors culpae primi parentis, quod naturam ab eo



62 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

sortitur per quandam generativarn motionem" (a. 0. ad 2).
Ähnlich spricht sich St. Thomas (de Malo, qu. 4, a. 1, ad 7)
mit folgenden Worten aus: „Peccatum originale per se lo-
quendo est peccatum naturae, non personae, nisi ratione
naturae infectae. Actus autem generationis proprie deservit
naturae, quia ordinatur ad conservationem speciei; sed carnem
jam esse animae unitam pertinet ad constitutionem personae; et
ideo caro m agi s causât originale peccatum prout consideratur
in via generationis quam prout est jam unita." Die
Erbsünde wird auf dieselbe Weise im gefallenen Zustande
fortgepflanzt, wie vor dem Sündenfalle die Urgerechtigkeit wäre
fortgepflanzt wordeu. „Sicut ad personam pertinet aliquid secundum
seipsam, et aliquid ex dono gratiae; ita etiam ad naturam potest
aliquid pertinere secundum seipsam, scilicet quod causatur ex
principiis ejus, et aliquid ex dono gratiae. Et hoc modo justitia
orginalis (ct'r. 1, qu. 100, a. 1) erat quoddam donum gratiae toti
humanae naturae divinitus collatum in primo parente, quod quidem
primus homo amisit per primum peccatum. Unde sicut ilia
originalis justitia traducta fuisset in posteros simul cum
natura, ita etiam inordinatio opposita" (1. 2 qu. 81, a. 2, c).
Diese inordinatio opposita ist eben die Erbsünde, eine Verderbnis,
welche zur Natur gehört. „Primum peccatum corrumpit
naturam humanam corruptione ad naturam pertinente"
(1. c. ad 3).

Die Erbsünde geht mit der Natur ipso facto auf alle
Nachkommen Adams über, welche auf dem gewöhnlichen Wege von
ihm abstammen; und deshalb sind diese alle ohne jedwede
Ausnahme erlösungsbedürftig. „Secundum fidem catholicam fir-
miter est tenendum quod omnes homines, praeter solum
Christum, ex Adam derivati peccatum originale ex Adam
contrahunt; alioquin non omnes indigerent redemptione, quae est
per Christum; quod est erroneum" (1, 2 qu. 81, a. 3, c). Näher
begründet dies der hl. Lehrer mit der Art und Weise der
Fortpflanzung (de Malo, a. 6, c): „Erroneum est dicere quod aliqui
seminaliter ab Adam deriventur absque originali peccato; sie
enim aliqui homines essent qui non indigerent redemptione facta

per Christum. Unde simpliciter concedendum est, quod omnes
qui seminaliter ab Adam propagantur, peccatum
originale contrahunt mox in ipsa sua animatione.
Peccatum originale primo considerandum est in Adam ut in
quodam principio, a quo derivatur ad omnes qui ab eo moventur.
Sicut autem moventur partes unius hominis per imperium voluntatis,

ita movetur Alius a patre per vim generativam ; unde



63

PhiloBophus dieit in II Phys., quod pater est causa filii ut movens;
et in libro de Generatione animalium (II, 18) dicitur, quod in
sennne est quaedam motio ab anima patrie, quae movet materiam
ad formam concepti. Sic ergo hujusmodi motio quae est per
°nginem a primo parente derivatur in omnes qui seminaliter ab
eo procedunt; unde omnes qui seminaliter ab eo procedunt, con-
trahunt ab eo originale peccatum." Aus dieser Erklärung geht
deutlich hervor, dafs St. Thomas unter animatio die conceptio
d- i. den Ursprung von den Eltern her versteht; denn durch
die genannte motio wird die menschliche Natur fortgepflanzt und
mit ihr die Natursünde. „Peccatum non est actu in semine, sed
virtute, in quantum est principium generationis humanae" (1. c.
ad 11). Die von Adam stammende Natur bedingt notwendig,
die Erbsünde zu haben. Dazu ist jedoch keineswegs erforderlich,
mit dieser Sünde aktuell, wirklich, persönlich behaftet zu sein.
Die Erbsünde gebt eben zunächst blofs die Natur an und erst
ex consequenti die Person und das wirkliche Einzelsein. Maria
ein hatte nicht, wie Adam und Eva vor dem Sündenfalle, die
Urgerechtigkeit, sondern die natura lapsa, vitiata, weil eben
Mangel der Urgerechtigkeit; damit aber auch die nécessitas d. i.
das debitum contrahendi peccatum originale. Kardinal Cajetanus
drückt sich über diese Allgemeinheit der Erbsünde, welcher
auch Maria unterliegt (ad 1, 2 qu. 81, a. 3, c), folgendermafsen
aus: „Sicut omnes incurrunt mortem, id est necessitatem moriendi,
ita omnes incurrunt peccatum originale, id est necessitatem

habendi peccatum originale. Et sicut non spectat
ad fidem an singuli moriantur actualiter, an divina dispositione
aliquis non moriatur; ita non spectat ad fidem an aliquis, ex
speciali praerogativa gratiae, non incurrat- actualiter originale
peccatum. De utroque enim simul inquit Apostolus: ,Per unum
liominem peccatum introivit in mundum, et per peccatum mors.'
i-at igitur necessarium secundum catholicam fidem, credere
quod omnis utriusque sexus ab Adam secundum ratio-
uem seminalem proveniens, ex ipsa sua generatione
sit obnoxius peccato originali. De solo autem Jesu
Christo verum est quod ex ipsa generatione nulli obnoxius est
peccato. Et juxta hunc sensum militât ratio Auctoris
(D. Thomae), scilicet quia aliter non indigerent redemptione quae
per Je8um Christum facta est. Si enim peccatum originale, vel
m actu vel in necessitate habendi illud, quis non incur-
reret, non egeret redemptione: quod haereticum esset dicere.

ed si omnes obnoxii sunt peccato originali, sufficit ad indigen-
am redemptionis: neque enim solum redemptione eget



64 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

actualiter captivus, sed etiam obnoxius captivitati. Et
haec bene notabis tu, Thomista, ne nimio zelo, non secundum
scientiam, accensus, erronea dicas quae erronea non sunt,
cum de beatissimae Virginis Conceptione disputas aut praedicas."
Zu beachten ist die Unterscheidung peccatum originale incurrere
in actu und in necessitate habendi illud, oder actualiter captivus
und obnoxius captivitati. Ist das nicht ganz dieselbe
Unterscheidung, wie die, blofs der Natur nach die Erbsünde haben,
und auch der Person nach? Beide bedürfen der Erlösung.
Darum bedurfte auch Maria der Erlösung; obwohl sie nicht actualiter,

der Person nach, der Erbsünde unterworfen war, sondern
nur ihrer Natur nach. Nur insofern war sie obnoxia captivitati
und hatte die nécessitas contrahendi peccatum originale.

Dörholt, wie Gutberiet, stöfst sich noch insbesondere daran,
dafs St. Thomas ausdrücklich von der Seele Marias sagt, incurrere

peccatum originale, infici macula originalis culpae. Ganz
selbstverständlich ist dies dem, welcher sich klar macht, dafs
die Seele, als forma corporis, als zur Natur gehörig, Sitz oder
Subjekt der Erbsünde d. i. eben der Natursünde ist; keineswegs

aber, insoweit die Seele von Gott geschaffen ist und die
Persönlichkeit mit sich bringt. „Infectio originalis peccati nullo
modo causatur a Deo, sed ex solo peccato primi parentis per
carnalem generationem. Et ideo cum creatio importet respectum
animae ad solum Deum, non potest dici quod anima ex sua
creatione inquinetur. Sed infusio importât respectum et ad Deum
infundentem, et ad carnem cui infunditur anima. Et ideo habito

respectu ad Deum infundentem, non potest dici quod anima per
infusionem maculetur, sed solum habito respectu ad corpus, cui
infunditur" (1, 2 qu. 83, a. 1, ad 4). Nur im letzteren Sinne

sagt St. Thomas, dafs die Seele Sitz oder Trägerin der Erbsünde
sei. „Manifestum est quod peccatum originale causatur per ori-
ginem. Unde illud animae quod primo attingitur ab origine
hominis, est primum subjectum originalis peccati. Attingit autem
origo animam ut terminum generationis, secundum quod est
forma corporis; quod quidem convenit ei secundum essentiam
propriam, ut habitum est (1, qu. 76, a. 1). Unde anima secundum
essentiam est primum subjectum originalis peccati" (a. 0. a. 2, c).
Ähnlich spricht sich der Aquinate (de Pot. qu. 3, a. 9, ad 3)
aus: „Originale peccatum est in anima in quantum per-
tinet ad humanam naturam. Humana autem natura tradu-
citur a parente in filium per traductionem carnis, cui postmodum
anima infunditur; et ex hoc infectionem incurrit quod fit
cum carne traducta una natura." Der hl. Thomas unterscheidet



Kontroverse über die Unbefleckte Empfängnis. 65

scharf zwischen der essentia animae, insofern sie zur Natur oder
zur Person gehört. „In infectione peccati originalis duo est
considerate: primo quidem inhaerentiam ejus ad subjectum, et
secundum hoc primo respicit essentiam animae. Deinde oportet
considerare inclinationem ejus ad actum et hoc modo respicit
potentias animae (1, 2 qu. 83, a. 3, c). Peccatum originale
habet duplicem processum: unum quidem a carne ad animam;
alium vero ab essentia animae ad potentias. Primus quidem
processus est secundum ordinem generationis ; secundus autem
secundum ordinem perfectionis" (a. 0. ad 2). Die iuhaerentia
peccati originalis ad subjectum betrifft die Natur; die inclinatio
ejus ad actum bezieht sich auf die Person. Dasselbe gilt
vom duplex processus. Der eine a carne ad animam betrifft
die Natur; der andere ab essentia animae ad potentias die
Person.

Dörholt scheint anzunehmen, dals die Konstituierung der
Natur und Person in ein und demselben Augenblicke stattfindet,
nämlich durch die Vereinigung von Leib und Seele. Das ist
nun aber bei St. Thomas nicht der Fall. Bei ihm ist vielmehr
der erste Moment der Konstituierung der Natur die
fleischliche conceptio; fällt also zusammen mit dem Ursprung
von Seiten der Eltern. Wird doch nicht „Fleisch" empfangen,
sondern „ein Mensch". Heifst es ja im Buche Job (3, 3):
.'Pereat nox in qua dictum est: Oonceptus est homo"; und
lm 50. Psalme (V. 7): „Ecce enim in iniquitatibus conceptus
sum: et jn peccatis eoncepit me mater mea." Wenn auch
die vernünftige Seele noch nicht da ist, so wird doch „ein Mensch"
empfangen, weil die natürliche Beziehung zur vernünftigen Seele
•m Samen gegeben ist; obgleich die Seele selber nur durch die
schaffende Kraft Gottes hervorgebracht wird (vgl. Jahrbuch XI,

251 f.). „Semen hoc modo agit ad infectionem animae sicut
agit ad completionem humanae naturae. Sicut ergo actio seminis
est in tempore, sed tarnen completio naturae humanae est in
instanti per adventum ultimae formae; ita et infeetio peccati
originalis in instanti (und zwar bei der fleischlichen Empfängnis)
causatur a primo parente, quamvis actio seminis non sit in instanti"
(de Malo, a. 6, ad 13). Bei der Natur handelt es sich um das
Verhältnis des Leibes (Fleisches) zur Seele; bei der Person
um das Verhältnis der Seele zu den Vermögen. „Corpus com-
paratur ad animam sicut materia ad formam; quae etsi sit
posterior in ordine generationis, est tarnen prior ordine per-
ectionis et naturae. Essentia autem animae comparatur ad
potentias, sicut subjectum ad accidentia propria, quae sunt

Jahrbuch für Philosophie etc. Xil. 5



66 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

posteriora subjeoto et ordine generations et etiam perfectionis"
(1, 2 qu. 83, a. 2, ad 3). Die Konstituierung der Natur fällt
nach St. Thomas früher als die Konstituierung der Person, wie
ihm auch Natur und Person realiter unterschieden sind. Darum
ist die Erbsünde auch früher in der Natur, als in der Person.
„Cum peccatum originale ex carne derivetur ad animam (d. i.
der Natur nach, ex generatione), nulli dubium esse potest quin
aliquo modo, saltern in via generationis et temporis, per
prius sit peccatum originale in essentia animae quam
in potentiis; cum anima per suam essentiam immediate corpori
uniatur ut forma, non autem per suas potentias. Essentia
animae comparatur ad potentias sicut forma substantialis
ad proprietates naturales conséquentes; substantia autem
est prior accidente, tempore, natura et secundum rationem, ut
probatur in VII Metaphys. Unde omnibus modis peccatum
originale per prius est in essentia animae quam in
potentiis, et ab essentia animae derivatur ad potentias; sicut et
naturae processus est ab essentia animae ad potentias. Peccatum
autem originale respicit naturam" (de Malo, qu. 4, a. 4, c). Bei
Adam hat die Person die Natur verdorben; bei seinen
Nachkommen ist es umgekehrt. „In Adam persona corrupit naturam;
et ideo in eo primo fuit corruptio in potentiis animae quam in
essentia; sed in homiue qui nascitur ex Adam, natura corrumpit
personam; et ideo in isto per prius corruptio pertinet ad essen-
tiam quam ad potentias" (a. 0. ad 5). Die Wesenheit der Seele

gehört zur Natur als forma corporis, zur Person aber als prin-
cipium potentiarum. „Essentia animae non solum est forma
corporis dans ei vitam, sed etiam est principium potentiarum; et
sie per prius est peccatum originale in essentia animae
(nämlich als forma corporis)" (a. 0. ad 6).

Der gemachten Unterscheidung gemäfs lösen sich gar leicht
die vorgebrachten Schwierigkeiten betreffs der Heiligung der
Gottesmutter. Diese Heiligung geschah nämlich im ersten Moment
der Konstituierung ihrer Person, im ersten Augenblicke ihres
persönlichen, wirklichen Daseins; also auch zeitlich nach der
animatio, d. i. coneeptio, nach der Konstituierung ihrer Natur,
d. i. nach ihrem Ursprung von Seiten der Eltern. In letzterm
ist eben auch von ihrer Seele zu sagen, dafs sie „incurrit ma-
culam originalis culpae", „contraxit originale peccatum", „con-
tagio originalis peccati inquinata fuit" und dgl. Der Natur nach
als forma corporis und terminus generationis ist die Seele nicht
vor der Erbsünde bewahrt worden; das heifst nichts anders, als
Maria hatte eine Natur wie wir, eine natura vitiata, infecta von



Kontroverse über die Unbefleckte Empfängnis. 67

den Eltern ererbt, oder was dasselbe ist, ihr fleischlicher Ursprung
war unrein. Darin eben bestand ihre Erlösungsbedürftigkeit.
Wäre dieser Ursprung rein und heilig gewesen, dann hätte sie
keines Erlösers bedurft. Das aber behaupteten, wie zur Zeit
des hl. Bernardus der Kanzler der Pariser Universität, Petrus
Comestor, die Gegner des hl. Thomas. Und diese Meinung, dafs
Maria von den Eltern her rein war, ward entschieden als häretisch

zurückgewiesen. Darum mufste St. Thomas auch behaupten,
Maria sei in primo instanti infusionis auimae nicht frei gewesen
von der Erbsünde; weil ihm dies gleichbedeutend war damit,
dafs sie nicht frei von derselben war ante animationem, oder
antequam conceptio carnis ejus finiretur, oder dafs sie nullo
modo in parentibus sanetificari potuit. Beim hl. Lehrer
bedeutet eben das primum instans infusionis animate nichts anders
wie den ersten Augenblick des Bestehens der menschlichen Natur
in Maria von Seiten der Eltern aus; also den Augenblick, in
welchem das Leben des von den Eltern kommenden Fleisches
beginnt, und dieses Fleisch anfängt, unter der Seele als der
forma corporis zu sein, d. i. die menschliche Natur zu haben.
Diese mufs doch zuerst da sein, ehe sie geheiligt werden kann.
Darum sagt St. Thomas (3, qu. 27, a. 1, ad 1): „Etiam in B.
Virgine prius fuit id quod est animale, et post id quod est
spirituale (zuerst die Natur und dann die Person); quia prius
fuit secundum carnem concepta, et poste a secundum spiritum
sanctificata." Letzteres erklärt er nach (a. 0. ad 3): „B. Virgo
sanctificata fuit in utero a peccato originali quantum ad
maculam personalem (d. h. sie wurde so von der Erbsünde
geheiligt, dafs diese nie eine persönliche Makel für sie wurde);
con tarnen fuit liberata a reatu, quo tota natura tenebatur obnoxia,
et scilicet non intraret in paradisum, nisi per Christi hostiam." Der
erste Moment der Konstituierung der Person ist dem Aquinaten
gleich post animationem, wie er dies (a. 0. ad 4) ausdrückt:
„Peccatum originale trahitur ex origine, inquantum per earn
communieatur humana natura, quam proprie respicit peccatum
originale; quod quidem fit „quando proles concepta animatur (im
erklärten Sinne bei Konstituierung der Natur): unde post aui-
emtionem nihil prohibet prolem conceptam sanetificari: postea
enim non manet in materno utero ad aeeipiendam humanam na-
turam; sed ad aliqualem perfectionem ejus quod jam aeeepit."
Do s tea, wenn die conceptio carnis beendet ist, im ersten Augenblicke

des persönlichen Daseins findet die Heiligung statt. So
sind des hl. Lehrers Worte (a. 0. a. 2, c) leicht verständlich:
»Et si quocunque modo ante animationem (vor Konstituierung

5*



68 Die „richtige Mitte" in der mittelalterlichen

der Natur) beata Virgo sanctificata fuisset, nunquam incurrisset
maculam originaiis culpae (auch der Natur nach nicht), et ita
non indiguisset redemptione et salute, quae est per Christum,
de quo dicitur: ,Ipse salvum faciet populum suum a peccatis
eorum.' Hoc autem ineonveniens est quod Christus non sit Sal-
vator omnium hominum, ut dicitur (l. Timoth. 4, 10). Unde

relinquitur quod sanctificatio B. Virginis fuerit post ejus ani-
mationem."

Im Unterschied von Christus, zog sich Maria der
Natur — nicht der Person — nach, also auch ihre Seele, insoweit

sie zur Natur gehört, die Erbsünde, die Natursünde, zu.
Damit wird so recht verständlich das auch von St. Thomas
angewandte Anselmische Princip (3, dist. 3, qu. 1, a. 1, quaest.
2, ad 3): „Haec puritas soli homini Deo debebatur, ut ipse
quasi unicus redemptor humani generis nulla peccati Servitute

teneretur, cui competebat omnes a peccato redimere; unde
non hanc puritatem, sed sub hac maximam Virgo mater ejus
habere debuit" (vgl. 3, qu. 27, a. 2, ad 2). So nur erklärt es
sich ganz natürlich, wenn St. Thomas mit dem Engel von Maria
sagt: „Ave, gratia plena", und mit dem Hohenliede: „Tota
pulchra es, arnica mea, et macula non est in te"; sowie, dafs
Maria „prae omnibus aliis majora privilégia gratiae acceperit"
(a. 0. a. 1, c), „prae ceteris majorem debuit a Christo gratiae
plenitudinem obtinere" (a. 0. a. 5, c), „quae fuit a Deo electa
in matrem, ampliorem sanctificationis gratiam obtinuit quam
Joannes Baptista et Jeremias, qui sunt electi ut speciales prae-
figuratores sanctificationis Christi. Cujus signum est quod B.

Virgini praestitum est ut de cetero non peccaret, nec morta-
liter, nec venialiter" (a. 0. a. 6, ad 1). Zu letzterem aber
ist notwendig, dafs ihr fomes vom ersten Augenblicke ihres
persönlichen Daseins an zugleich mit der Heiligung gebunden
und so von jeder ungeordneten Bewegung gehindert wurde
(vgl. a. 0. a. 3, c). Wenn St. Thomas behauptet, die Muttergottes

allein sei in der Weise geheiligt worden, dafs sie
niemals eine läfsliche Sünde hatte, so heifst das soviel wie, in
ihre Person habe das peccatum originale auch nicht den

geringsten Flecken eingeführt (vgl. Jahrbuch XI, S. 113 f.). Wenn
der hl. Lehrer die Heiligung Marias auch purgatio nennt, so

ist damit keineswegs eine persönliche Schuld vorausgesetzt. Denn
(a. 0. a. 3, ad 3) heifst es ausdrücklich: „Spiritus sanctus in
B. Virgine duplicem purgationem fecit: unam quidem quasi
praeparatoriam ad Christi conceptionem; quae non fuit ab

aliqua impuritate culpae vel fomitis, sed mentem ejus



Kontroverse über die Unbefleckte Empfängnis. 69

magis in unum colligens, et a multitudine sustollens." Von dem
m die Natur gesäten Verderben, von der caro peccati (a. 0.
a» 2, ad 4), drang nichts Unreines in ihre Person (vgl. Jahrbuch

a. 0. S. 114 ff.; sowie über St. Bonaventura insbes.
S. 60 ff. a. 0.).

Wir glauben den Nachweis erbracht zu haben, dafs,
entgegen der Dörholt-Gutberletschen Meinung, St. Thomas und seine
Schule nur voll und ganz gerechtfertigt werden bei Anwendung
der scharfen Unterscheidung zwischen Natur und Person. So
erklärt sich ganz einfach, ungekünstelt und ungeschraubt deren
Gegnerschaft gegen die zunächst häretische, später vielfach noch
unrichtige Auffassung der Immaculata Conceptio. St. Thomas
und seiner Schule ist es insbesondere zu danken, dafs die
nécessitas (debitum) contrahendi peccatum originale bei Maria solid
begründet wurde mit Rücksicht auf die auch in ihr befindliche
natura infecta. Nachdem Maria im ersten Augenblicke ihres
persönlichen Daseins im Hinblick auf die Verdienste Christi
geheiligt worden, begann auch die Heiligung der natura vitiata,
der caro peccati, in ihr; und zwar geschah dies durch die alli-
gatio fomitis. Diesen fomes bei Maria leugnen, heifst soviel als
ihre natura infecta und damit ihre Erlösungsbedürftigkeit leugnen,
ihr die natura intégra mit der justitia originalis zuerkennen.
Gegen derlei Unzulässigkeiten richtete sich auch bis in die neuere
Zeit hinein mit vollem Rechte der Widerspruch der Thomisten-
schule. Gegen diese richtet sich aber auch die dogmatische
Definition mit den Worten: „intuitu meritorum Christi Jesu
Salvatoris humani generis". St. Thomas und seine Schule zeigen
so recht deutlich, was in Maria Erlösungsbedürftiges war.
Sieht man nicht auf die blofsen termini, welche die Bedürfnisse
des Kampfes gegen die Häretiker im Laufe der Zeiten änderten,
sondern vielmehr auf deren Inhalt, so hat St. Thomas nach allen
Seiten hin das Dogma der U. E. in ausführlicher Weise,
explicite, behandelt. Es ist eben darum keineswegs Aufgabe der
theologischen Wissenschaft, Väter und Kirchenlehrer zu
verbessern und helleres Licht zu verbreiten, als diese Säulen der
Glaubenslehre. Die Theologie hat vielmehr den Zweck, aus
Tätern und Kirchenlehrern zu schöpfen, in diesen selbst zu
forschen, was sie unter ihren termini verstanden haben. Je tiefer
sie in deren Sinn und Geist eindringen wird, desto klarer wird
sie auch erkennen, dafs jene die in der hl. Schrift niedergelegten
und von den Aposteln verkündeten Wahrheiten schärfer und
genauer aufgefafst haben, als die Gegenwart. Gerade bei deren
Auffassung von der Heiligung Marias verstehen wir erst recht,



70 Kinder in Polizei- und Gericlits-Gefänguissen.

wenn der Apostel ganz allgemein sagt: „Sicut per unum hominem
peccatum in hunc mundum intravit, et per peccatum mors, et
ita in omnes homines mors pertransiit, in quo omnes pec-
caverunt" (Rom. 5, 12); und „eramus natura filii irae"
(Eph. 2. 3).

KINDER IN POLIZEI- UND GERICHTS¬

GEFÄNGNISSEN.

Von FR. RAYMUND Z ASTIER A, Ord. Praed.
Doktor der Rechte.

(Fortsetzung von Bd. XI. S. 470.)

V.

Nachdem wir oben die Bestimmungen der meisten modernen
Strafgesetze in Hinsicht der strafrechtlichen Altersgrenze berührt
und besonders die uns am nächsten liegenden, nämlich das
Strafgesetzbuch für das deutsche Reich sowie das österreichische
Strafgesetz "und den österreichischen Entwurf vom Jahre 1889
diesbezüglich näher betrachtet haben, erübrigt uns noch die
Aufgabe, auch einem anderen neuesten Gesetzentwurfe unsere
eingehendere Aufmerksamkeit zuzuwenden, welcher für die von uns
behandelte Frage von der gröfsten Wichtigkeit erscheint. Es ist
dies der von der Kommission der Internationalen Kriminalistenvereinigung

(Gruppe Deutsches Reich) ausgearbeitete und im

Auftrage derselben von Dr. Appelius veröffentlichte Bericht und
Gesetzentwurf „Über die Behandlung jugendlicher Verbrecher
und verwahrloster Kinder" (Berlin, Guttentag 1892 S. 234).

Der Grund, warum wir diesen Gesetzentwurf einer besonderen

Betrachtung unterziehen müssen, liegt, — abgesehen von
der hervorragenden Stellung, welche seine Verfasser in der
heutigen Strafrechtswissenschaft einnehmen, — insbesondere darin,
dafs derselbe einerseits sowohl dem im deutschen Reichsjustizamte

bereits vorliegenden und fertiggestellten Regierungsentwurfe
betreffend die Behandlung jugendlicher Verbrecher, dessen Vorlage

an den Reichstag erwartet wird, als auch manchen
landesgesetzlichen bereits erlassenen oder geplanten Bestimmungen über
die sog. staatliche Zwangserziehung (in den einzelnen Bundesstaaten)

zu Grunde liegt, — andererseits aber überhaupt für die
in der neuesten Strafgesetzgebung allgemein herrschende Richtung


	Die "richtige Mitte" in der mittelalterlichen Kontroverse über die unbefleckte Empfängnis

