Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Die "richtige Mitte" in der mittelalterlichen Kontroverse uber die
unbefleckte Empfangnis

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

54 Die ,richtige Mitte** in der mittelalterlichen

DIE ,RICHTIGE MITTE“ IN DER MITTEL-
ALTERLICHEN KONTROVERSE UBER DIE
UNBEFLECKTE EMPFANGNIS.

BELEUCHTET VON
P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

Gelegentlich der Besprechung der 2. Abteilung des 7. Bd.
der dogmatischen Theologie von Heinrich, fortgesetzt von Pro-
fessor Gutberlet, sucht Herr Dr. Dorholt zwischen den zwei
Hauptrichtungen, welche in Beurteilung der mittelalterlichen
Kontroverse iiber die U. E. der Gottesmutter Maria einander
noch immer gegeniiberstehen, eine Vermittlungstheorie einzu-
fiithren (siehe dieses Jahrbuch X. Bd. S. 433 ff.). Zu dem Ende
verweist er nachdriicklichst auf die betreffende Darstellung Grut-
berlets als auf die endlich entdeckte ,richtige Mitte“. Wir
bedauern jedoch, diese ,richtige Mitte* als irrig zuriickweisen
Zu miissen.

Allerdings will Dérholt-Gutberlet Tobbe gegeniiber den heil.
Thomas und die anderen mittelalterlichen Theologen rechtfertigen
und die Kontinuitit der Tradition aufrecht halten. Aber im
Grunde genommen wird doch die Meinung Tobbes beibehalten,
St. Thomas lehre, Maria sei personlich einige Zeit mit der
Erbsiinde behaftet gewesen, widerspreche also geradezu dem
Dogma der U. E. Dies alles, obwohl ausdriicklich die Lehre
der Viter dahin zusammengefalst wird, dals die allseitige
Heiligkeit Maria, ihre vollkommene Reinheit und ihre
absolute Feindschaft gegen den Teufel stets in der Kirche
ausdriicklich gelehrt und geglaubt worden sei. Demnach wire
St. Thomas wirklich von der Lehre der Viter abgewichen und
die Kette der Tradition geradezu durchbrochen. St. Thomas
hiatte wirklich einen materiellen Irrtum in Glaubenssachen be-
gangen, wire also kein reiner Zeuge fiir das depositum fidei.
Das zu behaupten, geht aber durchaus nicht an aus verschiedenen
Griinden.

Von einer Unterbrechung der Tradition kann keine
Rede sein. Die dogmatische Bulle Papst Pius’ IX.  Ineffabilis
Deus“ sagt ausdriicklich: ,Tridentini Patres declaratione: ,non
esse suae intentionis, in decreto ipso (de peccato originali) tan-
taque definitionis amplitudine comprehendere beatam et Imma-



Kontroverse iiber die Unbefleckte Empfingnis. 3d.

culaiam Virginem Dei Genitricem Mariam‘, ipsam beatissimam
Virginem ab originali labe solutam, pro rerum temporumque ad-
junctis, satis innuerunt, atque adeo perspicue significarunt, nihil
eX divinis Litteris, nihil ex traditione, Patrumque auctoritate
rite afferri posse, quod tantae Virginis praerogativae quovis
modo refragetur. Et re quidem vera hanc de Immaculata bea-
tissimae Virginis Conceptione doctrinam quotidie magis gravissimo
Ecclesiae sensu, magisterio, studio, scientia ac sapientia tam
splendide explicatam, declaratam, confirmatam et apud omnes
catholici orbis populos ac nationes mirandum in modum propa-
gatam, in ipsa Kcclesia semper exstitisse veluti a majo-
ribus acceptam, ac revelatae doctrinae charactere insignitam,
illustria venerandae antiquitatis Ecclesiae orientalis et occidentalis
onumenta validissime testantur. Equidem Patres Ecclesiae-
que scriptores, coelestibus edocti eloquiis, nihil antiquius
habuere, quam in libris ad explicandas Scripturas, vindicanda
dogmata, erudiendosque fideles elucubratis, summam Virginis
Sanctitatem, dignitatem atque ab omni peccati labe inte-
gritatem, ejusque praeclaram de teterrimo humani
generis hoste victoriam multis mirisque modis certatim
Praedicare atque efferre.”
Ebensowenig kann St. Thomas von der Lehre der
er abgewichen sein. War aber Maria, wie St. Thomas
nach Dirholt-Gutberlet lehren soll, auch nur einige geringste
.e'lt Persdnlich der Erbsiinde unterworfen, dann lehrt er eben
nicht mehr, wie die Viter, ihre allseitige Heiligkeit, ihre voll-
kommene Reinheit und ihre absolute Feindschaft gegen den
Tgufel. Was sollen denn dann die Worte Papst Leos XIII. in
semem  beriihmten Rundschreiben ,Aeterni Patris“ bedeuten:
»lamvero inter Scholasticos Doctores, omnium princeps et ma-
gister, longe eminet Thomas Aquinas, qui, uti Cajetanus
Animadvertit, veteres doctores sacros quia summe vene-
Tatus est, ideo intellectum omnium quodammodo sortitus
est. Illorum doctrinas, velut dispersa cujusdam corporis membra,
10 unum Thomas collegit et coagmentavit, miro ordine digessit
et magnis incrementis ita adauxit, ut catholicae Ecclesiae
Singulare praesidium et decus jure meritoque habea-
tur“? In diesen Worten will uns doch der oberste Lehrer der
I.{.“‘?he ohne Zweifel hinweisen auf den Aquinaten als zuver-
assigen Triger und Erklirer der Viterlehre.
o G?: bhomas kann ferner keinen materiellen Irrtum
P ubenssachen begangen, muls vielmehr das depositum
SADZz rein bewahrt haben. Sonst sind unverstindlich die

Vit



56 Die ,,richtige Mitte* in der mittelalterlichen

ausgezeichneten Lobspriiche und glinzenden Zeugnisse, mit welchen
die romischen Pépste die Weisheit des Aquinaten geehrt haben.
Der hl. Papst Pius V. gesteht, durch eben dessen Lehren wiirden
alle Haresieen zu Schanden gemacht, widerlegt und vernichtet,
und die ganze Erde mit jedem Tage von verderblichen Irr-
timern befreit. Clemens VIIL. (ep. 2 ad Neapolitanos) preist
des hl. Thomas Lehre als durchaus ohne allen Irrtum ,sine ullo
prorsus errore.“ Der selige Papst Urban V. schreibt an die
Akademie von Toulouse: ,,Wir wollen und gebieten euch durch
Gegenwartiges, dals ihr der Lehre des hl. Thomas als einer
wahrhaften und katholischen folgt, und euch mit allen
Kraften bemiiht, dieselbe zu verbreiten.” Innocentius VI. be-
zeugt: ,,Diese (des Aquinaten) Lehre zeichnet sich aus vor allen
andern, jene der kanonischen Biicher ausgenommen, durch die
Richtigkeit des Ausdrucks, durch die Methode der Darstellung,
durch die Wahrheit der Lehrsdtze, so dafs die, welche ihr
folgten, noch nie als vom Pfade der Wahrheit abge-
wichen betroffen wurden; wer sie aber bekimpfte, stets des
Irrtums verdichtig war.“ Die Konzilsviter von Trient geboten,
die Summa des Aquinaten auf dem Altare aufzulegen, um aus
ihr Rat, Beweisgriinde und Aufschliisse zu schipfen;
keineswegs Widerspruch mit altiiberlieferter Glaubenslehre. Lehrt
der hl. Thomas, Maria sei persdonlich, wenn auch nur dufserst
kurze Zeit, mit der Krbsiinde behaftet gewesen, so lehrt er
damit einen (laubensirrtum. Dann wird aber vollig unverstind-
lich das Kirchengebet am KFeste unseres Heiligen: ,Deus qui
Ecclesiam tuam beati Thomae Confessoris tui mira erudi-
tione clarificas, et sancta operatione foecundas: da nobis
quaesumus; et quae docuit, intellectu conspicere, et
quae egit, imitatione complere.“ Die hl. Kirche betet in #hn-
licher Weise zu keinem Kirchenlehrer. Bei St. Thomas sagt
sie geradezu im obigen Gebete, Gott habe seine Kirche er-
leuchtet durch die wunderbare Gelehrsamkeit des Aquinaten;
dessen Lehre komme also auf besondere Weise von Gott und
sei nicht etwa blofs scientia acquisita. Und eben darum fleht
sie zu Gott, er moge uns geben, was St. Thomas gelehrt
hat, zu verstehen. Damit ist nun aber keineswegs gesagt,
der Aquinate sei unfehlbar gewesen, d. h. er hiitte in Glaubens-
und Sittenlehren nicht irren konnen; sondern nur, er habe
thatsichlich auf diesem Gebiete nicht geirrt ,,sine ullo prorsus
errore.“ KEs ist doch ein Unterschied zwischen ,nicht irren
konnen®* und ,nicht irren. Des Aquinaten Lehre wurde eben
wunderbarerweise vor Glaubensirrtum : bewahrt (mira



Kontroverse iiber die Unbefleckte Empfingnis. 27

eruditione). Die obersten Hirten der hl. Kirche weisen uns an
die Lehre des Aquinaten als auf eine ganz und gar zuverlissige,
weil irrtumsfreie, Weide, in welcher das depositum fidei ganz
rein und unverfilscht und unverfanglich vorliegt. Wer anders
urteilt, dem werden alle hochsten kirchlichen Kundgebunge:n
betreffs des Ansehens des hl. Thomas ein und fiir allemal ein
Ritsel bleiben, ,

Der hl. Thomas wird nicht damit gerechtfertigt, dals man
sagt, er war kein principieller Gegner der U. E., seine _Grund-
Sdtze schliefsen dieselben nicht aus, sondern verlangen sie; und
dabei festhilt, er lasse Maria ihrem personlichen Dasein nach
‘elnige Zeit der Erbsiinde, d. i. in dem Sinne der vera et pro-
Pria ratio peccati des Konzils von Trient, unterworfen sein. Dem
Princip nach, virtuell, eine Sache behaupten und dieselbe that-
sachlich leugnen, das wire eine Unfolgerichtigkeit des Denkens,
welche wir am allerwenigsten bei Thomas annehmen diirfgn und
welche ihm keineswegs zur Ehre gereichen, vielmehr sein An-
sehen ganz bedeutend herabsetzen wiirde. Der hl. Thomas soll
in der Frage iiber die U. E. nicht blofs ein Haupttriger, Pfleger
und  Erliuterer der wirklichen kirchlichen Tradition gewesen,
sondern ihm von der gottlichen Vorsehung die wichtige Auf-
gabe geworden sein, den richtigen Sinn der U. E. ins wahre
Licht zu stellen ung vor schweren Verirrungen zu bewahren;
und thatsichlich soll er die U. E. geleugnet haben; denn das
mufs jeder zugestehen, welcher behauptet, St. Thomas habe ge-
lehrt, Maria gg; personlich einige Zeit mit der Erbsiinde be-
haftet gewesen, Dy hilft es nicht zur Rechtfertigung des heil.
Thomas und seiney Schule zu sagen, der energischen Betonung
der El‘lﬁsungsbediirftigkeit Marias durch den hl. Thomas und
seiner Schule ist es zu verdanken, dafs dieses dem Dogma
wesentliche Moment nicht vollstindig verdringt wurde durch
eine tberspannte Frommigkeit und Verehrung der Gottesmutter.
Eine Verdunklung, Jja geradezu Unterbrechung der kirchlichen
Tradition durch den hl. Thomas und die grofsen Scholastiker
desj 12. und 13. Jahrhunderts kann dann nicht mehr wegge-
stritten werden. Wo kann bei Leugnung der U. E. davon die
Rede sein, er habe nicht nur die Grundlage fiir die U. E. aufs
entschiedenste hervorgehoben, sondern speciell zur Liuterung
und Klérung unq richtigen Formulierung des Geheimnisses
wesentlich beigetragen? St, Augustinus und nach ihm die Viter
des Konzilg von Trient wollen Maria durchaus nicht einschliefsen,
YOIl o wirklioher Siinde, von Siinde die Rede ist,
welche voy Gott trennt; und St. Thomas soll betrefis Maria



58 Die ,,richtige Mitte* in der mittelalterlichen

behaupten, dals sie einige Zeit personlich von Gott getrennt
unter der Gewalt Satans gewesen sei! Wie das zusammen zu
reimen ist, konnen wir nicht verstehen. Oder sollte etwa St.
Thomas nicht gewulst haben, dals die Erbsiinde nach Erlangung
des personlichen Daseins wirklich von Gott trennt und so fiir
die Person den Verlust der heiligmachenden Gnade und visio
beatifica nach sich zieht? Wir konnen dem engelgleichen Lehrer
eine solche Unkenntnis nicht zumuten und miissen eben aus
solchen Griinden die ,richtige Mitte“ verwerfen.

Auch als sicherer Fiihrer in der theologischen
Wissenschaft kommt St. Thomas bei der ,richtigen Mitte*
schlecht weg. Hat der hl. Kirchenlehrer die U. E. geleugnet,
dann hat er das Wesen der Erbsiinde nicht recht aufgefalst;
dann hat er nicht verstanden das Verhiltnis Marias zum Erloser,
sowie die Wiirde und Heiligkeit der Gottesmutter und ihre Be-
ziehung zu den Erlosten, ihre Stellung im Reiche der Gmnade.
Dann konnen wir in diesen wichtigen Punkten seiner Lehre
nicht folgen. Wenn aber in diesen nicht; wie sollte er dann
sonst noch in andern Punkten der theologischen Wissenschaft
uns sicher fithren konnen? Solchen Anschlufs an St. Thomas,
golche Stufe der Reife anzustreben, um in seiner Lehre Glaubens-
irrtiimer zu finden, miissen wir im Sinne der Kirche ent-
schieden abweisen. Ein solcher Anschlufs an den Fiirsten der
Scholastik bedeutet nie und nimmer sichere Erkenntnis der
Wahrheit aus hellen, lichten Griinden, nimmer wahren Fort-
schritt, weil eben die feste Grundlage und das feste Geleise
fehlen. Solchen Anschluls verwirft die Kirche und die hochste
Auktoritdt in der Kirche; ,sine ullo prorsus errore®“ kann
St. Thomas nimmer lehren, dals Maria personlich, auch nur
einige Zeit mit der Erbsiinde behaftet war. Wohl aber ver-
langt die hochste kirchliche Auktoritit einen solchen Anschluls
an St. Thomas von den katholischen Theologen, dals sie griind-
lich nachforschen, was der Doctor Angelicus unter Erbsiinde,
Urgerechtigkeit u. dergl. verstanden hat; denn ohnedem lalst
sich die Stellung des hl. Thomas und der grofsen Scholastiker
des 12. und 13. Jahrhunderts iiberhaupt zum Dogma der U. E.
nicht verstehen. Nur so konnen wir das Anstreben der Stufe
der Reife fassen. Nur so kann das wahre Gedeihen, die Bliite
und der Fortschritt der Theologie und speciell der Dogmatik
erreicht werden. Nur dann wird die Einigkeit der katholischen
Theologen ein starker, weil festgegriindeter, Hort sein.

Fiir einen solchen Anschlufs an den Aquinaten tritt allent-
halben, auch in unserer sehr wichtigen Frage, mit aller Ent-



Kontroverse iiber die Unbefleckte Empfingnis. 99

schiedenheit ein der Gegner Tobbes, Dr. C. M. Schneider. Mit
seiner Losung unserer Frage wird St. Thomas und seine Schule
am einfachsten, ohne alle kiinstliche und geschraubte Auslegung,
gerechtfertigt. Wir miissen uns darum nur wundern, dafs auch
Dérholt diese Losung gar nicht priift; ldfst Schoeider doch so
recht eigentlich den h1l. Thomas sich selbst erklaren. Dérholt
hiitte auf den Wert dieser Losung aufmerksam werden sollen
durch die eingehende, iiberaus anerkennende Besprechung der-
selben seitens eines namhaften Vertreters der eigentlichen Th(?-
mistenschule in unserm Jahrbuche (IV. Bd. S. 497—503). Die
Lﬁsung ist am griindlichsten niedergelegt im VIIL. B:fl.nde der
Ubersetzung der Summa und wird a. O. eine gliickliche ge-
nanat. Am Schlusse des Referates heiflst es: ,Fiir die richtige
Auffassung des Dogmas von der U. E. Marias, der seligsten
Jungfrau und Gottesmutter, und fiir das volle Verstindnis der
ehre und Stellung des hl. Thomas zu diesem Geheimnisse ist
die genaue Kenntnis des Wesens der Erbsiinde von unbg-
dingter Notwendigkeit. Die Allseitigkeit und Griindlichkeit, mit
welcher der Autor diesbeziiglich die Frage behandelt, verdient
In hohem Mafse unsere Anerkennung. Wir zweifeln nicht, dals
das vorliegende Werk den Beifall aller Theologen und Gelehrten,
den es in Wahrheit verdient, finden wird.“ _
eider hat dipse gliickliche Losung bisher die verdiente
Beachtung nicht gefunden. Daher kommt es, dals auch Dorholt
sm.h am Ausdrucke des hl. Thomas stofst, insbesondere an »POSt
animationem®, Map weils eben nicht zu unterscheiden zwischen
Natur ung Person, zwischen anima als forma corporis
und anima a Deg creata, oder was dasselbe ist zwischen der
Beziehung der Seele zu Gott und deren Beziehung
Zum Fleische; letztere hat sie eben als forma corporis. St.
Thomas nun mufs geradezu von Maria behaupten, dafs sie in-
currisse maculam originalis culpae, weil er blols von
threr Natur, von ihrer anima als forma corporis redet. Dorholt,
Gutberlet, etc.,, sowie die kirchliche Entscheidung, sprechen
von der Seele in ihrer Beziehung zu Gott ihrem Schopfer, in-
soweit sie selbstindig fiir sich besteht und die Personlichkeit
It sich bringt; St. Thomas dagegen behandelt die Seele als
'erminus generationis, Bereits hat Schneider selbst auf diesen
Punkt hingewiesen bei einer litterarischen Besprechung (Jahr-
buch, X1, Bq, §. 99 ff., insbes. S. 111 f.; vgl. auch S. 250 f).
Gerade dyyrep diese scharfe Unterscheidung hat es St.
Thpmas verstanden, die in der Tradition enthaltene vollendete
Reinheit der Jungfrau mit der Allgemeinheit sowohl der Erbsiinde



60 Die ,richtige Mitte“ in der mittelalterlichen

als der Erlosungsbediirftigkeit in volle innere Harmonie zu bringen,
und war es keineswegs der wissenschaftlichen Entwickelung
mehrerer Jahrhunderte vorbehalten, die Formel dafiir so klar
und bestimmt zu fassen, dafs die Kirche sie in der Definition
des Dogmas von der U. E. als die allein zutreffende erklaren
konnte.

Die U. E., im Sinne der dogmatischen Definition Pius’ IX.,
bedeutet nichts anderes, als das Freisein der Person in Maria
von Anfang an, in primo instanti suae Conceptionis, von aller
Makel, welche von Gott trennt. Maria ging eben ganz rein,
gratia plena, aus der Hand Gottes hervor. KEs steht nicht in
der Bulle, dals das Fleisch oder die Seele Marias, als terminus
germinationis, im ersten Augenblicke rein war. Dies wird viel-
mehr geradezu geleugnet durch die Worte ,intuitu meri-
torum Christi Jesu Salvatoris humani generis.“ War nimlich
die Seele als terminus generationis rein, dann war der fleisch-
liche Ursprung Marias nicht wie der unserige; dann stammte
Maria nicht vom Kleische Adams und stand damit nicht unter
den merita Christi. War aber dem fleischlichen Ursprung nach
Maria uns gleich, stammte sie wie wir vom Fleische Adams,
dann war auch mit Riicksicht auf Adam ihre Seele dem Ver-
derben geweiht, und sie bedurfte der merita Christi, um ihrer
Person nach mit Gnade erfiillt zu sein. Im fleischlichen Ur-
sprunge liegt das debitum. Von diesem ward Maria so erlost,
dafs ihm, auch nicht fiir die kiirzeste Zeit, die Trennung der
Seele von Gott folgte; sondern vielmehr, kraft der Verdienste
Christi, Maria als Person im ersten Augenblicke, in primo in-
stanti, diesem debitum entrissen und, statt debitrix Adae, debi-
trix Christi wurde. Dies ist von Papst Pius IX. als Glaubens-
satz erklirt. Die Bulle redet vom Freisein Marias von der
Erbsiinde, insofern sie die vera et propria peccati ratio
hat, wie das Decretum de peccato originali des Konzils von
Trient (sess. V, can. 5) sagt. In letzterem Sinne redet auch
das genannte Konzil in diesem Dekrete von der Erbsiinde und
sagt eben deshalb a. O.: ,non esse suae intentionis, comprehen-
dere in hoc decreto, ubi de peccato originali agitur, beatam et
immaculatam Virginem Mariam, Dei genitricem. Schon zur
Zeit des Trienter Konzils wurde im gewohnlichen Sprachge-
brauche, wie auch heutzutage, die Erbsiinde als wahre und
wirkliche Siinde im einzelnen Adamskinde gefalst, insoweit
sie von Gott entfernt und verdammenswert macht, so dals man
nicht in Christo Jesu ist. Dagegen lebte zur Zeit des heiligen
Thomas noch die Ausdrucksweise der Viter. Diese falsten die



Kontroverse itber die Unbefleckte Empfingnis. 61

T —— — o - s

Erbsiinde rein als Natursiinde, als das, was durch die Fort-
Pﬂanzung direkt bedingt wurde in Verbindung mit der Siinde
Adams. Die Schuld im einzelnen, d. i. der reatus war ihnen
die verdiente personliche Folge der Natursiinde; dasselbe, was
St. Paulus nennt, ,Leben, Herrschen der Erbsiinde“. Scotus
falste zwar das Wesen der Erbsiinde auf, wie die grolsen
Scholastiker vor ihm, als carentia justitiae originalis; aber er
betrachtete die Seele Marias nicht als forma corporis, sondern
als ﬁirsichbestehend, als von Gott geschaffen und dem Fleische
eingegossen, also in ihrer Beziehung zu Gott; und darum durfte
er sie nicht von der Erbsiinde bemakelt sein lassen. Insofe-rn
mufs also wirklich gesagt werden, dafs die Zeit, welche 1m
Abendlande mit Duns Scotus anhebt, sich von der vorhergehen-
den nicht durch eine andere Tradition, wohl aber durch eine
andere theologisch-wissenschaftliche Behandlung und Verwertung
des iiberlieferten Materials unterscheidet. '

Die Erbsiinde ist dem hl. Thomas wesentlich ein Zu-
Stand in der Natur selber und zwar ein ungeordneter.
,,Pe_cca.tum originale est quaedam inordinata dispositio pro-
veniens ex dissolutione illius harmoniae, in qua consistebat ratio
originalis justitiae; sicut etiam aegritudo corporalis est quaedam
inordinata dispositio corporis, secundum quam solvitur aequalitas,
N qua comsistit ratio sanitatis. Unde peccatum originale lan-
SUOT naturae dicitur (1, 2 qu. 82, a 1, corp.) Demnach
18t die Erbsiinde wesentlich der Mangel der Urgerechtig-
kel.t' EanBOWenig nun die Urgerechtigkeit dem hl. Thomas
glelghbedeutend ist mit der heiligmachenden Gnade; ebensowenig
st 1hm die Erbsiinde direkt der heiligmachenden Gnade ent-
gegengesetzt. Die Erbsiinde ist ihm als Natursiinde wesent-
lich nur potentia ad abesse gratiae. Sie wird fortge-
Pilanzt durch den Ursprung. ,Secundum fidem catholicam
eflt tenendum, quod primum peccatum primi hominis origina-
liter transit in posteros. . . . Peccatum originale non est
Péccatum hujus personae, nisi inquantum haec persona
Tecipit naturam g primo parente, unde et vocatur peccatum
Daturae, secundum illud (Eph. 2, 3): Eramus natura filii
rae.” (1, 2 qu. 81, a. 1, ¢) Wie die menschliche Natur fort-
gepflanzt wird, so auch mit ihr die Natursiinde. ,Etsi anima
o0 traducatur, quia virtus seminis non potest causare animam
rationalem, movet tamen ad ipsam dispositive; unde per virtu-
Yem seminis traducitur humana natura a parente in prolem,
et Simul cum natura naturae infectio. Ex hoc enim fit iste
qul nascitur congors culpae primi parentis, quod naturam ab eo



62 Die ,richtige Mitte* in der mittelalterlichen

sortitur per quandam generativam motionem* (a. O. ad 2)
Ahnlich spricht sich St. Thomas (de Malo, qu. 4, a. 1, ad 7)
mit folgenden Worten aus: ,Peccatum originale per se lo-
quendo est peccatum naturae, non personae, nisi ratione
naturae infectae. Actus autem generationis proprie deservit
naturae, quia ordinatur ad conservationem speciei; sed carnem
jam esse animae unitam pertinet ad constitutionem personae; et
ideo caro magis causat originale peccatum prout consideratur
in via generationis quam prout est jam unita.“ Die Erb-
siinde wird auf dieselbe Weise im gefallenen Zustande fortge-
pflanzt, wie vor dem Siindenfalle die Urgerechtigkeit wire fort-
gepflanzt worden. ,Sicut ad personam pertinet aliquid secundum
seipsam, et aliquid ex dono gratiae; ita etiam ad naturam potest
aliquid pertinere secundum seipsam, scilicet quod causatur ex
principiis ejus, et aliquid ex dono gratiae. Et hoc modo justitia
orginalis (cfr. 1, qu. 100, a. 1) erat quoddam donum gratiae toti
humanae naturae divinitus collatum in primo parente, quod quidem
primus homo amisit per primum peccatum. Unde sicut illa
originalis justitia traducta fuisset in posteros simul cum
natura, ita etiam inordinatio opposita“ (1. 2 qu. 81, a. 2, c).
Diese inordinatio opposita ist eben die Erbsiinde, eine Verderbnis,
welche zur Natur gehort. ,Primum peccatum corrumpit na-
turam humanam corruptione ad naturam pertinente®
(l. c. ad 3).

Die Erbsiinde geht mit der Natur ipso facto auf alle Nach-
kommen Adams iiber, welche auf dem gewdhnlichen Wege von
ihm abstammen; und deshalb sind diese alle ohne jedwede Aus-
nahme erlosungsbediirftig. ,Secundum fidem catholicam fir-
miter est temendum quod omnes homines, praeter solum
Christum, ex Adam derivati peccatum originale ex Adam
contrahunt; alioquin non omnes indigerent redemptione, quae est
per Christum; quod est erroneum* (1, 2 qu. 81, a. 3, ¢). Naher
begriindet dies der hl. Lehrer mit der Art und Weise der Fort-
pflanzung (de Malo, a. 6, ¢): ,Erroneum est dicere quod aliqui
seminaliter ab Adam deriventur absque originali peccato; sic
enim aliqui homines essent qui non indigerent redemptione facta
per Christum. Unde simpliciter concedendum est, quod omnes
qui seminaliter ab Adam propagantur, peccatum ori-
ginale contrahunt mox in ipsa sua animatione. . . .
Peccatum originale primo considerandum est in Adam ut in
quodam principio, a quo derivatur ad omnes qui ab eo moventur.
Sicut autem moventur partes unius hominis per imperium volun-
tatis, ita movetur filius a patre per vim generativam; unde



Kontroverse iiber die Unbefleckte Empfingnis. 63

—

Philosophus dicit in IT Phys., quod pater est causa filii ut movens;
et in libro de Generatione animalium (II, 18) dicitur, quod in
8emine est quaedam motio ab anima patris, quae movet materiam
ad. formam concepti. Sic ergo hujusmodi motio quae est per
originem a primo parente derivatur in omnes qui seminaliter ab
€0 procedunt; unde omnes qui seminaliter ab eo procedunt, con-
trahunt ab eo originale peccatum.”“ Aus dieser Erklirung geht
deutlich hervor, dafs St. Thomas unter animatio die conceptio
d. i. den Ursprung von den Eltern her versteht; denn durch
die genannte motio wird die menschliche Natur fortgepflanzt und
m_it. ihr die Natursiinde. ,Peccatum non est actu in semine, sed
virtute, in quantum est principium generationis humanae“ (. ec.
ad 11), Die von Adam stammende Natur bedingt notwendig,
die Erbsiinde zu haben. Dazu ist jedoch keineswegs erforderlich,
Wit dieser Stinde aktuell, wirklich, personlich behaftet zu sein.
Die Erbsiinde geht eben zundchst blofs die Natur an und erst
©X consequenti die Person und das wirkliche Einzelsein. Maria
Dun hatte nicht, wie Adam und Eva vor dem Siindenfalle, die
Ul‘gerechtigkeit, sondern die natura lapsa, vitiata, weil eben
Mangel der Urgerechtigkeit; damit aber auch die necessitas d. i.
das debitum contrahendi peccatum originale. Kardinal Cajetanus
driickt sich iiber diese Allgemeinheit der Erbsiinde, welcher
auch Maria unterliegt (ad 1, 2 qu. 81, a. 3, c), folgendermalsen
aus: , Sicut omnes incurrunt mortem, id est necessitatem moriendi,
Ita omnes incurrunt peccatum originale, id est necessi-
tatem habendi peccatum originale. Et sicut non spectat
ad fidem an singuli moriantur actualiter, an divina dispositione
aliquis non moriatur; ita non spectat ad fidem an aliquis, ex
Speciali praerogativa gratiae, non incurrat actualiter originale
Peccatum, De utroque enim simul inquit Apostolus: ,Per unum
hominem peccatum introivit in mundum, et per peccatum mors.‘
Est igitur necessarium secundum catholicam fidem, credere
quod omnis utriusque sexus ab Adam secundum ratio-
Dém seminalem proveniens, ex ipsa sua generatione
SIt obnoxius peccato originali. . .. De solo autem Jesu
Christo verum est quod ex ipsa generatione nulli obnoxius est
Peccato. . . . Et juxta hunc sensum militat ratio Auctoris
(D. Thomae), scilicet. quia aliter non indigerent redemptione quae
per Jesum Christum facta est. Si enim peccatum originale, vel
!0 actu vel in necessitate habendi illud, quis non incur-
reret, non egeret redemptione: quod haereticum esset dicere.
S.ed si omnes obnoxii sunt peccato originali, sufficit ad indigen-
tiam redemptionia; neque enim solum redemptione eget



64 Die ,richtige Mitte’ in der mittelalterlichen

actualiter captivus, sed etiam obnoxius captivitati. It
haec bene notabis tu, Thomista, ne nimio zelo, non secundum
scientiam, accensus, erronea dicas quae erronea non sunt,
cum de beatissimae Virginis Conceptione disputas aut praedicas.*
Zu beachten ist die Unterscheidung peccatum originale incurrere
in actu und in necessitate habendi illud, oder actualiter captivus
und obnoxius captivitati. Ist das nicht ganz dieselbe Unter-
scheidung, wie die, blofs der Natur nach die Erbsiinde haben,
und auch der Person nach? Beide bediirfen der Erlosung.
Darum bedurfte auch Maria der Erlosung; obwohl sie nicht actua-
liter, der Person nach, der Erbsiinde unterworfen war, sondern
nur ihrer Natur nach. Nur insofern war sie obnoxia captivitati
und hatte die necessitas contrahendi peccatum originale.
Dorholt, wie Gutberlet, stofst sich noch insbesondere daran,
dals St. Thomas ausdriicklich von der Seele Marias sagt, incur-
rere peccatum originale, infici macula originalis culpae. Ganz
selbstverstindlich ist dies dem, welcher sich klar macht, dals
die Seele, als forma corporis, als zur Natur gehorig, Sitz oder
Subjekt der Erbsiinde d. i. eben der Natursiinde ist; keines-
wegs aber, insoweit die Seele von Gott geschaffen ist und die
Personlichkeit mit sich bringt. ,Infectio originalis peccati nullo
modo causatur a Deo, sed ex solo peccato primi parentis per
carnalem generationem. Kt ideo cum creatio importet respectum
animae ad solum Deum, non potest dici quod anima ex sua
creatione inquinetur. Sed infusio importat respectum et ad Deum
infundentem, et ad carnem cui infunditur anima. Et ideo habito
respectu ad Deum infundentem, non potest dici quod anima per
infusionem maculetur, sed solum habito respectu ad corpus, cui
infunditur® (1, 2 qu. 83, a. 1, ad 4). Nuor im letzteren Sinne
sagt St. Thomas, dafs die Seele Sitz oder Tragerin der Erbsiinde
sei. ,Manifestum est quod peccatum originale causatur per ori-
ginem. Unde illud animae quod primo attingitur ab origine
hominis, est primum subjectum originalis peccati. Attingit autem
origo animam ut terminum generationis, secundum quod est
forma corporis; quod quidem convenit ei secundum essentiam
propriam, ut habitum est (1, qu. 76, a. 1). Unde anima secundum
essentiam est primum subjectum originalis peccati (a. O. a. 2, ¢).
Ahnlich spricht sich der Aquinate (de Pot. qu. 3, a. 9, ad 8)
aus: ,Originale peccatum est in anima in quantum per-
tinet ad humanam naturam. Humana autem natura tradu-
citur a parente in filium per traductionem carnis, cui postmodum
anima infunditur; et ex hoc infectionem incurrit quod fit
cum carne traducta una natura.“ Der hl. Thomas unterscheidet



Kontroverse iiber die Unbefleckte Empfingnis. 65

scharf zwischen der essentia animae, insofern sie zur Natur oder
zur Person gehirt. ,,In infectione peccati originalis duo est con-
siderare: primo quidem inhaerentiam ejus ad subjectum, et se-
cundum hoc primo respicit essentiam animae. Deinde oportet
considerare inclinationem ejus ad actum et hoc modo respicit
potentias animae (1, 2 qu. 83, a. 3, c¢). Peccatum originale
habet duplicem processum: unum quidem a carne ad animam;
alium vero ab essentia animae ad potentias. Primus quidem
processus est secundum ordinem generationis; secundus autem
Secundum ordinem perfectionis (a. O. ad 2). Die inhaerentia
peccati originalis ad subjectum betrifft die Natur; die inclinatio
ejus ad actum bezieht sich auf die Person. Dasselbe gilt
vom duplex processus. Der eine a carne ad animam betrifft
die Natur; der andere ab essentia animae ad potentias die
Person,

Dérholt scheint anzunehmen, dals die Konstituierung der
Natur und Person in ein und demselben Augenblicke stattfindet,
namlich durch die Vereinigung von Leib und Seele. Das ist
nun aber bei St. Thomas nicht der Fall. Bei ibm ist vielmehr
der erste Moment der Konstituierung der Natur die
fleischliche conceptio; fallt also zusammen mit dem Ursprung
von seiten der Eltern. Wird doch nicht ,,Fleisch® empfangen,
sondern ,ein Mensch. Heilst es ja im Buche Job (3, 3):
»Pereat nox in qua dictum est: Conceptus est homo*; und
im 50. Psalme (V. 7): ,Ecce enim in iniquitatibus conceptus
Sum: et in peccatis concepit me mater mea. Wenn auch
die vernunftige Seele noch nicht da ist, so wird doch ,,ein Mensch*
empfangen, weil die natiirliche Beziehung zur verniinftigen Seele
'm Samen gegeben ist; obgleich die Seele selber nur durch die
schaffende Kraft Gottes hervorgebracht wird (vgl. Jahrbuch XI,
S. 251 ). ,Semen hoc modo agit ad infectionem animae sicut
agit ad completionem humanae naturae. Sicut ergo actio seminis
¢8t in tempore, sed tamen completio naturae humanae est in
nstanti per adventum ultimae formae; ita et infectio peccati
originalis in instanti (und zwar bei der fleischlichen Empfiingnis)
causatur a primo parente, quamvis actio seminis non sit in instanti¢
(de Malo, a. 6, ad 13). Bei der Natur handelt es sich um das
Verhiltnis des Leibes (Fleisches) zur Seele; bei der Person
um das Verhiltnis der Seele zu den Vermogen. ,,Corpus com-
Paratur ad animam sicut materia ad formam; quae etsi sit
posterior in ordine generationis, est tamen prior ordine per-
fectionis et naturae. Essoentia autem animae comparatur ad
Potentias, sicut subjectum ad accidentia propria, quae sunt

Jahrbueh fiir Philosophie ete. XII. 5



66 Die ,richtige Mitte* in der mittelaiterlichen

posteriora subjecto et ordine generationis et etiam perfectionis*

(1, 2 qu. 83, a. 2, ad 3). Die Konstituierung der Natur fallt
nach St. Thomas friiher als die Konstituierung der Person, wie
ihm auch Natur und Person realiter unterschieden sind. Darum
ist die Erbsiinde auch friiher in der Natur, als in der Person.
,Cum peccatum originale ex carne derivetur ad animam (d. i
der Natur nach, ex generatione), nulli dubium esse potest quin
aliquo modo, saltem in via generationis et temporis, per
prius sit peccatum originale in essentia animae quam
in potentiis; cum anima per suam essentiam immediate corpori
uniatur ut forma, non autem per suas potentias.... Essentia
animae comparatur ad potentias sicut forma substantialis
ad proprietates naturales consequentes; substantia autem
est prior accidente, tempore, natura et secundum rationem, ut
probatur in VII Metaphys. Unde omnibus modis peccatum
originale per prius est in essentia animae quam in po-
tentiis, et ab essentia animae derivatur ad potentias; sicut et
naturae processus est ab essentia animae ad potentias. Peccatum
autem originale respicit naturam® (de Malo, qu. 4, a. 4, ¢). Bei
Adam hat die Person die Natur verdorben; bei seinen Nach-
kommen ist es umgekehrt. ,In Adam persona corrupit naturam;
et ideo in eo primo fuit corruptio in potentils animae quam in
essentia; sed in homine qui nascitur ex Adam, natura corrumpit
personam; et ideo in isto per prius corruptio pertinet ad essen-
tiam quam ad potentias“ (a. O. ad ). Die Wesenheit der Seele
gehort zur Natur als forma corporis, zur Person aber als prin-
cipium potentiarum. , HEssentia animae non solum est forma cor-
poris dans ei vitam, sed etiam est principium potentiarum; et
sic per prius est peccatum originale in essentia animae
(ndémlich als forma corporis)* (a. O. ad 6).

Der gemachten Unterscheidung geméls losen sich gar leicht
die vorgebrachten Schwierigkeiten betreffs der Heiligung der
Gottesmutter. Diese Heiligung geschah namlich im ersten Moment
der Konstituierung ihrer Person, im ersten Augenblicke ihres
personlichen, wirklichen Daseins; also auch zeitlich nach der
animatio, d. 1. conceptio, nach der Konstituierung ihrer Natur,
d. i. nach ihrem Ursprung von seiten der Eltern. In letzterm
ist eben auch von ihrer Seele zu sagen, dals sie ,incurrit ma-
culam originalis culpae“, ,contraxit originale peccatum®, ,con-
tagio originalis peccati inquinata fuit“ und dgl. Der Natur nach
als forma corporis und terminus generationis ist die Seele nicht
vor der Erbsiinde bewahrt worden; das heilst nichts anders, als
Maria hatte eine Natur wie wir, eine natura vitiata, infecta von



Kontroverse iiber die Unbefleckte Empfingnis. 67

den Eltern ererbt, oder was dasselbe ist, ihr fleischlicher Ursprung
Wwar unrein. Darin eben bestand ihre Erlosungsbediirftigkeit.
Wire dieser Ursprung rein und heilig gewesen, dann hitte sie
keines Erlosers bedurft. Das aber behaupteten, wie zur Zeit
des hl. Bernardus der Kanzler der Pariser Universitit, Petrus
Comestor, die Gegner des hl. Thomas. Und diese Meinung, dafs
Maria von den Eltern her rein war, ward entschieden als hiire-
tisch zuriickgewiesen. Darum mulste St. Thomas auch behaupten,
Maria sei in primo instanti infusionis animae nicht frei gewesen
von der Erbsiinde; weil ihm dies gleichbedeutend war damit,
dafs sie nicht frei von derselben war ante animationem, oder
antequam conceptio carnis ejus finiretur, oder dals sie nullo
modo in parentibus sanctificari potuit. Beim hl. Lehrer be-
deutet eben das primum instans infusionis animae nichts anders
Wie den ersten Augenblick des Bestehens der menschlichen Natur
In Maria von seiten der Eltern aus; also den Augenblick, in
welchem das Leben des von den Eltern kommenden Fleisches
beginnt, und dieses Fleisch antingt, unter der Seele als der
forma corporis zu sein, d. i. die menschliche Natur zu haben.
Diese muls doch zuerst da sein, ehe sie geheiligt werden kann.
Darum sagt St. Thomas (3, qu. 27, a. 1, ad 1): ,Etiam in B.
Virgine prius fuit id quod est animale, et post id quod est
Spirituale (zuerst die Natur und dann die Person); quia prius
fuit secundum carnem concepta, et postea secundum spiritum
sanctificata. Letazteres erklirt er nach (a. O. ad 3): ,B. Virgo
Sanctificata fvit in utero a peccato originali quantum ad
maculam personalem (d. h. sie wurde so von der Erbsiinde
geheiligt, dafs diese nie eine personliche Makel fiir sie wurde);
non tamen fuit liberata a reatu, quo tota natura tenebatur obnoxia,
ut scilicet non intraret in paradisum, nisi per Christi hostiam.“ Der
erste Moment der Konstituierung der Person ist dem Aquinaten
gleich post animationem, wie er dies (a. O. ad 4) ausdriickt:
»Peccatum originale trahitur ex origine, inquantum per eam
Communicatur humana natura, quam proprie respicit peccatum
originale; quod quidem fit ,quando proles concepta animatur (im
erklirten Sinne bei Konstituierung der Natur): unde post aci-
ma:tionem nihil prohibet prolem conceptam sanctificari: postea
°0im non manet in materno utero ad accipiendam humanam na-
turam; sed ad aliqualem perfectionem ejus quod jam accepit.

0Stea, wenn die conceptio carnis beendet ist, im ersten Augen-
blicke des personlichen Daseins findet die Heiligung statt. So
sind des hl. Lehrers Worte (a. O. a. 2, ¢) leicht verstiindlich:
» Bt si quocunque modo ante animationem (vor Konstituierung

R¥



68 Die ,richtige Mitte* in der mittelalterlichen

der Natur) beata Virgo sanctificata fuisset, nunquam incurrisset
maculam originalis culpae (auch der Natur nach nicht), et ita
non indiguisset redemptione et salute, quae est per Christum,
de quo dicitur: ,Ipse salvum faciet populum suum a peccatis
eorum. Hoc autem inconveniens est quod Christus non sit Sal-
vator omnium hominum, ut dicitur (L. Timoth. 4, 10). Unde
relinquitur quod sanctificatio B. Virginis fuerit post ejus ani-
mationem.*

Im Unterschied von Christus, zog sich Maria der
Natur -— nicht der Person -— nach, also auch ihre Seele, inso-
weit sie zur Natur gehort, die Erbsiinde, die Natursiinde, zu.
Damit wird so recht verstindlich das auch von St. Thomas an-
gewandte Anselmische Princip (3, dist. 3, qu. 1, a. 1, quaest.
2, ad 3): ,Haec puritas soli homini Deo debebatur, ut ipse
quasi unicus redemptor humani generis nulla peccati servi-
tute teneretur, cui competebat omnes a peccato redimere; unde
non hanc puritatem, sed sub hac maximam Virgo mater ejus
habere debuit“ (vgl. 3, qu. 27, a. 2, ad 2). So nur erklirt es
sich ganz natiirlich, wenn St. Thomas mit dem Engel von Maria
sagt: ,Ave, gratia plena“, und mit dem Hohenliede: ,Tota
pulchra es, amica mea, et macula non est in te‘‘; sowie, dals
Maria ,prae omnibus aliis majora privilegia gratiae acceperit‘
(a. O. a. 1, ¢), ,prae ceteris majorem debuit a Christo gratiae
plenitudinem obtinere“ (a. O. a. 5, ¢), ,quae fuit a Deo electa
in matrem, ampliorem sanctificationis gratiam obtinuit quam Jo-
annes Baptista et Jeremias, qui sunt electi ut speciales prae-
figuratores sanctificationis Christi. Cujus signum est quod B.
Virgini praestitum est ut de cetero non peccaret, nec morta-
liter, nec venialiter” (a. O. a. 6, ad 1). Zu letzterem aber
ist notwendig, dafs ihr fomes vom ersten Augenblicke ihres
personlichen Daseins an zugleich mit der Heiligung gebunden
und so von jeder ungeordneten Bewegung gehindert wurde
(vgl. a. O. a. 3, ¢). Wenn St. Thomas behauptet, die Mutter-
gottes allein sei in der Weise geheiligt worden, dafs sie nie-
mals eine lifsliche Siinde hatte, so heilst das soviel wie, in
ihre Person habe das peccatum originale auch nicht den ge-
ringsten Flecken eingefithrt (vgl. Jahrbuch XI, S. 113f). Wenn
der hl. Lehrer die Heiligung Marias auch purgatio nennt, so
ist damit keineswegs eine personliche Schuld vorausgesetzt. Denn
(a. O. a. 3, ad 3) heilst es ausdriicklich: , Spiritus sanctus in
B. Virgine duplicem purgationem fecit: unam quidem quasi
praeparatoriam ad Christi conceptionem; quae non fuit ab
aliqua impuritate culpae vel fomitis, sed mentem ejus



Kontroverse iiber die Unbefleckte Empfingnis. 69

}nagis in unum colligens, et a multitudine sustollens.“ Von dem
I die Natur gesiiten Verderben, von der caro peccati (a. O.
@ 2, ad 4), drang nichts Unreines in ihre Person (vgl. Jahr-
buch a. O. S, 114 ff.; sowie iiber St. Bonaventura insbes.
S. 60 ff. a. 0.).

Wir glauben den Nachweis erbracht zu haben, dafs, ent-
gegen der Dorholt-Gutberletschen Meinung, St. Thomas und seine
Schule nur voll und ganz gerechtfertigt werden bei Anwendung
der scharfen Unterscheidung zwischen Natur und Person. So
e_rkléirt. sich ganz einfach, ungekiinstelt und ungeschraubt deren
Gegnerschaft gegen die zundchst biretische, spéiter vielfach noch
unrichtige Auffassung der Immaculata Conceptio. St. Thomas
und seiner Schule ist es insbesondere zu danken, dafs die ne-
cessitas (debitum) contrahendi peccatum originale: bei Maria solid
begriindet wurde mit Riicksicht auf die auch in ihr befindliche
natura infecta. Nachdem Maria im ersten Augenblicke ihres
personlichen Daseins im Hinblick auf die Verdienste Christi ge-
‘heiligt worden, begann auch die Heiligung der natura vitiata,
der' caro peccati, in ihr; und zwar geschah dies durch die alli-
gatio fomitis, Diesen fomes bei Maria leugnen, heifst soviel als
ihre natura infecta und damit ihre Erlosungsbediirftiglkeit leugnen,
ihr die natura integra mit der justitia originalis zuerkennen.
(_J'regen derlei Unzuldssigkeiten richtete sich auch bis in die neuere
Zeit hinein mit vollem Rechte der Widerspruch der Thomisten-
schule. Gegen diese richtet sich aber auch die dogmatische
Definition mit den Worten: ,intuitu meritorum Christi Jesu
Salvatoris humani generis“. St. Thomas und seine Schule zeigen
80 recht deutlich, was in Maria Erlosungsbediirftiges war.
Sieht man nicht auf die blofsen termini, welche die Bediirfnisse
des Kampfes gegen die Hiretiker im Laufe der Zeiten Anderten,
sondern vielmehr auf deren Inhalt, so hat St. Thomas nach allen
Seiten hin das Dogma der U. E. in ausfiihrlicher Weise, ex-
Plicite, behandelt. Es ist eben darum keineswegs Aufgabe der
theologischen Wissenschaft, Viter und Kirchenlehrer zu ver-
bessern und helleres Licht zu verbreiten, als diese Siulen der
Glaubenslehre. Die Theologie hat vielmehr den Zweck, aus
\"a‘tern und Kirchenlehrern zu schopfen, in diesen selbst zu
forschen, was sie unter ihren termini verstanden haben. Je tiefer
Sle in deren Sinn und Geist eindringen wird, desto klarer wird
Sle auch erkennen, dafs jene die in der hl. Schrift niedergelegten
und von den Aposteln verkiindeten Wahrheiten schirfer und
genauer aufgefalst haben, als die Gegenwart. Gerade bei deren
Auffassung von der Heiligung Marias verstehen wir erst recht,



70 Kinder in Polizei- und Gerichts-Gefiingnissen.

wenn der Apostel ganz allgemein sagt: ,Sicut per unum hominem
peccatum in hunc mundum intravit, et per peccatum mors, et
ita in omnes  homines mors pertransiit, in quo omnes pec-
caverunt“ (Rom. 5, 12); und ,eramus natura filii irae“
(Eph. 2. 3).

.—.%..{"#.____.. =

KINDER IN POLIZEI- UND GERICHTS-

GEFANGNISSEN.

Von FR. RAYMUND ZASTIERA, Ord. Praed.
Doktor der Rechte.

(Fortsetzung von Bd. XI. S. 470.)

V.

Nachdem wir oben die Bestimmungen der meisten modernen
Strafgesetze in Hinsicht der strafrechtlichen Altersgrenze beriihrt
und besonders die uns am néachsten liegenden, néamlich das Straf-
gesetzbuch fiir das deutsche Reich sowie das 0Osterreichische
Strafgesetz 'und den dsterreichischen Entwurf vom Jahre 1889
diesbeziiglich naher betrachtet haben, eriibrigt uns noch die Auf-
gabe, auch einem anderen neuesten (esetzentwurfe unsere ein-
gehendere Aufmerksamkeit zuzuwenden, welcher fiir die von uns
behandelte Frage von der grolsten Wichtigkeit erscheint. KEs ist
dies der von der Kommission der Internationalen Kriminalisten-
vereinigung (Gruppe Deutsches Reich) ausgearbeitete und 1im
Auftrage derselben von Dr. Appelius veroffentlichte Bericht und
Gesetzentwurf ,Uber die Behandlung jugendlicher Verbrecher
und verwahrloster Kinder“ (Berlin, Guttentag 1892 8. 234).

Der Grund, warum wir diesen Gesetzentwurf einer beson-
deren Betrachtung unterziehen miissen, liegt, —— abgesehen von
der hervorragenden Stellung, welche seine Verfasser in der heu-
tigen Strafrechtswissenschatt einnehmen, — insbesondere darin,
dals derselbe einerseits sowohl dem im deutschen Reichsjustiz-
amte bereits vorliegenden und fertiggestellten Regierungsentwurfe
betreffend die Behandlung jugendlicher Verbrecher, dessen Vor-
lage an den Reichstag erwartet wird, als auch manchen landes-
gesetzlichen bereits erlassenen oder geplanten Bestimmungen iiber
die sog. staatliche Zwangserziehung (in den einzelnen Bundes-
staaten) zu Grunde liegt, — andererseits aber iiberhaupt fir die
in der neuesten Strafgesetzgebung allgemein herrschende Richtung



	Die "richtige Mitte" in der mittelalterlichen Kontroverse über die unbefleckte Empfängnis

