
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 12 (1898)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.1

Von Dr. M. GLOSSNER.

(Forts, von Bd. XI, S. 292.)

-cc-î"î>

Bemerkenswert ist die Verlegenheit, in welcher sich die
Experimentalpsychologie bezüglich des Willens befindet. Sie
weifs mit ihm nichts anzufangen und kann ihn doch nicht leugnen,
sondern ist genötigt, ihn unter irgend einem andern Namen
beizubehalten. Er soll eine Eigenschaft, ein Modus, ein Resultat
der Vorstellungen und Vorstellungsverbindungen sein. Dies ist
aber unmöglich; Eigenschaften der Vorstellungen sind Klarheit,
Dunkelheit, Bestimmtheit, Unbestimmtheit, Bildlichkeit und dgl.,
nicht aber Gewollt- und Nichtgewolltsein. Die Vorstellung ist
gewollt, ohne dafs an ihr irgend eine Veränderung, eine
Modifikation stattfindet, also durch eine Beziehung auf etwas, was
ste nicht selbst und was nicht an ihr ist, folglich durch eine
psychische Funktion, die von ihr verschieden ist: eine Funktion,
die in einer besonderen psychischen Fähigkeit wurzelt, der einen
Vorstellung sich zuzuwenden, von einer andern sich abzuwenden,
von dem einen vorgestellten Gegenstände angezogen, von dem
andern abgestofsen zu werden; denn nicht Vorstellungen als
solche werden begehrt oder verabscheut, sondern Gegenstände.
Ist nun diese Fähigkeit von derjenigen, Vorstellungen zu
erzeugen, verschieden, und bildet die letztere ein wahres
Seelenvermögen, so gilt dies offenbar auch von der Fähigkeit, zu
begehren, resp. zu wollen.

Bie Methode der experimentalen Psychologie erscheint
vollkommen verfehlt, da sie um eines unbewiesenen Vorurteils
willen (der Voraussetzung nämlich, dafs nur eine mechanische
Erklärung der psychischen Erscheinungen wahrhaft wissenschaftlich

sei), Unbekanntes (unbewufste Bewegungsimpulse) an die
Stelle des Bekannten (des aktuellen Begehrens resp. Wollens)
setzt. Indem sie dann überdies nicht die Sache, den Gegenstand,
sondern die Vorstellung, resp. Empfindung, als das Erstrebte
und Gewollte betrachtet, adoptiert sie zugleich einen
erkenntnistheoretischen Irrtum, nämlich die Ansicht, dafs subjektive
Zustände allein ursprünglich und unmittelbar erkannt und angestrebt

1 Berichtigung. XI. S. 434 Z. 20 v. u. (im Art. A. Barberis) ist
nach sie: „nicht" einzuschalten.

Jahrbuch für Philosophie etc. XU. 1



2 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

werden, mit andern Worten, sie bewegt sich im idealistischen
und subjektivistischen Geleise.

Eine bedeutende Erscheinung aut' dem Gebiete der
Erkenntnistheorie und Metaphysik ist die als erster Band einer
(5.) „Metaphysik" erschienene Erkenntnistheorie von
Erhardt. Zwar müssen wir betonen, dafs die moderne
Erkenntnistheorie der Tod der Metaphysik ist, und daher das
Bestreben des Verfassers, auf dieser Grundlage eine Metaphysik
aufzubauen, notwendig scheitern mufs. Gleichwohl verdient sein
mit Scharfsinn und Energie unternommener Versuch, den transcen-
dentalen Idealismus Kants über sich selbst hinauszuführen und
das jenseits der „empirischen Realität" liegende Terrain des

„Dinges an sich" für die Erkenntnis zurückzuerobern, wenn auch
nicht unsere Zustimmung, so doch unsere aufmerksame Beachtung.
Eicht unsere Zustimmung: denn der erste Teil des vorliegenden
Bandes, der gegen den sog. „naiven" Realismus der allgemeinen
Überzeugung und der Naturwissenschaft sowohl die Subjektivität
der sensiblen Qualitäten als auch die Apriorität und Idealität
von Zeit und Raum zu erweisen sucht, steht, wie wir wenigstens

überzeugt sind, im schroffsten Gegensatz zum Realismus
des zweiten Teils, in welchem über den Trümmern der
raumzeitlichen Welt eine unräumliche und unzeitliche, gleichwohl aber
körperliche Welt von Kräften und erkennbaren an sich seienden

Dingen aufgebaut werden soll. Doch vergebens! Du hast sie

zerstört, die schöne Welt! Umsonst suchst du sie wiederherzustellen.

Den Fichteschen Versuch aber, im eigenen Busen
sie prächtiger wieder zu errichten, verwirft der Verf. mit Recht.
Die Konsequenz aber liegt in diesem Falle bei Fichte, nicht bei
ihm, wie wir zu beweisen hoffen; denn entweder besteht eine
Körperwelt aufser uns und mit ihr Raum, Zeit und Bewegung;
oder diese letzteren sind rein subjektiv und ideal; in diesem
Falle zerfällt die Körperwelt in Trümmer.

Als ein Verdienst müssen wir es dem Verf. anrechnen, dafs

er die angeblich gegen den „naiven" Realismus sprechenden,
nach seiner Ansicht absolut entscheidenden Gründe wirklich
angegeben hat, während die meisten Gegner desselben sich damit
begnügen, jenen Realismus einfach als überwunden, als keiner
Widerlegung mehr bedürftig, als schlechthin unwissenschaftlich
und unphilosophisch zu behaupten: denselben Realismus, über
welchen alle aufgeklärten Geister vornehm die Nase rümpfen,
ohne indes zu säumen, gelegentlich einander den Vorwurf des

Rückfalls in denselben an den Kopf zu werfen. Begreiflich
denn er ist durch tausend Fäden mit der Natur verwachsen.



3

Raturam expellas furca, tamen usque redibit. Ist doch selbst
dem grofsen Kant, dem ruhmreichen Begründer moderner Denkweise,

die den modernen Geist so hoch über antikes und
mittelalterliches Denken erhebt, der Vorwurf eines solchen Rückfalls
gerade wegen seines Begriffs einer empirischen Realität, den der
Verf. in Schutz nimmt, nicht erspart geblieben.

Wir haben bei verschiedenen Gelegenheiten als den
erkenntnistheoretischen Grundirrtum der in Empirismus und Aprio-
rismus gespaltenen neueren Philosophie den Grundsatz bezeichnet,
dafs die menschliche Seele in ihrem Erkennen unmittelbar nur
ihren eigenen Vorstellungen und Bewufstseinsthatsachen
gegenüberstehe. Der Verf. preist diesen Grundsatz als einen der
höchsten Ruhmestitel der modernen Philosophie (S. 565). Wie
wenig Vertrauen aber er selbst in diese Errungenschaft setzt,
beweist das Zugeständnis, dafs man nicht von jenem Grundsatze,
sondern vielmehr von der allgemeinen Überzeugung ausgehend,
ein Subtraktionsverfahren anwenden müsse, ein Verfahren, das
nach Abzug alles desjenigen, was das Subjekt als sein
apriorisches Besitztum zur Erfahrung hinzubringt, einen aus dem
Subjekte nicht erklärbaren objektiven Rest bestehen lasse. D. h.
offenbar eingestehen, dafs jener Grundsatz, konsequent verfolgt,
den subjektiven Idealismus zum unvermeidlichen Resultat habe.
Der Verf. freilich meint, dieser Idealismus sei weiter gar nichts
als eine absurde Überspannung des an sich völlig richtigen
idealistischen Princips, dafs unmittelbarer Gegenstand unseres
Wissens nur unsere Vorstellung und nicht Dinge aufser der
Vorstellung seien. (A. a. 0.) Wie kommt es aber dann, fragen
wir, dafs der subjektive Idealismus gerade in der Gegenwart
von vielen Seiten als die einzig mögliche Form der wissenschaftlichen

Weltanschauung angesehen wird, was nach dem Verf.
allerdings nur beweist, wie grofs die auf diesem Gebiete
herrschende Verwirrung ist? (S. 564.) Aber diese Verwirrung fällt
eben jenem idealistischen Grundsatze zur Last, der einen der

ochsten Ruhmestitel der modernen Philosophie bilden soll. Das
abtraktionsverfahren des Verf.s selbst aber beruht auf einem

inneren Widerspruch. Denn subtrahieren kann man nur gleichartige

Gröfsen. Dem Verf. aber gilt der gesamte Gehalt der
au seren Erfahrung als unmittelbar rein subjektiv, in der Art,

a s wir von ihm nur durch einen Schlufs von der Wirkung
a die Ursache zu dem Dinge an sich und der Erkenntnis

der161« ®esc^a^enhoit hinüberzugelangen vermögen. Der Rest
^abtraktion kann also immer nur wieder etwas Subjektives
sein.

1*



4 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Mit dem Gesagten ist der Standpunkt des Vert'.s im
allgemeinen gekennzeichnet. Seine Schrift behandelt in zwölf Kapiteln
die Aufgabe der Erkenntnistheorie, die Erfahrung, den naiven,
den naturwissenschaftlichen Realismus, die Apriorität, die Idealität

des Raumes, die Apriorität, die Idealität der Zeit, Kausalität
und Substanzialität, die verschiedenen Formen des subjektiven
Idealismus, das Ding an sich, endlich die Grenzen des Erkennens.
Wie man sieht, beschäftigt sich der gröfste Teil der
Untersuchungen mit erkenntnistheoretischen Problemen; metaphysische
Fragen werden vielfach gestreift, dasselbe gilt von psychologischen
und naturphilosophischen. Bezüglich der letzteren kommen wir
häufiger in die Lage, dem Verf. zuzustimmen und sein selbständiges

und scharfsinniges Urteil anzuerkennen.
Von hervorragender Bedeutung für uns ist der Versuch,

den sog. naiven, sowie den naturwissenschaftlichen Realismus als

völlig unhaltbar und endgültig widerlegt zu erweisen. Es handelt
sich dabei jenem gegenüber um die Frage nach der Objektivität
der sensiblen Qualitäten, diesem gegenüber um das objektive
Dasein einer raumzeitlichen Welt, endlich beiden gegenüber um
die Frage, ob wir von Dasein und Beschaffenheit der Körperwelt

eine unmittelbare Erkenntnis besitzen. Um sofort den Eerv
der Argumentation des Verf.s 'olofszulegen, so gipfelt dieselbe
in der Annahme, dafs die gewöhnliche Überzeugung, die
wirklichen Qualitäten der Dinge, den wirklichen Raum und die wirkliche

Zeit wahrzunehmen, auf einer Täuschung beruhe, dafs sich
vielmehr — von den sinnlichen Qualitäten, denen selbst nach
naturwissenschaftlicher Überzeugung objektiv nur Bewegungen
entsprechen, gar nicht zu reden — auch unsere Wahrnehmung
räumlich-zeitlicher Dinge auf blofse subjektive Vorstellungen
beziehe, mit andern Worten, dafs nur ein phänomenaler, von der
Seele selbst erzeugter, subjektiver, blofs vorgestellter Raum und
ebenso eine rein phänomenale Zeit wahrgenommen werde. Von
diesem Gesichtspunkte ausgehend glaubt er die gewöhnliche
Ordnung, wornach angesichts der erfahrungsmäfsigen unmittelbaren

Gewifsheit von dem Dasein räumlicher Dinge die Beweislast

dem dieselbe bestreitenden Idealismus zufällt, umkehren und
von der angeblich feststehenden Subjektivität und Apriorität des
Raumes und der Zeit ausgehend, die Pflicht, deren Objektivität
zu beweisen, dem Realismus zuschieben zu dürfen.

Bei diesem Verfahren ist es eben jener erkenntnistheoretische
Grundsatz, der die entscheidende Rolle spielt. Die allgemeine
Überzeugung, dafs die Körper selbst und nicht blofs Vorstellungen

von solchen wahrgenommen werden, soll aus dem Grunde



(5.) Erhardt, Metaphysik. 1. Bd. Erkenntnistheorie. 5

unhaltbar sein, weil die Seele (das Subjekt) ein von ihr
verschiedenes, jenseitiges Sein schlechterdings nicht unmittelbar,
sondern nur mittelbar — eben mittels der Vorstellung —
erreichen könne. Auf dieses vermeintlich unwiderlegbare Argument
ist die Antwort längst gegeben worden. Allerdings kann körperliches

Sein nur mittelbar von der Seele erkannt werden; denn
nicht der Stein, sagt schon Aristoteles, ist, indem sie ihn erkennt,
in der Seele, sondern sein Bild. Wir haben aber eine zwei-
tache Unmittelbarkeit zu unterscheiden. Bevor wir jedoch diesen
Unterschied angeben, ist darauf aufmerksam zu machen, dafs die
Notwendigkeit, das Sein durch vorstellende Thätigkeit zu
erkennen, noch kein Hindernis der Unmittelbarkeit des Erkennens
bilde. Der Verf. selbst gesteht dies zu, indem er die Erkenntnis,
welche die Seele von ihren eigenen Thätigkeiten und ihrem
Dasein besitzt, als eine unmittelbare betrachtet, obgleich auch
sie offenbar nur durch Vorstellungen sich vollzieht. Es wäre
in der That einfältig und lächerlich, wenn man behaupten wollte,
feein könne überhaupt nicht erkannt werden, weil dies nur durch
Vorstellungen, also mittelbar geschehen könne. Die Unmöglichkeit

einer unmittelbaren Erkenntnis soll sich vielmehr nach dem
Verf. nur auf Dinge beziehen, die der Seele jenseitig, nicht ihr
immanent sind. Wir bestreiten dies, und zwar auf Grund der
angedeuteten Unterscheidung einer doppelten Unmittelbarkeit
beziehungsweise eines doppelten Erkenntnismittels. Der Satz :

die Körperwelt kann nicht ohne Mittel erkannt werden, läfst
sich in einem zweifachen Sinne nehmen, indem das „Mittel'
entweder auf den Terminus der Erkenntnis oder auf das Subjekt
derselben bezogen wird. Nimmt man den Satz im letztern Sinne,
so mufs allerdings angenommen werden, dafs das Subjekt der
Bestimmung und sozusagen Information durch das Objekt, der
idealen Verbindung und Verähnlichung mit dem Objekt bedarf,
um dasselbe zum Terminus seiner Erkenntnisthätigkeit zu machen.
JJies geschieht nun dadurch, dafs das wahrzunehmende Objekt
uem wahrnehmenden Subjekt sein Bild einprägt und somit das

.bjekt zu seiner Erkenntnis nicht blofs anregt, sondern in
wirksamer Weise befähigt. Dieses Bild kann mit Recht als

enntnismittel bezeichnet werden, und insofern es eines solchen
zur Erkenntnis des der Seele nicht immanenten Seins, also ins-

esondere der körperlichen Dinge bedarf, kann diese Erkenntnis
eiue mittelbare genannt werden. Dieses nämliche Bild und Er-
-^"^oisuiittel aber ist nicht Terminus, nicht Gegenstand der

hf3 "^n-8 ^dt überhaupt nicht ins Bewufstsein, es sei denn
c r%lich durch einen Akt der Reflexion und Schlufsfolgerung.



6 Znr neuesten philosophischen Litteratur.

Daher unterscheidet die Scholastik mit Recht zwischen einem
medium quod und einem medium quo, einem Mittel, das selbst
zuerst erkannt sein mufs, um weiterhin zur Erkenntnis eines
andern zu führen, wie der Rauch zu der des Feuers, und einem
Mittel, das den Gegenstand selbst vergegenwärtigt, d. h. zur
unmittelbaren Perception des real gegenwärtigen Objekts selbst
befähigt. Von der letzteren Art ist die von der Scholastik sog.
species sensibilis impressa, die man (der Vergleich rührt, wenn
wir uns nicht täuschen, von Balmes her) mit einem Spiegel von
solcher Glätte, dafs er selbst unsichtbar nur den gespiegelten
Gegenstand erscheinen läfst, vergleichen kann.

Die allgemeine, vom Verf. selbst in dem beachtenswerten
zweiten Kapitel von der Erfahrung konstatierte Überzeugung,
dafs wir die Körperwelt unmittelbar und nicht unsere Vorstellung
von einer solchen wahrnehmen, läfst sich demnach mit der
Einsicht, dafs Körper nur durch repräsentative Vorstellungsbilder,
nicht aber durch eine unmittelbare Verbindung mit ihrem reellen
Sein erkannt werden können, wohl vereinbaren, und ist daran
umsomehr festzuhalten, als der einzige durchgreifende Unterschied
zwischen Wahrnehmung und Phantasievorstellung nur darin
gesucht werden kann, dafs jene im gegenwärtigen Objekte
terminiert.

Es fragt sich nach dem Gesagten nur mehr, ob der sog.
naive Realismus nicht durch anderweitige Gründe als unhaltbar
und objektiv falsch erwiesen worden sei. Bevor wir aber diese
Gründe prüfen, glauben wir uns gegen den idealistischen, vom
Verf. adoptierten Gebrauch des Ausdrucks „Erscheinung"
verwahren zu müssen. Wenn die sensiblen Qualitäten, wie der
Idealismus annimmt, nur in der Vorstellung des Subjektes
bestehen; wenn ihnen im Objekt, dem die „naive" Überzeuguug
sie zuschreibt, nur etwas völlig Heterogenes als „Veranlassung"
entspricht, so sind sie thatsächlich nur Schein trotz des für den
Idealismus unerklärbaren Geknüpftseins einer bestimmten
„Empfindung" an eine bestimmte „Bewegung" oder äufsere
Veranlassung; denn die Erscheinung unterscheidet sich eben dadurch
vom Scheine, dafs sich in jener ein Seiu, sei es des Subjekts
oder Objekts, die objektive Beschaffenheit des einen oder andern
offenbart, erscheint, während der Schein etwas, was er nicht ist,
zu sein prätendiert. Nun gelangt aber nach der idealistischen
Ansicht in den sensiblen Qualitäten weder das Subjekt noch das

Objekt zur Erscheinung, indem Farbig-, Tönend- u. s. w. -sein
weder dem Subjekt noch dem Objekt zukommt. Ist aber
Erscheinung dasjenige, worin ein Sein sich offenbart, kundgibt, so



7

kann man mit vollem Rechte von objektiv-realen Erscheinungen
reden und die Thätigkeiten des Denkens, Wollens, deren objektive

Realität der Verf. mit Recht anerkennt, als Erscheinungen
des denkenden und wollenden Subjekts bezeichnen. Demnach
ist auch der Ausdruck „Erscheinung" für die sensiblen Qualitäten

nur vom realistischen Standpunkt aus gerechtfertigt,
demzufolge dieselben zwar nicht als ein Ansichseiendes, wohl aber
als objektiv-reale Eigenschaften eines Ansichseienden, in welchen
sich dieses dein Subjekt offenbart, zur Erscheinung kommt,
betrachtet werden.

Was nun die angebliche Widerlegung des sog. naiven
Realismus betrifft, so konstatiert der Verf. die Thatsache, dafs
als Vertreter des Realismus „in erster Linie alle philosophisch
Ungebildeten und in zweiter Linie fast die ganze Philosophie
"vor Berkeley und Kant sowie die gesamte Naturwissenschaft mit
ganz geringen Ausnahmen" zu nennen seien (S. 48). Wie man
sieht, befinden wir uns trotz der „philosophisch Ungebildeten"
als Vertreter des Realismus in nicht zu verachtender Gesellschaft,

in der eines Piaton, Aristoteles, der gesamten Scholastik.
Eine völlige Überwindung des naiven Realismus, fährt der Verf.
fort, trete „überhaupt erst auf den sehr spät erreichten höchsten
Stufen der erkenntnistheoretischen Bildung ein und nichts sei
häufiger als ein teilweiser Rückfall in die Vorstellungen des
ursprünglichen Realismus" (S. 49 f.).

Gegen den Realismus werden folgende Argumente ins Feld
geführt. Es fälle ihm nicht ein, dafs Dinge, die bald in dieser,
bald in jener Gröfse uns erscheinen, unmöglich Dinge an sich
selbst sein können (in einer Fufsnote wird bemerkt, dafs „dieses
schlagende und wirksame Argument gegen den Realismus
gewöhnlich übergangen werde") (S. 54). Auf dem Standpunkt
des naiven Realismus werde ein Unterschied zwischen Gegenstand

und Vorstellung, Ding an sich und Vorstellungsbild
geleugnet. Im täglichen Leben glauben wir alle, dafs wir es mit

en Dingen selbst und nicht blofs mit subjektiven Vorstelluugs-
udern zu thun haben; soweit wir das Ding und seine Vor-

ung unterscheiden, verständen wir unter letzterem das
subjektive Erinnerungsbild (S. 59 ff.). Gleichwohl fähre man fort,

em bubjekt auch fernerhin die Fähigkeit einer Wahrnehmung
er aufser uns befindlichen Dinge und nicht nur ihrer Vor-
e ungsbilder zuzuschreiben, wiewohl aus der Notwendigkeit
,er ermittlung allein schon die freilich erst viel später deutlieh

p l?tn'e Wahrheit, dafs die Dinge selbst unmittelbar auf keinen
wahrgenommen werden können, folge (S. 62). Daher unter-



8 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

scheide man zwischen subjektiven und objektiven Eigenschaften
der Dinge und verstehe unter ersteren Farbe, Licht, Ton u. s. w.,
unter letzteren die räumlichen, zeitlichen und materiellen
Prädikate (S. 63). Bezüglich der ersteren habe Locke ein specielles
Verdienst nicht aber das Recht erworben, als Urheber der
Lehre von ihrer Subjektivität zu gelten; in neuerer Zeit sei
auch die Naturwissenschaft zur Überzeugung gelangt, dafs den

Sinnesempfindungen keine Existenz aufserhalb der Vorstellung
zukommen könne, nur vereinzelt treten noch Versuche hervor,
die objektive Realität der Sinnesempfindungen in irgend einer
Beziehung zu retten: Versuche, die zu aussichtslos seien, um
eine besondere Beachtung zu verdienen. Frage man nach den
Gründen, die zuerst den Zweifel an die objektive Realität der
Sinnesempfindungen bewirkt haben, so seien es wohl deren
Relativität und ihre teilweise Verwandtschaft mit den Gefühlen,
die zuerst den naiven Realismus erschütterten; die verschiedenen
Empfindungen, die Speisen und Getränke in Gesunden und
Kranken u. s. w. hervorrufen, die verschiedenen Eindrücke der
äufseren Temperatur u. s. w. Die Verwandtschaft mit den
Gefühlen zeige sich darin, dafs Wärme und Kälte brennen, den
Schmerz erzeugen, so dafs man von einem allmählichen Übergang
der Empfindung in das Gefühl reden könne; „Bei welchem
Grade der Wärme sollen wir die Grenze ziehen, jenseits deren
eine objektive Eigenschaft sich plötzlich in ein subjektives Gefühl
verwandelt?" (So Locke.) Ferner folge die Subjektivität der
sensiblen Qualitäten aus der durch physikalische und physiologische

Thatsachen festgestellten Unvergleichbarkeit der äufseren
Reize mit der Empfindung, die zu der Auffassung zwinge, dafs
die Empfindung auf Veranlassung des Reizes als rein psychische
Erscheinung hervortrete (S. 71). Als Abbild objektiver
Eigenschaften äufserer Gegenstände lasse sich die Empfindung nicht
mehr auffassen, da dasselbe Objekt nach der verschiedenen
Disposition des Subjekts verschiedene Empfindungen hervorbringe,
und nur eine davon von objektiver Bedeutung sein könnte. Aus
allen diesen Schwierigkeiten komme man nur heraus, wenn man
die naive Vorstellung von der objektiven Realität der
Sinnesempfindungen ganz und gar fallen lasse. Weiterhin seien wir
mit der bedeutungsvollen Thatsache bekannt geworden, dafs
verschiedene Reize auf dasselbe Organ die gleichen Empfindungen
und derselbe Reiz auf verschiedene Organe verschiedene
Empfindungen hervorrufe. Solchen Thatsachen gegenüber lasse sich
der naive Realismus wirklich nicht mehr aufrecht erhalten.
Endlich und das sei der in letzter Instanz entscheidende Grund,



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 9

verstehe man überhaupt nicht, was Sinnesqualitäten sein sollen,
die nicht empfunden werden. Wenn Farbe existieren wolle
(sie), so müsse sie gesehen werden u. s. w. Mit der Annahme
der objektiven Realität dieser Prädikate (Farbe, Ton) lasse sich
kein vollkommen deutlicher Sinn verbinden, alles weise auf ihre
psychische Natur hin. Dafs wir trotzdem die Dinge mit diesen
Qualitäten umkleiden, dafs sie an den Objekten haften, sei freilich
höchst merkwürdig, sei aber Thatsache und dürfe als solche nicht
in Abrede gestellt werden (S. 72 ff.).

Also das sind die längst — von Locke und Joh. Müller —
vorgebrachten Gründe, auf welche hin man es wagt, die Stimme
der Natur selbst, die unleugbare allgemeine Überzeugung von
der objektiven Realität der sensiblen Qualitäten Lügen zu strafen.

11 der That ganz armselige und elende Gründe, die einem
Aristoteles und der Scholastik nicht unbekannt waren, ohne sie
aber zu bewegen, an dem Zeugnis der Natur Zweifel zu hegen.
Uber die Thatsache der Umkleidung der Objekte mit den
angeblichen „Empfindungen" (in der That „wahrgenommenen
Qualitäten") geht, der Verfasser zu leicht hinweg. Dieselbe ist nicht
^"e'd für den naturwissenschaftlichen Realismus, sondern auch
jär ihn selbst absolut unerklärbar. Er meint zwar die Schwierigkeit

damit zu umgehen, dafs er das „umkleidete" Objekt als ein
rem phänomenales hinstellt. Aber damit wird sie nur
hinausgeschoben, nicht erklärt. Wir aber fragen ihn, woher die Seele

leses Kleid nimmt, wie sie, die weder farbig noch tönend ist,
dazu kommt, die Objekte mit Farben und Tönen zu „umkleiden".

Indem wir mit unserer Antwort mit dem letzten „entscheidenden

Beweise" beginnen, so können freilich „Empfindungen"
Dur etwas Subjektives sein; es ist aber eben durch nichts
bewiesen, dafs Farben, Töne u. s. w. Empfindungen und nicht,
wofür uns die Stimme der Natur sie zu halten befiehlt,
wahrgenommene Qualitäten seien. Der Umstand, dafs wir mit diesen

'adikaten keinen „vollkommen deutlichen Sinn" verbinden,
berechtigt uns nicht, die Schwierigkeit mit dem Alexanderhieb des
oeali8mus zu lösen. Denn was ist nicht aus diesem Grunde

a es behauptet, resp. verneint worden! Die Herbartianer
verwerfen die Seelenvermögen, weil sie damit keinen „vollkommen

lichen Sinn" zu verbinden wissen. Hegel verwirft die Exi-
auT2 e'nes vom Denken und Gedachtsein unabhängigen Seins

8 demselben Grunde, während der Verf. gegen Herbart und

f t n
8°w°hl die Seelenvermögen als auch das Ding an sich

schuft teD w'88en will. Die sinnlichen Qualitäten, als Eigen¬
en der Körper betrachtet, sind nicht mehr und nicht weniger



10 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

dunkel als die vom Verf. angenommenen unorganischen und
organischen Kräfte. — Indem der Verf. meint, eine Farbe, die
niemand sehe, ein Ton, den niemand höre, seien unvorstellbare
Dinge, verwechselt er, wie schon Aristoteles gegen Demokrit
erinnerte, das Gesehen-Gehörtwerdenkönnen mit dem wirklichen
Gesehen-Gehörtwerden, nur das erstere ist der Farbe, dem Ton
wesentlich, nicht das letztere. — Wenden wir uns den
insbesondere von dem Physiologen Joh. Müller konstatierten That-
sachen zu, wornach gleiche Reize verschiedene „Empfindungen"
und verschiedene Reize dieselbe „Empfindung" erzeugen, so lassen
dieselben vom sog. naivrealistischen Standpunkt eine vollkommen
befriedigende Erklärung zu. Joh. Müller selbst unterscheidet
adäquate und unadäquate Reize, Reize auf das Auge, die ein
wirkliches Sehen, und solche, die nur einen unbestimmten
Lichteindruck hervorbringen. Verfolgen wir diese Spur, so erklärt
sich der Lichteindruck z. B. infolge eines Schlages auf das Auge
aus der durch Sehen von wirklichem, physischem Lichte
bewirkten Habituierung des Sinnes. Die idealistische „Erklärung"
erhielte nur dann einen Schein von Berechtigung, wenn ein Auge,
das nie wirkliches Licht gesehen, (in der Sprache J. Müllers)
nie auf adäquate Reize reagierte, infolge eines Schlages ebenfalls

einen Lichteindruck erhielte. Dieses ist aber nie und von
niemandem konstatiert worden. Auf dieselbe Weise erklären
sich die verschiedenen Wirkungen desselben Reizes auf
verschiedene Sinne, die doch selbstverständlich in einer den

vorausgegangenen Wahrnehmungen entsprechenden Weise auf äufsere
Reize reagieren werden. Wenn man weiterhin daran erinnert,
dafs dasselbe Objekt nach der verschiedenen Disposition des

Sinnes in verschiedener Weise darauf einwirke, so beweist dies

allerdings eine gewisse Relativität des sinnlichen Erkennens, eine
Abhängigkeit der objektiv richtigen Wahrnehmung von subjektiven

Bedingungen, es beweist aber nicht die Subjektivität der
sensiblen Qualitäten selbst. Die Notwendigkeit solcher
Bedingungen aber erklärt sich ganz einfach daraus, dafs die sinnliche
Erkenntnis nicht auf Grund einer sozusagen rein idealen
Offenbarung der Dinge zu stände kommt, sondern auf Grund einer
das beseelte Sinnesorgan zugleich physisch und psychisch affi-
cierenden Einwirkung. Hieraus erklärt sich, dafs einerseits, um
(beispielsweise) die äufsere Temperatur richtig zu beurteilen, der
Tastsinn selbst in einer gewissen mittleren Temperatur sich
befinden mufs, und dafs andererseits ein heftiger Eindruck auf ein
Sinnesorgan Schmerzgefühl hervorruft, das die Wahrnehmung der
objektiven Qualität infolge der Betäubung oder Korrumpierung



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. il
des Organs unmöglich macht. In diesem Falle von einem Übergang

der sinnlichen „Empfindung" in ein Gefühl zu reden, ist
ganz und gar unberechtigt und geradezu sinnlos. Oder soll,
wenn die Blendung durch grelles Licht dem Auge schmerzvoll
ist, in der That das Licht in Schmerz übergehen? Wahrlich,
derartige Absurditäten verdienen kein Wort der Widerlegung.

Man beruft sich ferner auf die Unvergleichbarkeit des
aufseren Reizes mit der wahrgenommenen sinnlichen Qualität.
Eicht und Farbe seien physikalisch betrachtet blofse Bewegungen,it denen die Licht- und Farbenempfindungen keinerlei
Ähnlichkeit haben. Wir erwidern, dafs die von den Physikern
angenommenen Ätherschwingungen mit der Annahme objektiver
sinnlicher Qualitäten der Körper selbst nicht unvereinbar seien;
cur ist in diesem Falle anzunehmen, dafs jene Bewegungen als

rager und Mittel dienen, wodurch uns die Dinge ihre Qualitäten

kundgeben. Wie will man beweisen, dafs diese Auffassung
unmöglich sei? In einer Naturanschauung, die in den Körpern
aufser dem Stoffe die specificierende Wesensform anerkennt, kann
e'ne solche Manifestation von Qualitäten durch Bewegungen nichts
Auffallendes und Fremdartiges an sich haben. Was endlich die
Relativität der sinnlichen Wahrnehmung betrifft, die zuerst den
naiven Realismus, wie der Verf. sagt, erschütterte, so beweist
sie die Beschränktheit und Bedingtheit der Sinne, nicht aber die
Objektivität der sinnlichen Qualitäten.

Sind demnach die gegen den Realismus der sinnlichen
Erkenntnis gerichteten Einwendungen haltlos, so läfst sich noch
weiter bis zu der Behauptung vorgehen, dafs der Realismus allein
naitbar, der Idealismus aber durchaus unhaltbar und absurd sei.
Aicht blofs entspricht der Realismus der allgemeinen Überzeugung,
der sich auch der „erkenntnistheoretisch Gebildete" (richtiger:

ealistisch Verkrüppelte und Verbildete) nicht entziehen kann,
sondern er allein erklärt auch die wirklichen Thatsachen der
sinnlichen Erkenntnis. Der Idealismus weifs auf die Fragen,
warum an eine bestimmte Bewegung eine bestimmte Empfindung
gebunden ist, warum, wenn die äufseren Gegenstände die Seele
kir anregen zur selbständigen Erzeugung einer leuchtenden,
a igen, tönenden Erscheinungs-(Schein-)welt, nicht jede leise
nregung genügt, um den ganzen in der Seele verschlossenen
Ochtum sinnlicher Herrlichkeit zur Offenbarung zu bringen,

^le eine leise Anregung im stände ist, alle mit einer Reise ver-
THn ,®nen Erinnerungen wachzurufen: auf diese Fragen hat der

ea Oms keine Antwort.
folgen wir dem Verf. auf seinem weiteren Sturmlauf gegen



12 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

den naiven und naturwissenschaftlichen Realismus! Durch die
angeblich bewiesene Subjektivität der sensiblen Qualitäten ist
bereits der Weg zu weiteren Unterminierungen geebnet. Denn
die räumlichen Verhältnisse, Gröfse, Bewegung u. s. w. nehmen
wir thatsächlich nur in und mit den sensiblen Qualitäten und
— um mit Aristoteles zu reden — als gemeinsame Sinnesobjekte
wahr. Haben wir es also nach der Ansicht des Verf. in den
sensiblen Qualitäten nur mit unseren eigenen Vorstellungen zu
thun, so gilt dasselbe auch von Gröfse und Raum, mit andern
Worten, der von uns wahrgenommene Raum ist nicht der (vom
Verf. zunächst als ein problematischer behandelte) wirkliche,
sondern ein vorgestellter Raum. Von diesem vorgestellten Räume
nun sucht der Verf. im 5. Kapitel zunächst die Apriorität oder
den subjektiven Ursprung nachzuweisen, um dann im 6. Kapitel
die ausschliefsliche Idealität oder Nichtrealität des Raumes zu
behaupten gegenüber den Versuchen, Apriorität und Realität des
Raumes zugleich aufrecht zu erhalten. Um das Verfahren des

Verf.s sofort zu charakterisieren und zugleich den Punkt
aufzuzeigen, von welchem aus das sophistische Netz seiner
Argumentation mit Leichtigkeit sich auflösen läfst, bemerken wir, dafs

er drei Raumtheorieen unterscheidet, die wir der Kürze wegen
als die Newton-Clarkesche, Leibnitzsche und Kantsche bezeichnen
können. Die erste sieht im Räume ein absolut bestehendes,
durchaus gleichförmiges Gefäfs, von welchem die Dinge
aufgenommen werden. Die zweite fafst den Raum als eine sekundäre,
aus dem Zusammensein einer Vielheit von Existenzen
resultierende Eigentümlichkeit des Seienden auf. Die dritte Theorie
greift auf die erste — die nach dem Verf. zugleich auch die
natürliche und volkstümliche Auffassung ist — zurück und
betrachtet den Raum zwar ebenfalls als ein unendliches
gleichförmiges Gefäfs, jedoch nicht von objektiv - realer, sondern rein
subjektiver Bedeutung: als Anschauung oder Anschauungsform,
in welche die von aufsen angeregten Empfindungen eingetragen
und in eine bestimmte Ordnung des Nebeneinander gebracht
werden. — Es ist nicht schwer, einzusehen, dafs es dem Verf.
unter seinen Voraussetzungen keine besondere Mühe kostete,
die Unhaltbarkeit der ersten und zweiten Raumtheorie nachzuweisen

und die dritte oder Kantsche als die allein berechtigte
hinzustellen, und nicht allein den Beweis für die Apriorität des

Raumes, der als „Gesamtraum" die apriorische Bedingung für
die Wahrnehmung jedes begrenzten Raumes oder Raumteils bilde,
sondern auch der Nichtrealität des Raumes zu führen; denn in der
That ist die Existenz jenes Undings eines absoluten-unbegrenzten



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 13

Gefäfsraums eine Absurdität, die Leibnitzsche Ableitung des
kontinuierlichen Raumes aber aus dem Zusammensein einfacher Wesen
schlechterdings undurchführbar.

So leicht es nun dem Yerf. wurde, seine beiden Thesen zu
erweisen, so wenig kann es uns schwer fallen, das künstliche
Kartenhaus seiner hypothetischen Beweisführung über den Haufen
zu werfen. Denn die von ihm als die natürliche und volkstümliche

hingestellte Auffassung des Raumes ist weder natürlich
noch haltbar, beruht vielmehr auf einer Verwechslung des
abstrakten, imaginären Raumes mit dem wirklichen, oder vielmehr
auf einer Vermischung und üurcheinanderwerfung von Begriffen,
die sorgfältig auseinander gehalten werden müssen. Der Verf.
bezeichnet ganz wie Kant den imaginären und abstrakten Raum,
den wir wie ein unbegrenztes (vielmehr „ohne bestimmte Grenzen"),
iu sich durchwegs gleichförmiges Gefäfs vorstellen, als den Raum
schlechthin und schliefst nun mit Recht, dieser Raum könne nicht
existieren, sondern sei eine blofse Anschauung, Vorstellung oder,
uut Kant zu reden, Anschauungsform der Sinnlichkeit. Es ergibt
sich aber auch sofort, dafs diese Auffassung sich selbst aufhebt;
denn der unendliche Raum ist subjektiv ebenso unvollziehbar,
wie objektiv, d. h. er ist schlechterdings unvorstellbar, weshalb
sich der Verf. gezwungen sieht, die Unendlichkeit des subjektiven

Raumes im Sinne der Fortrückung der Grenzen ins
Unendliche zu erklären: eine Erklärung, durch welche die gesamte
idealistische Raumtheorie wieder umgestofsen wird. Alle diese
Schwierigkeiten fallen weg, wenn man mit Aristoteles den Ort
(Raum) von der extensiven Quantität unterscheidet und ihn als
•Ke Grenze des umgebenden Körpers definiert. In dieser
Annahme fällt der „Raum" teils mit der Quantität des ausgedehnten
Körpers und teils mit der Fähigkeit des letzteren, einen andern
Körper zu umfassen, zusammen. Demnach ist zwar der einzelne
Körper innerhalb des Weltganzen, nicht aber dieses selbst im
Räume, und der Raum hört auf, jenes allumfassende, unendliche,
nr sieh bestehende Unding zu sein, dessen Existenz, wie wir

m Verf. zugeben, unmöglich ist.
Dafs der Raum nicht aus Empfindungsprozessen entstehen

onne (g. 8f)j gestehen wir dem Verf. zu. Der Raum hat jedoch
®!t solchen überhaupt nichts zu thun, sondern wird zugleich mit

en sinnlichen Qualitäten wahrgenommen, als ein Äufseres und
v°n aufsen Gegebenes angeschaut. Ein solches „Hinausschauen"
^are re'n undenkbar, wenn der Raum, wie der Verf. will, nur
Ra^8 ^ukjeiRive8 wäre (S. 83). Der Verf. gesteht zu, dafs der

m von der einmal gegebenen äufseren Wahrnehmung abstrahiert



14 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

werden könne, meint aber: wie äufere Wahrnehmung selbst
möglich sei, werde damit schlechterdings nicht erklärt, das sei
aber gerade das Problem, um dessen Lösung es sich handle.
Daher beruhe die gegen die Aprioritätslehre gerichtete empiristische

Argumentation auf einer groben petitio principii (S. 86 f.).
Der Verf. selbst macht sich daher anheischig zu beweisen, dafs
äufsere Wahrnehmung nur durch die Annahme eines subjektiven,
apriorischen Ursprungs der Raumvorstellung sich erklären lasse :

was übrigens schon aus der allgemeinen Erwägung sich ergebe,
dafs die Dinge nicht unmittelbar wahrgenommen werden können,
die Wahrnehmungsgegenstände aber räumliche Ausdehnung
besitzen; es müsse also diese Ausdehnung notwendig subjektiv sein
(S. 88). Die Hohlheit und Richtigkeit dieses Arguments ergibt
sich ohne weiteres aus dem früher von uns Gesagten. Im Gegenteil

wird man schliefsen müssen: wir schauen einen äufseren
Raum an; der angeschaute Raum kann daher kein subjektiver,
sondern nur ein objektiver sein; denn ein subjektiver Raum
würde von uns nicht als ein von aufsen gegebener angeschaut
werden können, wie wir denn wirklich nur in der Wahrnehmung

den Raum als ein Aufseres auffassen, während dies
bezüglich unserer Phantasievorstellung vom Räume durchaus nicht
der Fall ist. Der erste aprioristische Schufs des Verf.s ist sonach
ein Schufs ins Blaue. Wie aber derselbe dazu kommt, für seine

aprioristische Theorie und gegen den „naiven" Realismus auf
die Notwendigkeit realer Einwirkungen von aufsen sich zu
berufen, ist ganz unverständlich; denn eine solche erscheint gerade
in seiner Theorie als rein zufällig, als blofse, entbehrliche
Anregung, da ja die Seele sowohl die sensiblen Qualitäten als auch
den Raum in absoluter Selbstthätigkeit als rein psychisches
Erzeugnis hervorbringen soll, während der Realismus eine effektive
Einwirkung und Offenbarung des Objekts bezüglich des Subjekts
annimmt, um jenes zum Gegenstande seiner erkennenden Thätig-
keit machen zu können. Die Immanenz dieser Thätigkeit ist
durchaus nicht — wie der Verf. behauptet —- ein Hindernis
des Heraustretens der Seele aus sieh selbst zur Erfassung eines
aufser ihr gegebenen realen Objekts; denn dieses Heraustreten
ist ein ideales, nicht ein reales, räumliches; mit andern Worten:
der äufsere Gegenstand wird im Erkenntnisakte Terminus, auf
den die Erkenntnis sich richtet, ohne sich ihm, real aus sich

heraustretend, physisch zu verbinden. „Dafs wir in einem

subjektiven, von uns selbst erzeugten und aus uns hinausge-
schauten Räume Dinge da wahrnehmen, wo sie nicht sind"
(S. 98), kann nur in einem Gehirne als „wohl verständlich"



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 15

erscheinen, das alle gewohnten Vorstellungen in ihr Gegenteil
verkehrt hat.

In der Verwerfung der sog. Projektionstheorie sind wir mit
dem Verf. einverstanden; ebenso stimmen wir ihm zu, wenn er
gegen die Theorie einer Selbstempfindung der Netzhaut die That-
sache geltend macht, dafs wir Gegenstände aufser uns und nicht
Empfindungen im Sinnesorgan oder Eindrücke auf dasselbe
wahrnehmen (wahrzunehmen glauben) (S. 95). Jedoch nicht aus dem
von ihm angegebenen Grunde ist die Netzhaut kein Gegenstand
der Wahrnehmung, nämlich weil auch die Netzhaut aufserhalb
der Seele sei; vielmehr müssen wir diesem Dualismus
entschieden widersprechen. Jener Grund liegt darin, dafs eine
Seelenkraft, die an ein körperliches Organ gebunden ist, nicht
auf sich selbst zu reflektieren vermag. Im Sehen ist daher die
Seele ausschliefslich dem äufseren Gegenstande, nicht aber ihrer
eigenen Thätigkeit oder Zuständlichkeit zugewandt. Daher sehen
wir auch die Dinge in ihrer natürlichen Lage und trotz der
Zweiheit der Netzhautbilder einfach, nicht doppelt.

Wenn daher der Verf. emphatisch erklärt, es sei durchaus
unmöglich, dafs in die Seele je etwas Räumliches hineinkommt,
oder dafs umgekehrt diese etwas in Wirklichkeit aufser ihr und
an sich selbst Existierendes je wahrnimmt; ferner, dafs der
Kaum, in dem wir die Aufsenwelt anschauen, kein an sich
existierendes Wesen, sondern ein von uns in der Anschauung
erzeugtes Produkt subjektiven Ursprungs darstellt: so liegt in
diesen Worten nicht nur eine völlige Verkennung der Natur und
der Bedingungen des sinnlichen Erkennens, das allerdings
durchaus nicht aus einer Identität der Seele mit dem Gehirn
(K. 100), wohl aber aus der Beseeltheit des Gehirns und der
peripherischen Organe zu erklären ist, sondern auch des
Erkennens überhaupt, das wesentlich in der idealen Ausprägung
eines realen Seins besteht. Der ideale Raum des Verf.s, dem
kein reales Korrelat entspricht, und der doch wie eine Realität
»angeschaut" wird, ist geradezu ein erkenntnistheoretisches
Monstrum und durchaus nicht besser als das Unding der Newton-
Elarkeschen Raumauffassung. Wollte man an die entia rationis
der Scholastik erinnern, so hätte eine solche Erinnerung nur
dann irgend einen Sinn, wenn man unter dem Räume den Ort
Verstände. Da aber in der Meinung des Verf.s der Raumbegriff
au°h die Ausdehnung, die extensive Quantität in sich begreift,
diese aber offenbar wie eine Realität und Bestimmtheit des Gegen-
8tandes vorgestellt wird, so mufs eine solche Vergleichung mit
den entia rationis als ganz unberechtigt zurückgewiesen werden.



18 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Übrigens ist auch der Ort (das „Wo" der aristotelischen Kate-
gorieentafel) nicht ein ens rationis, sondern eine reale Bestimmung.

Nicht die eigene Ausdehnung des beseelten Organs also ist
der Grund der Raumwahrnehmung; andererseits aber bildet die
erstere kein Hindernis der letzteren (S. 104), denn reale
Ausdehnung schliefst nicht die Einheit des sinnliehen Bewufstseins
aus; vielmehr bedingt sie die Möglichkeit einer sinnlichen Raum-
perception; denn eine solche erfordert einen realen äufseren Ein-
flufs, einen physischen Eindruck auf das Organ. Wir erklären
also keineswegs die Raumanschauung aus einer Kenntnis der
räumlichen Ausdehnung des tastenden Organs, sondern die
Raumwahrnehmung ist uns etwas mit der Wahrnehmung der
sinnlichen Qualitäten ursprünglich Gegebenes. Die vom Verf.
bekämpfte Helmholtzsche und ähnliche Theorieen bestehen für
uns nicht. Die Annahme einer ursprünglichen objektiven
Verknüpfung der angeblichen Empfindung und wirklichen
Wahrnehmung sensibler Qualitäten mit der Raumanschauung allein
erklärt den innigen Zusammenhang beider, während die Ansicht
des Verf.s, dafs „die Empfindungen nur Gelegenheitsursachen"
seien, welche die Seele veranlassen, die Raumanschauung spontan
zu erzeugen, diesen Zusammenhang auflöst.

Unbegreiflich erscheint, wie der Verf. mit dieser seiner
Ansicht die unzweifelhaft richtige Bemerkung vereinbaren könne,
dafs von einem ursprünglich unräumlichen Charakter der
„Gesichtsempfindungen" nicht die Rede sein könne (S. 118). Ebenso
unbegreiflich erscheint es, dafs die Seele zur nähern Orientierung
in dem von ihr selbst geschaffenen Räume, wie der Verf. zugibt,
der Erfahrung bedarf (S. 127). Richtig aber erkennt der Verf.,
dafs unsere ursprüngliche Wahrnehmung nicht eine flächenhafte
sei, von der auf eine dritte Dimension erst geschlossen werden
müfste (S. 129). Accommodations- und Konvergenzgefühle könnten
die Tiefenwahrnehmung nicht ursprünglich erzeugen, so sehr sie
für richtige Beurteilung der Entfernungen von Einflufs sind
(8. 131 f.). Ebenso richtig ist auch, dafs die Verschiedenheit
der Netzhautbilder zur ursprünglichen Erzeugung der
Tiefenvorstellung nichts beizutragen vermöge (S. 132). Der Verf.
erklärt sich gegen eine Projektion der „Lichtempfindung" in der
Richtung der Lichtstrahlen. Von einer Projektion kann
allerdings nicht die Rede sein, wohl aber sehen wir in der Richtung
der Strahlen, weil wir eben den Gegenstand, nicht aber sein
psychisches oder physiologisches Abbild sehen. — Ebensowenig
ist die Wahrnehmung des äufseren Raumes durch einen unbe-
wufsten Kausalitätsschlufs vermittelt (S. 149 f.). — Auf die



17

Begriffsverkehrung, die in der Meinung liegt, die vom Verf.
anerkannte Thatsache der Wahrnehmung äufserer Dinge, nicht
blofser Vorstellungen erkläre sich aus der Apriorität und
Subjektivität des Raumes (S. 155), wurde bereits hingewiesen.
Behaupten, die Wahrnehmung äufserer Gegenstände sei nur
möglich, wenn diese nichts weiter als Erscheinung, d. h. nach
dem Verf. etwas blofs in der Vorstellung Existierendes seien
(S. 154), ist der Gipfel der Absurdität und heifst das richtige
Verhältnis einfach auf den Kopf stellen. Die Berufung auf Kants
„empirische Realität", die sich von der rein subjektiven
Vorstellung und dem blofsen Scheine ebenso wie von transcenden-
taler Realität unterscheide, macht die Sache nicht besser. Die
sinnliehe Empfindung und der apriorische subjektive Raum, denen
nichts Objektives entspricht, sind und bleiben Schein. Die Un-
haltbarkeit der Ansicht des Verf.s folgt schon daraus, dafs der
B,aum, obgleich blol'se Anschauungsform, doch nie rein und
unabhängig vom empirischen Material mit voller Deutlichkeit in
das aktuelle Bewufstsein soll erhoben werden können (S. 162).
Die Konsequenz würde vielmehr verlangen, dafs der Raum —
als rein psychisches Produkt — einmal von aufsen angeregt,
in seiner vollen Klarheit ins Bewufstsein treten würde. Auch
die Relativität der wahrgenommenen Gröfsen beweist gegen den
Verf.; denn die subjektive Vorstellung müfste immer den
gesamten Raum umfassen, also die Gegenstände immer in der
gleichen Gröfse zeigen; nur wenn wir uns ihnen thatsächlich in
einem wirklichen Räume nähern oder von ihnen uns entfernen,
können sie bald gröfser und bald kleiner erscheinen. Die künstliche

Vergröfserung, resp. Annäherung, auf die sich der Verf.
beruft, beweist nichts gegen die absolute Gröfse der Gegenstände;
denn sie kann unmöglich ins Unendliche gehen, ist also eine
begrenzte und setzt eine bestimmte Gröfse voraus.

Überschaut man die Argumente des Verf.s, so beweisen
sie, was man längst erkannte, die Relativität der sinnlichen
Erkenntnis, keineswegs aber die Apriorität und Subjektivität der
gemeinsamen Sinnesobjekte, — in moderner Sprache der
Raumvorstellung und des Raumes.

Über den Abschnitt: Kants Begründung der „Apriorität
des Raumes" fassen wir uns kurz, nachdem wir bereits auf den
sophistischen Begriff eines Gesamtraumes, der den Gegenstand
4er ursprünglichen Anschauung bilden soll und doch zugestan-
denermafsen gar nicht angeschaut werden kann (S. 189),
aufmerksam gemacht haben. Was aber das Argument aus der
apodiktischen Gewifsheit der Geometrie betrifft (S. 204 f.), so

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 2



18 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

hat Kant allerdings richtig eingesehen, dafs der Lockesche
Empirismus dieselbe nicht zu erklären vermöge; die von ihm
angenommene Apriorität aber kann diese Apodikticität ebensowenig
begründen ; denn der a priori gegebene Raum soll ja kein anderer
als der empirische sein, nur eben a priori, von innen, nicht
von aufsen gegeben. Der Charakter der Geometrie ist weder
aut' dem Wege Lockes noch auf dem Kants richtig zu bestimmen;
er verlangt vielmehr die von Aristoteles angenommene doppelte
Abstraktion, zuerst der Quantität von den sensiblen Qualitäten,
dann des Wesens der Raumformen im Begriff. Nicht wie der
Verf. mit Kant annimmt, Anschauung, sei sie auch eine
apriorische, erklärt den wissenschaftlichen Charakter der
Geometrie, sondern allein Erfassung des begrifflichen Wesens in
dem sinnlich angeschauten geometrischen Gebilde.

Da wir gegen die Kritik der psychologischen Raumtheorie
nichts weiter zu erinnern haben, als dafs sie vom Standpunkt
der Apriorität des Raumes ausgeht, so können wir darüber
hinweggehen, und wollen nur den vom Verf. gemachten Versuch
kurz berühren, auf ein kausales Moment hinzuweisen, das die
Seele bestimmen soll, ihre Empfindungen in einen selbstgeschaffenen

idealen Raum zu versetzen. Die angedeutete Ursache soll
in dem Bedürfnis einer Befreiung der Seele von der Masse der
Empfindungen liegen (S. 273). Wir vermögen hierin nichts
weiter als einen klugen Einfall, den die Verlegenheit eingegeben,
zu ersehen. „Teleologisch", meint ferner der Verf., „läfst sich die
Entstehung der Raumvorstellung durch die Annahme erklären,
dafs die räumliche Anschauung den Zweck hat, dem Individuum
eine möglichst klare Vorstellung einer von ihm selbst verschiedenen

Welt der Dinge zu verschaffen" (S. 272). Gesetzt, ein
Bedürfnis von jener Art — das der Verf. nicht zu beweisen

vermag — bestände, so wäre damit noch keineswegs die Fähigkeit,

Empfindungen in objektive Anschauungen zu verwandeln,
gegeben, und auch diese Fähigkeit zugestanden, so wäre die
Verwandlung in objektive Anschauung noch lange nicht ein Aus-
sichhinausschauen in einen äufseren Raum; denn ich kann recht
wohl etwas von mir dem Sein nach unterscheiden, ohne es
deshalb als aufser mir im Räume Seiendes vorzustellen. Wenn
schliefslich der Verf. meint, man solle von dem alten Spruch:
nur die Seele sehe, nur die Seele höre, als oberstem Grundsatz
für alle die SinnesWahrnehmung betreffenden Untersuchungen
ausgehen, dann würden eine Menge verkehrter Theorieen
vermieden: so heifst das der augenfälligsten petitio principii sich
schuldig machen; denn gerade die Frage, ob das sinnliche



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 19

Erkennen eine Thätigkeit der Seele oder des Kompositums (des
beseelten Leibes, resp. Organs) sei, bildet eines der
vielumstrittensten psychologischen Probleme.

Wie früher bemerkt wurde, sucht der Verf. nicht blofs die
Apriorität des Raumes zu beweisen, sondern auch die Idea-
mat, d. h. die Nichtrealität, geht aber dabei von einer
unzureichenden Disjunktion der möglichen Raumauffassungen aus und
gelangt so zu dem sophistischen Schlufs: der Raum ist unendlich,
ein unendlicher Raum kann nicht existieren, also existiert der

aum nicht. Es lohnt sich daher auch nicht, auf die Erörterungen
es Verf.s näher einzugehen. Ebensowenig verdient der Abschnitt

u er Apriorität und Idealität der Zeit eine eingehende Würdigung,

indem der Verf. analog seinem Raumbegriff auch die Zeit
a s.e'n unendliches Unding auffafst, als einen unaufhörlichen und
g chmäfsigen Flufs, in den die Dinge eintauchen, von welchem

.ding dann freilich leicht bewiesen werden kann, dafs es nicht
existiere und nicht existieren könne, dafs es also, wenn über-
iaupt ein Sein, nur ein ideales, in der Vorstellung habe. W7ir

sagen: wenn überhaupt; denn wir bestreiten dem Verf. das
echt, das real unmögliche Unding als ideal Mögliches, als An-

schauungstorm hinzustellen; die unendliche Zeit kann sowenig
uS y*" anenc"'che Raum angeschaut werden. Der Zeitbegriff

es Vert.s verwechselt die imaginäre Zeit mit der wirklichen,

j,
lr. Strahieren die Zeit als die Zahl der Bewegung nach dem

rer und Später, aus der Bewegung, Veränderung und stellen
uns aun die begriffliche, mögliche Zeit unter dem Phantasiebild
eines kontinuierlichen Flusses, eines fliefsenden Punktes (defe

e ztj vor. Diese Vorstellung Zeit schlechthin zu nennen und
)on ihr nachzuweisen, dafs sie etwas Ideales, Nichtreales sei,
*St

zvyar leicht, verfehlt aber vollständig das Ziel.
dem neunten Kapitel (Kausalität und Substanzialität)

ein völliger Sceneriewechsel ein, und der Anhänger Kants
verwandelt sich in einen Gegner; aus dem Idealisten wird ein

ea ist. Der Verf. verteidigt die Anwendbarkeit des Kausalitäts-
puncips auf das Jenseits der Erfahrung. Er verneint die Frage,

E gegebene Verstandesbegriffe zur Konstituierung der
r a rung notwendig seien. Die Kantsche Ableitung der Kate-

yj16®11 SiR ihm nur als Kunststück ohne sachlichen Wert. —
aus0 6n versckiedenen Formeln, in denen das Kausalitätsprincip
Jede6^""0"^611 werc^en kann, wählt er mit Recht die folgende:

und v
era.n(*ening (aile®, was geschieht) mufs eine Ursache haben,

meint ^ "^ormek Jedes Ding mufs eine Ursache haben,
er mit Unrecht, in jenem Satze werde ein synthetisches



20 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Urteil ausgesprochen (S. 456). In der That erheischt nur das

Geschehen, das Werden, die Veränderung, Bewegung eine
Ursache, nicht aber das Sein schlechthin. Mögen dies jene bedenken,
die das Kausalitätsprincip sogar auf das erste Sein, auf das

göttliche, anwenden wollen und den absurden Begriff einer
göttlichen Selbstsetzung, eines Schaffens seines eigenen Seins morda-
citer verteidigen. Andererseits aber müssen wir gegen den
Verf. den analytischen Charakter des Kausalitätsprincips betonen.
Durch die Annahme, dieses Princip sei synthetisch, versetzt sich
der Verf. dem von ihm bekämpften Empirismus und Skepticismus
Humes, Stuart Mills gegenüber in eine schwierige und kaum
haltbare Stellung. Dafs aber jenes Princip analytisch sei,
erleidet für uns keinen Zweifel. Zwar vermag uns die Ableitung
der Notwendigkeit einer Ursache aus dem korrelaten Begriff der
Wirkung nicht zu befriedigen ; wohl aber läfst sich das genannte
Princip auf das des Widerspruchs zurückführen ; denn eine
ursachlose Veränderung würde nicht eintreten können, weil das
Seiende nicht aus dem Nichtseieuden hervorgehen kann. Eine
ursachlose Veränderung würde soviel bedeuten als das Sich-
selbst-versetzen des Nichtseienden in das Sein, wobei das Nicht-
seiende als solches und als Seiendes zugleich genommen würde,
was gegen das Widerspruehsprincip verstöfst (vgl. Auson. Franchi,
Ult. Crit. t. III p. 626), Sein und Nichtsein ist auch hier die
Frage. Die Veränderung geschieht notwendig an etwas und
durch etwas; das schlechthinige Entstehen verlangt eine causa
efficiens. Das Kausalitätsprincip läfst sich also durch das

Widerspruehsprincip begründen, wenn auch nicht im Sinne des Monismus

und Ontologismus daraus ableiten, was überdies nur auf
Kosten seines wahren Sinnes und seiner Absicht, eine wirkliche
Veränderung zu erklären, geschehen könnte.

Der Verf. unterscheidet zwei Probleme: Wie gelangen wir
zum Gedanken der Bewirkung? Worauf gründen wir die
Berechtigung, die Allgemeingültigkeit des Kausalitätsprincips zu
behaupten? Die erste Frage beantwortet er, nachdem er zwischen
Kausalität und Naturgesetzlichkeit unterschieden, dahin, dafs wir
den Begriff des Wirkens aus der eigensten, unmittelbarsten
Erfahrung unserer als handelnder Wesen eigenen Thätigkeit
empfangen. Was unsere Meinung betrifft, so unterschätzen wir
jenes Moment nicht, halten aber dafür, dafs die vernünftige
Betrachtung der äufseren Arorgänge zu demselben Resultate
führt. — Wenn der Verf. gelegentlich die von Hume am Kausalbegriff

geübte Kritik als scharfsinnig und geistreich bezeichnet
(S. 466), so können wir jene Kritik weder scharfsinnig noch



21

geistreich finden, umsoweniger als Hume die Erkenntnis des
allgemeinen Princips der Kausalität mit der Auffindung der
wirklichen Ursachen für gegebene Wirkungen in der gröbsten Weise
verwechselt und, da die letztere Sache der Induktion ist, annimmt,
auch ersteres könne nur induktiv (im Sinne des Bacon-Lockeschen
Empirismus) erkannt werden. — Sehr richtig bemerkt der Verf.,
die Kausalität des Willens (in der Wirkung auf physische Vor-
gange) könne nur auf Kosten der gesunden Vernunft geleugnet
werden (S. 472): der gesunden Vernunft, die er, wo es sich
um die Evidenz der sinnlichen Wahrnehmung handelt, selbst so
sehr verleugnet! Die zweite Frage will der Verf. nicht im
Sinne der ersten, mit Berufung auf die Erfahrung gelöst wissen

w n •
^as Kausalitätsprincip sßi keine nur induktiv erkannte

ahrheit; die Zuversicht, womit wir seine Gültigkeit voraussetzen,

sei so grofs, dafs sie unerklärbar sein würde, wenn sie
sich auf einen blofsen Induktionsschlufs stützen würde (S. 482).
Wir seien daher verpflichtet, wenigstens eine methodologische
- "gemeingültigkeit des Kausalitätsgesetzes anzunehmen, wenn
auch Ausnahmen davon nicht undenkbar seien (S. 484). Wie
man sieht, ist das Resultat der Erörterungen des Verf.s ein
unbefriedigendes. Er gesteht, dafs seine Auffassung des Kau-
sa itätsgesetzes nicht im stände sei, die Allgemeingültigkeit des-

Fol
6n ^er ,'ec'en Zweifel zu erheben (S. 489). Es ist dies die

oge der Verkennung des analytischen Charakters dieses Ge-
se zes. Trotz dieser Unsicherheit glaubt der Verf. den
Determinismus der Willenshandlungen gerade im Interesse der All-
gemeingültigkeit des Kausalitätsprincips behaupten zu müssen.

nsere Willensakte seien notwendig; doch sei diese Notwendigkeit
eine solche nicht gegen den, sondern mit dem Willen (S. 495).

lese Auflassung ist sowohl vom Standpunkt des Verf.s als
auch objektiv eine irrtümliche. Liefse das Kausalitätsprincip

zu, warum dann nicht zu Gunsten der Freiheit des
i ens? Diese bedarf indes einer solchen Ausnahme nicht.

er iideterminismus schliefst das Kausalitätsgesetz nicht aus.
enn der freie Akt hat im Willen selbst seine wirkende, im

deZ V*' DotwendiS gewollten Zwecke seine Finalursache. — Nach

litäts
e~r' ^ "^n8lcht 80" die unbedingte Herrschaft des Kausa-

i"h
sPrmcips notwendigerweise zu einem regressus in infinitum

Wed die Ursache einer in der Zeit eintretenden Ver-

sei
e'n w'ederum in bestimmter Zeit geschehender Vorgang

in diesl -Wenn man e'ne schöpferische Ursache annehme, müsse

werden 6rne unetld''e^e Reihe von Veränderungen angenommen
Uiese Verquickung der Vorstellung von einer nach



22 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

rückwärts unendlichen Zeitreihe mit der Verkettung von Ursache
und Wirkung mufs bei einem Autor, der die Idealität der Zeit
behauptet, befremden. Sehen wir aber hiervon ab, so ist, wenn
nicht der Ablauf einer unendlichen Zeit, so doch eine unendliche
Kausalreihe undenkbar und steht gerade mit dem Kausalgesetz
im Widerstreit. Daher kann auch in Gott eine solche nicht
angenommen werden. Gott ist erste Ursache durch einen
überzeitlichen, ewigen, zugleich aber freien Akt, dem ebendeshalb
ein zeitliches Produkt entspricht oder entsprechen kann. Die
vom Verf. angenommene Verhältnisbestimmung derZeit zur Ewigkeit

aber muls als gänzlich verfehlt bezeichnet werden.
In den weiteren Ausführungen des Verf.s findet sich manches,

dem wir unsern Beifall geben, z. B. die Anerkennung der
Kontingenz der Naturgesetze. Wenn er aber behauptet, Begreiflichkeit

und Vernünftigkeit der Welt hätten durchaus nichts
miteinander zu thun, so glauben wir unterscheiden zu müssen:
Begreiflichkeit aus wirkenden Ursachen beweist allerdings nicht
unmittelbar die Vernünftigkeit der Welt (d. h. deren Ursprung
aus einer vernünftigen wirkenden Ursache), wohl aber beweist
diese Vernünftigkeit die Begreiflichkeit aus Final- und
Formalursachen. Die auf solche Weise beweisbare Vernünftigkeit ist
jedoch nicht im Sinne Kants aus einer von uns in die Dinge
gelegten idealen Ordnung zu erklären, sondern eignet denselben,
wie auch der Verf. bezüglich des Kausalzusammenhangs gegen
Kant annimmt, an sich selbst und unabhängig von a priori die

Erfahrung bestimmenden subjektiven Verstandesformen. In der
Verwerfung der Auffassung des Kausalitätsprincips als eines

logischen (wie es das Princip des hinreichenden Grundes ist,
das eine Begründung von Sätzen erheischt, die nicht unmittelbar
einleuchtend sind), sowie in der Ablehnung der Theorie eines
Parallelismus von objektiver und subjektiver Kausalität (S. 512 f.)
sind wir mit dem Verf. einverstanden. Der Grund aber liegt
für uns darin, dafs wir nicht unsere eigene Ideenwelt denkend
bearbeiten, sondern die in unmittelbarer Wahrnehmung erfafsten
Dinge nach Wesen und intellegiblem Zusammenhang erkennen.

Im Abschnitt von der Substanzialität geht der Verf. von
der Unterscheidung der beiden Probleme des Verhältnisses von
Substanz und Accidens und der Objektivität des Substanzbe-
griffs (das Locke eingehend beschäftigte), sowie der Beharrlichkeit
der Substanz (die Kant im Grunde genommen mit der Materie
identifiziere) aus. Die Begriffe von Substanz und Accidens seien
nicht a priori gegeben, sondern aus der Erfahrung geschöpft.
Ihre metaphysische Bedeutung läfst der Verf. unerörtert (S. 520).



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 23

Das zweite Problem, die Beharrlichkeit der Substanz, betreffend,
lehnt derselbe sowohl die empiristische Lehre als auch die
Begründung Kants und Schopenhauers ab. Seltsamerweise soll
als entscheidendes Moment der Umstand in Betracht kommen,
dafs die Materie nicht aus dem Baume (dessen Idealität doch
behauptet wurde) entfernt werden könne. Hierauf beruhe die
methodologische Allgemeinheit des Satzes von der Beharrlichkeit
der Materie, womit aber nicht bewiesen sei, dafs derselbe
unbedingte objektive Gültigkeit besitze (S. 525). Doch dürfte in
der That die Entstehung von Seiendem, wo überhaupt nichts

> unmöglich sein. Das Seiende als solches und seiner Substanz
nach sei dem Gebiete des Entstehens und Vergehens ganz
entrückt. Dies gelte von der Totalität des Seienden und finde seine

nwendung auf die Materie. Wir können nicht zugeben, dafs
lese Erörterung befriedige. Der Wechsel der Formen, das er-

tahrungsmäfsige Entstehen und Vergehen verlangt ein im Wechsel
beharrendes Substrat. Es gibt also Seiendes, das entsteht und
vergeht, und Seiendes, dem ein derartiges Entstehen (aus einem
Substrate) nicht zukommt. Im Begriffe des Seienden als solchen

ann es also nicht liegen, dem Entstehen und Vergehen entrückt
zu sein. V ielmehr wird das stoffliche Substrat selbst zwar nicht
wieder aus eiuem Stoffe, wohl aber schlechthin, durch Schöpfung
aus nichts, entstanden sein müssen; denn da der Stoff an sich
reines, bestimmungsloses Subjekt, reine Potenzialität ist, so mufs
Stoff6181"6 ftu'mgebende Princip zugleich mit der Form auch den

setzen. Dies kann aber nur durch ein eigentliches Schaffen
gesc ehen, da das erste Sein in keiner Weise selbst sich als Stoff
her Dinge verhalten kann.

Im zehnten Kapitel sucht der Verf. die verschiedenen Formen
es subjektiven Idealismus zu widerlegen, verwickelt sich aber

n o ge seines eigenen beschränkten Idealismus in unüberwindliche
° w.ler%keiten. Da er von der gleichen Voraussetzung, dafs
» ln.. ^er ®r'ahrungserkenntnis es nur mit unseren eigenen
orste hingen zu thun haben, wie der subjektive Idealismus aus-

z
'pUD,f ^'-e ^er Dinge an sich nur als die Veranlassungur roduktion einer subjektiven Erscheinungswelt erschliefsen

ielrE
0.nilen Slstiibt, so befindet er sich dem konsequenten Sub-

li
un3 selbst dem Solipsismus gegenüber in der mifs-

in di^v ^e'c^ begreiflich, fällt seine Widerlegung
wuncf orstej'ungen und Überzeugungen des vermeintlich überaus

ff611611 na'ven Realismus zurück. So vergilbt er, wenn er

mentiert
^r°'"8en ^annigfaltigkeit der empirischen Objekte argu-

' Sanz darauf, dafs diese empirischen Objekte nach seiner



24 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Auffassung samt und sonders nur unsere eigenen, wenn auch
von aufsen „angeregten", „veranlafsten" Erzeugnisse sind. —
Der in den beiden folgenden Kapiteln gemachte Versuch, das
„Ding an sich" näher zu bestimmen, schrumpft denn auch trotz
des aufgewendeten Scharfsinns und abgesehen von treffenden
Bemerkungen im einzelnen zu einem winzigen Resultate, der
Annahme von Kräften, deren Wesen ganz unbestimmt bleibt,
zusammen. Von dem Grundsatz ausgehend, dafs wir überall,
wo wir im Bereiche der unmittelbaren Erfahrung Verschiedenheiten

zwischen den einzelnen Wahrnehmungen antreffen, auch
solche in der Welt der Dinge annehmen müssen, gelangt der
Verf. zwar zu verschiedenen, aber lauter unbekannten Gröfsen,
einem x, j, z u. s. w. Die Widerstandsfähigkeit setze Kraft
voraus. — Aber ist — fragen wir — der Widerstand nicht
blofse Empfindung? Die blofse Vorstellung kann nicht die in
der Materie vorhandene Kraft erzeugen, argumentiert der Verf.
Gewifs nicht! Aber wir erzeugen ja nur die Vorstellung von
einer Kraft. Ferner: wir nehmen, sagt derselbe, nicht nur den
Druck als solchen, sondern auch den Gegenstand wahr, der ihn
ausübt (S. 574). Aber ist nicht beides nach dem Verf. nur
Erscheinung, d. h. nach seiner Auffassung blofse Vorstellung?
Der Zusammenhang der Teile in der Materie sei wieder auf
„Kraft" zurückzuführen. Materie könne es nur als Produkt von
Attraktiv- und Repulsivkraft geben. Setzt denn aber nicht
Anziehung und Abstofsung reale Ausdehnung, Raum voraus? Der
Verf. selbst nimmt schliel'slich unter Verzicht auf den Kamen
„Kraft" zu „absolut realen Agentien" seine Zuflucht, deren Folge
die beiden Eigenschaften der Materie seien, also zu einem x,
y u. s. w. (S. 580). Dafs das W7esen der Materie nicht in der
Ausdehnung bestehen könne, gestehen wir zu ; aber auch nicht
in „Kräften"; denn Kräfte verlangen ein Subjekt, eine Substanz,
der sie inhärieren, wie der Verf. selbst zugibt, indem er sagt,
dafs wir „die Kraft immer nur als Eigenschaft eines im Räume
ausgedehnten Etwas" wahrnehmen. Die körperliche Substanz
aber mufs, da sie Träger nicht blofs aktiver, sondern auch
passiver Vermögen ist, notwendig als eine zusammengesetzte
begriffen werden aus Form als der Wurzel der aktiven
Vermögen und aus Stoff als Wurzel der passiven (Ausdehnung,
Teilbarkeit und dgl.).

Bezüglich der Organismen, der chemischen Mischung, der
Denkfunktionen sind wir mit dem Verf. insofern einverstanden,
als auch wir in den Organismen specifische zweckthätige Prin-
cipien annehmen (S. 584), die chemische Mischung aus dem blofs



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 25

mechanischen Prozefs der Umlagerung der Teile nicht erklärbar
ünden (S. 586), endlich der Ansicht sind, dafs die Denkfunktionen

ohne bestimmte Beziehung zu mechanischen Veränderungen
im Gehirn vollzogen werden (S. 587). Was diese letzteren
betrifft, so lehrt die Scholastik mit Aristoteles, dafs Denken und
Wollen organlose Thätigkeiten seien und Störungen derselben
nur eine indirekte Ursache in solchen der Sinne, des Gemeinsinns,
der Phantasie haben können, deren Thätigkeiten allerdings an
Uehirnzustände gebunden sind. — Einverstanden mit dem Verf.
sind wir weiterhin, sofern er gegen Herbart an den Seelenvermögen

festhält (S. 590). Auch die Behauptung (a. a. 0.), der
Intellekt sei in gewissem Sinne identisch mit dem Bewufstsein,
enthält ein wahres Moment, sofern darin der Gedanke liegt, dafs
wir uns erkennend sowohl des Erkennens als des Wollens,
Fuhlens bewufst sind im Gegensatz gegen die Theorie jener,
denen jedes psychische Innesein als solches schon Bewufstsein
ist. Dem aristotelischen Begriffe der Entelechie und des
aufsteigenden Systems der substanziellen Formen, an deren Spitze
die intellektive Seele steht, nähert sich der Verf., wenn er äufsert:
„Innerhalb dieser grofsen Wirklichkeit nimmt die Seele auch
mcht etwa eine absolute Ausnahmestellung ein; im Gegenteile
i8t sie nach unserer Uberzeugung als eines der speciellen
dynamischen Principien zu betrachten, die in der (Natur wirken und
m ihrer Gesamtheit ein aufsteigendes System bilden, an deren
Spitze, soviel wir zu beurteilen vermögen, eben die Seele steht"
(ö. 593). Diese Auffassung aber hat mit Schopenhauers Ansicht
(die der Verf. zu ihrem vermeintlichen Rechte kommen lassen will),
dals die Naturkräfte Willenserscheinungen seien, nichts zu schaffen.

In dem Abschnitt „Erscheinung und Ding an sich" verfällt
der Verf. noch einmal in die Insinuation, als ob der „naive"
Realismus Vorstellungen, psychische Produkte unabhängig von
der vorstellenden Thätigkeit existierend denke (S. 597), sagt
aber dann doch selbst wieder, das Ding an sich stecke recht
eigentlich in der Erscheinung drin und mache deren inneres
Wesen aus (S. 601), was nur vom realistischen, nicht aber von
seinem, dem phänomenalistischen Standpunkt aus gesagt werden

ann. Der Verf. verwahrt sich zwar dagegen; naiver Realismus
sei nur da vorhanden, wo man glaubt, Dinge an sich wahrnehmen

sich
nnen' a^er schon in der Annahme, dafs das Ding an

seh
"ln ^6r ^rsche'nung zum Ausdrucke kommt. In der Er-

w
e'n"!1" a')er kommt das Ding au sich nur dann zum Ausdruck,

Ie Erscheinung eine objektive ist. Wie häufig geschieht, ver-c se t hier der Verf. die Objektivität mit dem Wesenhaften, welch



26 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

letzteres allerdings nicht sinnlich wahrgenommen wird. Wir
fragen: Kann das Ding an sich in der Erscheinung stecken, wenn
dem Ding nichts von dem zukommt, was in der Erscheinung
„ausdrücklich" enthalten ist, weder die eigentümlichen noch die
gemeinsamen Sinnesqualitäten?

Der letzte Abschnitt handelt von den Grenzen des Erkennens.
Charakteristisch sind folgende Äufserungen : „Dafs überhaupt
etwas existiert und nicht vielmehr das Nichts, das ist im eigentlichen

Sinne das Rätsel des Daseins auch eine absolute
Intelligenz könnte sich immer nur als bereits seiend vorfinden
(S. 617). Man glaubt vergehen zu müssen, wenn man den
Gedanken an die Unbegreiflichkeit des ursprünglichen Seins
seiner ganzen Schwere nach auf sich wirken läfst. In
Wirklichkeit können wir die Existenz eines Unbedingten und
damit die Existenz eines Seienden überhaupt nur als gegebene
Thatsache als ein Fatum hinnehmen, welches in Wahrheit
Götter und Menschen beherrscht; aber nie wird sich ein Grund
angeben lassen, warum das Sein den Vorzug vor dem Nichtsein
verdienen sollte" (S. 618). Dieser Vorzug bedarf schwerlich der
Angabe eines Grundes, was auch die nihilistischen und pessimistischen

Anwälte des Nichts dagegen sagen mögen. Das Rätsel
des Daseins aber ist sicher für die absolute Intelligenz gelöst,
ohne dafs wir mit der neuesten „apologetischen" Weisheit
anzunehmen brauchen, dafs dieselbe mit Freiheit für das Sein sich
entscheide und sich selber schaffend setze. Wenn irgendwo ein
Grund ist, uns zu bescheiden, so fordert uns hier alles zur
Bescheidenheit auf. Doch darf diese Bescheidenheit nicht so weit
gehen, dafs wir darauf verzichten, mit dem Begriffe des
Unbedingten (der Verf. meint das erste, das göttliche Sein) bestimmte
Merkmale, insbesondere die Eigenschaft des Unendlichen zu
verbinden (S. 619). Unmöglich kann „dem Unbedeutendsten und
Kleinsten" eine unbedingte Existenz zukommen und unmöglich
das, was unbedingt existiert, absolut wertlos und sinnlos sein
(S. 620). Denn dem schlechthin Unbedingten kommt das Sein
wesenhaft zu; es nimmt nicht am Sein teil, wie das Kleinste
und Unbedeutendste, sondern ist das Sein schlechthin, also
unendlich. Das Kausalitätsprincip führt uns von der Thatsache
endlichen, participierten Seins auf die Notwendigkeit des durch
sich selbst seienden, unendlichen Seins, dem wir offenbar alle
Vollkommenheiten zuschreiben müssen, welche das von ihm
gesetzte, geschaffene Sein besitzt. Wir verlassen also, indem wir
vom bedingten — endlichen — auf das unbedingte — unendliche

— Sein schliefsen, keineswegs die Grundlage der Erfahrung,



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 27

und der Verf., der um des Zusammenhangs von Metaphysik und
Erfahrung willen auf eine glückliche Weiterentwicklung der
wissenschaftlichen Metaphysik hofft (S. 630), hat ebendeshalb
keine Ursache, die Berechtigung jenes Schlusses zu bestreiten.
Jene allgemein zugängliche Erfahrung — die Thatsache der
Existenz eines vielheitliehen, endlichen, teleologisch geordneten
Seins — bietet eine viel sicherere Erfahrungsgrundlage als die
zuweilen sehr problematischen Fortschritte der Naturwissenschaften.

Mag es sich indes mit diesen verhalten, wie es wolle,
so bestreiten wir in jedem Falle den vom Verf. behaupteten wesentlichen

Einflnfs der ptolemäischen und kopernikanischen Welt-
änsichten auf die wichtigeren Fragen der Metaphysik (S. 631).
Die Entwicklung, welche die neuere Metaphysik genommen,
spricht fürwahr nicht zu Gunsten eines solchen Einflusses der
Naturwissenschaft. — Wenn der Verf. den metaphysischen Ver-
îrrungen der modernen Philosophie zum Trotze an der Möglichkeit
der Metaphysik festhält, so verdient dies unsere Anerkennung;
nur wird er von einer Weiterbildung der neueren und neuesten
Richtungen der Philosophie einen Fortschritt der Metaphysik
nicht erwarten dürfen. — Nichtig bestimmt der Verf. das Objekt
her Philosophie (der Metaphysik), die es mit dem Seienden als
solchem, den letzten, höchsten und allgemeinsten Principien der
Binge zu thun habe, und betont die gröfsere Schwierigkeit der
metaphysischen Untersuchungen gegenüber den Einzeluntersuchungen,

da uns ein direkter Einblick in das Innere der Natur
immer versagt bleibe. Ist so die Philosophie angesichts der

gröfseren Abstraktheit ihres Objekts in einem gewissen Nachteil,
so führt doch diese Abstraktheit auch einen gewissen Vorteil
jmt sich, nämlich den, auf allgemeinen Erfahrungsthatsachen zu
beruhen und von den Detailuntersuchungen der speciellen Wissenschaften

unabhängig zu sein.
Vi enden wir uns unmittelbar der philosophischen Hauptdisciplin,

er philosophia prima zu, so behandelt (6.) Dr. E. L. Fischer das
rundproblem der Metaphysik (Mainz 1894). Unter dem
rundproblem ist hier der in einer absoluten Ursache begründete
ausalzusammenhang oder allgemein das Kausalproblem verstan-
en, dessen Lösung auf Grund der fortgeschrittenen Naturer-

"enntnis in der nach Vernunftgesetzen (logisch) wirkenden „Kraft"
gesucht wird. Nachdem uns als metaphysische Grundprincipien
sor eJ^e Dac^ ^er der Wille, die Phantasie, zuletzt
Les^

a
dargeboten wurde, lautet die Losung des den

Real""11
«

^akrkuchs bereits bekannten Vertreters des „kritischen
isrnus „Vernunftenergismus". Der Verf. ist so glücklich,



28 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ein Schlagwort gefunden zu haben, das ihm eine Seite in der
Geschichte der Philosophie, ein Denkmal auf dem grofsen Leichenacker

der philosophischen Systeme sichern wird. Der Verf.
schmeichelt sich, in Übereinstimmung mit der heutzutage die
Hauptrolle im Areopag der Wissenschaften spielenden
Naturforschung, als deren wichtigste Entdeckung speciell das „Energie-
princip" gelte, dieses selbe Princip als universales Weltprincip
nachgewiesen zu haben (S. 201 f.). Im Gegensatz zu einem
andern Schriftsteller ebenfalls neuesten Datums (Kaftan, Das
Christentum und die Philosophie 1895), welcher der Ansicht ist,
dafs „kein direkter Weg aus der heutigen Wissenschaft, genauer
vielleicht noch: aus der heutigen Naturwissenschaft zu einem
philosophischen Verständnis der Welt, das als philosophisches
seiner Art nach ein letztes, absolutes sein will und sein mufs",
führe, ist F. der Überzeugung, das philosophische Verständnis
der Welt, die Lösung des Welträtsels von der Grundlage der
modernen, so weit fortgeschrittenen Naturforschung, die dem
Jahrhundert mit Recht den Titel des „naturwissenschaftlichen"
verleihe, gewinnen zu können.

Eine nähere Darlegung des Inhalts der Schrift wird uns
in den Stand setzen, über den Wert dieses allerneuesten
metaphysischen Versuchs ein ürteil zu fällen. Auf eine Vorrede,
in welcher der Standpunkt des Verf.s präcis dahin gekennzeichnet
ist, eine Metaphysik, die auf festem realem Boden steht, da sie

„auf dem Fundamente der positiven Wissenschaften, speciell der
heutigen Naturforschung und Psychologie aufgebaut ist" (S. VI f.),
zu bieten, und worin der Verf. sein Bestreben, mit den
umfassenden und universellen Geistern, im Gegensatz zu den
einseitigen, subalternen Köpfen, allen bisherigen Versuchen gerecht
zu werden und das Wertvolle derselben seiner Theorie
einzuverleiben erklärt, folgt eine Einleitung, die von Begriff und
Aufgabe sowie der Möglichkeit der Metaphysik als Wissenschaft
handelt. Unter dem Titel: „Die metaphysischen Hauptprobleme"
werden sodann in fünf Abschnitten der metaphysische Materialismus

(S. 26 ff.), der metaph. Pantheismus (S. 63 ff.), der metaph.
Idealismus (S. 78 ff.), der metaph. Psychologismus (S. 105 f.),
endlich das eigene System des Verf.s, das demnach mit einer
charakteristischen Offenheit als eines der metaphysischen
Hauptsysteme bezeichnet ist: der metaphysische Vernunftenergismus
(S. 142 bis Schlufs) dargestellt.

Der Einleitung zufolge sind drei Gebiete des Wirklichen
zu unterscheiden, das Physische, Psychische und Metaphysische ;
die beziehungsweisen Wissenschaften seien Physik, Psychologie



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 29

und Metaphysik, unterschieden von den Idealwissenschaften :

Logik, Ethik und Ästhetik, die sich mit dem Seinsollenden
(speciell die Ethik), dem Wahren, Guten und Schönen befassen.
Unter dem Metaphysischen aber sei das dem Physischen und
Psychischen principiell zu Grunde liegende und dasselbe ursächlich
bedingende Sein zu verstehen (S. 5). Die Metaphysik wolle die
Principien oder Wurzeln des Seienden blofslegen, weshalb sie
als Wissenschaft von den Principien des Seins definiert werde.
Unter welchen Bedingungen der universale Zusammenhang aller
Dinge zu begreifen sei, worin der Urgrund der Welt bestehe,
bilde die Grundfrage der Metaphysik. Die Metaphysik sei eine
Ergänzung der Physik und Psychologie und suche die
wissenschaftliche Arbeit dieser Disciplinen mehr und mehr zu vollenden,
sei also nicht Grundlage derselben, vielmehr umgekehrt diese
Grundlage jener (S. 9 f.). Die Möglichkeit der Metaphysik
beruhe weder blofs auf (äufserer oder innerer) Erfahrung noch
(wie Kant meinte) auf dem blofsen apriorischen Denken; in Kants
Sinne wäi-e die Metaphysik blofse Scheinwissenschaft und als
echte Wissenschaft unmöglich: eine Konsequenz, die von dem
Empirismus und Positivismus gezogen wurde. Kant selbst sei
sich nicht konsequent geblieben, da er, die transcendente Geltung
des Kausalprincips leugnend, doch in seinem Schlüsse auf ein
absolutes Wesen, dem er „Kausalität der Vernunft" und höchste
ntelhgenz zuschreibt, von jenem Princip einen metaphysischen

Gebrauch mache (S. 11 ft'.).
Fragen wir, inwiefern diese einleitenden Bestimmungen auf

Dichtigkeit Anspruch erheben können, so ist vor allem die
Einteilung der Wissenschaften in Keal- und Idealwissenschaften
unseres Erachtens unhaltbar. Geht man von dem älteren
Sprachgebrauche

aus, so kann nur die Logik als Wissenschaft vom
i ealeu Sein gelten, sofern sie mit dem ens rationis, das nur ein

ein im Gedanken, ein ideelles Sein hat, sich beschäftigt. Nimmt
man aber „ideal" im modernen Sinne als urbildliches Sein, so
,a 1 die Betrachtung desselben (der Ideen) der Metaphysik zu;ie angeblichen Idealwissenschaften aber sind praktische Wissen-

S°
tu60' S'e 68 ^em handeln und Wirken des Menschen

n baben. Die Notwendigkeit einer Norm für beides (Handlungen

sowie künstlerisches und mechanisches Wirken) macht
nüh?00'1 keinesweSs zu IdealWissenschaften, da sie diese Norm

die Fürt"^0611"' 80D(^ern vou der konkreten Natur der Dinge,

der N ,von ^er menschlichen Natur, die Logik speciell aus
vern^ U"i- .meuscbbchen Denkens entnehmen. — Ebensowenig

S ie Einteilung der Realwissenschaften unsern Beifall zu



30 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

gewinnen. Fiir uns ist die Seele Lebensprincip. Da nun aber
Leben nicht blofs den Menschen, sondern auch den Tieren und
Pflanzen zukommt, diese aber offenbar Naturwesen sind, so ist
die Wissenschaft von der Seele eine physische Disciplin, freilich
nicht im Sinne des von Descartes eingeführten und zur
Herrschaft gelangten Dualismus, der das Psychische als Geistiges
dem Physischen als dem Materiellen, Ausgedehnten entgegensetzt.
— Die Bestimmung der Metaphysik als Wissenschaft vom Sein
ist wohl im allgemeinen richtig, versteht man aber unter dem

„Sein" das dem Physischen und Psychischen zu Grunde liegende
Wesen und weist dem Gebiete des Nichtmetaphysischen die
„Erscheinungen" zu, so liegt hierin eine Auffassung, die
entschieden zu bestreiten ist. Denn die Naturwissenschaften haben
es ebensowohl mit Dingen, Substanzen zu thun, wie die
Metaphysik, obgleich sie die Substanz nicht als solche zu betrachten
haben, was allerdings das Geschäft des Metaphysikers ist. Wer
in der Metaphysik nur nach den Ursachen der physischen und
psychischen „Erscheinungen" forscht, kann es nicht weiter als
zu einer Naturphilosophie bringen, und wenn er trotzdem in das
Gebiet der natürlichen Theologie überzugreifen sucht, indem er
den physischen und psychischen Doppelgrund der Erscheinungen
im Begriff eines die Gegensätze in sich einigenden Absoluten
zusammenfafst, so kann dies nur im Sinne eines naturalistischen
Pantheismus geschehen. Sollte nicht das System des „Vernunft-
energismus" an dieser Klippe scheitern und zerschellen?

Die Metaphysik kann nicht als blofse Ergänzung der Naturlehre

und Psychologie betrachtet werden, sondern ist eine
selbständige Wissenschaft, die ihr eigentümliches Objekt besitzt und

allerdings geeignet ist, die Grundlage der übrigen Wissenschaften
zu bilden. Denn obgleich zeitlich später, ist sie doch sachlich
das Prühere, von der Erfahrung allerdings insofern abhängig,
als wir alle, auch die metaphysischen Begriffe durch Abstraktion
gewinnen, dagegen aber von der Erfahrung insofern unabhängig,
als die allgemeinsten Bestimmungen und Einteilungen des Seienden
eine rein begriffliche Erörterung und Begründung zulassen, die
der detaillierten Erkenntnis der Erscheinungen nicht bedarf. —
Was die Stellung Kants zur Metaphysik betrifft, so ist dieselbe
sicherlich nicht von unüberwindlichen Schwierigkeiten und
Widersprüchen freizusprechen. Wenn er aber auf ein „Absolutes" als
letzten Grund des Relativen schliefst, so darf nicht vergessen
werden, dafs dieser Schlufs und die dadurch gewährte Erkenntnis
nur von regulativem Werte ist, indem er aus dem Einheitsstreben

der menschlichen Vernunft resultiert, ein Streben und



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 31

Bedürfnis, das zweifellos für die Objektivität der „Idee" des
Absoluten keine sichere Gewähr zu leisten vermag: eine richtige
Erwägung, die auch unser Verf. hätte beherzigen sollen, wenn
er aus dem „Einheitsbedürfnisse" der Vernunft auf die Existenz
eines einheitlichen „Weltgrundes" schliefsen will.

Unter die Vertreter des „metaphysischen Materialismus"
werden nicht nur die „Atomiker", Demokrit und Epikur, sondern
auch die Stoiker, sowie die früheren Naturphilosophen Thaies,
Anaximander, Anaximenes und Heraklit einbezogen, obgleich die
Letzteren, wie die Darstellung des Verf.s selbst konstatiert,
vielmehr einer hylozoistischen Anschauung huldigten. Strenge
genommen kann nur ein System, das vom puren Stoffe ausgehend,
Seele und Geist nicht als ein Ursprüngliches, sondern als ein
vom Stoffe Abgeleitetes hinstellt, als Materialismus gekennzeichnet
werden. Im weiteren Sinne freilich ist jeder naturalistische
Bantheismus, nicht allein der hylozoistische der „Physiker",
sondern auch der eines Spinoza, ja selbst der idealistische eines
L-egel — der letztere allerdings sublimierter — Materialismus.
Schon der religiöse Ursprung der ältesten Naturphilosophie (S. 29)
mufste die schlechthinige Bezeichnung derselben als Materialismus
verbieten. — Zur Widerlegung des antiken Atomismus (S. 38 ff.)
ist zu bemerken, dafs das Argument, Ausgedehntes müsse auch
ei bar sein, das F. durch die Unterscheidung mathematischer

zutr
S?1^8's.c'ler (reeller) Teilbarkeit entkräften will, vollkommen
itend ist; denn ein rein materielles (formloses, d. h. eines
anziellen Formprincips entbehrendes) Atom würde einer

fortgesetzten Teilbarkeit wenigstens durch eine die Kräfte der Natur
erschreitende Macht keinen Widerstand entgegensetzen können.

" ur Wer>n im Atom aufser dem Stoffe ein Formprincip
angenommen wird, läfst sich dasselbe als reell unteilbar begreifen.

k'T \er^' mit Baumker (S. 44 f.) den modernen physi-
^a isch-chemischen Atomismus, gegenüber dem antiken, in Schutz

E kr
ei te^igt die zur Zeit vorzüglichste Hypothese zurr arung der Körperkonstitution. Wir glauben dem unsere

us immung versagen zu müssen. Abgesehen davon, dafs der
ne° '^•tomi8mu8 die Körper eigentlich nur wieder aus (klei-

so
,rPern mit den gleichen Eigenschaften bestehen läfst,

sch >S ^'e "^raSe nacb der Körperkonstitution wiederkehrt, so

nis^lf1^ ^erse^e entschieden an der Thatsache des Orga-
Molek ein' ^3S nun e'nmai aus der Gruppierung von Atomen und

Phvsi l 6n sc^echterdings nicht erklärbar ist, mögen moderne

aus La°^en ?a£en.' was sie wollen. Wenn das längere Citat
nges Geschichte des Materialismus (S. 45 f.) als treffend



32 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

eingeführt wird, so erregt dies unsere Verwunderung, da doch
schwerlich der Verf. mit der daselbst ausgesprochenen Ansieht
Langes sich befreunden wird, dafs zwar nicht die Empfindung,
wohl aber „die verwickeltsten Handlungen und bedeutungsvollsten
Bewegungen eines lebenden Menschen nach dem Gesetze der
Erhaltung der Kraft aus den in seinem Gehirn unter Einwirkung
der Nervenreize frei werdenden Spannkräften" möglicherweise
abgeleitet werden könnten.

Gegen die Erklärung Dührings, der als moderner Vertreter
des Materialismus — mit welchem Kechte, bleibe hier uner-
örtert — figuriert, dafs die Materie Träger alles Wirklichen
sei, wird geltend gemacht, dafs sie als Träger Kraftwesen sein
müsse, und daher auch nicht, wie Aristoteles lehre, das in sich
völlig unbestimmte, rein mögliche Sein sein könne; denn, wie
Aristoteles selbst gestehe, könne das blofs Mögliche nie für sich,
gesondert von der Form, bestehen. Dieser oft gehörte und
längst widerlegte Einwand gegen den aristotelischen Begriff der
Materie übersieht, dafs die durch die Form verwirklichte, über
ihre Unbestimmtheit erhobene Materie, sofern sie für andere
Formen empfänglich ist, mit Recht als ein dem Ansich und
Wesen nach Potenzielles und Unbestimmtes begriffen werde, ja
dies selbst unter der Voraussetzung, dafs sie nur für eine Form
empfänglich ist; denn auch in diesem Falle ist sie das an sich
Bestimmbare, durch die Form zu Bestimmende. Verwirklicht
durch die Form kann sie dann wohl auch Träger von Seiendem

(freilich nicht alles Seins) sein, ohne deshalb als Kraftwesen
gedacht werden zu müssen. Das Begehren der Materie nach
der Form aber ist bildlich gemeint und von ihrer Empfänglichkeit
für die Form nicht verschieden. Individuationsprincip endlich
ist sie (wie wir in der Schrift über die thomistische Lehre von
der Individuation nachgewiesen haben) für Körper gerade infolge
ihrer Unvollkommenheit und zudem ist sie dies als konkrete
Materie — materia quantitate signata. Möchte man doch einmal
aufhören, jenen alten Kohl von nichtigen Einwänden gegen ein
tiefdurchdachtes Philosophem immer wieder aufzuwärmen. Dazu
kommt, dafs diese Gegner des aristotelischen Stoffbegriffs schliefs-
lich selbst — freilich im schlimmsten Sinne — ein unbestimmtes,
bestimmbares Sein annehmen. Oder was ist die „Kraft" unseres
Verf.s, die in den verschiedensten Seinswesen existiert, anderes
als ein bildsamer Stoff, wenn auch ein solcher, der zugleich als
gestaltende Form gedacht werden soll, also ein Etwas, das sich
zumal als Stoff und Form verhält? Soll nun dieser Stoff
gleichwohl nicht eine unreale Abstraktion sein, so wird dies auch



(6.) Dr. E. L. Fischer, das Grundproblem der Metaphysik. 33

nicht von der materia prima des Aristoteles gesagt werden
dürfen. Die weitere Polemik des Yerf.s gegen die Existenz des
Allgemeinen ist an sich wohl begründet, trifft aber das eigene
System des Verf.s, dessen Urkraft thatsächlich, wenn auch nicht
zugestandenermafsen, im Grunde ein in den einzelnen Kräften
sich besonderndes Allgemeines ist. Die Begründung dieses
schwerwiegenden Vorwurfs wird sich aus dem Folgenden ergeben.

Unter die Rubrik: -„metaphysischer Idealismus" werden
Piaton und Hegel eingereiht. Es ist aber nicht abzusehen, warum
dem Letzteren nicht vielmehr unter den Pantheisten sein Platz
angewiesen wird. Überhaupt ist die Einteilung des Verf.s von
Willkür nicht freizusprechen, und da die Systeme nicht in ihrem
geschichtlichen Zusammenhange dargestellt werden, so leidet das
Verständnis sowohl als auch die kritische Würdigung. Das
Hegeische System konnte ebensogut unter dem Titel „Pantheismus",

sowie unter dem „Psychologismus" befafst werden, ja
selbst eine eigene Rubrik beanspruchen und als metaphysischer
•Dogismus bezeichnet werden. Denn wie Schopenhauer den
Willen, so hypostasiert Hegel den Gedanken, die Vernunft, also
«ine einzelne Seelenkraft. Logismus aber ist sein System, sofern
es menschliche Denkformen hypostasiert und verabsolutiert. Es
gibt, wie uns scheint, nur zwei zulässige Verfahrungsweisen in

ei Darstellung philosophischer Systeme; die eine ist die geschicht-
\c e' andere aber besteht darin, dafs bei Behandlung der

• ,nen Probleme die verschiedenen Ansichten erörtert, resp.
p.1 er'egt werden. — Zu der Zusammenstellung Hegels mit

a on aber ist zu bemerken, dafs der platonische Idealismus
-entlieh anderer Art ist als der Hegeische. Piaton lehrt eine

Jeativ reale Ideenwelt, zu der sich der menschliche Geist
ei end — reeeptiv — verhält, Hegel aber identificiert die mensch-
,lc e Vernunft mit den Ideen und läfst die letzteren nur in einem
urch Veräufserung (Materialisierung) vermittelten Prozesse zu

D'^e Di'Ver ^ 'm ^ßdauken bestehender) Existenz gelangen.
ie deenwelt an sich ist ihm eine Schattenwelt, die in das
n erssein (als Natur) umschlagen mufs, um aus diesem (als
eis zu idealer Realität zu gelangen. — Als ein Hauptverdienst

^er egelschen Philosophie (die der Verf. mit Recht nicht in

zeich
eUtZUta^e- Glichen geringschätzigen Weise behandelt) be-

fakt neSQer Anerkennung des Logischen als eines Welt-
sehrä^t 104). Dieses Lob bedarf einer bedeutenden Ein-

Vn£>- Versteht man unter dem „Logischen" das Intellegible
so bild Porm, das intellegible Wesen der Dinge —,e dasselbe allerdings — wie gegen den Sensualismus

Jahrbuch für Philosophie etc. XII. 3



34 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

und Materialismus betont werden mufs — einen Weltfaktor.
Versteht man aber darunter — und dies besagt doch eigentlich
der Ausdruck „logisch" — die menschlichen Denkformen, so ist
jene Behauptung irrig; denn Begriff, Urteil, Schlufs sind weder
Weltfaktoren, wozu sie Hegel machte, noch absolute, sondern
nur specifisch menschliche Denkformen, Formen eines endlichen,,
diskursiven Denkens.

An den Idealismus reiht sich der „metaphysische Psychologismus",

unter welchem Titel einerseits Leibnitz nebst Herbart,
anderseits Schopenhauer, v. Hartmann, Wundt, Frohschammer
und v. Feldegg behandelt werden. Diesen allen, mit Ausnahme
Herbarts, ist allerdings die Erhebung menschlicher Seelenkräfte
zu metaphysischen Mächten gemeinsam; doch ist dies in anderer
Weise bei Leibnitz als bei den übrigen der Fall; Leibnitz ist
Intellektualist, macht jedoch nicht einen allgemeinen — den
immanenten — Intellekt zum Princip der Dinge, wie Hegel.
Dagegen ist es bei Schopenhauer, v. Hartmann u. s. w. der
immanente Wille, beziehungsweise die Phantasie, das Gefühl,
was zum Range des Grundprincips erhoben wird. Richtiger
würde daher statt Leibnitz Hegel den Reigen der Psychologisten
eröffnen; denn er verabsolutiert in der That die menschliche
Vernunft und erhebt menschliche Denkformen zu schöpferischen
Potenzen. — Herbart verdankt es wohl nur dem Umstand, dafs

er, wie Leibnitz gegen Spinoza, so gegen Hegel einen
metaphysischen Pluralismus vertritt. Rechtlich gebührt ihm kein
Platz unter den Psychologisten; denn er fafst viel mehr das

Psychologische metaphysisch, als das Metaphysische psychologisch,
und speciell gilt ihm der Intellekt ebensosehr als ein Sekundäres,

Abgeleitetes, als Folge der aus dem Zusammen der Realen
resultierenden Selbsterhaltungen (Vorstellungen), als die übrigen
Seelenvermögen.

Die thetische Darstellung, die Entwicklung des eigenen
Systems des Verf.s, des Systems der Vernunftenergie geht von
der Feststellung der Objektivität und Allgemeingültigkeit des

Kausalprincips aus. Nicht die äufsere Erfahrung, sondern die
innere biete die realen Daten zur Bildung des Begriffs der
Kausalität. In den inneren Erfahrungsthatsachen liege der Ursprung
des Kausalprincips seinem Inhalte nach (S. 144 ff.). Wir haben
bei einer andern Gelegenheit dieser Ansicht gegenüber auf den

intellegiblen Charakter des Kausalprincips und des Kausalbegriffs,
den die Vernunft auf Grund der Erfahrung nicht allein der
inneren, sondern auch der äufseren gewinnt, hingewiesen. Die
Wahrnehmung eines Geschehens, eines Werdens genügt der



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 35

Vernunft, um einzusehen, dafs dasselbe ohne Grund, ohne Ursache
unmöglich sei. Der Verf. selbst geht über die Erfahrung hinaus,
wenn er das Kausalprincip durch das Princip der Identität
begründet. In der That ist dasselbe ein analytisches Urteil des
Verstandes und kann, wenn auch nicht ohne Gefahr der
Identitätslehre der Eleaten auf das „Princip der Identität"
zurückgeführt, wohl aber indirekt durch das des Widerspruchs
begründet werden.

Die Erage, wie der allgemeine Kausalzusammenhang der
Hinge möglich sei, bildet — so fahrt der Verf. fort — das
Grundproblem der Metaphysik; diese Möglichkeit beruhe auf der
Gemeinsamkeit des Grundwesens, so dafs sich die Frage
aufdränge, worin das Grundwesen der Dinge bestehe. Die Antwort
lautet: In der Energie. Die Lösung des Grundproblems der
Metaphysik läge also in einem allumfassenden Dynamismus. Nun
ist aber der Dynamismus nach unserer Ansicht nicht im stände,
auch nur die einfachsten Eigenschaften der Körper zu erklären.
Wir können uns aber weder mit der Behauptung, die Möglichkeit

des Kausalzusammenhangs sei das Grundproblem der
Metaphysik noch mit der Annahme, dieser Zusammenhang beruhe
auf einem gemeinsamen Grundwesen, noch mit der Lösung durch

en Begriff der Energie einverstanden erklären. Grundproblem
er Metaphysik ist die Frage nach dem ersten Sein. Der

salzusammenhang aber setzt keineswegs ein gemeinsames
rundwesen voraus. Diese Auffassung führt direkt zum Pan-
eismus. Nur wo ein Wandel, eine Veränderung stattfindet, ist

eine gewisse Gemeinsamkeit des Grundwesens notwendig, nämlich
ie des Substrates, des Stoffes; aber gerade diesen will der Verf.

verbannt wissen. Ebendeshalb aber, weil die (substanzielle) Ver-
an erung ein Substrat, einen Stoff verlangt, kann das „Grundwesen

nicht in der Energie, der aktiven Kraft bestehen.
Ferner behauptet der Verf., jedes Wesen bilde ein Kraft-

sys em und besitze nur als solches Energie oder Wirkungsfähigkeit,

ce t8 bestehe aus einem System von Atomen oder Kraft-
en ren; die Atome existierten nur in Verbindung mit anderen

omen, mit denen sie die Moleküle eines chemischen Elements
ons îtuierten, aber jedes chemisch einfache Molekül mache bereits

ein ïtem aus (S. 150 f.). Abgesehen davon, dafs im Begriffe
aus68 ' ra'tcTen''rurn8 ohne Energie ein Widerspruch liegt, so kann
w-e„eiIîer. ^'erbindung von Kraftcentren keine wahre Natur und

eine W ^ resu"i'eren- Überdies setzt eine Kraft ein Kräftiges,
selbst ff 8<r l'•' e*ne Substanz als ihren Träger, wie ja der Verf.

I reilich im Widerspruch mit seinem Dynamismus) wiederholt
3*



36 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

betont, voraus. Gerade die Eigenschaften der Ausdehnung und
des Gewichtes, worauf sich der Yerf. fiir seinen Dynamismus
beruft, sprechen gegen diesen ; denn Ausdehnung und Schwere
sind als Resultat immaterieller Kräfte undenkbar. Gerade sie

verlangen aufser der zusammenhaltenden einigenden „Kraft" eine

gewissermafsen zerstreuende, die unvollkommene Seinsweise der
Körper begründende stoffliche Grundlage, wie wir sie mit
Aristoteles annehmen. Die Receptivität, die Leidensfähigkeit, sub-
stanzielle Veränderlichkeit sind nur hieraus zu erklären. Der
Einwurf, ein völlig Bestimmungsloses könne nicht existieren, ist
von uns bereits widerlegt; die Materie ist zwar an sich
bestimmungslos, jedoch immer durch eine Form bestimmt, bestimmbar

aber durch andere Formen. Wenn aber Aristoteles als
Beispiel immer nur „aktuelle Körper" anführt, so beweist dies
nicht gegen seinen Begriff der Materie; denn erstens liegt das

punctum comparationis in der Bestimmbarkeit des verglichenen
Körpers (einer zweiten Materie), zweitens kann die Materie, eben
weil sie an sich bestimmungslos ist, von einem abstrahierenden
und reflektierenden Denken nur analogisch erkannt werden. Für
den menschlichen Verstand sind die Dinge nur erkennbar durch
ihre Form. Der Verf. selbst würde die Forderung, er solle uns
ein „Kraftcentrum" aufzeigen, als unberechtigt zurückweisen.
Ebenso weisen auch wir die Forderung ab, ein rein potenzielles
Bein auf dem Präsentierteller vorzulegen.

Die Auffassung des Potenziellen als unentwickelter, gebundener

Kraft hebt alle wirkliche Veränderung auf, wie dies deutlich
in der Leibnitzschen Philosophie, die zuerst diesen Potenzbegriff
aufstellte, zu Tage tritt. Stellt man die Stofflichkeit, Materialität
mit dem Verf. auf Seite der äufseren Erscheinung (S. 154), so
hebt man den Wesensunterschied des Geistigen und Körperlichen

auf und verfällt dem Idealismus.
Richtig ist, dafs die Bewegung, rein für sich genommen,

keine Energie besitze (S. 159); nur der bewegte Körper vermag
Bewegung zu erzeugen. Wenn aber Bewegung für sich allein
eine Abstraktion ist, so ist es auch Kraft für sich allein; weder
die Bewegung noch die Kraft für sich allein bewegen, sondern
der Körper (a. a. O.): ebendeshalb aber darf der Körper nicht
zum blofsen Phänomen herabgesetzt werden, wie dies im „System
der Vernunftenergie" geschieht.

Was weiter von der mechanischen Weltanschauung, die sich
mit der Bewegung begnügt, gesagt wird, dafs sich damit die
empirische Naturforschung zufrieden geben möge (S. 159 f.):
dies gilt auch von der chemisch-physikalischen Atomtheorie, mit



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 37

3er sich der Naturforscher im Gebiete des Unorganischen zu-
ineden geben mag. Dem Philosophen genügt sie nicht.

Als einen Triumph der modernen Naturwissenschaft
bezeichnet der Verf. die Erkenntnis, dafs alle Thätigkeiten der
aufseren Natur, in der Form verschieden, im Grundcharakter
übereinstimmend, Bewegungen seien (S. 161). Kann aber, fragen
wir, die Verschiedenheit der Bewegungsformen die
Mannigfaltigkeit der Qualitäten erklären? Teilt man diese der
subjektiven Sphäre zü, so ist das Problem verschoben, nicht gelöst.
Entschieden aber müssen wir bestreiten, dafs die organischen
Funktionen der Lebewesen physikalisch-chemischer Natur seien
(8. 162), Dies heifst das organische Leben völlig verkennen.
Der Schlufs eines Angelo Secchi aus der Thatsache der
Verwandlung der Kräfte auf deren Identität ist ein Fehlschlufs;
aus den Thatsachen folgt nichts weiter als das Vorhandensein
eines gemeinsamen Substrats.

Der Verf. verwahrt sich mit Recht dagegen, dafs auch
psychische Erscheinungen körperliche Bewegungen seien. Wenn
er aber allgemein seelischen Funktionen Refiexibilität zuschreibt,
so ist dies zu weit gegangen; denn die Sinne besitzen eine
solche nicht, nur die Seele des Menschen, die Geistseele reflektiert

auf sich selbst im Selbstbewufstsein, aus dessen Thatsache
man deshalb auch mit Recht auf die Geistigkeit der menschlichen

Seele zurückschliefst.
Der Unterschied des Physischen und Psychischen soll zwar

ein wesentlicher, jedoch nicht ein grund wesentlicher sein. Was
amit gemeint sei, ist schwer einzusehen. Da nach dem Verf.

die Körperlichkeit (Stofflichkeit) ein blofses Phänomen ist, so
würde nichts hindern, die wesentliche Identität des Psychischen
und Physischen, also eine Substanz anzunehmen, die sich teils
a s Ausdehnung, teils als Denken manifestiert. Dies wäre nun

er offenkundige Pantheismus. In der That nimmt die Meta-
P ysik des Verf.s schliefslich diese monistische Wendung, indem
sie das „Absolute" als Einheit des Psychischen und Physischen

egreift.
^

Das Argument, in welchem auf den „logischen
arakter" in der metaphysischen Natur der Dinge oder die

ogische Bestimmtheit geschlossen wird, ist nicht beweiskräftig,
eun aus der thatsächlichen Übereinstimmung des Seienden

p1' T ^en^^ese'zen kann kein Logisch-bestimmt-sein-müssen
e'8c osseu werden (S. 169). Die Übereinstimmung könnte ja
faf6 ,zu®'Se «ein. Übrigens beruht jenes Argument auf einer

sc en Ansicht vom Logischen. Die sog. Denkgesetze (dasse z des Widerspruchs und der Kausalität) sind schon ihrem



38 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Ursprünge nach objektiv - reale Erkenntnisse, die mittels Ver-
gleichung der durch Abstraktion erhobenen Seinsbestimmungen
gewonnen werden. Die wirkliche Übereinstimmung des Erkennens
mit dem Sein resultiert aus dem Bestimmtwerden des Erkennens
durch das Sein. Die eigentlichen Gesetze des Denkens aber,
z. B. die Regeln für einen richtigen Syllogismus gelten eben

nur für das Denken, nicht für das Sein; denn dieses entfaltet
sich ebensowenig in Begriffen, Erteilen und Schlüssen, als etwa
der Baumstamm die Eigenschaften des Keils besitzt, mit dem
er gespalten wird. Die eigentliche logische Ordnung, die ein
künstliches Produkt menschlichen Denkens und von der
metaphysischen sorgfältig zu unterscheiden ist, als die Dinge
bestimmend zu begreifen, ja sogar das „Absolute" als ihr
unterworfen zu betrachten, ist deshalb durchaus verkehrt und führt
zum logischen Pantheismus der Eleaten und Hegels, d. h. zur
Verwechslung des im menschlichen Denken sich entfaltenden
logischen Begriffs mit dem konkreten Sein des wahrhaft Unendlichen.

— Das Kausalprincip ist nicht, wie Riehl und andere
meinen (vgl. das Citât S. 172) ein Denkgesetz, das sich

(zufällig?) in der Erfahrung bewahrheitet; denn auch die
konstanteste Bewährung vermöchte die absolute Notwendigkeit
desselben nicht zu erklären, sondern ergibt sich unmittelbar aus
der Einsicht in die Natur der Sache, genauer des realen Werdens
selbst.

Nach dem Gesagten ist es unschwer, zu beurteilen, was
von der Behauptung einer doppelten Logik (S. 172 f.), einer
bewufsten und uubewufsten, einer Logik des Denkens und der
Dinge zu halten sei. — Kraft und Vernunft oder Vernunftenergie,

— so lautet nunmehr die Schlufsfolgerung — bildet
das Grundwesen alles Wirklichen: eine Folgerung, die sich mit
Leichtigkeit auf den rationalistischen Idealismus eines Hegel,
der in der Naturphilosophie Dynamist, in der Metaphysik Logist
(sit venia verbo) ist, zurückführen läfst. Das erste Sein — das
Absolute —, wird ferner geschlossen, müsse, da es notwendig
in absoluter Weise enthalte, was den Weltdingen in relativer
zukommt, als absolute Vernunftenergie gefafst werden (S. 174).
Durch diesen Begriff, meint der Verf., sich mit Aristoteles und
den Philosophen, die Gott als reine Energie bestimmen, in
Einklang zu befinden. Dem oberflächlichen Blick mag das so scheinen.
Wer tiefer blickt, dem wird die Kluft, welche den actus purus
der Scholastik von der Vernunftenergie des Verf. trennt, nicht
entgehen. Zweifel mufs schon der Umstand erregen, dafs Gott
principiell nur unter der Bestimmung des „Absoluten" dem End-



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 39

lichen als dem Relativen gegenübergestellt ist. Run ist bekannt,
dafs gerade in dieser specifischen Gegenüberstellung alle pan-
theistischen Systeme übereinstimmen. — Ferner lehrt die
Scholastik zwar, dafs Gott actus purus mit Ausschlufs aller Poten-
zialität sei, zugleich aber nimmt sie an, dafs der wurzelhafteste
Unterschied des Endlichen vom Unendlichen gerade darin liege,
dafs alles Endliche aus Akt und Potenz (wie Wesenheit und
Dasein, Materie und Form u. s. w.) zusammengesetzt sei. Endlich
aber — und hierin liegt das Entscheidende — fafst der Verf.
das „Absolute" als Einheit des Psychischen und Physischen, als
Einheit der im Endlichen sich scheidenden Gegensätze: eine
Ansicht, von der die Scholastik um Himmelsweiten entfernt ist.

In einer Anmerkung rühmt sich der Verf., dafs sein Gottesbegriff

inhaltreicher und fruchtbarer, weil konkreter sei als der
aristotelisch-scholastische, und macht gegen diesen geltend, eine
blolse Thätigkeit könne es an und für sich nicht geben, da das
Substanzialitätsprincip zu jeder Thätigkeit ein thätiges Wesen
fordere. Dieser Einwand ist wirklieh zum Erstaunen Der Verf.
verwechselt den Begriff des actus (Wirklichkeit) mit dem der
thätigkeit und erhebt gegen Aristoteles und die Scholastik einen

orwurf, der nicht diese, sondern denjenigen, der die Wesen
\ ubstanzen) als Kraftkomplexe und das „Absolute" als Urkraft

a st, d. h. ihn selbst mit voller Wucht trifft. Denn gerade in
seinem System erscheint Gott nicht als Substanz, geistige Sub-
" anz, Geist, sondern als Kraft, als in sich physische und seelische
rn®rS'e ^differenzierende Urkraft. Lehrt er doch ausdrücklich,

o t bilde die höchste Einheit der psychischen und physischen
e.8en und zwar nach dem Grundsatze der durchgängigen Energetik

als reine aktuelle Energie. Wenn dagegen Aristoteles
Un~, m't ihm die Scholastik das göttliche Wesen als reinen Akt

n assen,^so hat dies einen ganz andern Sinn als der dynamisch
ge a ste Gottesbegriff des Verf.s. Er bedeutet, dafs Gott als
8U datierendes Sein in sich und von sich existierend sich selbst
wesenhaft erkennt durch ein Erkennen, das von seinem Wesen
ua Sein nicht verschieden ist. Hingegen ist für die Metaphysik

es, eri,-S weder der Begriff des Seins noch der des Wesens
vor anden, sie gehen ihm auf im Begriff der Kraft; er mufs

gfmj1' Faust zu sagen : Im Anfang war die That, an die
e e des Johanneischen: Im Anfang war das Wort, setzen:

m Anfang war die Kraft.
er ^enf. fafst seine Erörterungen in folgenden Worten

diffe wir hierhersetzen, um dem Leser ein selbstän-
lte'f zu ermöglichen: „Es ist die vornehmste Aufgabe



40 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

der Metaphysik das Problem zu lösen: wie ist der
allgemeine Kausalzusammenhang der Dinge und damit die Welt
bei aller Verschiedenheit im einzelnen als einheitliches Ganzes
möglich und begreiflich? Zwecks Beantwortung dieser Frage
haben wir vor allem die Bedingungen besprochen, unter denen
ein kausales Verhältnis zwischen den Dingen unmöglich ist,
und dieses führte uns sodann zur Erkenntnis, dafs nur unter
der Voraussetzung ein allgemeiner ursächlicher Zusammenhang
der Dinge möglich sei, wenn denselben bei all ihrer Verschiedenheit

etwas Gemeinschaftliches zukomme, welches wir ihr Grundwesen

nannten" (S. 175). Hierzu sei nur kurz bemerkt, erstens,
dafs unerörtert bleibt, welcher Art die Einheit dieses einheitlichen

Ganzen, der Welt sei; zweitens, dafs, wenn auf Grund
des Kausalgesetzes eine Einheit des Grundwesens statuiert wird,
diese Einheit auch auf Gott ausgedehnt werden mufs, da Gott
als Ursache der Welt begriffen wird.

Dieses G rundwesen soll nun im Begriffe der Vernunftenergie
gefunden sein. „Denn alle reale Wesen ohne Ausnahme sind
energetische Wesen, in denen von Katur aus die Grundsätze
der Vernunft oder Logik walten. Dieses gilt nicht nur von den
endlichen und bedingten Dingen, welche sich in die zwei grofsen
Klassen der psychischen und physischen Wesen teilen, sondern
auch von dem Absoluten oder Gott." „Da endlich alle Wesen
dem Gesagten zufolge im tiefsten Grunde einheitlich sind, so
stimmen sie auch in den Fundamentalgesetzen mit einander
überein, und weil die letzteren für alle Egalitäten ausnahmslose
Geltung haben, so kann man sie mit Recht die Universalgesetze
alles Wirklichen nennen" (S. 175 f.). Dafs in dieser Schlufs-
kette Folgerichtigkeit herrsche, können wir nicht zugeben. Ebensogut

könnte man schliefsen: Alles Seiende stimmt im Sein
iiberein, also gibt es nur ein Sein, oder: Alle Wesen stimmen
im Wesen überein, also gibt es nur ein Wesen, oder endlich:
Alle Substanzen stimmen im Substanzsein überein, also gibt es
nur eine Substanz.

Mit den Eigenschaften des „Absoluten" macht es sich der
Verf. aufserordentlich leicht (S. 174 f.). „Als solche (absolute
Vernunftenergie) ist Gott die höchste Intelligenz oder Weisheit"
u. s. w. Wie dieser Zusammenhang logisch herzustellen sei,
darüber findet sich auch nicht der Ansatz zu einer Begründung;
uns scheint es, als ob die absolute Vernunftenergie, die als
Einheit der Gegensätze begriffen wird, vielmehr dem Zero
gleichzusetzen sei, geschweige denn, dafs ihr die Prädikate des Gottes
des Theismus beigelegt werden dürften.



(6.) Dr. E. L. Fischer. Das Grandproblem der Metaphysik. 41

Im letzten Abschnitt zählt der Verf. die vorgeblichen
Universalgesetze alles Wirklichen auf, ohne es fiir nötig zu halten,
den Begriff eines metaphysischen Gesetzes zu erörtern und zu
rechtfertigen. Die nähere Erklärung dieser angeblichen
„Grundgesetze" fordert vielfachen Widerspruch heraus. Das Gesetz
der Konkretion soll den Sinn haben, dafs jedes Wesen aus
einer Mehrheit von Momenten (Kräften) bestehe, die zu einer
substanziellen Einheit verbunden seien. Wir fragen wiederholt,
ob denn ein System von Kräften als Wesenseinheit begriffen
werden könne? Allerdings ist jegliches wirkliche Sein konkret;
dies bedeutet aber nichts anderes, als dafs formell Allgemeines
keine Existenz haben könne. Das angebliche Gesetz der durch-
gangigen Systematik widerspricht sogar der Tendenz der
modernen Katurförschung (die doch für den Verf. maisgebend
ist), indem sie die Moleküle der als einfach geltendeu Elemente
zu scheiden und alles auf einen Urstoff zurückzuführen sucht
und hofft. Von diesem Gesetze soll selbst das „Absolute" nicht
ausgenommen, ja in ihm müsse die Systematik der Kräfte die
vollkommenste sein. Und für diese an die Schellingsche Potenzenohre

erinnernde Ansicht soll die christliche Trinitätslehre als
ostätigung dienen Gewifs ist eine gewisse Systematik in den
ingen (doch nicht im Stoße als solchem!), keineswegs aber in

Ge^'h"68,8611- unenc^'ch vollkommene und erfüllte Einfachheit die
eine° °^'e' 'ns^e80n^ere auch die menschliche Seele, nur durch

ne geoidnete Mannigfaltigkeit nachzuahmen vermögen. — Unter
»besetz der durchgängigen Energetik" wird Gott

j8 *)ucklich als Einheit des Physischen und Psychischen erklärt:
". n Gott als dem absoluten Urquell beider Klassen (der phy-

k" UDC^ P8y°kischen Energiewesen) ist deren Gegensatz aut-
ge oben. Er bildet die höchste Einheit beider" (S. 180). —

ezughch des „Gesetzes der durchgängigen logischen Deter-
nnnation" haben wir uns bereits ausgesprochen; dieselbe läfst
so^h mn e'ner absoluten logischen Ordnung zu; wird einer

c en selbst Gott unterworfen gedacht (a. a. 0.), so haben wir
lieh

' ea, tischen Pantheismus eines Fichte und Hegel. Ähn-

da eS»'^i YOa ^em »Gesetze der durchgängigen Relation",
Unt ^\le.~e.rum au' Gott ausgedehnt wird (S. 181), ohne dafs eine
wirrf180«61^111^- zw'8C^en realer Relation und rel. rationis gemacht
Grurin e&re^'ck! Das Kausalprincip soll ja die Einheit des

der .w®8en8.V0n Ursache und Wirkung erheischen. Das „Gesetz

Wesen naT°g'e" fordere „wenigstens" die Einheit im Grund-

Dicht d! a
fenn>. fragen wir, die Einheit im tiefsten Wesen

e enkbar innigste Einheit? „Der Inbegriff", heifst es



42 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

S. 182, „aller Dinge oder die Welt ist nichts anderes als eine
räumlich-zeitliche Darstellung des Wesens ihres göttlichen
Urhebers." Für diesen Satz, der im Zusammenhang nur einen
pantheistisch-monistischen Sinn haben kann (Welt und Menschengeist,

Erscheinungen Gottes), wird der hl. Thomas als Zeuge
angerufen! (A. a. 0. Anm.) Als weitere Zeugen dienen Leibnitz
und Hippokrates, deren Lehren auf eine sich in verschiedenen,
stufenweise sich vervollkommnenden Erscheinungen äufsernde Ur-
kraft hinauslaufen. Dem „Gesetze der durchgängigen
Verwandtschaft" zufolge ist alles Gottes Ebenbild, der Mensch
in vorzüglicher Weise (S. 184). Auch unter das „Gesetz der
durchgängigen relativen Verschiedenheit" fallt das Absolute
(a. a. 0.). Der Titel: „Gesetz der durchgängigen Bestimmtheit"
enthält einen neuen Ausfall gegen die materia prima der Alten
(S. 186), als neuen Beweis dafür, dafs der Verf. diesen Begriff
nicht versteht. Übrigens kann etwas in sich bestimmt, relativ
aber unbestimmt sein, wie die Eichel, aus der sich die Eiche
entwickelt. — Am Schlüsse wird die Bedeutsamkeit des „Princips
der Vernunftenergie" nachzuweisen versucht. Das
erkenntnistheoretische Problem soll seine Lösung finden im Begriff der
Vernunftenergie. Wir sahen aber, dafs die blofse Thatsache der
„Übereinstimmung des Wirklichen mit dem Logischen" dem
Wissen eine sichere Grundlage nicht bietet. Ebensowenig löst
das Princip der Vernunftenergie das kosmologische
Grundproblem des „einheitlich geordneten Ganzen" oder Kosmos; denn
es setzt an die Stelle der Einheit der Ordnung und des

Kausalzusammenhangs eine solche des Wesens. Das anthropologische

Grundproblem bleibt ungelöst, weil zwar der psychologische

Monismus mit Worten zurückgewiesen, in der That aber
eingeführt wird; denn ist die Körperlichkeit ein blofses Phänomen,
so sind Seele und Leib nicht nur zu einem Wesen verbunden,
sondern wesentlich eins, der Leib eine Erscheinung der Seele,
nicht ein Mitkonstitutiv der Menschennatur. — Die in der Anm.
S. 190 niedergelegte Auffassung der Trinität, genauer die
Bestimmung des hl. Geistes als substanzieller Einheit von Vater
und Sohn wird die Theologen höchlich befremden. Wenn der
Verf. von seinem Gottesbegriff rühmt, er stehe wie keiner in
so vollkommener Harmonie mit der theologischen Gotteslehre,
so bedauern wir, dem widersprechen und sagen zu müssen, dafs
in diesem Falle weniger (Übereinstimmung) mehr gewesen wäre.
Endlich soll das ethische Grundproblem seine Lösung finden
in dem Grundsatz der möglichsten Verähnlichung mit Gott durch
die allseitige freie Entfaltung der uns zukommenden Vernunft-



43

energie. Was werden hierzu die Moralisten, vor allem die Theologen

unter ihnen sagen?
Die geschichtliche Stellung betr., so glaubt der Verf. in sein

Princip die Wahrheitsmomente aller Systeme aufgenommen zu
haben, der materiellen durch das Moment der Energie, der
formalen durch das der Vernunft. Wir fragen indes: Liegt denn
die Materialität nach dem Verf. nicht ausschliefslich in der
Erscheinung? Kräfte ohne stoffliches Substrat sind etwas Geistiges,
mcht aber etwas Materielles. Soll aber doch die Energie ein
materielles Moment repräsentieren, so ist in dem System des
Aerf.s Gott selbst materiell, da er als Energie bestimmt wird.
Dem Stagiriten aber, mit dem der Verf. wesentlich in
Übereinstimmung stehen will, ist der Dynamismus fremd. Nach Aristoteles

ist die Kraft teils aktiv, teils passiv, und setzt das Wesen,
l?. ^em s'e wurzelt und woraus sie hervorgeht, voraus. Die
Differenz weiter zu verfolgen, erscheint völlig überflüssig. Wenn
aber der Verf. meint, wer das Gegenteil (seine principielle
Nichtubereinstimmung mit Aristoteles) behaupte, verstehe entweder
seine Iheorie nicht oder suche sie absichtlich zu fälschen, so
gibt es noch einen anderen möglichen Fall, nämlich den, dafs

er Verf. selbst in einer Täuschung, sei sie auch unabsichtlich,
e angen ist. Die Übereinstimmung mit dem Idealismus und dem

n ogismu8 Hegels ist gröfser, als es wünschenswert scheint;
enn Idealismus im schlimmen Sinne des Wortes ist die Be-

^aup ung der Phänomenalität des Körperlichen. Der Banlogismus

^ lst durch die Annahme einer „logischen" Ordnung, der
fe. »Absolute" unterworfen ist, indiciert. Die Zeitgemäfs-

eit (S. 201) des Systems wird durch die Hegemonie der
Naturwissenschaft und die Entdeckung des Energieprincips begründet.

as jene betrifft, so ist sie eine Abnormität; denn die Hegemonie

gebührt der Philosophie, nicht der empirischen Natur-
orsc ung. Das „Energieprincip" aber ist noch weit entfernt,

gemein auch nur unter den Naturforschern anerkannt zu sein.
er ynamismus beruht wie der mechanische Atomismus auf

>ner einseitigen Naturauffassung: die Wahrheit aber liegt jen-

vV> /Tll^er ^ e'ner Anschauung, die Stoff und Form, Recepti-

mäf '
^ ^erJ8^higkeit) und Aktivität der Naturwesen gleich-

sig zur Geltung zu bringen im stände ist.

Nat ,natürliche Theologie P. Bödders S. J. ([7.] Theologia
sech t

18 86U Thilosophia de Deo. Frib. 1895) bildet den
nend8 ^ ^etzten Band des bei Herder in Freiburg erschei-

sind l
!0S0Ph'scben Lehrkurses. Standpunkt und Methode

'e gleichen wie in den früheren Bänden. Dieselben Vorzüge



44 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sind auch an diesem Bande zu rühmen: Vollständigkeit der
einschlägigen Probleme, verbunden mit präciser, schulmäfsiger
Darstellung in Erklärung und Begründung der aufgestellten Thesen.
Die Einwürfe und deren Beantwortung sind durch kleineren
Druck von dem Kontexte unterschieden und im allgemeinen mit
zeit- und zweckgemäfser Beschränkung ausgewählt. Der Inhalt
zerfällt, abgesehen von der Vorrede, einer Übersichtstafel der
behandelten Lehrsätze und einem doppelten Anhang, in drei
Bücher. Das erste handelt vom Dasein Gottes in drei Kapiteln
und zwar an erster Stelle von der natürlichen Gotteserkenntnis
mit polemischer Berücksichtigung des Ontologismus und
Traditionalismus an zweiter Stelle von den hergebrachten Beweisen
für Gottes Dasein, sowohl dem metaphysischen (aus der Bewegung,

den wirkenden Ursachen, der Veränderlichkeit — caducitas
— des specifischen Seins der Dinge, den Vollkommenheitsgraden
und den ideellen Wahrheiten) als auch dem physikotheologischen
und anderweitigen naturphilosophischen, und endlich dem
moralischen Beweise, welch letzterer aus dem Verlangen nach
Glückseligkeit, aus der Anerkennung der sittlichen Verpflichtung und
aus dem allgemeinen Glauben an Gott und Göttliches geführt
wird. Hierauf folgt ein drittes Kapitel, das die Widerlegung
des Atheismus enthält. Die fünf Kapitel des zweiten Buches
behandeln die Lehre von den göttlichen Attributen. Der Verf.
unterscheidet Attribute des Seins, der Wirksamkeit und ideale
Attribute; zu diesen letzteren rechnet er Wahrheit, Güte, Schönheit,

sowie Unsichtbarkeit, Unbegreiflichkeit und Unaussprechlichkeit.
Endlich in den vier Kapiteln des dritten Buches gelangen

Erschaffung, Erhaltung, Mitwirkung und Vorsehung zur
Darstellung. In dem ersten der beiden Anhänge soll „ad captum
tironuin" die Lehre des hl. Thomas von der praemotio divina
den angeblichen Mifsverständnissen der „Bannesianer" gegenüber
auseinandergesetzt werden. Der zweite enthält eine Widerlegung
der zu Gunsten des Spencerschen Agnosticismus verwendeten
Argumente des englischen Schriftstellers Mansel. Wir brauchen
kaum zu bemerken, dafs in dieser „natürlichen Theologie" sehr
Vieles unsere volle Zustimmung findet; einzelne Partieen, von
denen wir die Widerlegung des Atheismus und des Spinozismus
besonders hervorheben, verdienen nach Inhalt und Form
ungeteiltes Lob und Beifall. Wir würden jedoch unser-er kritischen
Aufgabe nicht genügen, wenn wir die Punkte, in denen wir
unsere Zustimmung glauben versagen zu müssen, oder die
geradezu unseren entschiedenen Widerspruch herausfordern, mit
Stillschweigen übergehen würden. Unsere Differenzen betreffen



45

teils die in einzelnen Materien vom Yerf. eingeschlagene Methode,
teils die von ihm vorgetragenen Lehren selbst. In letzterer
Beziehung stellt sich der Verf., was die Kontroversen zwischen
Thomisten und Molinisten betrifft, entschieden auf die Seite der
letzteren ; insbesondere zeigt er sich völlig von Suarez abhängig,
sucht aber auch den englischen Lehrer, selbst in Dingen, in
welchen der berühmte Metaphysiker seines Ordens die
Abweichung von dem hl. Thomas zugibt, durch ein sehr eigentümliches

und willkürliches Interpretationsverfahren auf seine Seite
zu ziehen.

Zunächst in methodischer Beziehung ist nicht einzusehen,
warum jeder Beweis für das Dasein Gottes ausdrücklich —
explicite — so geführt werden müsse, dafs er die Transcendenz
und Persönlichkeit Gottes darthue. Der Verf. scheint dabei durch
die in neuester Zeit von Gutberiet gegen die ältere Methode
erhobenen Bedenken bestimmt worden zu sein. Nach unserem
Dafürhalten gehört der ausdrückliche Beweis für die Persönlichkeit
und absolute Transcendenz Gottes, sowie die Widerlegung des

antheismus in die Lehre von der Beschaffenheit Gottes. Hier
ist zu zeigen, dafs die Attribute, unter denen das Dasein Gottes

ewiesen worden ist, des unbewegten Bewegers, des schlechthin
uo wendigen Seins u. s. w. nicht einem pantheistischen Grund-
wesen alles Seienden, sondern allein dem transcendenten, per-
VDfC ^otte ^es Theismus zukommen können. Das vom
oh6r> p°'3!;.'er.te Verfahren führt zu beständigen Wiederholungen,

y •!
übrigens der methodische Nachteil durch irgend einen

°r eil dem Pantheismus gegenüber aufgewogen würde. — Die
me aphysische Wesenheit Gottes wird vom Verf. in die Aseität
gesetzt. W;r haben dagegen nichts Wesentliches zu erinnern
un er der Voraussetzung, dafs die Aseität wurzelhaft im Sinne

es subsistierenden Seins, dem die Existenz wesentlich zu-
ommt, gedacht wird. Denn wir können nicht zugeben, dafs
urc die Bestimmung Gottes als ens a se und der Geschöpfe
s entia ab alio der Unterschied Gottes von den Geschöpfen

u einen accidentellen herabgesetzt werde. Dagegen sind wir
er ings der Ansicht, dafs die vom hl. Thomas adoptierte

de^Q11-^' wornach der eigentlichste Name Gottes das Sein —
wie H,de ^'aS W'r a'S 'üeutisch nehmen dürfen, ohne deshalb,

u meint, dem Pantheismus ein Zugeständnis zu machen)
Ansicht 6886 8ubsi8fens ist, den Vorzug vor der späteren
sica T .'tze> dieser Name oder die essentia Dei metaphy-
80 kiT*'6 'Q ^er 1° der thomistischen Fassung ist —unen wir sagen — der wurzelhafte, grundwesentliche,



46 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

in der späteren ein abgeleiteter, notwendiger Unterschied
(vermittelst eines proprium, analogisch gesprochen) ausgedrückt.
Insoweit scheinen uns die in diesem Jahrbuch von P. Feldner
gegen die gewöhnliche Auffassung vorgebrachten Einwendungen
eine Berechtigung zu haben (Jahrb. Bd. VII. S. 424 IT.).

Ein weiterer methodischer Punkt betrifft die sog. idealen
Attribute Gottes, die der Verf. von den Attributen des Seins
und Wirkens als ein drittes koordiniertes Glied der Attributenlehre

behandelt. Wir können keinen Grund für eine solche

Scheidung auffinden. Unendliche, wesenhafte Güte und Schönheit
sind Attribute des Seins, die sich unmittelbar aus den Begriffen
des ersten, höchsten, vollkommensten Seins ableiten lassen, wie
sie ja auch ontologisch betrachtet als transcendentale
Bestimmungen des Seienden gelten und mit dem Begriffe des Seins
selbst gegeben sind, von dem sie sich nur durch gewisse
Beziehungen (auf Erkenntnis, Wille) unterscheiden.

In der Frage nach der Möglichkeit oder Unmöglichkeit
einer anfangslosen Welt schliefst sich der Verf. an Suarez an.
Die Unmöglichkeit der Anfangslosigkeit einer Welt, wie es die
wirkliche ist, soll bewiesen werden können, nicht aber die
Unmöglichkeit eines Geschöpfes überhaupt, das in die Existenz
geführt würde, ohne einen zeitlichen Anfang zu nehmen. Es
sei nämlich nicht zu erweisen, inter infinitos gradus perfectionis
essentialis, qui Deo intelligibiles sunt in sua essentia ut ab eo

effectibiles, nullum haberi, qui non involvat perfectam immutabi-
litatem physicam (p. 278). Diese Ansicht scheint uns der
Konsequenz zu entbehren; denn ein Geschöpf ohne jede reale
Veränderlichkeit, ohne jeden Wechsel der Gedanken und Willensakte
dürfte kaum als möglich gedacht werden können. Die gegen
eine anfangslose Succession vorgebrachten Gründe scheinen uns
nicht überzeugend. Vielmehr dürfte der hl. Thomas im Rechte
sein, wenn er einen nachweisbaren Widerspruch im Begriffe
einer anfangslosen Generationsreihe (von der Möglichkeit oder
Unmöglichkeit einer actu unendlichen Vielheit abgesehen) nicht
einräumt. (Vgl. über diese Frage die Abhandlung P. Essers in
diesem Jahrb. Bd. VII. S. 50 ff.)

In der Lehre vom göttlichen Wissen verteidigt der Yerf.
die 8cientia media des Molina. Das göttliche Vorherwissen der
freien Akte vernünftiger Geschöpfe soll zwar nicht, wie Molina
annahm, in einer Superkomprehension des geschöpflichen Willens
von seiten Gottes, aber auch nicht in unabänderlichen Dekreten
Gottes begründet sein, vielmehr erkenne Gott die geschöpflichen
freien Akte überhaupt nicht in einem objektiven Medium, sondern



47

m ihnen selbst, genauer in ihrer objektiven Wahrheit (p. 195 sq.).
Diese Art von Vorherwissen schwebt unseres Erachtens in der
Luft. Denn will man die „objektive Wahrheit" der kontingenten
freien Handlungen nicht als eine ewige, somit auch als eine
notwendige behaupten, nimmt man vielmehr mit Aristoteles (dem
der hl. Thomas beistimmt) an, dafs von zweien, freie Handlungen
betreffenden und kontradiktorisch-entgegengesetzten Sätzen zwar
nur einer, aber unbestimmt welcher wahr sei, also keiner eine
ewige Wahrheit enthalte, so ist ein ewiges Wissen, ein wahres
Vorherwissen solcher Handlungen in ihnen selbst oder ihrer
objektiven Wahrheit schlechterdings undenkbar. Wenn sich der
hl. Thomas auf die ewige reale Gegenwart alles Geschaffenen
vor Gott zur Erklärung des göttlichen Vorherwissens beruft, so
ist eben nicht zu vergessen, dafs nach der Lehre desselben die
Dinge Gott durch seinen eigenen wirksamen Willensentschlufs
real gegenwärtig sind. Das göttliche Vorherwissen ist demnach
nicht von dem absolut wirksamen göttlichen Willen und seinen
unabänderlichen Dekreten getrennt zu denken. Mit der scientia
media zerfällt auch die vom Verf. vertretene Theorie des die
tnomistische praemotio physica ausschliefsenden concursus simul-
taneus. In dieser Frage ist der geschichtlich - exegetische und
sachlich-thetische Gesichtspunkt zu unterscheiden. In ersterer

insicht müssen wir der heutzutage von gewisser Seite beliebten

vo
r ^er Namen, nämlich des der Thomisten gegen den

von annesianern als gänzlich unberechtigt entschieden entgegen-
re en. Die Vertreter der praemotio physica sind nun einmal

omisten im engeren und strengeren Sinne des Wortes und
sie als Bannesianer zu bezeichnen, ist durchaus keine
Veranlassung gegeben. Es verhält sich damit ganz anders, als mit
er Bezeichnung Molinisten. Molina war sich der Neuheit seiner

eorieen, insbesondere des Gebrauchs der sc. media zum Zwecke
er armonischen Verbindung von Gnade und Freiheit im Heils-

we( vollkommen bewufst. Moliuas Anhänger in diesem Punkte
We\ daher mit vollem Hechte Molinisten genannt. Anders
ver a es sich mit Bannez. Der Jünger des hl. Dominikus war
we er in der Lage noch gewillt, eine neue Lehre aufzustellen

n eine Schule zu gründen (s. P. Feldner, die Neuthomisten
m îesem Jahrb. Bd. VIII. S. 407). In der That steht seine
niolif6 Y])D- e'ne.r Vorausbewegung des Willens zur Selbstbewegung

sond
a ln n'c^ iff Widerspruch zur Lehre des hl. Thomas,

g 3()5 v? vo^er Übereinstimmung mit ihr. Der vom Verf.

ohvsie j auPt°te Gegensatz (theoria illa praedeterminationis
ae ac>ver8atur doctrinae S. Thomae) besteht nicht. Die



48 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

einzige vom Verf. angezogene Stelle 1. 2. qu. 9 a. 6 ad 3, die
den göttlichen Einflufs auf den Willen darauf zurückführen soll,
quod nihil possumus appetere, nisi sub ratione boni (Bödd. 1. c.)
läfst sieh nicht nur, sondern kann nur in einer der motio praevia
günstigen, mit den anderweitigen Aussprüchen des hl. Thomas
übereinstimmenden Weise erklärt werden. Für unsern Zweck
genügt es, an Goudins Erklärung zu erinnern: Deum movere
voluntatem ad volitionem boni universalis, voluntatem vero sub
hac motione se determinare ad hoc bonum verum vel apparens;
hoc intelligendum est de motione speciali, quae locum habet
tantum in prima volitione et actibus supernaturalibus. Ceterum
in aliis volitionibus se déterminât et completur illa generali Dei
motione, qua creaturae applicantur ad omnes et singulas actiones
(Philos, t. IV. p. 269 Paris 1857). Mit Recht wird gegen die
von den heutigen Molinisten versuchte Erklärung geltend gemacht,
dafs der englische Lehrer die göttliche Bewegung auch für die
Auswahl, die electio, fordere, die sich nicht mit dem Guten im
allgemeinen, sondern mit den partikulären Gütern beschäftige
(P. Feldner Bd. IX. 8. 163). Aus dem von P. Feldner
angezogenen Texte (Qu. disp. de malo q. 6 a. un. ad 17) geht
zugleich hervor, dal's, wenn sonst der hl. Thomas den bewegenden

' Einflufs einer äufseren Ursache auf den Willensentschlufs
ausschliefst, dabei nicht an die göttliche Einwirkung gedacht werden
dürfe. Schon die Anwendung des Begriffs der Instrumentalursache

und des Instruments auf das Verhältnis des göttlichen
zum geschöpflichen Willen beweist, dafs Molina der thoinistischen
Lehre nicht gerecht wird. Wäre der Verf. mit Molina im Rechte,
so dürfte von der „Vergieichung" des geschöpflichen Willens
mit einem Instrumente nicht gesagt werden: Nulli actioni
creaturae melius comparatur (concursus Dei) quam praemotioni arti-
ficis (p. 304), vielmehr müfste dieser „Vergleich" als durchaus
unzutreffend zurückgewiesen werden. Wenn aber der englische
Lehrer erklärt, Gott determiniere den menschlichen Willen nicht
ad unum wie die unfreien Geschöpfe, so vergifst er nicht,
hinzuzufügen: de necessitate, per suam forrnam und dgl. (p. 347).
Schon die vom hl. Thomas geförderte Überführung aus der
Potenz in den Akt durch den bewegenden Einflufs Gottes schliefst
den einseitigen concursus simultaneus der Molinisten aus. Vgl.
1. 2. qu. 109 a. 6: Nulla natura quantuncunque ponatur perfecta
potest procedere in actum nisi moveatur a Deo, womit die Theorie
des Verf.8 S. 349 von selbst in sich zusammenfällt.

Durch den bewegenden Einflufs auf den Willen selbst
(also nicht allein vermittelst des Zusammenwirkens zur operatio



(8.) Dr. L. Fiikuka, Die metaph. Grundlagen der Ethik bei Aristot. 49

voluntatis), kraft dessen Gott den Willen sowohl zum Akte als
auch zum modus des Aktes bewegt, sichert sich Gott die
Herrschaft über den geschöpflichen Willen. Wie verhält es sich
aber mit dieser Herrschaft im molinistischen Systeme? Der
* erf. spricht sich darüber S. 302 aus. Die Mittel soll die sc.
Media darbieten. Da nun aber keines von diesen Mitteln in
einem Verhältnis unfehlbarer Wirksamkeit zum freien Akte stehen
soll, so gilt dies von allen zusammengenommen ebenfalls, und
es ist die Möglichkeit gegeben, dafs ein kreatürlicher Wille
samtliehen von der sc. media dargebotenen Mitteln Widerstand
leistet. Im wesentlichen stände also der göttliche Wille dem
geschöpflichen nicht anders als ein geschöpflicher Wille dem
andern gegenüber, weshalb man mit Recht gegen die molini-
stische Theorie in diesem Punkte den Vorwurf eines der Gott-

eit durchaus unangemessenen Anthropomorphismus gemacht hat.
agegen sucht der hl. Thomas in Übereinstimmung mit dem
' Augustin die Gewähr der göttlichen Herrschaft über den

geschöpflichen Willen in der Macht des Willens Gottes, der
ie von Gott geschaffene Willenskraft mehr als der Wille selbst

in seiner Gewalt hat und sie ohne Beeinträchtigung der Selbst-
estimmung seinen Ratschlüssen dienstbar macht. Wer immer

^iese Lehre für unvereinbar mit der geschöpflichen Freiheit hält

im ?• eme 8C" media rekurrieren zu müssen glaubt: mag dies

the
er t'n ,^Un> von dem Versuch aber, diese Wendung mit der

Re^'l8 18jC Behre in Einklang zu bringen, wird er nach allen
g n der Logik und einer aufrichtigen Hermeneutik abstehen

müssen.
A'8 eine erfreuliche Erscheinung auf philosophischem und

all* °l°r 'e?e8cBi°hHichem Gebiete, sowie als ein Beweis für das- "M immer weitere Kreise ergreifende Interesse und Ver-
an ms für aristotelische und scholastische Anschauungen tritt
?8 !e thrift Dr. Lambert Filkukas (8.) über die meta-

18üVil!,C Grundlagen der Ethik bei Aristoteles (Wien
des A

-e8^e^en" i°8e das Verhältnis der ethischen Schriften

eine h'8 °^e^es zu seiner Metaphysik zu sein scheint, indem jene

tives n
aus Praktische Tendenz, diese ein durchweg Spekula-

kein 7 e^fe aufzeigen, so kann doch schon von vorneherein

und Eth"W •
l^ar^')er ukwalten, dafs zwischen der Metaphysik

Fäden / fe'ne8 80 8ystematischen Denkers feste und zahlreiche

Blicke a? mä88en, mögen sie sich auch dem weniger scharfen

Schrift 6d Zleijen' "*-a überzeugenderWeise ist in der vorliegenden
Beweis err.7;achwei8 für diesen Zusammenhang und damit der

ge uhrt, dafs die aristotelische Ethik weder der Kütz-
« ahrbuch für Philosophie etc. XII. 4



50 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

lichkeits- noch der Lusttheorie (Hedonismus) das Wort redet,
dafs sie vielmehr, in einer theistischen Metaphysik wurzelnd, das
wahrhaft Gute, das bonnm honestum zu ihrem Princip erhebt und
die Gottheit wie als erstes bewegendes Princip, so auch als
höchstes Ziel alles Werdens, insbesondere auch der sittlichen
Thätigkeit des Menschen betrachtet und zur Geltung bringt.

In neun Thesen bespricht der Verf. zunächst den Charakter
der aristotelischen Philosophie im allgemeinen und ihr Verhältnis
zur platonischen (Th. I—IV S. 6—79), um auf sein eigentliches
Thema eingehend in den übrigen Thesen zu zeigen, dafs Aristoteles

auf Grund einer richtigen Metaphysik die Ethik als Tugend-,
Pflichten- und Güterlehre entwickle. Was die Pflichtenlehre
betrifft, so werde zwar die Pflichtmäfsigkeit des ethisch - guten
Handelns nicht vollständig exakt entwickelt, gleichwohl sei der
Begriff der lex naturalis dem Philosophen nicht fremd. Die
Lust aber bilde nicht das Princip, sondern die notwendige
Konsequenz des tugendhaften Handelns (Th. V—IX S. 88—135).

Der Verf. spricht mit Recht von den wertvollen Kommentaren

der Scholastiker (S. 1), die — setzen wir hinzu — von
den neueren Koryphäen der Geschichtschreibung der Philosophie
zum Schaden ihrer eigenen Arbeiten vornehm ignoriert werden
— und macht davon gelegentlich Gebrauch. — Die von ihm
eingeschlagene Methode bezeichnet er als philosophisch-historische
und organische (S. 2); es ist dieselbe, die wir in unserer
Darstellung der kusanischen Spekulation angewendet haben und
die auch einzig und allein zur richtigen Beurteilung und
Erklärung eines philosophischen Systems im ganzen wie im
einzelnen zu führen vermag. Als Aufgabe seiner Schrift bezeichnet
er die Widerlegung der gegen die aristotelische Ethik erhobenen
Vorwürfe, sie sei empirisch, autonom, eudämonistisch, Vorwürfe,
die vor den Thatsachen, wornach Aristoteles nicht nur von der
Erfahrung, sondern auch von Vernunftprincipien ausgeht, eine
von der menschlichen Vernunft unabhängige, für sie bestimmende
und maf8gebende, aus Gott stammende Ordnung anerkennt und
das bonum honestum, nicht das bonum delectabile, als höchstes
ethisches Motiv geltend macht, verstummen müssen. Dabei ist
der Yerf. gegen die Mängel, beziehungsweise Lücken der
aristotelischen Ethik nicht blind, erklärt sie aber daraus, dafs Aristoteles

nur die Lehre von der sittlich-guten Thätigkeit des Menschen
in seiner Beschränkung auf dieses Leben darstellen wollte. Für
Aristoteles nämlich ist der Zweck der Ethik nicht ein
theoretischer, sondern ein durchaus praktischer; sie will den Menschen
tugendhaft machen, nicht blofs zeigen, worin die Tugend besteht.



(8.) Dr. L. Filkuka, Die metaph. Grundlagen der Ethik bei Aristot. 51

Zu dem Besten, was die Schrift bietet, gehört die Bestimmung

des Verhältnisses, in welchem Aristoteles zu seinem Lehrer
Platon steht. Wenn wir auch die Bezeichnung des beiden
Philosophen Gemeinsamen als Intellektualismus nicht ganz zutreffend
finden können, da Aristoteles Piaton gegenüber das Recht der
Sinnlichkeit als selbständiger Erkenntnisquelle und Grundlage
des intellektuellen Erkennens wahrt, so ist es doch vollkommen
begründet, dafs Aristoteles mit seinem Lehrer den Primat der
Vernunft, des Intellegiblen, Übersinnlichen aufs entschiedenste
festhält. Dagegen ist das Unterscheidende in der Richtung der
drei grofsen Vertreter der bedeutendsten philosophischen Schule
des Altertums richtig in den Worten gekennzeichnet: dem So-
krates erscheine das Intellegible als der logische Begriff, weil
er Empiristen und Sophisten gegenüber das wahre Wissen sucht,
dem Piaton als weltfremde Idee, weil er dem wahrhaft Seienden
nachstrebt, dem Aristoteles als wirkende Wesenheit, weil er das
wirkliche Werden zu erklären unternimmt (S. 17 f.). In diesem

estreben mufste Aristoteles den platonischen Begriff der Materie
modificieren, und da ihm die Körperwelt nicht blofs als eine
nichtige, wesenlose und flüchtige Erscheinungswelt gilt, die

aterie von der Negation und Privation unterscheiden — rjfislg
^hv vhjv xal oxéçrjOiv ereçôv (pafiev sivai (S. 28. Anm.)

sowie den Begriff der Form einführen. Gleichwohl ist dem
agmten das Werden weder der Zeit noch dem Werte nach

as rste, vielmehr geht es von einem Seienden als c. efficiens
us und endigt in einem solchen als seinem Ziel. Der Grund-

c ara ter der aristotelischen Philosophie ist demnach ein teleo-
ogischer (S. 34). Von der Annahme, Gott bewege nach Aristo-
ees zwar als Zweck, jedoch ohne Wissen um die Welt und

o ne wirksamen EinflufB auf sie, urteilt der Verf. mit Recht,
a s ein solcher Gott nicht das Endglied der aristotelischen
eeoogie, sondern eine vollkommen unbegründete, überflüssige,nichts erklärende Zuthat der Welt wäre (S. 60). Die bestimm-

es en ussprüche des Aristoteles setzen den wahren Sinn seiner
rage, ob Gott sich selbst oder anderes erkenne, aufser Zweifel:
ie Bemerkung gegen Empedokles (S. 60 Anm. 102), die

Beim'Metaphysik als göttlicher Wissenschaft nicht nur
GotteDn0 Eigenschaft vom Göttlichen, sondern des Wissens

(S 611 "a'" am> vofikommens,;el1 alle Ursachen durchschaut"'

voovu ,8Pec'eüe Untersuchung darüber, ob das göttliche
Aristot -6'n ^U8ammengesetztes sei (S. 64), beweisen, dafs

obiekt V8 1D. ^eller Frage nicht vom Total-, sondern vom Formal¬
es göttlichen Erkennens rede. Im Sinne des Philosophen

4*



52 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ist die Erkenntnis Gottes von der Welt in der einfachen und
unveränderlichen Erkenntnis seiner selbst eingeschlossen, nicht
aber von ihr ausgeschlossen (vgl. Albert. Magn. Metaph. XI
tract. II c. XXX Ed. Par. 1890 t. VI p. 658 squ. S. Thorn.
Comm. in Met. Li. XII lect. VIII). Dafs aber nach Aristoteles
Gott als c. efficiens auf die Welt wirke, folgt nicht allein aus
dem Zusammenhang seiner metaphysischen Lehren, sondern ist
auch ausdrücklich in seiner Behauptung, die ewige Bewegung
erfordere eine unendliche Kraft des Bewegenden, ausgesprochen.
In einem Punkte jedoch glauben wir in der Erklärung der
aristotelischen Lehre vom Verf. abweichen zu müssen. Nach
unserer Überzeugung ist derselbe seiner Methode, die aristotelische
Lehre in ihrem Zusammenhange zu erfassen, bezüglich der
Materie untreu geworden. Die Meinung des Verf.s geht dahin, dafs
nach Aristoteles die Materie nicht blofs von Ewigkeit, sondern
unabhängig von Gott — ungeschaffen — existiere. Involviert,
wie der Verf. zugibt, die selbständige Existenz einer inkompleten
bubstanz, wie es die aristotelische Materie ist, einen
Widerspruch, so ist nicht abzusehen, wie die Erkenntnis dieses
Widerspruchs dem Scharfsinn eines Aristoteles entgangen sein sollte.
Der Verf. zwar glaubt, dieser Widerspruch habe sich dem Auge
des Philosophen dadurch verhüllt, dafs die selbständige Existenz
der Materie doch nur eine Fiktion insofern sei, als Gott und
die Materie von Ewigkeit beständen, also keine Zeit denkbar
sei, in der Gott auf die Materie nicht gewirkt hätte (S. 77).
Diese selbständige Existenz der Materie ist nun freilich eine
Fiktion, nicht aber des Aristoteles, sondern seiner Erklärer. Nach
dem Verf. läfst Aristoteles Gott auf die Materie mit Bewufstsein
einwirken; folglich erkennt Gott die Materie: kann aber Gott
die Materie erkennen, so kann er sie auch schaffen; ja, er mufs
sie erschaffen haben, weil sie Sein und Erkennbarkeit nur in
transcendentaler Relation zur Form, die zugestandenermafsen
nach Aristoteles aus der wirkenden göttlichen Ursächlichkeit
stammt, besitzt. Gott ist entweder Ursache von Form und Stoff
zugleich, oder von keinem von beiden; denn von Form und
Materie gilt, dafs man nach ihrer Einheit (nicht Identität!) nicht
zu forschen brauche, da die Form sich zum Stoffe als seine
Bestimmtheit und Wirklichkeit (Verwirklichung) verhalte (De
An. II. 2).

Gleichwohl wird die Materie mit Recht als ungeworden
bezeichnet, da sie nicht nur, wie auch die Form nicht schlechthin
wird, sondern selbst ein accidentelles Werden (wie es
allerdings der Form im physischen Werdeprozefs zukommt) von ihr



(8 Dr. L. Filkuka, Die metapb. Grundlagen der Ethik bei Aristot. 53

auszuschliefsen ist. Sie ist nicht geworden, sondern geschaffen,
nnd selbst ihr Geschaffensein ist nach dem Ausdruck des
hl. Thomas vielmehr ein Mit geschaffensein. Direkter Terminus
der göttlichen Schöpferthätigkeit nämlich ist die komplete, aus
Form und Materie bestehende Substanz, nicht die Bestandteile
derselben. Wenn also Aristoteles diesen Bestandteilen das Werden
abspricht, so ist dies nicht auf die Form und Materie in abstracto
zn beziehen (wie der Verf. bezüglich der Form annimmt),
sondern auf die physische Form und die physische Materie; denn
eine physische Form wird nicht, vielmehr wird die Materie zur
Form, genauer noch das Ganze wird durch Formung der Materie;
die Materie aber als Substrat der Form wird weder schlechthin
noch per accidens, ist aber selbst ursprünglich mit der Form
schöpferisch von Gott gesetzt. Gegen die angebliche Verhüllung

e® Widerspruchs einer selbständig bestehenden inkompleten
^ubstanz durch die Annahme eines Geformtwerdens von Ewig-
eit her spricht aber auch die Bemerkung des Aristoteles in der
°gik: die Frage, ob die Welt in der Zeit hervorgebracht worden

sei, oder ob sie von Flwigkeit existiere, gehöre zu jenen, die
eine Lösung nicht zulassen. — Von allem andern indes abge-
de^V 8° ^rsc'la^unff nicht allein der Geister (die auch
wTlt ^6n ^ilosophen lehren läfst), sondern auch der Körperteils

m
ly61* ^0nse3uenz der metaphysischen Lehren des Aristo-

sch ff t>
Kxi8teDZ zweier von einander unabhängiger ungear

nei FT^cipien widerspricht entschieden dem von Aristoteles
HorT betonten Grundsatz der Einheit, den er mit den Worten

omers als Schlufsstein seiner erhabenen Gotteslehre ausspricht:
•' X0lQctvog sotco.

.^er geäufserten Bedenken erscheinen im Vergleiche

vo
em V'e^en Wahren und Vortrefflichen, was die Schrift enthält,

dip« n?*"£eordneter Bedeutung und können uns nicht abhalten,
8e e dem Leser aufs wärmste zu empfehlen.


	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

