Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 12 (1898)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761838

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.1

Von Dr. M. GLOSSNER.
(Forts. von Bd. XI, 8. 292.)

—_—t

‘ B.emerkenswert ist die Verlegenheit, in welcher sich die
Experimentalpsychologie beziiglich des Willens befindet. Sie
weils mit ihm nichts anzufangen und kann ihn doch nicht leugnen,
sondern ist genotigt, ihn unter irgend einem andern Namen bel-
zubehalten, Er soll eine Eigenschaft, ein Modus, ein Resultat
der Vorstellungen und Vorstellungsverbindungen sein. Dies ist
aber unmoglich; Eigenschaften der Vorstellungen sind Klarheit,
Qunkelheit, Bestimmtheit, Unbestimmtheit, Bildlichkeit und dgl.,
nicht aber Gewollt- und Nichtgewolltsein. Die Vorstellung ist
g'eW(_)llt, ohne dafs an ihr irgend eine Verinderung, eine Modi-
ﬁ.katli.)n stattfindet, also durch eine Beziehung auf etwas, was
sie nicht selbst und was nicht an ihr ist, folglich durch eine
psychische Funktion, die von ihr verschieden ist: eine Funktion,
die in einer besonderen psychischen Fahigkeit wurzelt, der einen
Vorstellung sich zuzuwenden, von einer andern sich abzuwenden,
von dem einen vorgestellten Gegenstande angezogen, von dem
andern abgestolsen zu werden; denn nicht Vorstellungen als
solche werden begehrt oder verabscheut, sondern Gegenstinde.
Ist nun diese Fihigkeit von derjenigen, Vorstellungen zu er-
zeugen, verschieden, und bildet die letztere ein wahres Seelen-
vermogen, so gilt dies offenbar auch von der Fahigkeit, zu be-
gehren, resp. zu wollen.

Die Methode der experimentalen Psychologic erscheint
vqllkommen verfehlt, da sie um eines unbewiesenen Vorurteils
willen (der Voraussetzung niimlich, dafs nur eine mechanische
ljll‘klﬂl‘l}ng der psychischen Erscheinungen wahrhaft wissenschaft-
lich sei), Unbekanntes (unbewufste Bewegungsimpulse) an die
Stelle des Bekannten (des aktuellen Begehrens resp. Wollens)
setzf. Indem sie dann iiberdies nicht die Sache, den Gegenstand,
sondern die Vorstellung, resp. Empfindung, als das Erstrebte
und Gewollte betrachtet, adoptiert sie zugleich einen erkenntnis-
theoretischen Irrtum, namlich die Ansicht, dafs subjektive Zu-
stinde allein urspriinglich und unmittelbar erkannt und angestrebt

' Berichtigung. XL S. 484 Z. 20 v. u. (im Art. A. Barberis) ist
nach sie: | nicht“ einzuschalten.
Jahrbuch fiir Philosophie ete. XII. 1




2 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

werden, mit andern Worten, sie bewegt sich im idealistischen
und subjektivistischen Geleise.

Eine bedeutende Erscheinung auf dem Gebiete der Er-
kenntnistheorie und Metaphysik ist die als erster Band einer
(5.) ,Metaphysik®“ erschienene Erkenntunistheorie von
Erhardt. Zwar miissen wir betonen, dals die moderne Er-
kenntnistheorie der Tod der Metaphysik ist, und daher das Be-
streben des Verfassers, auf dieser Grundlage eine Metaphysik
aufzubauen, notwendig scheitern mufs. Gleichwohl verdient sein
mit Scharfsinn und Energie unternommener Versuch, den transcen-
dentalen Idealismus Kants iiber sich selbst hinauszufihren und
das jenseits der ,empirischen Realitit“ liegende Terrain des
,,Dinges an sich“ fiir die Erkenntnis zuriickzuerobern, wenn auch
nicht unsere Zustimmung, so doch unsere aufmerksame Beachtung.
Nicht unsere Zustimmung: denn der erste Teil des vorliegenden
Bandes, der gegen den sog. ,naiven* Realismus der allgemeinen
Uberzeugung und der Naturwissenschatt sowohl die Subjektivitit
der sensiblen Qualititen als auch die Aprioritit und Idealitat
von Zeit und Raum zu erweisen sucht, steht, wie wir wenig-
stens iiberzeugt sind, im schroffsten Gegensatz zum Realismus
des zweiten Teils, in welchem iiber den Trimmern der raum-
zeitlichen Welt eine unrdumliche und unzeitliche,- gleichwohl aber
korperliche Welt von Kréften und erkennbaren an sich seienden
Dingen aufgebaut werden soll. Doch vergebens! Du hast sie
zerstort, die schone Welt! Umsonst suchst du sie wiederher-
zustellen. Den Fichteschen Versuch aber, im eigenen Busen
sie prichtiger wieder zu errichten, verwirft der Verf. mit Recht.
Die Konsequenz aber liegt in diesem Falle bei Fichte, nicht bei
ihm, wie wir zu beweisen hoffen; denn entweder besteht eine
Korperwelt aufser uns und mit ihr Raum, Zeit und Bewegung;
oder diese letzteren sind rein subjektiv und ideal; in diesem
Falle zerfillt die Korperwelt in Triimmer.

Als ein Verdienst miissen wir es dem Verf. anrechnen, dafs
er die angeblich gegen den ,naiven” Realismus sprechenden,
nach seiner Ansicht absolut entscheidenden Griinde wirklich an-
gegeben hat, wiihrend die meisten Gegner desselben sich damit
begniigen, jenen Realismus einfach als iiberwunden, als keiner
Widerlegung mehr bediirftig, als schlechthin unwissenschaftlich
und unphilosophisch zu behaupten: denselben Realismus, iiber
welchen alle aufgeklirten Geister vornehm die Nase riimpfen,
ohne indes zu siumen, gelegentlich einander den Vorwurf des
Riickfalls in denselben an den Kopf zu werfen. Begreiflich!
denn er ist durch tausend Fiaden mit der Natur verwachsen.



(5.) Erbardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 3

Naturam expellas furca, tamen usque redibit. Ist doch selbst
dem grofsen Kant, dem ruhmreichen Begriinder moderner Denk-
weise, die den modernen Geist so hoch iiber antikes und mittel-
alterliches Denken erhebt, der Vorwurf eines solchen Riickfalls
gerade wegen seines Begriffs einer empirischen Realitiit, den der
Verf. in Schutg nimmt, nicht erspart geblieben.

Wir haben bei verschiedenen Gelegenheiten als den er-
kenntnistheoretischen Grundirrtum der in Empirismus und Aprio-
rismus gespaltenen neueren Philosophie den Grundsatz bezeichnet,
dals die menschliche Seele in ihrem Erkennen unmittelbar nur
ihren eigenen Vorstellungen und Bewulstseinsthatsachen gegen-
iberstehe. Der Verf. preist diesen Grundsatz als einen der
hochsten Ruhmestitel der modernen Philosophie (S. 565). Wie
wenig Vertrauen aber er selbst in diese Errungenschaft setat,
beweist das Zugestindnis, dafls man nicht von jenem Grundsatze,
sondern vielmehr von der allgemeinen Uberzeugung ausgehend,
ein Subtraktionsverfahren anwenden miisse, ein Verfahren, das
nach Abzug alles desjenigen, was das Subjekt als sein aprio-
risches Besitztum zur Erfahrung hinzubringt, einen aus dem
Subjekte nicht erklirbaren objektiven Rest bestehen lasse. D. h.
offenbar eingestehen, dafs jener Grundsatz, konsequent verfolgt,
den subjektiven Idealismus zum unvermeidlichen Resultat habe.
Der Verf. freilich meint, dieser Idealismus sei weiter gar nichts
als eine absurde Uberspannung des an sich vollig richtigen (!)
1dealistischen Princips, dals unmittelbarer Gegenstand unseres

issens nur unsere Vorstellung und nicht Dinge aulser der Vor-
stellung sejen. (A. a. 0.) Wie kommt es aber dann, fragen
Wwir, dafs der subjektive Idealismus gerade in der (egenwart
von vielen Seiten als die einzig mogliche Form der wissenschaft-
lichen Weltanschauung angesehen wird, was nach dem Verf.
allerdings nyr beweist, wie grofs die auf diesem Gebiete herr-
schende Verwirrung ist? (8. 564.) Aber diese Verwirrung fallt
eben jenem idealistischen Grundsatze zur Last, der einen der
hchsten Ruhmestitel der modernen Philosophie bilden soll. Das
Subtraktionsverfahren des Verf.s selbst aber beruht auf einem
inneren Widerspruch. Denn subtrahieren kann man nur gleich-
artige Grofsen. Dem Verf. aber gilt der gesamte Gehalt der
aulseren Erfahrung als unmittelbar rein subjektiv, in der Art,
als wir von ihm nur durch einen Schluls von der Wirkung
af die Ursache zu dem Dinge an sich und der Erkenntnis
“ener Beschaffenheit hiniiberzugelangen vermogen. Der Rest
der Subtraktion kann also immer nur wieder etwas Subjek-
tives seip,

1*



4 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Mit dem Gesagten ist der Standpunkt des Verfs im allge-
meinen gekennzeichnet. Seine Schrift behandelt in zwolf Kapiteln
die Aufgabe der Erkenntnistheorie, die Erfahrung, den naiven,
den naturwissenschaftlichen Realismus, die Aprioritit, die Idea-
litit des Raumes, die Aprioritit, die Idealitit der Zeit, Kausalitat
und Substanzialitit, die verschiedenen KFormen des subjektiven
Idealismus, das Ding an sich, endlich die Grenzen des Erkennens.
Wie man sieht, beschiftigt sich der grolste Teil der Unter-
suchungen mit erkenntnistheoretischen Problemen; metaphysische
Fragen werden vielfach gestreift, dasselbe gilt von psychologischen
und naturphilosophischen. Beziiglich der letzteren kommen wir
hiufiger in die Lage, dem Verf. zuzustimmen und sein selbstin-
diges und scharfsinniges Urteil anzuerkennen.

Von hervorragender Bedeutung fiir uns ist der Versuch,
den sog. naiven, sowie den naturwissenschaftlichen Realismus als
vollig unhaltbar und endgiiltig widerlegt zu erweisen. KEs handelt
sich dabei jenem gegeniiber um die Frage nach der Objektivitét
der sensiblen Qualititen, diesem gegeniiber um das objektive
Dasein einer raumzeitlichen Welt, endlich beiden gegeniiber um
die Frage, ob wir von Dasein und Beschaffenheit der Korper-
welt eine unmittelbare Erkenntnis besitzen. Um sofort den Nerv
der Argumentation des Verfs blofszulegen, so gipfelt dieselbe
in der Annahme, dafs die gewohnliche Uberzeugung, die wirk-
lichen Qualitaten der Dinge, den wirklichen Raum und die wirk-
liche Zeit wahrzunehmen, auf einer Tauschung beruhe, dafls sich
vielmehr — von den sinnlichen Qualititen, denen selbst nach
naturwissenschaftlicher Uberzeugung objektiv nur Bewegungen
entsprechen, gar nicht zu reden — auch unsere Wahrnehmung
raumlich-zeitlicher Dinge auf blofse subjektive Vorstellungen be-
ziehe, mit andern Worten, dals nur ein phénomenaler, von der
Seele selbst erzeugter, subjektiver, blofs vorgestellter Raum und
ebenso eine rein phinomenale Zeit wahrgenommen werde. Von
diesem Gesichtspunkte ausgehend glaubt er die gewdhnliche
Ordnung, wornach angesichts der erfahrungsmailfsigen unmittel-
baren Gewilsheit von dem Dasein rdumlicher Dinge die Beweis-
last dem dieselbe bestreitenden Idealismus zuféllt, umkehren und
von der angeblich feststehenden Subjektivitdt und Aprioritit des
Raumes und der Zeit ausgehend, die Pflicht, deren Objektivitit
zu beweisen, dem Realismus zuschieben zu diirfen.

Bei diesem Verfahren ist ¢s eben jener erkenntnistheoretische
Grundsatz, der die entscheidende Rolle spielt. Die allgemeine
Uberzeugung, dafs die Korper selbst und nicht blofs Vorstellun-
gen von solchen wahrgenommen werden, soll aus dem Grunde



(5.) Erhardt, Metaphysik. 1. Bd. Erkenntnistheorie. 2

unhaitbar sein, weil die Seele (das Subjekt) ein von ihr ver-
schiedenes, jenseitiges Sein schlechterdings nicht unmittelbar,
sondern nur mittelbar — eben mittels der Vorstellung — er-
reichen konne. Auf dieses vermeintlich unwiderlegbare Argument
ist die Antwort lingst gegeben worden. Allerdings kann kdrper-
liches Sein nur mittelbar von der Seele erkannt werden; denn
nicht der Stein, sagt schon Aristoteles, ist, indem sie ihn erkennt,
in der Seele, sondern sein Bild. Wir haben aber eine zwei-
fache Unmittelbarkeit zu unterscheiden. Bevor wir jedoch diesen
nterschied angeben, ist darauf aufmerksam zu machen, dafs die
Notwendigkeit, das Sein durch vorstellende Thitigkeit zu er-
kennen, noch kein Hindernis der Unmittelbarkeit des Erkennens
bilde. Der Verf selbst gesteht dies zu, indem er die Erkenntnis,
welche die Seele von ihren eigenen Thatigkeiten und ihrem
Dasein besitzt, als eine unmittelbare betrachtet, obgleich auch
sie offenbar nur durch Vorstellungen sich vollzieht. KEs wire
in der That einfialtig und lacherlich, wenn man behaupten wollte,
Sein konne iiberhaupt nicht erkannt werden, weil dies nur durch
Vnrstellungen, also mittelbar geschehen konne. Die Unmaoglich-
keit einer unmittelbaren Erkenntnis soll sich vielmehr nach dem
Verf. nur auf Dinge beziehen, die der Seele jenseitig, nicht ihr
Immanent sind. Wir bestreiten dies, und zwar auf Grund der
angedeuteten Unterscheidung einer doppelten Unmittelbarkeit
eziehungsweise eines doppelten Erkenntnismittels. Der Satz:
die Kérperwelt kaon nicht ohne Mittel erkannt werden, lalst
Sich in cinem zweifachen Sinne nehmen, indem das ,Mittel
entweder auf den Terminus der Erkenntnis oder auf das Subjekt
derselben bezogen wird. Nimmt man den Satz im letztern Sinne,
80 muls allerdings angenommen werden, dals das Subjekt der
_estimmung und sozusagen Information durch das Objekt, der
1dealen Verbindung und Verdhnlichung mit dem Objekt bedarf,
um dasselbe zum Terminus seiner Erkenntnisthitigkeit zu machen.
Dies geschieht nun dadurch, dafs das wahrzunehmende Objekt
dem wahrnehmenden Subjekt sein Bild einprigt und somit das
Subjekt zu seiner Erkenntnis nicht blofs anregt, sondern in
Wirksamer Weige befdhigt. Dieses Bild kann mit Recht als
‘I‘kenntnismittel bezeichnet werden, und insofern es eines solchen
2ur Hrkenntnis des der Seele nicht immanenten Seins, also ins-
besondere der korperlichen Dinge bedarf, kann diese Erkenntnis
®lne mittelbare genannt werden. Dieses nidmliche Bild und Er-
°hotnismittel aber ist nicht Terminus, nicht Gegenstand der
“Tkenntnis und fi]1t uberhaupt nicht ins Bewulstsein, es sei denn
nachtriglich durch einen Akt der Reflexion und Schlufsfolgerung.



6 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Daher unterscheidet die Scholastik mit Recht zwischen einem
medium quod und einem medium quo, einem Mittel, das selbst
zuerst erkannt sein mufs, um weiterhin zur Erkenntnis eines
andern zu fiihren, wie der Rauch zu der des Feuers, und einem
Mittel, das den Gegenstand selbst vergegenwirtigt, d. h. zur
unmittelbaren Perception des real gegenwirtigen Objekts selbst
befihigt. Von der letzteren Art ist die von der Scholastik sog.
species sensibilis impressa, die man (der Vergleich riihrt, wenn
wir uns nicht tiuschen, von Balmes her) mit einem Spiegel von
solcher Glatte, dals er selbst unsichtbar nur den gespiegelten
(Gegenstand erscheinen lilst, vergleichen kann.

Die allgemeine, vom Verf. selbst in dem beachtenswerten
zweiten Kapitel von der Erfahrung konstatierte Uberzeugung,
dafs wir die Korperwelt unmittelbar und nicht unsere Vorstellung
von einer solchen wahroehmen, léafst sich demnach mit der Kin-
sicht, dafs Korper nur durch reprisentative Vorstellungsbilder,
nicht aber durch eine unmittelbare Verbindung mit ihrem reellen
Sein erkannt werden konnen, wohl vereinbaren, und ist daran
umsomehr festzuhalten, als der einzige durchgreifende Unterschied
zwischen Wahrnehmung und Phantasievorstellung nur darin ge-
sucht werden kann, dafs jene im gegenwirtigen Objekte ter-
miniert. :

Es fragt sich nach dem Gesagten nur mehr, ob der sog.
naive Realismus nicht durch anderweitige Griinde als unhaltbar
und objektiv falsch erwiesen worden sei. Bevor wir aber diese
Griinde priifen, glauben wir uns gegen den idealistischen, vom
Verf. adoptierten Gebrauch des Ausdrucks ,Erscheinung® ver-
wahren zu miissen. Wenn die sensiblen Qualititen, wie der
Idealismus annimmt, nur in der Vorstelluing des Subjektes be-
stehen; wenn ihnen im Objekt, dem die ,naive* Uberzeuguug
sie zuschreibt, nur etwas vollig Heterogenes als ,Veranlassung*
entspricht, so sind sie thatsichlich nur Schein trotz des fiir den
Idealismus unerklérbaren Gekniipftseins einer bestimmten , Km-
pfindung® an eine bestimmte , Bewegung“ oder d&ulsere Veran-
lassung; denn die Erscheinung unterscheidet sich eben dadurch
vom Scheine, dals sich in jener ein Sein, sei es des Subjekts
oder Objekts, die objektive Beschaffenheit des einen oder andern
offenbart, erscheint, wéihrend der Schein etwas, was er nicht ist,
zu sein pritendiert. Nun gelangt aber nach der idealistischen
Ansicht in den sensiblen Qualititen weder das Subjekt noch das
Objekt zur Erscheinung, indem Farbig-, Tonend- u. s. w. -sein
weder dem Subjekt noch dem Objekt zukommt. Ist aber Er-
scheinung dasjenige, worin ein Sein sich offenbart, kundgibt, so



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 7

kann man mit vollem Rechte von objektiv-realen Erscheinungen
reden und die Thatigkeiten des Denkens, Wollens, deren objek-
tive Realitit der Verf. mit Recht anerkennt, als Erscheinungen
des denkenden und wollenden Subjekts bezeichnen. Demnach
ist auch der Ausdruck ,Brscheinung* fiir die sensiblen Quali-
titen nur vom realistischen Standpunkt aus gerechtfertigt, dem-
zufolge dieselben zwar nicht als ein Ansichseiendes, wohl aber
als objektiv-reale Eigenschaften eines Ansichseienden, in welchen
sich dieses dem Subjekt offenbart, zur Erscheinung kommt, be-
trachtet werden,

~ Was qnun die angebliche Widerlegung des sog. naiven
Realismuyg betrifft, so konstatiert der Verf, die Thatsache, dals
als Vertreter des Realismus ,,in erster Linie alle philosophisch
Ungebildeten und in zweiter Linie fast die ganze Philosophie
vor Berkeley und Kant sowie die gesamte Naturwissenschaft mit
840z geringen Ausnahmen® zu nennen seien (8. 48). Wie man
sieht, befinden wir uns trotz der ,philosophisch Ungebildeten*
als Vertreter des Realismus in nicht zu verachtender Gesell-
Schaft, in der eines Platon, Aristoteles, der gesamten Scholastik.
Eine vollige Uberwindung des naiven Realismus, fahrt der Verf.
fort, trete »iuberhaupt erst auf den sehr spit erreichten hdochsten
Stufen der erkenntnistheoretischen Bildung (!) ein und nichts sei
hiufiger als ein teilweiser Riickfall in die Vorstellungen des
urspriinglichen Realismus® (8, 49 f.).

Gegen den Realismus werden folgende Argumente ins Feld
gefihrt, Ks falle ihm nicht ein, dals Dinge, die bald in dieser,
bald in jener Grofse uns erscheinen, unmoglich Dinge an sich
selbst sein kénnen (in einer Fulsnote wird bemerkt, dals ,dieses
schlagende und wirksame Argument gegen den Realismus ge-
wohnlich iibergangen werde*) (S. 54). Auf dem Standpunkt
des naiven Realismus werde ein Unterschied zwischen Gegen-
Stand und Vorstellung, Ding an sich und Vorstellungsbild ge-
cugnet. Im tiglichen Leben glauben wir alle, dafs wir es mit
den Dingen selbst und nicht blofs mit subjektiven Vorstelluugs-
bildern zu thun haben; soweit wir das Ding und seine Vor-
fstell.ung unterscheiden, verstinden wir unter letzterem das sub-
Jektive Erinnerungsbild (8. 59 ff). Gleichwohl fahre man fort,
dem Subjekt auch fernerhin die Féahigkeit einer Wahrnehmung
er aulser uns befindlichen Dinge und nicht nur ihrer Vor-
Stellungsbilder zuzuschreiben, wiewohl aus der Notwendigkeit
€iner Vermittlung allein schon die freilich erst viel spiter deutlich
%"kannte Wahrheit, dafs die Dinge selbst unmittelbar auf keinen

all Wahrgenommen werden konnen, folge (8. 62). Daher unter-



8 Zuar neuesten philosophischen Litteratur.

scheide man zwischen subjektiven und objektiven Eigenschaften
der Dinge und verstehe unter ersteren Farbe, Licht, Ton u. s. w.,
unter letzteren die rdumlichen, zeitlichen und materiellen Pra-
dikate (S. 63). Beziiglich der ersteren habe Locke ein specielles
Verdienst (?), nicht aber das Recht erworben, als Urheber der
Lehre von ihrer Subjektivitit zu gelten; in neuerer Zeit sei
auch die Naturwissenschaft zur Uberzeugung gelangt, dafs den
Sinnesempfindungen (!) keine Existenz aulserhalb der Vorstellung
zukommen konne, nur vereinzelt treten noch Versuche hervor,
die objektive Realitit der Sinnesempfindungen in irgend einer
Beziehung zu retten: Versuche, die zu aussichtslos seien, um
eine besondere Beachtung zu verdienen. Irage man nach den
Griinden, die zuerst den Zweifel an die objektive Realitdt der
Sinnesempfindungen bewirkt haben, so seien es wohl deren Re-
lativitat und ihre teilweise Verwandtschaft mit den Gefiihlen,
die zuerst den naiven Realismus erschiitterten; die verschiedenen
Empfindungen, die Speisen und Getrinke in Gesunden und
Kranken u. s. w. hervorrufen, die verschiedenen Eindriicke der
dufseren Temperatur u. s. w. Die Verwandtschaft mit den Ge-
fiihlen zeige sich darin, dals Wirme und Kilte brennen, den
Schmerz erzeugen, so dals man von einem allméhlichen Ubergang
der Empfindung in das Gefiihl reden koéune: ,,Bei welchem
Grade der Wirme sollen wir die Grenze ziehen, jenseits deren
eine objektive Eigenschaft sich plétzlich in ein subjektives Gefiihl
verwandelt?“ (So Locke.) Ferner folge die Subjektivitit der
sensiblen Qualitdten aus der durch physikalische und physiolo-
gische Thatsachen festgestellten Unvergleichbarkeit der dufseren
Reize mit der Empfindung, die zu der Auffassung zwinge, dals
die Empfindung auf Veranlassung des Reizes als rein psychische
Erscheinung hervortrete (S. 71). Als Abbild objektiver Eigen-
schaften #dufserer (regenstinde lasse sich die Empfindung (!) nicht
mehr auffassen, da dasselbe Objekt nach der verschiedenen
Disposition des Subjekts verschiedene Empfindungen hervorbringe,
und nur eine davon von objektiver Bedeutung sein konnte. Aus
allen diesen Schwierigkeiten komme man nur heraus, wenn man
die naive Vorstellung von der objektiven Realitit der Sinnes-
empfindungen ganz und gar fallen lasse. Weiterhin seien wir
mit der bedeutungsvollen Thatsache bekannt geworden, dals ver-
schiedene Reize auf dasselbe Organ die gleichen Kmpfindungen
und derselbe Reiz auf verschiedene Organe verschiedene KEm-
pfindungen hervorrufe. Solchen Thatsachen gegeniiber lasse sich
der naive Realismus wirklich nicht mehr aufrecht erhalten.
Endlich und das sei der in letzter Instanz entscheidende Grund,



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. Y

verstehe man iiberhaupt nicht, was Sinnesqualititen sein sollen,
die nicht empfunden werden. Wenn Farbe existieren wolle
(sic), so miisse sie gesehen werden u. s. w. Mit der Annahme
der objektiven Realitit dieser Pridikate (Farbe, Ton) lasse sich
kein vollkommen deutlicher Sinn verbinden, alles weise auf ihre
psychische Natur hip. Dafs wir trotzdem die Dinge mit diesen
Qualititen umkleiden, dafs sie an den Objekten haften, sei freilich
hochst merkwiirdig, sei aber Thatsache und diirfe als solche nicht
M Abrede gestellt werden (8. 72 ff).

Also das sind die lingst — von Locke und Joh. Miiller —
vorgebrachten Griinde, auf welche hin man es wagt, die Stimme
er Natur selbst, die unleugbare allgemeine Uberzeugung von
der objektiven Realitit der sensiblen Qualititen Ligen zu strafen.
D der That ganz armselige und elende Griinde, die einem
Aristoteles und der Scholastik nicht unbekannt waren, ohne sie
aber zu bewegen, an dem Zeugnis der Natur Zweifel zu hegen.
Uber die Thatsache der Umkleidung der Objekte mit den an-
g:eblichen »Empfindungen* (in der That ,wahrgenommenen Qua-
lititen*) geht der Verfasser zu leicht hinweg. Dieselbe ist nicht
allein fiir den naturwissenschaftlichen Realismus, sondern auch
fir ihn selbst absolut unerklirbar. Er meint zwar die Schwierig-
keit damit zu umgehen, dafls er das ,umkleidete” Objekt als ein
Tein phiinomenales hinstellt. Aber damit wird sie nur hinaus-
geschoben, nicht erkldrt. Wir aber fragen ihn, woher die Seele
dieses Kleiq nimmt, wie sie, die weder farbig noch tonend ist,
dazu kommt, die Objekte mit Farben und Ténen zu ,,umkleiden.

Indem wir mit unserer Antwort mit dem letzten ,entschei-
denden Beweise® beginnen, so konnen f{reilich , Empfindungen‘
DUr etwas Subjektives sein; es ist aber eben durch nichts be-
Wiesen, dafs Farben, Téne u. s. w. Empfindungen und nicht,
Wotiir uns die Stimme der Natur sie zu halten befiehlt, wahr-
génommene Qualititen seien. Der Umstand, dafs wir mit diesen
Pridikaten keinen ,vollkommen deutlichen Sinn“ verbinden, be-
rechtigt ung nicht, die Schwierigkeit mit dem Alexanderhieb des
Idealismus 4y losen. Denn was ist nicht aus diesem Grunde
alles behauptet,, resp. verneint worden! Die Herbartianer ver-
werfen die Seelenvermogen, weil sie damit keinen ,,vollkommen
deutlichen Sinn“ su verbinden wissen. Hegel verwirft die Exi-
Stenz eines vom Denken und Gedachtsein unabhingigen Seins
18 demselben Girunde, wihrend der Verf. gegen Herbart und
~egel sowohl dio Seelenvermogen als auch das Ding an sich
estgehalten wissen will. Die sinnlichen Qualititen, als Eigen-
schaften dep Korper betrachtet, sind nicht mehr und nicht weniger



10 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

dunkel als die vom Verf. angenommenen unorganischen und
organischen Krifte. — Indem der Verf. meint, eine Farbe, die
niemand sehe, ein Ton, den niemand hore, seien unvorstellbare
Dinge, verwechselt er, wie schon Aristoteles gegen Demokrit
erinnerte, das Gresehen-Gehortwerdenkonnen mit dem wirklichen
(resehen-Gehortwerden, nur das erstere ist der Farbe, dem Ton
wesentlich, nicht das letztere. — Wenden wir uns den insbe-
sondere von dem Physiologen Joh. Miiller konstatierten That-
sachen zu, wornach gleiche Reize verschiedene ,,Empfindungen*
und verschiedene Reize dieselbe ,,Empfindung‘‘ erzeugen, so lassen
dieselben vom sog. naivrealistischen Standpunkt eine vollkommen
befriedigende Erklarung zu. Joh. Miiller selbst unterscheidet
addquate und unaddquate Reize, Reize auf das Auge, die ein
wirkliches Sehen, und solche, die nur einen unbestimmten Licht-
eindruck hervorbringen. Verfolgen wir diese Spur, so erklart
sich der Lichteindruck z. B. infolge eines Schlages auf das Auge
aus der durch Sehen von wirklichem, physischem Lichte be-
wirkten Habituierung des Sinnes. Die idealistische , Erklarung®
erhielte nur dann einen Schein von Berechtignng, wenn ein Auge,
das nie wirkliches Licht gesehen, (in der Sprache J. Miillers)
nie auf addquate Reize reagierte, infolge eines Schlages eben-
falls einen Lichteindruck erhielte. Dieses ist aber nie und von
niemandem konstatiert worden. Auf dieselbe Weise erklaren
sich die verschiedenen Wirkungen desselben Reizes auf ver-
schiedene Sinne, die doch selbstverstindlich in einer den voraus-
gegangenen Wahrnehmungen entsprechenden Weise auf dufsere
Reize reagieren werden. Wenn man weiterhin daran erinnert,
dals dasselbe Objekt nach der verschiedenen Disposition des
Sinnes in verschiedener Weise darauf einwirke, so beweist dies
allerdings eine gewisse Relativitit des sinnlichen Erkennens, eine
Abhiingigkeit der objektiv richtigen Wahrnehmung von subjek-
tiven Bedingungen, es beweist aber nicht die Subjektivitat der
sensiblen Qualitidten selbst. Die Notwendigkeit solcher Bedin-
gungen aber erklart sich ganz einfach daraus, dals die sinnliche
Erkenntnis nicht auf Grund einer sozusagen rein idealen Offen-
barung der Dinge zu stande kommt, sondern auf Grund einer
das beseelte Sinnesorgan zugleich physisch und psychisch affi-
cierenden Kinwirkung. Hieraus erklart sich, dafs einerseits, um
(beispielsweise) die dulsere Temperatur richtig zu beurteilen, der
Tastsinn selbst in einer gewissen mittleren Temperatur sich be-
finden mufs, und dals andererseits ein heftiger Eindruck auf ein
Sinnesorgan Schmerzgetiihl hervorruft, das die Wahrnehmung der
objektiven Qualitat infolge der Betdubung oder Korrumpierung



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. i1

—_—

des Organs unmoglich macht. In diesem Falle von einem Uber-
gang der sinulichen ,,Empfindung® in ein Gefiihl zu reden, ist
ganz und gar unberechtigt und geradezu sinnlos. Oder soll,
wenn die Blendung durch grelles Licht dem Auge schmerzvoll
ist, in der That dus Licht in Schmerz iibergehen? Wahrlich,
derartige Absurdititen verdienen kein Wort der Widerlegung.
Man beruft sich ferner auf die Unvergleichbarkeit des
dulseren Reizes mit der wahrgenommenen sinnlichen Qualitat.
Licht und Farbe seien physikalisch betrachtet blofse Bewegungen,
mit denen die Licht- und Farbenempfindungen keinerlei Ahn-
lichkeit haben, Wir erwidern, dafs die von den Physikern an-
genommenen Atherschwingungen mit der Annahme objektiver
Sinnlicher Qualititen der Korper selbst nicht unvereinbar seien;
hur ist in diesem Falle anzunehmen, dals jene Bewegungen als
rager und Mittel dienen, wodurch uns die Dinge ihre Quali-
taten kundgeben. Wie will man beweisen, dals diese Auffassung
unmoglich sei? In einer Naturanschauung, die in den Korpern
aulser dem Stoffe die specificierende Wesensform anerkennt, kann
eine solche Manifestation von Qualititen durch Bewegungen nichts
Auffallendes und Fremdartiges an sich haben. Was endlich die
Relativitit der sinnlichen Wahrnehmung betrifft, die zuerst den
nalven Realismus, wie der Verf. sagt, erschiitterte, so beweist
sie die Beschrinktheit und Bedingtheit der Sinne, nicht aber die
Suhjektivitiit der sinnlichen Qualitiaten.
Sind demnach die gegen den Realismus der sinnlichen Er-
enntnis gerichteten Einwendungen haltlos, so lilst sich noqh
weiter bis zu der Behauptung vorgehen, dals der Realismus allein
haltbar, der Idealismus aber durchaus unhaltbar und absurd sei.
Nicht blofs entspricht der Realismus der allgemeinen Uberzeugung,
der sich auch der yerkenntnistheoretisch Gebildete” (richtiger:
idealistisch Verkriippelte und Verbildete) nicht entziehen kann,
Sondern er allein erklirt auch die wirklichen Thatsachen der
Sinnlichen Erkenntnis. Der Idealismus weifs auf die Fragen,
Warum an eine bestimmte Bewegung eine bestimmte Empfindung
gebunden ist, warum, wenn die dulseren Gegenstinde die Seele
Iur anregen zur selbstdndigen Erzeugung einer leuchtenden,
farbigen , tonenden Erscheinungs-(Schein-)welt, nicht jede leise
Oregung geniigt, um den ganzen in der Seele verschlossenen
®lchtum sinnlicher Herrlichkeit zur Offenbarung zu bringen,
Wie eine Jeige Anregung im stande ist, alle mit einer Reise ver-
bundgnen Erinnerungen wachzurufen: auf diese Fragen hat der
Ideallsmus keine Antwort.
olgen wir dem Verf, auf seinem weiteren Sturmlauf gegen



12 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

den pnaiven und naturwissenschaftlichen Realismus! Durch die
angeblich bewiesene Subjektivitit der sensiblen Qualitdten ist
bereits der Weg zu weiteren Unterminierungen geebnet. Denn
die rdumlichen Verhéltnisse, Grifse, Bewegung u. s. w. nehmen
wir thatsachlich nur in und mit den sensiblen Qualititen und
— um mit Aristoteles zu reden — als gemeinsame Sinnesobjekte
wahr. Haben wir es also nach der Ansicht des Verf. in den
sensiblen Qualititen nur mit unseren eigenen Vorstellungen zu
thun, so gilt dasselbe auch von Grofse und Raum, mit andern
Worten, der von uns wahrgenommene Raum ist nicht der (vom
Verf. zunichst als ein problematischer behandelte) wirkliche,
sondern ein vorgestellter Raum. Von diesem vorgestellten Raume
nun sucht der Verf. im 5. Kapitel zundchst die Aprioritit oder
den subjektiven Ursprung nachzuweisen, um dann im 6. Kapitel
die ausschliefsliche Idealitit oder Nichtrealitit des Raumes zu
behaupten gegeniiber den Versuchen, Aprioritit und Realitit des
Raumes zugleich aufrecht zu erhalten. Um das Verfahren des
Verf.s sofort zu charakterisieren und zugleich den Punkt auf-
zuzeigen, von welchem aus das sophistische Netz seiner Argu-
mentation mit Leichtigkeit sich auflosen lalst, bemerken wir, dals
er drei Raumtheorieen unterscheidet, die wir der Kiirze wegen
als die Newton-Clarkesche, Leibnitzsche und Kantsche bezeichnen
konnen. Die erste sieht im Raume ein absolut bestehendes,
durchaus gleichformiges Gefifs, von welchem die Dinge aufge-
nommen werden. Die zweite falst den Raum als eine sekundare,
aus dem Zusammensein einer Vielheit von KExistenzen resul-
tierende Eigentimlichkeit des Seienden auf. Die dritte Theorie
greift auf die erste — die nach dem Verf. zugleich auch die
natiirliche und volkstiimliche Auffassung ist — zuriick und be-
trachtet den Raum zwar ebenfalls als ein unendliches gleich-
formiges Gefifs, jedoch nicht von objektiv-realer, sondern rein
subjektiver Bedeutung: als Anschauung oder Anschauungsform,
in welche die von aufsen angeregten Empfindungen eingetragen
und in eine bestimmte Ordnung des Nebeneinander gebracht
werden. — Es ist nicht schwer, einzusehen, dals es dem Verf.
unter seinen Voraussetzungen keine besondere Miihe kostete,
die Unhaltbarkeit der ersten und zweiten Raumtheorie nachzu-
weisen und die dritte oder Kantsche als die allein berechtigte
hinzustellen, und nicht allein den Beweis fiir die Aprioritdt des
Raumes, der als ,Gesamtraum® die apriorische Bedingung fiir
die Wahrnehmung jedes begrenzten Raumes oder Raumteils bilde,
sondern auch der Nichtrealitit des Raumes zu fiihren; denn in der
That ist die Existenz jenes Undings eines absoluten-unbegrenzten



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 13

Grefiifsraums eine Absurditiit, die Leibnitzsche Ableitung des kon-
tinuierlichen Raumes aber aus dem Zusammensein einfacher Wesen
schlechterdings undurchfiihrbar.

So leicht es nun dem Verf. wurde, seine beiden Thesen zu
erweisen, so wenig kann es uns schwer fallen, das kiinstliche
Kartenhaus seiner hypothetischen Beweisfiihrung iiber den Haufen
zu werfen. Denn die von ihm als die natiirliche und volkstiim-
liche hingestellte Auffassung des Raumes ist weder natiirlich
noch haltbar, beruht vielmehr auf einer Verwechslung des ab-
strakten, imaginiren Raumes mit dem wirklichen, oder vielmehr
auf einer Vermischung und Durcheinanderwerfung von Begriffen,
die sorgfilitig auseinander gehalten werden miissen. Der Verf.
bezeichnet ganz wie Kant den imagindren und abstrakten Raum,
Flen wir wie ein unbegrenztes (vielmehr ,,ohne bestimmte Grenzen“),
I sich durchwegs gleichformiges Gefifs vorstellen, als den Raum
schlechthin und schliefst nun mit Recht, dieser Raum konne nicht
eXistieren, sondern sei eine blofse Anschauung, Vorstellung oder,
wit Kant zu reden, Anschauungsform der Sinnlichkeit. Es ergibt
sich aber auch sofort, dafs diese Auffassung sich selbst aufhebt;
denn der unendliche Raum ist subjektiv ebenso unvollziehbar,
Wie objektiv, d. h. er ist schlechterdings unvorstellbar, weshalb
Sich der Verf. gezwungen sieht, die Unendlichkeit des subjek-
tiven Raumes im Sinne der Fortriickung der Grenzen ins Un-
endliche zu erkliren: eine Erklirung, durch welche die gesamte
l?ealistische Raumtheorie wieder umgestofsen wird. Alle diese
bGhWierigkeiten fallen weg, wenn man mit Aristoteles den Ort
Raum) von der extensiven Quantitdt unterscheidet und ihn als
die Grenze des umgebenden Korpers definiert. In dieser An-
“}hme fallt der ,,Raum* teils mit der Quantitat des ausgedehnten
\Orpers und teils mit der Fihigkeit des letzteren, einen andern

Orper zu umfassen, zusammen. Demnach ist zwar der einzelne
“Orper innerhalb des Weltganzen, nicht aber dieses selbst im
vaume, und der Raum hort auf, jenes allumfassende, unendliche,
Ur sich bestehende Unding zu sein, dessen Existenz, wie wir
dem Verf, zugeben, unmoglich ist.

. Dals der Raum nicht aus Empfindungsprozessen entstehen
Omne (8, 81), gestehen wir dem Verf. zu. Der Raum hat jedoch
mit solchen iiberhaupt nichts zu thun, sondern wird zugleich mit

0 sinnlichen Qualitéiten wahrgenommen, als ein Aulseres und
YOn aufsen Gegebenes angeschaut. RKin solches ,Hinausschauen
Ware rein undenkbar, wenn der Raum, wie der Verf. will, nur
etwag Subjektives wiire (S. 83). Der Verf. gesteht zu, dafs der

4UM von der einmal gegebenen dufseren Wahrnehmung abstrahiert



14 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

werden konne, meint aber: wie #dulere Wahrnehmung selbst
moglich sei, werde damit schlechterdings nicht erklart, das sei
aber gerade das Problem, um dessen Losung es sich handle.
Daher beruhe die gegen die Apriorititslehre gerichtete empiri-
stische Argumentation auf einer groben petitio principii (S. 86 f.).
Der Verf. selbst macht sich daher anheischig zu beweisen, dals
aulsere Wahrnehmung nur durch die Annahme eines subjektiven,
apriorischen Ursprungs der Raumvorstellung sich erkliren lasse:
was iibrigens schon aus der allgemeinen Erwigung sich ergebe,
dafs die Dinge nicht unmittelbar wahrgenommen werden konnen,
die Wahrnehmungsgegenstinde aber raumliche Ausdehnung be-
sitzen; es miisse also diese Ausdehnung notwendig subjektiv sein
(8. 88). Die Hohlheit und Nichtigkeit dieses Arguments ergibt
sich ohne weiteres aus dem frither von uns Gesagten. Im Gegen-
teil wird man schliefsen miissen: wir schauen einen dulseren
Raum an; der angeschaute Raum kann daher kein subjektiver,
sondern nur ein objektiver sein; deon ein subjektiver Raum
wiirde von uns nicht als ein von aulsen gegebener angeschaut
werden konnen, wie wir denn wirklich nur in der Wahrneh-
mung den Raum als ein Aulseres auffassen, wihrend dies be-
ziglich unserer Phantasievorstellnng vom Raume durchaus nicht
der Fall ist. Der erste aprioristische Schuls des Verf.s ist sonach
ein Schufs ins Blaue. Wie aber derselbe dazu kommt, fiir seine
aprioristische Theorie und gegen den ,naiven Realismus auf
die Notwendigkeit realer Einwirkungen von aulsen sich zu be-
rufen, ist ganz unverstandlich; denn eine solche erscheint gerade
in seiner Theorie als rein zufallig, als blofse, entbehrliche An-
regung, da ja die Seele sowohl die sensiblen Qualitidten als auch
den Raum in absoluter Selbstthitigkeit als rein psychisches Kr-
zeugnis hervorbringen soll, wihrend der Realismus eine effektive
Einwirkung und Offenbarung des Objekts beziiglich des Subjekts
annimmt, um jenes zum Gegenstande seiner erkennenden Thatig-
keit machen zu konnen. Die Immanenz dieser Thatigkeit ist
durchaus nicht — wie der Verf. behauptet — ein Hindernis
des Heraustretens der Seele aus sich selbst zur Erfassung eines
aufser ihr gegebenen realen Objekts; denn dieses Heraustreten
ist ein ideales, nicht ein reales, rdaumliches; mit andern Worten:
der aufsere Gegenstand wird Im Krkenntnisakte Terminus, auf
den die Erkenuntnis - sich richtet, ohne sich ihm, real aus sich
heraustretend, physisch zu verbinden. ,Dafs wir in einem
subjektiven, von uns selbst erzeugten und aus uns hinausge-
schauten (!) Raume Dinge da wahrnehmen, wo sie nicht sind*
(S. 98), kann nur in einem Gehirne als ,wohl verstandlich®



(5.) Erhardt, Metaphysik. 1. Bd. Erkenntnistheorie. 15

erscheinen, das alle gewohnten Vorstellungen in ihr Gegenteil
verkehrt hat.

In der Verwerfung der sog. Projektionstheorie sind wir mit
dem Verf, einverstanden; ebenso stimmen wir ihm zu, wenn er
gegen die Theorie einer Selbstempfindung der Netzhaut die That-
sache geltend macht, dals wir Gegenstinde aufser uns und nicht
Empfindungen im Sinnesorgan oder Eindriicke auf dasselbe wahr-
nehmen (wahrzunehmen glauben) (8. 95). Jedoch nicht aus dem
von ihm angegebenen Grunde ist die Netzhaut kein Gegenstand
der Wahrnehmung, nimlich weil auch die Netzhaut auflserhalb
der Seele sei; vielmehr miissen wir diesem Dualismus ent-
schieden widersprechen. Jener Grund liegt davin, dals eine
Seelenkraft, die an ein korperliches Organ gebunden ist, nicht
auf sich selbst zu reflektieren vermag. Im Sehen ist daher die
Seele ausschliefslich dem &ufseren Gegenstande, nicht aber ihrer
eigenen Thitigkeit oder Zustindlichkeit zugewandt. Daher sehen
wir auch die Dinge in ihrer natiirlichen Lage und trotz der
Zweiheit der Netzhautbilder einfach, nicht doppelt.

Wenn daher der Verf. emphatisch erklart, es sei durchaus
unmoglich, dals in die Seele je etwas Réumliches hineinkommt,
oder dals umgekehrt diese etwas in Wirklichkeit aulser ihr und
an sich selbst Existierendes je wahrnimmt; ferner, dafs der
Raum, in dem wir die Aufsenwelt anschauen, kein an sich exi-
stierendes Wesen, sondern ein von uns in der Anschauung er-
Zeugtes Produkt subjektiven Ursprungs darstellt: so liegt in
diesen Worten nicht nur eine vollige Verkennung der Natur und
der Bedingungen des sinnlichen Erkennens, das allerdings
durchaus nicht aus einer Identitit der Seele mit dem Gehirn
(8. 100), wohl aber aus der Beseeltheit des Gehirns und der
peripherischen Organe zu erkldaren ist, sondern auch des Er-
kennens iiberhaupt, das wesentlich in der idealen Ausprigung
eines realen Seins besteht. Der ideale Raum des Verf.s, dem
kein reales Korrelat entspricht, und der doch wie eine Realitiit
»angeschaut wird, ist geradezu ein erkenntnistheoretisches Mon-
Strum und durchaus nicht besser als das Unding der Newton-
Clarkeschen Raumauffassung. Wollte man an die entia rationis
der Scholastik erinnern, 8o hatte eine solche Erinnerung nur
dann irgend einen Sinn, wenn man unter dem Raume den Ort
verstinde. Da aber in-der Meicung des Verf.s der Raumbegriff
Auch die Ausdehnung, die extensive Quantitit in sich begreitt,

'e8e aber offenbar wie eine Realitit und Bestimmtheit des Gegen-
Standes vorgestellt wird, so mufs eine solche Vergleichung mit
®d entia rationis als ganz unberechtigt zuriickgewiesen werden.



16 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Ubrigens ist auch der Ort (das ,,Wo“ der aristotelischen Kate-
gorieentafel) nicht ein ens rationis, sondern eine reale Bestimmung.

Nicht die eigene Ausdehnung des beseelten Organs also ist
der Grund der Raumwahrnehmung; andererseits aber bildet die
erstere kein Hindernis der letzteren (8. 104), denn reale Aus-
dehnung schliefst nicht die Einheit des sinnlichen Bewufstseins
aus; vielmehr bedingt sie die Moglichkeit einer sinnlichen Raum-
perception; denn eine solche erfordert einen realen dufseren Ein-
flufs, einen physischen Eindruck auf das Organ. Wir erklaren
also keineswegs die Raumanschauung aus einer Kenntnis der
raumlichen Ausdehnung des tastenden Organs, sondern die Raum-
wahrnehmung ist uns etwas mit der Wahrnehmung der sinn-
lichen Qualititen urspriinglich Gegebenes. Die vom Verf. be-
kampfte Helmholtzsche und &hnliche Theorieen bestehen fiir
uns nicht. Die Annahme einer urspriinglichen objektiven Ver-
kniipfung der angeblichen Empfindung und wirklichen Wahr-
nehmung sensibler Qualititen mit der Raumanschauung allein
erklart den innigen Zusammenhang beider, wahrend die Ansicht
des Verfs, dals ,die Empfindungen nur Gelegenheitsursachen®
seien, welche die Seele veranlassen, die Raumanschauung spontan
zu erzeugen, diesen Zusammenhang auflost.

Unbegreiflich erscheint, wie der Verf. mit dieser seiner
Ansicht die unzweifelhaft richtige Bemerkung vereinbaren konne,
dafs von einem urspriinglich unrdumlichen Charakter der ,,Ge-
sichtsempfindungen® nicht die Rede sein konne (S. 118). Ebenso
unbegreiflich erscheint es, dafs die Seele zur ndhern Orientierung
in dem von ihr selbst geschaffenen Raume, wie der Verf. zugibt,
der Erfahrung bedarf (8. 127). Richtig aber erkennt der Verf,,
dafls unsere urspriingliche Wahrnehmung nicht eine flichenhafte
sei, von der auf eine dritte Dimension erst geschlossen werden
miifste (S. 129). Accommodations- und Konvergenzgefiihle konnten
die Tiefenwahrnehmung nicht urspriinglich erzeugen, so sehr sie
fir richtige Beurteiluug der Entfernungen von Einflufs sind
(S. 131 f)). Ebenso richtig ist auch, dafs die Verschiedenheit
der Netzhautbilder zur urspriinglichen Erzeugung der Tiefen-
vorstellung nichts beizutragen vermoge (S. 132). Der Verf.
erklart sich gegen eine Projektion der ,,Lichtempfindung® in der
Richtung der Lichtstrahlen. Von einer Projektion kann aller-
dings nicht die Rede sein, wohl aber sehen wir in der Richtung
der Strahlen, weil wir eben den Gegenstand, nicht aber sein
psychisches oder physiologisches Abbild sehen. — KEbensowenig
ist die Wahrnehmung des éulseren Raumes durch einen unbe-
wulsten Kausalitiatsschlufs vermittelt (S. 149 f.). —— Auf die



(5.) Erhardt, Metaphysik. 1. Bd. Erkenntnistheorie. 17

Begriffsverkehrung, die in der Meinung liegt, die vom Verf.
auerkannte Thatsache der Wahrnehmung &ufserer Dinge, nicht
blofser Vorstellungen erklire sich aus der Aprioritit und Sub-
jektivitit des Raumes (S. 153), wurde bereits hingewiesen.
Behaupten, die Wahrnehmung dulserer Gegenstinde sei nur
moglich, wenn diese nichts weiter als Erscheinung, d. h. nach
dem Verf. etwas blofs in der Vorstellung Existierendes seien
(S. 154), ist der Gipfel der Absurditit und heilst das richtige
Verhiltnis einfach auf den Kopf stellen. Die Berufung auf Kants
mempirische Realitdat“, die sich von der rein subjektiven Vor-
stellung und dem blofsen Scheine ebenso wie von transcenden-
taler Realitdt unterscheide, macht die Sache nicht besser. Die
sinnliche Empfindung und der apriorische subjektive Raum, denen
~nichts Objektives entspricht, sind und bleiben Schein. Die Un-
haltbarkeit der Ansicht des Verf.s folgt schon daraus, dals der
Raum, obgleich blofse Anschauungsform, doch nie rein und un-
abhingig vom empirischen Material mit voller Deutlichkeit in
das aktuelle Bewulfstsein soll erhoben werden konnen (8. 162).
Die Konsequenz wiirde vielmehr verlangen, dafs der Raum —
als rein psychisches Produkt — einmal von aufsen angeregt,
in seiner vollen Klarheit ins Bewulstsein treten wiirde. Auch
die Relativitit der wahrgenommenen Grifsen beweist gegen den
Verf.; denn die subjektive Vorstellung miifste immer den ge-
samten Raum umfassen, also die Gegenstinde immer in der
gleichen Grofse zeigen; nur wenn wir uns ihnen thatséichlich in
einem wirklichen Raume nidhern oder von ihnen uns entfernen,
konnen sie bald grofser und bald kleiner erscheinen. Die kiinst-
liche Vergrolserung, resp. Anniherung, auf die sich der Verf.
beruft, beweist nichts gegen die absolute Grifse der Gegenstinde;
denn sie kann unmoglich ins Unendliche gehen, ist also eine
begrenzte und setzt eine bestimmte Grifse voraus.

Uberschaut man die Argumente des Verfs, so beweisen
sie, was man lingst erkannte, die Relativitdt der sinnlichen Er-
kenntnis, keineswegs aber die Aprioritit und Subjektivitit der
gemeinsamen Sinnesobjekte, — in moderner Sprache der Raum-
vorstellung und des Raumes.

Uber den Abschnitt: Kants Begriindung der , Aprioritit
des Raumes* fassen wir uns kurz, nachdem wir bereits auf den
sophistischen Begriff eines Gesamtraumes, der den (egenstand
der urspriinglichen Anschauung bilden soll und doch zugestan-
denermafsen gar nicht angeschaut werden kann (8. 189), auf-
merksam gemacht haben. Was aber das Argument aus der
apodiktischen Gewilsheit der Geometrie betrifft (S. 204 f.), so

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XIL 2



18 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

hat Kant allerdings richtig eingesehen, dafls der Lockesche Em-
pirismus dieselbe nicht zu erkldren vermoge; die von ihm an-
genommene Aprioritit aber kann diese Apodikticitit ebensowenig
begriinden ; denn der a priori gegebene Raum soll ja kein anderer
als der empirische sein, nur eben a priori, von innen, nicht
von aulsen gegeben. Der Charakter der Geometrie ist weder
aut dem Wege Lockes noch auf dem Kants richtig zu bestimmen ;
er verlangt vielmehr die von Aristoteles angenommene doppelie
Abstraktion, zuerst der Quantitit von den sensiblen Qualitdten,
dann des Wesens der Raumformen im Begriff. Nicht wie der
Verf. mit Kant annimmt, Anschauung, sei sie auch eine
apriorische, erklirt den wissenschaftlichen Charakter der Geo-
metrie, sondern allein Erfassung des begrifflichen Wesens in
dem sinnlich angeschauten geometrischen Gebilde.

Da wir gegen die Kritik der psychologischen Raumtheorie
nichts weiter zu erinnern haben, als dafs sie vom Standpunkt
der Aprioritdt des Raumes ausgeht, so konnen wir dariiber hin-
weggehen, und wollen nur den vom Verf. gemachten Versuch
kurz beriithren, auf ein kausales Moment hinzuweisen, das die
Seele bestimmen soll, ihre Empfindungen in einen selbstgeschaffe-
nen idealen Raum zu versetzen. Die angedeutete Ursache soll
in dem Bediirfnis einer Befreiung der Seele von der Masse der
Empfindungen liegen (S. 273). Wir vermdgen hierin nichts
weiter als einen klugen Einfall, den die Verlegenheit eingegeben,
zu ersehen. ,,Teleologisch®, meint ferner der Verf., ,lalst sich die
Entstehung der Raumvorstellung durch die Annahme erklaren,
dafs die rdumliche Anschauung den Zweck hat, dem Individuum
eine moglichst klare Vorstellung einer von ihm selbst verschie-
denen Welt der Dinge zu verschaffen* (8. 272). Gesetzt, ein
Bediirfnis von jener Art — das der Verf. nicht zu beweisen
vermag — bestinde, so wire damit noch keineswegs die Fihig-
keit, Empfindungen in objektive Anschauungen zu verwandeln,
gegeben, und auch diese Fiahigkeit zugestanden, so wire die
Verwandlung in objektive Anschauung noch lange nicht ein Aus-
sichhinausschauen in einen dulseren Raum; denn ich kann recht
wohl etwas von mir dem Sein nach unterscheiden, ohne es
deshalb als aulser mir im Raume Seiendes vorzustellen. Wenn
schliefslich der Verf. meint, man solle von dem alten Spruch:
nur die Seele sehe, nur die Seele hore, als oberstem Grundsatz
fiir alle die Sinneswahrnehmung betreffenden Untersuchungen
ausgehen, dann wiirden eine Menge verkehrter Theorieen ver-
mieden: so heilst das der augenfilligsten petitio principii sich
schuldig machen; denn gerade die Frage, ob das sinnliche



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 19

———

Erkennen eine Thatigkeit der Seele oder des Kompositums (des
beseelten Leibes, resp. Organs) sei, bildet eines der vielum-
strittensten psychologischen Probleme. _
Wie frither bemerkt wurde, sucht der Verf. nicht blols die
Aprioritit des Raumes zu beweisen, sondern auch die Idea-
litdt, d. h. die Nichtrealitat, geht aber dabei von einer unzu-
reichenden Disjunktion der moglichen Raumauffassungen aus 1_md
gelangt so zu dem sophistischen Schlufs: der Raum ist un.endllch,
ein unendlichep Raum kann nicht existieren, also existiert der
aum vicht. Es lohnt sich daher auch nicht, auf die Erorterungen
des Verf.s nihep einzugehen. Ebensowenig verdient der Abschmt't
ber Aprioritit und Idealitit der Zeit eine eingehende Wiirdi-
gung, indem der Verf, analog seinem Raumbegriff auch die Zeit
als ein unendliches Unding auffafst, als einen unauthorlichen und
gleichmiifsigen Flufs, in den die Dinge eintauchen, von welchem
Unding dann freilich leicht bewiesen werden kann, dafs es nicht
eXistiere und nicht existieren konne, dals es also, wenn iiber-
haupt ein Sein, nur ein ideales, in der Vorstellung habe.  Wir
S38en: wenn iiberhaupt; denn wir bestreiten dem Verf. das
Recht, das real unmigliche Unding als ideal Mogliches, als An-
schanungsform hinzustellen; die unendliche Zeit kann sowenig
als der unendliche Raum angeschaut werden. Der Zeitbegriff
des Verf:s verwechselt die imaginire Zeit mit der wirklichen.
Wir abstrahieren die Zeit als die Zahl der Bewegung nach dem
Frither unq Spiter, aus der Bewegung, Verinderung und stellen
uns dann die hegriffliche, mogliche Zeit unter dem Phantasiebild
eines kontinuierlichen Flusses, eines flicfsenden Punktes (des
Jetzt) vor. Diese Vorstellung Zeit schlechthin zu nennen ungl
von ihy nachzuweisen, dafs sie etwas Ideales, Nichtreales sei,
18U zwar leicht, verfehlt aber vollstdndig das Ziel.
~ Mit dem neunten Kapitel (Kausalitdit und Substanzialitit)
tritt ein villiger Sceneriewechsel ein, und der Anhinger Kants
verwandelt sich in einen Gegner; aus dem Idealisten wird ein
9:9«11.813- Der Verf, verteidigt die Anwendbarkeit des Kausalitats-
Princips auf das Jenseits der Erfahrung. Er verneint die Frage,
O,b 2 priori gegebene Verstandesbegriffe zur Konstituierung der
Ll‘f‘:_lhrung notwendig seien. Die Kantsche Ableitung der Kate-
Sorieen gilt ihm nur als Kunststick ohne sachlichen Wert, -—
on den verschiedenen Formeln, in denen das Kausalitatsprincip
Tsgesprochen werden kann, wihlt er mit Recht die folgende:
ede Verﬁnderung (alles, was geschieht) mufs eine Ursache haben,
uno.l Verwirft die Formel: Jedes Ding mufs eine Ursache haben,
meint aber mi Unrecht, in jenem Satze werde ein synthetisches

2*



20) Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Urteil ausgesprochen (8. 456). In der That erheischt nur das
Geschehen, das Werden, die Verdnderung, Bewegung eine Ur-
sache, nicht aber das Sein schlechthin. Mégen dies jene bedenken,
dic das Kausalititsprincip sogar auf das erste Sein, auf das
gottliche, anwenden wollen und den absurden Begriff einer gott-
lichen Selbstsetzung, eines Schaffens seines eigenen Seins morda-
citer verteidigen. Andererseits aber miissen wir gegen den
Verf. den analytischen Charakter des Kausalititsprincips betonen.
Durch die Annahme, dieses Princip sei synthetisch, versetzt sich
der Verf. dem von ihm bekdmpften Empirismus und Skepticismus
Humes, Stuart Mills gegeniiber in eine schwierige und kaum
haltbare Stellung. Dafs aber jemes Princip analytisch sei, er-
leidet fiir uns keinen Zweifel. Zwar vermag uns die Ableitung
der Notwendigkeit einer Ursache aus dem korrelaten Begriff der
Wirkung nicht zu befriedigen; wohl aber lilst sich das genannte
Princip auf das des Widerspruchs zuriickfithren; denn eine
ursachlose Verianderung wiirde nicht eintreten konnen, weil das
Seiende nicht aus dem Nichfseienden hervorgehen kann. Eine
ursachlose Verinderung wiirde soviel bedeuten als das Sich-
selbst-versetzen des Nichtseienden in das Sein, wobel das Nicht-
seiende als solches und als Seiendes zugleich genommen wiirde,
was gegen das Widerspruchsprincip verstofst (vgl. Auson. Franchi,
Ult. Crit. t. III p. 626), Sein und Nichtsein ist auch hier die
Frage. Die Veridnderung geschieht notwendig an etwas und
durch etwas; das schlechthinige Entstehen verlangt eine causa
efficiens. Das Kausalitatsprincip lalst sich also durch das Wider-
spruchsprincip begriinden, wenn auch nicht im Sinne des Monis-
mus und Ontologismus daraus ableiten, was iiberdies nur auf
Kosten seines wahren Sinnes und seiner Absicht, eine wirkliche
Veranderung zu erkldren, geschehen konnte.

Der Verf. unterscheidet zwei Probleme: Wie gelangen wir
zum Gedanken der Bewirkung? Worauf griinden wir die Be-
rechtigung, die Allgemeingiiltigkeit des Kausalitatsprincips zu
behaupten? Die erste Frage beantwortet er, nachdem er zwischen
Kausalitit und Natnrgesetzlichkeit unterschieden, dahin, dals wir
den Begriff des Wirkens aus der eigensten, unmittelbarsten Er-
fahrung unserer als handelnder Wesen eigenen Thatigkeit em-
pfangen. Was unsere Meinung betrifft, so unterschitzen wir
jenes Moment nicht, halten aber dafiir, dals die verniinftige
Betrachtung der édulseren Vorginge zu demselben Resultate
fiihrt. — Wenn der Verf. gelegentlich die von Hume am Kausal-
begriff geiibte Kritik als scharfsinnig und geistreich bezeichnet
(S. 466), so konnen wir jene Kritik weder scharfsinnig noch



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 21

geistreich finden, umsoweniger als Hume die Erkenntnis des all-
gemeinen Princips der Kausalitit mit der Auffindung der wirk-
lichen Ursachen fiir gegebene Wirkungen in der grobsten Weise
verwechselt und, da die letztere Sache der Induktion ist, annimmt,
aﬂuch.erateres konne nur induktiv (im Sinne des Bacon-Lockeschen
Empirismus) erkannt werden, — Sehr richtig bemerkt der Verf,,
dl_.e Kausalitit des Willens (in der Wirkung auf physische Vor-
gange) konne nur auf Kosten der gesunden Vernunit geleugnet
werden (8. 472): der gesunden Vernunft, die er, wo es sich
um die Evidenz der sinnlichen Wahrnehmung handelt, selbst so
sehr verleugnet! Die zweite Frage will der Verf. nicht im
Sinne der ersten, mit Berufung auf die Erfahrung gelost wissen
8. 480)_- Das Kausalititsprincip sei keine nur induktiv erkannte
Wahrheit; gie Zuversicht, womit wir seine Giiltigkeit voraus-
setzen, sei so grofs, dals sie unerklirbar sein wiirde, wenn sie
sich auf einen blofsen Induktionsschlufs stiitzen wiirde (S. 482).
Wir seien daher verpflichtet, wenigstens eine methodologische
A“gt‘meingﬁltigkeit des Kausalititsgesetzes anzunehmen, wenn
auch A.usnahmen davon nicht undenkbar seien (!) (S. 484). Wie
man sieht, ist das Resultat der Erorterungen des Verfs ein
unt_)‘nf,medigende. Er gesteht, dals seine Auffassung des Kau-
salxtatsgesetzes nicht im stande sei, die Allgemeingiiltigkeit des-
%:elben uber jeden Zweifel zu erheben (S. 489). Es ist dies die
S{ilge der Verkennung des analytischen Charakters dieses Ge-
e'zes.  Trotz dieser Unsicherheit glaubt der Verf. den Deter-
minismus  der Willenshandlungen gerade im Interesse der All-
gomeingiiltigkeit des Kausalititsprincips behaupten zu miissen.
'‘nsere Willensakte sejen notwendig; doch sei diese Notwendigkeit

“me solche nicht gegen den, sondern mit dem Willen (S. 495).
‘ese Auffassung ist sowohl vom Standpunkt des Verf.s als

‘j\‘lcthb,]ektiv eine irrtiimliche. Lielse das Kausalitdtsprincip
W“iﬁlillldhrpen zu, warum dann nicht zu Gunsten der Freiheit.des
Der elnsdf' Dlt‘:se'z bedarf indes einer solchen Ausnahme nicht.
Denn Izletex:m}nlsmus schlfefst d.as Kausalltﬁtsgesetz. nicht aus.
lotater er freie -Akt hat im Willen s.elbst.seme wirkende, im
doe V:a ?otwen@lg gewollte_n Ziwecke seine Finalursache. hrNach
livite r_l‘ S Ansicht sgll dle. unbedingte Herrschaft 'dles. Ixa:usa-
ﬁihreg ¢S notwendigerweise zu einem regressus in infinitum
" ] weil die Ursaclfe einer in der Zeit eintretenden Ver-
el Augh ein \mederum- in bestimm}:er Zeit geschehender Vorgang
in dieses Wenn man eine SC!lijpfeI‘ISChe Ursache annehme, miisse
werden eine unendllch-e Reihe von Verdnderungen angenommen
- lese Verquickung der Vorstellung von einer nach



22 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

riickwarts unendlichen Zeitreihe mit der Verkettung von Ursache
und Wirkung muls bei einem Autor, der die Idealitit der Zeit
behauptet, befremden. Sehen wir aber hiervon ab, so ist, wenn
nicht der Ablauf einer unendlichen Zeit, so doch eine unendliche
Kausalreihe undenkbar und steht gerade mit dem Kausalgesetz
im Widerstreit. Daher kann auch in Gott eine solche nicht
angenommen werden. Gott ist erste Ursache durch einen iiber-
zeitlichen, ewigen, zugleich aber freien Akt, dem ebendeshalb
ein zeitliches Produkt entspricht oder entsprechen kann. Die
vom Verf. angenommene Verhéltnisbestimmung der Zeit zur Ewig-
keit aber muls als ginzlich verfehlt bezeichnet werden.

In den weiteren Ausfiihrungen des Verf.s findet sich manches,
dem wir unsern Beifall geben, z. B. die Anerkennung der Kon-
tingenz der Naturgesetze. Wenn er aber behauptet, Begreiflich-
keit und Verniinftigkeit der Welt hitten durchaus nichts mit-
einander zu thun, so glauben wir unterscheiden zu miissen:
Begreiflichkeit aus wirkenden Ursachen beweist allerdiogs nicht
unmittelbar die Verniinftigkeit der Welt (d. h. deren Ursprung
aus einer verniinftigen wirkenden Ursache), wohl aber beweist
diese Verniinftigkeit die Begreiflichkeit aus Final- und Formal-
ursachen. Die aut solche Weise beweisbare Verniinftigkeit ist
jedoch nicht im Sinne Kants aus einer von uns in die Dinge
gelegten idealen Ordnung zu erkliren, sondern eignet denselben,
wie auch der Verf. beziiglich des Kausalzusammenhangs gegen
Kact annimmt, an sich selbst und unabhéingig von a priori die
Erfahrung bestimmenden subjektiven Verstandesformen. In der
Verwerfung der Auffassung des Kausalitdtsprincips als eines
logischen {wie es das Princip des hinreichenden Grundes ist,
das eine Begriindung von Sétzen erheischt, die nicht unmittelbar
einleuchtend sind), sowie in der Ablehnung der Theorie eines
Parallelismus von objektiver und subjektiver Kausalitat (S. 512 f.)
sind wir mit dem Verf einverstanden. Der Grund aber liegt
fir uns darin, dafs wir nicht unsere eigene Ideenwelt denkend
bearbeiten, sondern die in unmittelbarer Wahrnehmung erfalsten
Dinge nach Wesen und intellegiblem Zusammenhang erkennen.

Im Abschnitt von der Substanzialitit geht der Verf. von
der Unterscheidung der beiden Probleme des Verhiltnisses von
Substanz und Accidens und der Objektivitit des Substanzbe-
griffs (das Locke eingehend beschiftigte), sowie der Beharrlichkeit
der Substanz (die Kant im Grunde genommen mit der Materie
identifiziere) aus. Die Begriffe von Substanz und Accidens seien
nicht a priori gegeben, sondern aus der Erfahrung geschopft.
Ihre metaphysische Bedeutung lifst der Verf. unerdrtert (S. 520).



(6.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 23

—_—

Das zweite Problem, die Beharrlichkeit der Substanz, betreffend,
lehnt derselbe sowohl die empiristische Lehre als auch die Be-
grindung Kants und Schopenhauers ab. Seltsamerweise soll
als entscheidendes Moment der Umstand in Betracht kommen,
dafs die Materie nicht aus dem Raume (dessen Idealitit doch
behauptet wurde) entfernt werden konne. Hierauf beruhe die
methodologische Allgemeinheit des Satzes von der Beharrlichkeit
der Materie, womit aber nicht bewiesen sei, dafs derselbe un-
bedingte objektive Giiltigkeit besitze (S. 525). Doch diirfte in
der That die Entstehung von Seiendem, wo iiberhaupt nichts
ist, unmoglich sein. Das Seiende als solches und seiner Substanz
nach sei dem Gebjete des Entstehens und Vergehens ganz ent-
riickt. Dies gelte von der Totalitit des Seienden und finde seine
Anwendung auf die Materie. Wir konnen nicht zugeben, dafs
diese Erorterung befriedige. Der Wechsel der Formen, das er-
fahrungsméi['sige Entstehen und Vergehen verlangt ein im Wechsel
beharrendes Substrat. Es gibt also Seiendes, das entsteht und
vergeht, und Seiendes, dem ein derartiges Entstehen (aus einem
Substrate) nicht zukommt. Im Begriffe des Seienden als solchen
kann es also nicht liegen, dem Entstehen und Vergehen entriickt
20 sein. Vielmehr wird das stoffliche Substrat selbst zwar nicht
wieder aus einem Stoffe, wohl aber schlechthin, durch Schopfung
us nichts, entstanden sein miissen; denn da der Stoff an sich
reines, bestimmungsloses Subjekt, reine Potenzialitit ist, so mufls
das erste formgebende Princip zugleich mit der Form auch den
Stoff setzen, Dies kann aber nur durch ein eigentliches Schaffen
geschehen, da das erste Sein in keiner Weise selbst sich als Stoff
der Dinge verhalten kann.

Im zehnten Kapitel sucht der Verf. die verschiedenen Formen
.des subjektiven Idealismus zu widerlegen, verwickelt sich aber
infolge seines eigenen beschrinkten Idealismus in uniiberwindliche
S(Ehw_ierigkeiten. Da er von der gleichen Voraussetzung, dals
o o der Erfahrungserkenntnis es nur mit unseren eigenen
\orstellungen zu thun haben, wie der subjektive Idealismus aus-
geht, und die Welt der Dinge an sich nur als die Veranlassung
zur Produktion einer subjektiven Erscheinungswelt erschlielsen
20 komnen glaubt, so befindet er sich dem konsequenten Sub-
Jektivismus und selbst dem Solipsismus gegeniiber in der mils-
lichsten Lage. Wie leicht begreiflich, fallt seine Widerlegung
n die Vorstellungen und ﬁberzeugungen des vermeintlich iiber-
Wundenen najvep Realismus zuriick. So vergilst er, wenn er
U8 der grofsen Mannigfaltigkeit der empirischen Objekte argu-
mentiert, ganz darauf, dafs diese empirischen Objekte nach seiner



24 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Auffassung samt und sonders nur unsere eigenen, wenn auch
von aulsen ,angeregten”, ,veranlalsten Krzeugnisse sind. —
Der in den beiden folgenden Kapiteln gemachte Versuch, das
»Ding an sich® ndher zu bestimmen, schrumpft denn auch trotz
des aufgewendeten Scharfsinns und abgesehen von treffenden
Bemerkungen im einzelnen zu einem winzigen Resultate, der
Annahme von Kriften, deren Wesen ganz unbestimmt bleibt,
zusammen. Von dem Grundsatz ausgehend, dafls wir iiberall,
wo wir im Bereiche der unmittelbaren Krfahrung Verschieden-
heiten zwischen den einzelnen Wahrnehmungen antreffen, auch
solche in der Welt der Dinge annehmen miissen, gelangt der
Verf. zwar zu verschiedenen, aber lauter unbekannten Grifsen,
einem x, y, z u. s. w. Die Widerstandstahigkeit setze Kraft
voraus. — Aber ist — fragen wir — der Widerstand nicht
blofse Empfindung? Die blofse Vorstellung kann nicht die in
der Materie vorhandene Kraft erzeugen, argumentiert der Verf.
Gewifs nicht! Aber wir erzeugen ja nur die Vorstellung von
einer Kraft. Ferner: wir nehmen, sagt derselbe, nicht nur den
Druck als solchen, sondern auch den Gegenstand wahr, der ihn
ausiibt (S. 574). Aber ist nicht beides nach dem Verf. nur
Erscheinung, d. h. nach seiner Auffassung blofse Vorstellung?
Der Zusammenhang der Teile in der Materie sei wieder auf
,Kraft® zuriickzufiihren. Materie konne es nur als Produkt von
Aitraktiv- und Repulsivkraft geben. Setzt denn aber nicht An-
ziehung und Abstolsung reale Ausdehnung, Raum voraus? Der
Verf. selbst nimmt schliefslich unter Verzicht auf den Namen
»Kraft“ zu ,absolut realen Agentien seine Zuflucht, deren Folge
die beiden Eigenschaften der Materie seien, also zu einem X,
y u s. w. (S. 580). Dafs das Wesen der Materie nicht in der
Ausdehnung bestehen konne, gestehen wir zu; aber auch nicht
in ,,Kriften; denn Kritte verlangen ein Subjekt, eine Substanz,
der sie inhérieren, wie der Verf. selbst zugibt, indem er sagt,
dals wir ,die Kraft immer nur als Eigenschaft eines im Raume
ausgedehnten Etwas“ wahrnehmen. Die korperliche Substanz
aber mufs, da sie Triger nicht blofs aktiver, sondern auch
passiver Vermogen ist, notwendig als eine zusammengesetate
begriffen werden aus Form als der Wurzel der aktiven Ver-
mogen und aus Stoff als Wurzel der passiven (Ausdehnung,
Teilbarkeit und dgl.).

Beziiglich der Organismen, der chemischen Mischung, der
Denkfunktionen sind wir mit dem Verf. insofern einverstanden,
als auch wir in den Organismen specifische zweckthéitige Prin-
cipien annehmen (8. 584), die chemische Mischung aus dem blofs



(5.) Erhardt, Metaphysik. I. Bd. Erkenntnistheorie. 25

mechanischen Prozels der Umlagerung der Teile nicht erklirbar
finden (S. 586), endlich der Ansicht sind, dafs die Denkfunk-
tionen ohne bestimmte Beziehung zu mechanischen Verinderungen
im Gehirn vollzogen werden (S. 587). Was diese letzteren
betrifft, so lehrt die Scholastik mit Aristoteles, dafs Denken und
Wollen organlose Thiitigkeiten seien und Storungen derselben
nur eine indirekte Ursache in solchen der Sinne, des Gemeinsinns,
der Phantasie haben konnen, deren Thitigkeiten allerdings an
Gehirnzustinde gebunden sind. — Einverstanden mit dem Verf.
sind wir weiterhin, sofern er gegen Herbart an den Seelenver-
mogen festhilt (8. 590). Auch die Behauptung (a. a. O.), der
Intellekt sei in gewissem Sinne identisch mit dem Bewulstsein,
enthilt ein wahres Moment, sofern darin der Gedanke liegt, dals
Wir uns erkennend sowohl des Erkennens als des Wollens,
Fiihlens bewufst sind im Gegensatz gegen die Theorie jener,
denen jedes psychische Innesein als solches schon Bewulstsein
ist.  Dem aristotelischen Begriffe der Entelechie und des auf-
steigenden Systems der substanziellen Formen, an deren Spitze
die intellektive Seele steht, nihert sich der Verf.,, wenn er dulsert:
»lnnerhalb dieser grofsen Wirklichkeit nimmt die Seele auch
nicht etwa eine absolute Ausnahmestellung ein; im Gegenteile
18t sie nach unserer Uberzeugung als eines der speciellen dyna-
mischen Principien zu betrachten, die in der Natur wirken und
I ihrer Gesamtheit ein aufsteigendes System bilden, an deren
Spitze, soviel wir zu beurteilen vermogen, eben die Seele steht
(8. 593). Diese Auffassung aber hat mit Schopenhauers Ansicht
(die der Verf. zu ihrem vermeintlichen Rechte kommen lassen will),
dafs die Naturkrifte Willenserscheinungen seien, nichts zu schaffen.
In dem Abschnitt ,,Erscheinung und Ding an sich® verfillt

der Verf. noch einmal in die Insinuation, als ob der ,naive
Realismus Vorstellungen, psychische Produkte unabhingig von
der vorstellenden Thatigkeit existierend denke (S. 597), sagt
aber dann doch selbst wieder, das Ding an sich stecke recht
¢igentlich in der Erscheinung drin und mache deren inneres
sen aus (8. 601), was nur vom realistischen, nicht aber von
éinem, dem phénomenalistischen Standpunkt aus gesagt werden
ka:nn, Der Verf. verwahrt sich zwar dagegen; naiver Realismus
S€l nur da vorhanden, wo man glaubt, Dinge an sich wahrnehmen
zu kd.nnen, nicht aber schon in der Annahme, dafs das Ding an
Blch_ln der Erscheinung zum Ausdrucke kommt. In der Er-
SChemng aber kommt das Ding an sich nur dann zum Ausdruck,
ieln die Erscheinung eine objektive ist. Wie héufig geschieht, ver-
wechselt hier der Verf. die Objektivitdt mit dem Wesenhaften, welch



26 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

letzteres allerdings nicht sinnlich wahrgenommen wird. Wir
fragen: Kann das Ding an sich in der Erscheinung stecken, wenn
dem Ding nichts von dem zukommt, was in der Erscheinung
nausdriicklich® enthalten ist, weder die eigentiimlichen noch die
gemeinsamen Sinnesqualititen?

Der letzte Abschnitt handelt von den Grenzen des Erkennens.
Charakteristisch sind folgende Aufserungen: ,Dafls iiberhaupt
etwas existiert und nicht vielmehr das Nichts, das ist im eigent-
lichen Sinne das Rétsel des Daseins . . . auch eine absolute
Intelligenz konnte sich immer nur als bereits seiend vorfinden
(S. 617). . . . Man glaubt vergehen zu miissen, wenn man den
Gedanken an die Unbegreiflichkeit des urspriinglichen Seins
seiner ganzen Schwere nach auf sich wirken ldfst. . . . 1In
Wirklichkeit konnen wir die Existenz eines Unbedingten und
damit die Existenz eines Seienden iiberhaupt nur als gegebene
Thatsache . . . als ein Fatum hinnehmen, welches in Wahrheit
Gotter und Menschen beherrscht; aber nie wird sich ein Grund
angeben lassen, warum das Sein den Vorzug vor dem Nichtsein
verdienen sollte” (8. 618). Dieser Vorzug bedarf schwerlich der
Angabe eines Grundes, was auch die nihilistischen und pessimi-
stischen Anwilte des Nichts dagegen sagen mogen. Das Rétsel
des Daseins aber ist sicher fiir die absolute Intelligenz gelost,
ohne dafs wir mit der neuesten ,apologetischen Weisheit an-
zunehmen brauchen, dafs dieselbe mit Freiheit fiir das Sein sich
entscheide und sich selber schaffend setze. Wenn irgendwo ein
Grund ist, uns zu bescheiden, so fordert uns hier alles zur Be-
scheidenheit auf. Doch darf diese Bescheidenheit nicht so weit
gehen, dals wir darauf verzichten, mit dem Begriffe des Unbe-
dingten (der Verf. meint das erste, das gottliche Sein) bestimmte
Merkmale, insbesondere die Eigenschaft des Unendlichen zu ver-
binden (S. 619). Unmoglich kann ,dem Unbedeutendsten und
Kleinsten“ eine unbedingte Existenz zukommen und unméglich
das, was unbedingt existiert, absolut wertlos und sinnlos sein
(S. 620). Denn dem schlechthin Unbedingten kommt das Sein
wesenhaft zu; es nimmt nicht am Sein teil, wie das Kleinste
und Unbedeutendste, sondern ist das Sein schlechthin, also un-
endlich. Das Kausalititsprincip fihrt uns von der Thatsache
endlichen, participierten Seins auf die Notwendigkeit des durch
sich selbst seienden, unendlichen Seins, dem wir offenbar alle
Vollkommenheiten zuschreiben miissen, welche das von ihm ge-
setzte, geschaffene Sein besitzt. Wir verlassen also, indem wir
vom bedingten — endlichen — auf das unbedingte — unend-
liche — Sein schliefsen, keineswegs die Grundlage der Erfahrung,



(6.) Dr. K. L. Fischer, Das Grundproblem der Métaphysik. 27

und der Verf., der um des Zusammenhangs von Metaphysik und
Erfahrung willen auf eine glickliche Weiterentwicklung der
wissenschaftlichen Metaphysik hofft (S. 630), hat ebendeshalb
keine Ursache, die Berechtigung jenes Schlusses zu bestreiten.
Jene allgemein zugingliche Erfahrung — die Thatsache der
Existenz eines vielheitlichen, endlichen, teleologisch geordneten
Seins — bietet eine viel sicherere Erfahrungsgrundlage als die
zuweilen sehr problematischen Fortschritte der Naturwissen-
schaften, Mag es sich indes mit diesen verhalten, wie es wolle,
80 bestreiten wir in jedem Falle den vom Verf. behaupteten wesent-
lichen Einflufs der ptoleméischen und kopernikanischen Welt-
ansichten auf die wichtigeren Fragen der Metaphysik (S. 631).
Die Entwicklung, welche die neuere Metaphysik genommen,
Spricht fiirwahr nicht zu Gunsten eines solchen Kinflusses der
Naturwissenschaft. ~— Wenn der Verf. den metaphysischen Ver-
irrungen der modernen Philosophie zum Trotze an der Moglichkeit
der Metaphysik festhilt, so verdient dies unsere Anerkennung;
nur wird er von einer Weiterbildung der neueren und neuesten
Richtungen der Philosophie einen Fortschritt der Metaphysik
nicht erwarten diirfen. — Richtig bestimmt der Verf. das Objekt
der Philosophie (der Metaphysik), die es mit dem Seienden als
solchem, den letzten, hichsten und allgemeinsten Principien der
Dinge zu thun habe, und betont die grifsere Schwierigkeit der
metaphysischen Untersuchungen gegeniiber den Einzelunter-
suchungen, da uns ein direkter Einblick in das Innere der Natur
11‘11_- immer versagt bleibe. Ist so die Philosophie angesichts der
grolseren Abstraktheit ihres Objekts in einem gewissen Nachteil,
80 fiihrt doch diese Abstraktheit auch einen gewissen Vorteil
mit sich, nimlich den, auf allgemeinen Erfahrungsthatsachen zu
beruhen und von den Detailuntersuchungen der speciellen Wissen-
schaften unabhiingig zu sein.

Wenden wir uns unmittelbar der philosophischen Hauptdisciplin,
der philosophia prima zu, so behandelt (6.) Dr. E. L. Fischer das
Grundproblem dor Metaphysik (Mainz 1894). Unter dem

rundproblem ist hier der in einer absoluten Ursache begriindete
Kausalzusammenhang- oder allgemein das Kausalproblem verstan-
den, dessen Lésung auf Grund der fortgeschrittenen Naturer-
kenntnis in der nach Vernunftgesetzen (logisch) wirkenden, Kraft*
gesucht wird. Nachdem uns als metaphysische Grundprincipien
der Reihe nach der Begriff, der Wille, die Phantasie, zuletat
S0gar das Gefiih] dargeboten wurde, lautet die Losung des den
°%ern des Jahrbuchs bereits bekannten Vertreters des ,,Kritischen
ealismuge; »Vernunftenergismus®. Der Verf. ist so gliicklich,



28 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ein Schlagwort gefunden zu haben, das ihm eine Seite in der
Geschichte der Philosophie, ein Denkmal auf dem grolsen Leichen-
acker der philosophischen Systeme sichern wird. Der Verf.
schmeichelt sich, in Ubereinstimmung mit der heutzutage die
Hauptrolle im Areopag der Wissenschaften spielenden Natur-
forschung, als deren wichtigste Entdeckung speciell das , Energie-
princip“ gelte, dieses selbe Princip als universales Weltprincip
nachgewiesen zu haben (8. 201 f.). Im Gegensatz zu einem
andern Schriftsteller ebenfalls neuesten Datums (Kaftan, Das
Christentum uud die Philosophie 1895), welcher der Ansicht ist,
dafs ,kein direkter Weg aus der heutigen Wissenschaft, genauer
vielleicht noch: aus der heutigen Naturwissenschaft zu einem
philosophischen Verstindnis der Welt, das als philosophisches
seiner Art nach ein letztes, absolutes sein will und sein muls®,
fiihre, ist F. der Uberzeugung, das philosophische Verstindnis
der Welt, die Losung des Weltritsels von der Grundlage der
modernen, so weit fortgeschrittenen Naturforschung, die dem
Jahrhundert mit Recht den Titel des ,,naturwissenschaftlichen*
verleihe, gewinnen zu konnen.

Eine néhere Darlegung des Inhalts der Schrift wird uns
in den Stand setzen, iiber den Wert dieses allerneuesten meta-
physischen Versuchs ein Urteil zu fillen. Auf eine Vorrede,
in welcher der Standpunkt des Verf.s pricis dahin gekennzeichnet
ist, eine Metaphysik, die auf festem realem Boden steht, da sie
»auf dem Fundamente der positiven Wissenschaften, speciell der
heutigen Naturforschung und Psychologie aufgebaut ist“ (8. VI t.),
zu bieten, und worin der Verf. sein Bestreben, mit den um-
fassenden und universellen Geistern, im Gegensatz zu den ein-
seitigen, subalternen Kopfen, allen bisherigen Versuchen gerecht
zu werden und das Wertvolle derselben seiner Theorie einzu-
verleiben erkldrt, folgt eine KEinleitung, die von Begriff und
Aufgabe sowie der Moglichkeit der Metaphysik als Wissenschaft
handelt. Unter dem Titel: ,,Die metaphysischen Hauptprobleme*
werden sodann in fiinf Abschnitten der metaphysische Materia-
lismus (8. 26 ff.), der metaph. Pantheismus (8. 63 ff.), der metaph.
Idealismus (8. 78 ff.), der metaph. Psychologismus (S. 105 f.),
endlich das eigene System des Verf.s, das demnach mit einer
charakteristischen Offenheit als eines der metaphysischen Haupt-
systeme bezeichnet ist: der metaphysische Vernunftenergismus
(S. 142 bis Schlufs) dargestellt.

Der Eiuleitung zufolge sind drei Gebiete des Wirklichen
zu unterscheiden, das Physische, Psychische und Metaphysische;
die beziehungsweisen Wissenschaften seien Physik, Psychologie



(6.) Dr. K. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 29
und Metaphysik, unterschieden von den Idealwissenschaften:
Logik, Ethik und Asthetik, die sich mit dem Seinsollenden
(speciell die Ethik), dem Wahren, Guten und Schinen befassen.
Unter dem Metaphysischen aber sei das dem Physischen und
Psychischen principiell zu Grunde liegende und dasselbe ursichlich
bedingende Sein zu verstehen (8. 5). Die Metaphysik wolle die
Principien oder Wurzeln des Seienden blofslegen, weshalb sie
als Wissenschaft von den Principien des Seins definiert werde.
Unter welchen Bedingungen der universale Zusammenhang aller
Dinge zu begreifen sei, worin der Urgrund der Welt bestehe,
bilde die Grundfrage der Metaphysik. Die Metaphysik sei eine
E"gﬁnzung der Physik und Psychologie und suche die wissen-
schaftliche Arbeit dieser Disciplinen mehr und mehr zu vollenden,
sei also nicht Grundlage derselben, vielmehr umgekehrt diese
Grundlage jener (8. 9f). Die Moglichkeit der Metaphysik be-
ruhe weder blofs auf (dufserer oder innerer) KErfahrung noch
(wie Kant meinte) auf dem blofsen apriorischen Denken; in Kants
Sinne wiire die Metaphysik blofse Scheinwissenschaft und als
echte Wissenschaft unmoglich: eine Konsequenz, die von dem
Empirismus und Positivismus gezogen wurde. Kant selbst sei
sich nicht konsequent, geblieben, da er, die transcendente Geltung
des Kausalprincips leugnend, doch in seinem Schlusse auf ein
absolutes Wesen, dem er ,,Kausalitit der Vernunft“ und hochste
IPte“igenz zuschreibt, von jenem Princip einen metaphysischen
Gebrauch mache (S. 11 f£).

. Fragen wir, inwiefern diese cinleitenden Bestimmungen auf
RI,Chtigkeit Anspruch erheben konnen, so ist vor allem die Kin-
teilung der Wissenschaften in Real- und Idealwissenschaften
unseres KErachtens unhaltbar. Geht man von dem élteren Sprach-
gebrauche aus, so kann nur die Logik als Wissenschaft vom
ldgalen Sein gelten, sofern sie mit dem ens rationis, das nur ein
Sein im Gedanken, ein ideelles Sein hat, sich beschaftigt. Nimmt
man aber ,ideal* im modernen Sinne als urbildliches Sein, so
tallt die Betrachtung desselben (der Ideen) der Metaphysik zu;
die angeblichen Idealwissenschaften aber sind praktische Wissen-
schaften, da sie es mit dem Handeln und Wirken des Menschen
Zu thun haben, Die Notwendigkeit einer Norm fir beides (Hand-
108en sowie kiinstlerisches und mechanisches Wirken) macht
S1€ noch keineswegs zu Idealwissenschaften, da sie diese Norm
g{eht von ,Ideen, sondern von der konkreten Natur der Dinge,
d::- gthlk von der menschlichen Natur, die Logik speciell aus
vor atur des menschlichen Denkens entnehmen. — Ebensowenig

mag die Emteilung der Realwissenschaften unsern Beifall zu



30 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

gewinnen. Fiir uns ist die Seele Lebensprincip. Da nun aber
Leben nicht blofs den Menschen, sondern auch den Tieren und
Pflanzen zukommt, diese aber offenbar Naturwesen sind, so ist
die Wissenschaft von der Seele eine physische Disciplin, freilich
nicht im Sinne des von Descartes eingefiihrten und zur Herr-
schaft gelangten Dualismus, der das Psychische als Geistiges
dem Physischen als dem Materiellen, Ausgedehnten entgegensetzt,
— Die Bestimmung der Metaphysik als Wissenschaft vom Sein
ist wohl im allgemeinen richtig, versteht man aber unter dem
»Sein“ das dem Physischen und Psychischen zu Grunde liegende
Wesen und weist dem Gebiete des Nichtmetaphysischen die
,Erscheinungen‘‘ zu, so liegt hierin eine Auffassung, die ent-
schieden zu bestreiten ist. Denn die Naturwissenschaften haben
es ebensowohl mit Dingen, Substanzen zu thun, wie die Meta-
physik, obgleich sie die Substanz nicht als solche zu betrachten
haben, was allerdings das Geschift des Metaphysikers ist. Wer
in der Metaphysik nur nach den Ursachen der physischen und
psychischen , Erscheinungen forscht, kann es nicht weiter als
zu einer Naturphilosophie bringen, und wenn er trotzdem in das
Gebiet der natiirlichen Theologie iiberzugreifen sucht, indem er
den physischen und psychischen Doppelgrund der Erscheinungen
im Begriff eines die (regensitze in sich einigenden Absoluten
zusammenfafst, so kann dies nur im Sinne eines naturalistischen
Pantheismus geschehen. Sollte nicht das System des ,,Vernunft-
energismus” an dieser Klippe scheitern und zerschellen?

Die Metaphysik kann nicht als blofse Erganzung der Natur-
lehre und Psychologie betrachtet werden, sondern ist eine selb-
stindige Wissenschaft, die ihr eigentiimliches Objekt besitzt und
allerdings geeignet ist, die Grundlage der iibrigen Wissenschaften
zu bilden. Denn obgleich zeitlich spéter, ist sie doch sachlich
das Friihere, von der Erfahrung allerdings insofern abhingig,
als wir alle, auch die metaphysischen Begriffe durch Abstraktion
gewinnen, dagegen aber von der Erfahrung insofern unabhéngig,
als die allgemeinsten Bestimmungen und Einteilungen des Seienden
eine rein begriffliche Erorterung und Begriindung zulassen, die
der detaillierten Erkenntnis der Erscheinungen nicht bedarf. —
Was die Stellung Kants zur Metaphysik betrifft, so ist dieselbe
sicherlich nicht von uniiberwindlichen Schwierigkeiten und Wider-
spriichen freizusprechen. Wenn er aber auf ein , Absolutes* als
letzten Grund des Relativen schliefst, so darf nicht vergessen
werden, dafs dieser Schlufs und die dadurch gewihrte Erkenutnis
nur von regulativem Werte ist, indem er aus dem KEinheits-
streben der menschlichen Vernunft resultiert, ein Streben und



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 31

Bediirfnis, das zweifellos fir die Objektivitit der ,Idee® des
Absoluten keine sichere Gewihr zu leisten vermag: eine richtige
Erwigung, die auch unser Verf. hitte beherzigen sollen, wenn
€r aus dem , Einheitsbediirfnisse der Vernunft auf die Existenz
eines einheitlichen » W eltgrundes“ schliefsen will.

Unter die Vertreter des ,metaphysischen Materialismus®
werden nicht nur die ,,Atomiker”, Demokrit und Epikur, sondern
auch die Stoiker, sowie die friiheren Naturphilosophen Thales,
Anaximander, Anaximenes und Heraklit einbezogen, obgleich die
Letateren, wie die Darstellung des Verfis selbst konstatiert,
vielmehr einer hylozoistischen Anschauung huldigten. Strenge
genommen kann nur ein System, das vom puren Stoffe ausgehend,
Seele und Geist nicht als ein Urspriingliches, sondern als ein
vom Stoffe Abgeleitetes hinstellt, als Materialismus gekennzeichnet
werden. Im weiteren Sinne freilich ist jeder naturalistische
Pantheismus, nicht allein der hylozoistische der ,,Physiker*, son-
dern auch der eines Spinoza, ja selbst der idealistische eines

egel — der letatere allerdings sublimierter — Materialismus.
Schou der religisse Ursprung der éltesten Naturphilosophie (8. 29)
mufste die schlechthinige Bezeichnung derselben als Materialismus
verbieten, — Zyp Widerlegung des antiken Atomismus (S. 38 ff.)
'St zu bemerken, dafs das Argument, Ausgedehntes miisse auch
teilbar sein, das F. durch die Unterscheidung mathematischer
und physischer (reeller) Teilbarkeit entkriften will, vollkommen
“ntreffend ist; denn ein rein materielles (formloses, d. h. eines
substanziellen Formprincips entbehrendes) Atom wiirde einer fort-
gesetzten Teilbarkeit wenigstens durch eine die Krifte der Natur
llwberschreitende Macht keinen Widerstand entgegensetzen konnen.
Nur wenn in Atom aufser dem Stoffe ein Formprincip ange-
tommen wird, lifst sich dasselbe als reell unteilbar begreifen.
et Verf. nimmt mit Biumker (S. 44 f.) den modernen physi-
kalisch-chemischen Atomismus, gegeniiber dem antiken, in Schutz
und verteidigt ihn als die zur Zeit vorziiglichste Hypothese zur
Erkl?,rung der Korperkonstitution. Wir glauben dem unsere
ZuStlmm‘mg versagen zu miissen. Abgesehen davon, dals der
moderne Atomismus die Korper eigentlich nur wieder aus (klei-
neren) Korpern mit den gleichen Eigenschaften bestehen lafst,
80 dafs die Frage nach der Korperkonstitution wiederkehrt, so
Scheitert derselbe entschieden an der Thatsache des Orga-
;Ilsehen, das nun einmal aus der Gruppierung von Atomen und
Pl?le. len schlechterdings nicht erklirbar ist, mogen moderne
. YS£°10gen Sagen, was sie wollen. Wenn das lingere Citat
1% Langes Geschichte des Materialismus (8. 45 1f.) als treffend



32 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

eingefiihrt wird, so erregt dies unsere Verwunderung, da doch
schwerlich der Verf. mit der daselbst ausgesprochenen Ansicht
Langes sich befreunden wird, dafs zwar nicht die Empfindung,
wohl aber ,die verwickeltsten Handlungen und bedeutungsvollsten
Bewegungen eines lebenden Menschen nach dem Gesetze der
Erbaltung der Kraft aus den in seinem Gehirn unter Einwirkung
der Nervenreize frei werdenden Spannkriften mdglicherweise
abgeleitet werden konnten.

Gegen die Erkldrung Diihrings, der als moderner Vertreter
des Materialismus — mit welchem Rechte, bleibe hier uner-
ortert — figuriert, dafs die Materie Trager alles Wirklichen
sei, wird geltend gemacht, dafs sie als Trager Kraftwesen sein
miisse, und daher auch nicht, wie Aristoteles lehre, das in sich
vollig unbestimmte, rein mogliche Sein sein konne; denn, wie
Aristoteles selbst gestehe, konne das blofs Mogliche nie fiir sich,
gesondert von der Form, bestehen. Dieser oft gehorte und
lingst widerlegte Einwand gegen den aristotelischen Begriff der
Materie ibersieht, dafs die durch die Form verwirklichte, iiber
ihre Unbestimmtheit erhobene Materie, sofern sie fiir andere
Formen empfanglich ist, mit Recht als ein dem Ansich und
Wesen nach Potenzielles und Unbestimmtes begriffen werde, ja
dies selbst unter der Voraussetzung, dafs sie nur fiir eine Form
empfinglich ist; denn auch in diesem Falle ist sie das an sich
Bestimmbare, durch die Form zu Bestimmende. Verwirklicht
durch die Form kann sie dann wohl auch Triger von Seiendem
(freilich nicht alles Seins) sein, ohne deshalb als Kraftwesen
gedacht werden zu miissen. Das Begehren der Materie nach
der Form aber ist bildlich gemeint und von ihrer Empfinglichkeit
fir die Form nicht verschieden. Individuationsprincip endlich
ist sie (wie wir in der Schrift iiber die thomistische Lehre von
der Individuation nachgewiesen haben) fiir Korper gerade infolge
ihrer Unvollkommenheit und zudem ist sie dies als konkrete
Materie — materia quantitate signata. Mochte man doch einmal
aufhoren, jenen alten Kohl von nichtigen Einwinden gegen ein
tiefdurchdachtes Philosophem immer wieder aufzuwirmen. Dazu
kommt, dals diese Gegner des aristotelischen Stoffbegriffs schliefs-
lich selbst — freilich im schlimmsten Sinne — ein unbestimmtes,
bestimmbares Sein annehmen. Oder was ist die ,,Kraft“ unseres
Verf.s, die in den verschiedensten Seinswesen existiert, anderes
als ein bildsamer Stoff, wenn auch ein solcher, der zugleich als
gestaltende Form gedacht werden soll, also ein Etwas, das sich
zumal als Stoff und Form verhidlt? Soll nun dieser Stoff
gleichwohl nicht eine unreale Abstraktion sein, so wird dies auch



—_—

(6.) Dr. E. L. Fischer, das Grundproblem der Metaphysik. 33

nicht von der materia prima des Aristoteles gesagt werden
diirfen. Die weitere Polemik des Verf.s gegen die Existenz des
Allgemeinen ist an sich wohl begriindet, trifft aber das eigene
System des Verfs, dessen Urkraft thatsichlich, wenn auch nicht
Zugestandenermalsen, im Grunde ein in den einzelnen Kriften
sich besonderndes Allgemeines ist. Die Begriindung dieses
schwerwiegenden Vorwurfs wird sich aus dem Folgenden ergeben.
Unter die Rubrik: ;metaphysischer Idealismus“ werden
Platon und Hegel eingereiht. Es ist aber nicht abzusehen, warum
dem Letateren nicht vielmehr unter den Pantheisten sein Platz
angewiesen wird. Uberhaupt ist die Einteilung des Verfs von
Willkiir nicht freizusprechen, und da die Systeme nicht in ihrem
geschichtlichen Zusammenhange dargestellt werden, so leidet das
Verstindnis sowohl als auch die kritische Wiirdigung.  Das
Hegelsche System konnte ebensogut unter dem Titel , Pantheis-
mus®, sowie unter dem ,Psychologismus® befafst werden, ja
selbst eine eigene Rubrik beanspruchen und als metaphysischer
Logismus bezeichnet werden. Denn wie Schopenhauer den
Willen, 80 hypostasiert Hegel den Gedanken, die Vernunft, also
eine einzelne Seelenkraft. Logismus aber ist sein System, sofern
€8 menschliche Denkformen hypostasiert und verabsolutiert. Es
gibt, wie uns scheint, nur zwei zuldssige Verfahrungsweisen in
der Darstellung philosophischer Systeme; die eine ist die geschicht-
liche, die andere aber besteht darin, dafs bei Behandlung der
einzelnen Probleme die verschiedenen Ansichten erortert, resp.
widerlegt werden. - Zu der Zusammenstellung Hegels mit
Platon aber ist 5y bemerken, dafs der platonische Idealismus
wesentlich anderer Art ist als der Hegelsche. Platon lehrt eine
objektiv reale Ideenwelt, zu der sich der menschliche Geist
ll_31dend — receptiv — verhilt, Hegel aber identificiert die mensch-
liche Vernunft mit den Ideen und lifst die letzteren nur in einem
du.I‘Gh.Verﬁu['serung (Materialisierung) vermittelten Prozesse zu
‘Ot?.]ektwer (d. h. im Gedanken bestehender) KExistenz gelangen.
Die Ideenwelt ap sich ist ihm eine Schattenwelt, die in das
Anderssein (als Natur) umschlagen mufs, um aus diesem (als
Geist) zu idealer Realitiit zu gelangen. — Als ein Hauptverdienst
der Hegelschen Philosophie (die der Verf. mit Recht nicht in
der heutzutage iiblichen geringschiitzigen Weise behandelt) be-
?:l;ihnet er die Anerkennung des Logischen als eines Welt-
schrg‘,rsk (S. 104). Dieses Lob bedarf einer bedeutenden Ein-
Dkung. Versteht man unter dem ,Logischen® das Intellegible

;)‘ b‘gizeltntgllegible Form,' das intellggible Wesen der Dinge —
asselbe allerdings — wie gegen den Sensualismus

Jahrbuch fiip Philosophie ete, XII. 3



34 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

und Materialismus betont werden mufs — einen Weltfaktor.
Versteht man aber darunter — und dies besagt doch eigentlich
der Ausdruck ,logisch“ — die menschlichen Denkformen, so ist
jene Behauptung irrig; denn Begriff, Urteil, Schlufs sind weder
Weltfaktoren, wozu sie Hegel machte, noch absolute, sondern
nur specifisch menschliche Denkformen, Formen eines endlichen,
diskursiven Denkens.

An den Idealismus reiht sich der ,metaphysische Psycholo-
gismus®, unter welchem Titel einerseits Leibnitz nebst Herbart,
anderseits Schopenhauer, v. Hartmann, Wundt, Frohschammer
und v. Feldegg behandelt werden. Diesen allen, mit Ausnahme
Herbarts, ist allerdings die Erhebung menschlicher Seelenkrifte
zu metaphysischen Méchten gemeinsam; doch ist dies in anderer
Weise bei Leibnitz als bei den iibrigen der Fall; Leibnitz ist
Intellektualist, macht jedoch nicht einen allgemeinen — den
immanenten — Intellekt zum Princip der Dinge, wie Hegel.
Dagegen ist es bei Schopenbauer, v. Hartmann u. s. w. der
immanente Wille, beziehungsweise die Phantasie, das Gefiihl,
was zum Range des Grundprincips erhoben wird. Richtiger
wiirde daher statt Leibnitz Hegel den Reigen der Psychologisten
eroffnen; denn er verabsolutiert in der That die menschliche
Vernunft und erhebt menschliche Denkformen zu schopferischen
Potenzen. — Herbart verdankt es wohl nur dem Umstand, dals
er, wie Leibnitz gegen Spinoza, so gegen Hegel einen meta-
physischen Pluralismus vertritt. Rechtlich gebiihrt ihm kein
Platz unter den Psychologisten; denn er falst viel mehr das
Psychologische metaphysisch, als das Metaphysische psychologisch,
und speciell gilt ihm der Intellekt ebensosehr als ein Sekun-
déres, Abgeleitetes, als Folge der aus dem Zusammen der Realen
resultierenden Selbsterhaltungen (Vorstellungen), als die iibrigen
Seelenvermogen.

Die thetische Darstellung, die Entwicklung des eigenen
Systems des Verfs, des Systems der Vernunftenergie geht von
der Feststellung der Objektivitdt und Allgemeingiiltigkeit des
Kausalprincips aus. Nicht die dufsere Erfahrung, sondern die
innere biete die realen Daten zur Bildung des Begriffs der Kau-
salitdt. In den inneren Erfahrungsthatsachen liege der Ursprung
des Kausalprincips seinem Inhalte nach (S. 144 ff). Wir haben
bei einer andern Gelegenheit dieser Ansicht gegeniiber auf den
intellegiblen Charakter des Kausalprincips und des Kausalbegriffs,
den die Vernunft auf Grund der Erfahrung nicht allein der
inneren, sondern auch der dulseren gewinnt, hingewiesen. Die
Wahrnehmung eines Geschehens, eines Werdens geniigt der



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 39

Vernunft, um einzusehen, dafs dasselbe ohne Grund, ohne Ursache
unmoglich sei, Der Verf. selbst geht iiber die Erfahrung hinaus,
wemn er das Kausalprincip durch das Princip der Identitdt be-
grindet. In der That ist dasselbe ein analytisches Urteil des
Verstandes und kann, wenn auch nicht ohne Gefahr der Iden-
titdtslehre der Eleaten auf das ,Princip der Identitdt zuriick-
gefiilhrt, wohl aber indirekt durch das des Widerspruchs be-
grindet werden,

Die Frage, wie der allgemeine Kausalzusammenhang der
Dinge moglich sei, bildet — so fahrt der Verf. fort — das
Grundproblem der Metaphysik; diese Moglichkeit beruhe auf der
Gemeinsamkeit des Grundwesens, so dals sich die Frage auf-
dringe, worin das Grundwesen der Dinge bestehe. Die Antwort
lautet: In der Energie. Die Losung des Grundproblems der
Metaphysik lage also in einem allumfassenden Dynamismus. Nun
ist aber der Dynamismus nach unserer Ansicht nicht im stande,
auch nur die einfachsten Eigenschaften der Korper zu erkliren.
Wir kinnen uns aber weder mit der Behauptung, die Moglich-
keit des Kausalzusammenhangs sei das Grundproblem der Meta-
Physik , noch mit der Annahme, dieser Zusammenhang beruhe
auf einem gemeinsamen Grundwesen, noch mit der Losung durch
den Begriff der Energie einverstanden erkldren. Grundproblem
der Metaphysik ist die Frage nach dem ersten Sein. Der
K‘ausalzusammenhang aber setzt keineswegs ein gemeinsames
(’rllllldWesen voraus, Diese Auffassung fiihrt direkt zum Pan-
“.lelsmus' Nur wo ein Wandel, eine Verdnderung stattfindet, ist
Cine gewisse Gemeinsamkeit des Grundwesens votwendig, namlich
die des Substrates, des Stoffes; aber gerade diesen will der Ver.
verbannt wissen, Ebendeshalb aber, weil die (substanzielle) Ver-
dnderung ein Substrat, einen Stoff verlangt, kann das ,,Grund-
wesen nicht in der Energie, der aktiven Kraft bestehen.

Ferner behauptet der Verf., jedes Wesen bilde ein Kraft-
System und besitze nur als solches Energie oder Wirkungsfahigkeit.
Jedes Molekiil besteho aus einem System von Atomen oder Kraft-
centren; die Atome existierten nur in Verbindung mit anderen
Atom?n, mit denen sie die Molekiile eines chemischen Elements
kPIlStltuierten, aber jedes chemisch einfache Molekiil mache bereits
°n System aus (S." 150 ). Abgesehen davon, dafs im Begriffe
eines Kraftcentrums ohne Energie ein Widerspruch liegt, so kann
aus einer Vel‘bindung von Kraftcentren keine wahre Natur und

' setheit resultieren, Uberdies setzt eine Kraft ein Kriftiges,
°ine Wesenheit, eine Substanz als ihren Trager, wie ja der Verf.
selbst (freilich im Widerspruch mit seinem Dynamismus) wiederholt

g%



36 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

betont, voraus. Gerade die Eigenschaften der Ausdehnung und
des Gewichtes, worauf sich der Verf. fiir seinen Dynamismus
beruft, sprechen gegen diesen; denn Ausdehnung und Schwere
sind als Resultat immaterieller Krafte undenkbar. Gerade sie
verlangen aufser der zusammenhaltenden einigenden , Kraft“ eine
gewissermalsen zerstreuende, die unvollkommene Seinsweise der
Korper begriindende stoffliche Grundlage, wie wir sie mit Ari-
stoteles annehmen. Die Receptivitit, die Leidensfihigkeit, sub-
stanzielle Verdnderlichkeit sind nur hieraus zu erkldren. Der
Kinwurf, ein vollig Bestimmungsloses kénne nicht existieren, ist
von uns bereits widerlegt; die Materie ist zwar an sich be-
stimmungslos, jedoch immer durch eine Form bestimmt, bestimm-
bar aber durch andere Formen. Wenn aber Aristoteles als
Beispiel immer nur ,aktuelle Korper” anfiihrt, so beweist dies
nicht gegen seinen Begriff der Materie; denn erstens liegt das
punctum comparationis in der Bestimmbarkeit des verglichenen
Karpers (einer zweiten Materie), zweitens kann die Materie, eben
weil sie an sich bestimmungslos ist, von einem abstrahierenden
und reflektierenden Denken nur analogisch erkannt werden. Fiir
den menschlichen Verstand sind die Dinge nur erkennbar durch
ihre Form. Der Verf. selbst wiirde die Forderung, er solle uns
ein ,Kraftcentrum* aufzeigen, als unberechtigt zuriickweisen.
Ebenso weisen auch wir die Forderung ab, ein rein potenzielles
Sein auf dem Prisentierteller vorzulegen,

Die Auffassung des Potenziellen als unentwickelter, gebun-
dener Kraft hebt alle wirkliche Veranderung auf, wie dies deutlich
in der Leibnitzschen Philosophie, die zuerst diesen Potenzbegriff
aufstellte, zu Tage tritt. Stellt man die Stofflichkeit, Materialitéit
mit dem Verf. auf Seite der dulseren Erscheinung (S. 154), so
hebt man den Wesensunterschied des Geistigen und Korper-
lichen auf und verfillt dem Idealismus.

Richtig ist, dafs die Bewegung, rein fiir sich genommen,
keine Energie besitze (8. 159); nur der bewegte Korper vermag
Bewegung zu erzeugen. Wenn aber Bewegung fiir sich allein
eine Abstraktion ist, so ist es auch Kraft fiir sich allein; weder
die Bewegung noch die Kraft fiir sich allein bewegen, sondern
der Korper (a. a. O.): ebendeshalb aber darf der Korper nicht
zum blofsen Phiinomen herabgesetzt werden, wie dies im ,,System
der Vernunftenergie“ geschieht.

Was weiter von der mechanischen Weltanschauung, die sich
mit der Bewegung begniigt, gesagt wird, dals sich damit die
empirische Naturforschung zufrieden geben moge (8. 159 f.):
dies gilt auch von der chemisch-physikalischen Atomtheorie, mit



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik. 37

der sich der Naturforscher im Gebiete des Unorganischen zu-
frieden geben mag. Dem Philosophen geniigt sie nicht.

Als einen Triumph der modernen Naturwissenschaft be-
zeichnet der Verf. die Erkenntnis, dafs alle Thitigkeiten der
aulseren Natur, in der Form verschieden, im Grundcharakter
iibereinstimmend, Bewegungen seien (8. 161). Kann aber, fragen
wir, die Verschiedenheit der Bewegungsformen die Mannig-
faltigkeit der Qualititen erkliren? Teilt man diese der sub-
jektiven Sphére zu, so ist das Problem verschoben, nicht gelost.
Entschieden aber miissen wir bestreiten, dafs die organischen
Funktionen der Lebewesen physikalisch-chemischer Natur seien
(S. 162). Dies heilst das organische Leben vdllig verkennen.
Der Schlufs eines Angelo Secchi aus der Thatsache der Ver-
wandlang der Krifte auf deren Identitit ist ein Fehlschluls;
aus den Thatsachen folgt nichts weiter als das Vorhandensein
eines gemeinsamen Substrats.

Der Verf. verwahrt sich mit Recht dagegen, dals auch
psychische Erscheinungen korperliche Bewegungen seien. Wenn
er aber allgemein seelischen Funktionen Reflexibilitit zuschreibt,
80 ist dies zu weit gegangen; denn die Sinne besitzen eine
s_olehe nicht, nur die Seele des Menschen, die Geistseele reflek-
viert auf sich selbst im Selbstbewulstsein, aus dessen Thatsache
man deshalb auch mit Recht auf die Geistigkeit der mensch-
hchel_x Seele zuriickschliefst.

Der Unterschied des Physischen und Psychischen soll zwar
wesentlicher, jedoch nicht ein grund wesentlicher sein. Was
dfi.rmt gemeint sei, ist schwer einzusehen. Da nach dem Verf.
die Korperlichkeit (Stofflichkeit) ein blofses Phénomen ist, so
wirde nichts hindern, die wesentliche Identitidt des Psychischen
und Physischen, also eine Substanz anzunehmen, die sich teils
als Ausdehnung, teils als Denken manifestiert. Dies wére nun
der offenkundige Pantheismus. In der That nimmt die Meta-
p.hysik des Verf.s schliefslich diese monistische Wendung, indem
818 da.s »Absolute als Einheit des Psychischen und Physischen
begreift. — Das Argument, in welchem auf den ,logischen
Chi}l‘akter“ in der metaphysischen Natur der Dinge oder die
logische Bestimmnatheit geschlossen wird, ist nicht beweiskriftig.
Dt_ann aus der thatsichlichen Ubereinstimmung des Seienden

t den Denkgesetzen kann kein Logisch-bestimmt-sein-miissen
erschlossen werden (8. 169). Die Ubereinstimmung konnte ja
éine zufillige sein, ﬁbrigens beruht jenes Argument auf einer
falschen Ansicht vom Logischen. Die sog. Denkgesetze (das
Gesetz des Widerspruchs und der Kausalitdt) sind schon ihrem

ein



38 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Ursprunge nach objektiv - reale Erkenntnisse, die mittels Ver-
gleichung der durch Abstraktion erhobenen Semsbestlmmungen
gewonnen werden. Die wirkliche Ubereinstimmung des Erkennens
mit dem Sein resultiert aus dem Bestimmtwerden des Erkennens
durch das Sein. Die eigentlichen Gesetze des Denkens aber,
z. B. die Regeln fiir einen richtigen Syllogismus gelten eben
nur fiir das Denken, nicht fiir das Sein; denn dieses entfaltet
sich ebensowenig in Begriffen, Urteilen und Schliissen, als etwa
der Baumstamm die Eigenschaften des Keils besitzt, mit dem
er gespalten wird. Die eigentliche logische Ordnung, die ein
kiinstliches Produkt menschlichen Denkens und von der meta-
physischen sorgfiltig zu unterscheiden ist, als die Dinge be-
stimmend zu begreifen, ja sogar das , Absolute als ihr unter-
worfen zu betrachten, ist deshalb durchaus verkehrt und fiihrt
zum logischen Pantheismus der Eleaten und Hegels, d. h. zur
Verwechslung des im menschlichen Denken sich entfaltenden
logischen Begriffs mit dem konkreten Sein des wahrhaft Unend-
lichen. — Das Kausalprincip ist nicht, wie Riehl und andere
meinen (vgl. das Citat S. 172) ein Denkgesetz, das sich
(zufillig?) in der Erfahrung bewahrheitet; denn auch die kon-
stanteste Bewidhrung vermochte die absolute Notwendigkeit des-
selben mnicht zu erkldren, sondern ergibt sich unmittelbar aus
der Einsicht in die Natur der Sache, genauer des realen Werdens
selbst.

Nach dem Gesagten ist es unschwer, zu beurteilen, was
von der Behauptung einer doppelten Logik (S. 172 f), einer
bewulsten und unbewulsten, einer Logik des Denkens und der
Dinge zu halten sei. — Kraft und Vernunft oder Vernunft-
energie, — so lautet nunmehr die Schlufsfolgerung — bildet
das Grundwesen alles Wirklichen: eine Folgerung, die sich mit
Leichtigkeit auf den rationalistischen Idealismus ecines Hegel,
der in der Naturphilosophie Dynamist, in der Metaphysik Logist
(sit venia verbo) ist, zuriickfiihren lifst. Das erste Sein — das
Absolute —, wird ferner geschlossen, miisse, da es notwendig
in absoluter Weise enthalte, was den Weltdingen in relativer
zukommt, als absolute Vernunftenergie gefalst werden (S. 174).
Durch diesen Begriff, meint der Verf., sich mit Aristoteles und
den Philosophen, die Gott als reine Energie bestimmen, in Ein-
klang zu befinden. Dem oberflichlichen Blick mag das so schemen
Wer tiefer blickt, dem wird die Kluft, welche den actus purus
der Scholastik von der Vernunftenergie des Verf. trennt, nicht
entgehen. Zweifel mufs schon der Umstand erregen, dafs Gott
principiell nur unter der Bestimmung des , Absoluten® dem End-



(6.) Dr. E. L. Fischer, Das Grundproblem der Metaphysik, 39

—_——

lichen als dem Relativen gegeniibergestellt ist. Nun ist bekannt,
dafs gerade in dieser specifischen Gegeniiberstellung alle pan-
theistischen Systeme iibereinstimmen. — Ferner lehrt die Scho-
lastik zwar, dafs Gott actus purus mit Ausschlufs aller Poten-
zlalitit sei, zugleich aber nimmt sie an, dals der wurzelhafteste
Unterschied des Endlichen vom Unendlichen gerade darin liege,
dafs alles Endliche aus Akt und Potenz (wie Wesenheit und
Dasein, Materie und Form u. s. w.) zusammengesetzt sel, Kndlich
aber — wund hierin liegt das Entscheidende — falst der Verf.
das ,,Absolute“ als Einheit des Psychischen und Physischen, ?,ls
Einheit der im Endlichen sich scheidenden Gregensitze: eine
Ansicht, von der die Scholastik um Himmelsweiten entfernt ist.
In einer Anmerkung riihmt sich der Verf,, dafls sein Gottes-
begriff inhaltreicher und fruchtbarer, weil konkreter sei als der
aristotelisch-seholastische, und macht gegen diesen geltend, eine
blofse Thétigkeit konne es an und fiir sich nicht geben, da das
-Substanzialitéitsprincip zu jeder Thitigkeit ein thitiges Wesen
fordere. Dieser Kinwand ist wirklich zum Erstaunen! Der Verf.
verwechselt den Begriff des actus (Wirklichkeit) mit dem der
Thétigkeit und erhebt gegen Aristoteles und die Scholastik einen
orwurf, der nicht diese, sondern denjenigen, der die Wesen
(Substanzen) alg Kraftkomplexe und das , Absolute’ als Urkraft
falst, d. h. ihn selbst mit voller Wucht trifft. Denn gerade in
Seinem System erscheint Gott nicht als Substanz, geistige Sub-
stanz, Geist, sondern als Kraft, als in sich physische und seelische
nergie indifferenzierende Urkraft. Lehrt er doch ausdriicklich,
'G?tt bilde die hichste Einheit der psychischen und physischen
€8¢n und zwar nach dem Grundsatze der durchgingigen Ener-
getik als reine aktuelle Energie. Wenn dagegen Aristoteles
und‘ mit thm die Scholastik das gottliche Wesen als reinen Akt
auffassen, so hat dies einen ganz andern Sinn als der dynamisch
gefa{‘ste Gottesbegriff des Verfs. Er bedeutet, dals Gott als
Subsistierendes Sein in sich und von sich existierend sich selbst
wesenhaft erkennt durch ein Erkennen, das von seinem Wesen
und Sein nicht verschieden ist. Hingegen ist fiir die Metaphysik
des Verf.s weder der Begriff des Seins noch der des Wesens

Vorhand'en, sie gehen ihm auf im Begriff der Kraft; er muls
ﬁstatt mit Faust zu sagen: Im Anfang war die That, an die
telle des Johanneischen: Im Anfang war das Wort, setzen:

W Anfang war die Kraft,

Der Verf. fafst seine Krorterungen in folgenden Worten
(Z;.lsa‘mmen,'die wir hierhersetzen, um dem Leser ein selbstén-
1ges Urteil zy ermoglichen: ,,Es ist die vornehmste Aufgabe



40 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

der Metaphysik . .. das Problem zu losen: wie ist der allge-
meine Kausalzusammenhang der Dinge und damit die Wels
bei aller Verschiedenheit im einzelnen als einheitliches Ganzes
moglich und begreiflich? Zwecks Beantwortung dieser Frage
haben wir vor allem die Bedingungen besprochen, unter denen
ein kausales Verhéltnis zwischen den Dingen unméoglich ist,
und dieses fiilhrte uns sodann zur Erkenntnis, dafs nur unter
der Voraussetzung ein allgemeiner ursichlicher Zusammenhang
der Dinge moglich sei, wenn denselben bei all ihrer Verschieden-
heit etwas Gemeinschaftliches zukomme, welches wir ihr Grund-
wesen nannten® (S, 175). Hierzu sei nur kurz bemerkt, erstens,
dals unerortert bleibt, welcher Art die Kinheit dieses einheit-
lichen Ganzen, der Welt sei; zweitens, dals, wenn auf Grund
des Kausalgesetzes eine Einheit des Grundwesens statuiert wird,
diese Einheit auch auf Gott ausgedehnt werden mufs, da Gott
als Ursache der Welt begriffen wird. ‘

Dieses Grundwesen soll nun im Begriffe der Vernunftenergie
gefunden sein. ,,Denn alle reale Wesen ohne Ausnahme sind ...
energetische Wesen, in denen von Natur aus die Grundsitze
der Vernunft oder Logik walten. Dieses gilt nicht nur von den
endlichen und bedingten Dingen, welche sich in die zwei grofsen
Klassen der psychischen und physischen Wesen teilen, sondern
auch von dem Absoluten oder Gott.“ ,Da endlich alle Wesen
dem Gesagten zufolge im tiefsten Grunde einheitlich sind, so
stimmen sie auch in den Fundamentalgesetzen mit einander
iiberein, und weil die letzteren fiir alle Realititen ausnahmslose
Geltung haben, so kann man sie mit Recht die Universalgesetze
alles Wirklichen nennen® (S. 175 f). Dafs in dieser Schluls-
kette Folgerichtigkeit herrsche, konnen wir nicht zugeben. Eben-
sogut konnte man schliefsen: Alles Seiende stimmt im Sein
iiberein, also gibt es nur ein Sein, oder: Alle Wesen stimmen
im Wesen iiberein, also gibt es nur ein Wesen, oder endlich:
Alle Substanzen stimmen im Substanzsein iiberein, also gibt es
nur eine Substanz.

Mit den Eigenschaften des ,,Absoluten macht es sich der
Verf. aulserordentlich leicht (8. 174 f.). ,,Als solche (absolute
Vernunftenergie) ist Gott die hochste Intelligenz oder Weisheit*
u. s. w. Wie dieser Zusammenhang logisch herzustellen sei,
dariiber findet sich auch nicht der Ansatz zu einer Begriindung;
uns scheint es, als ob die absolute Vernunftenergie, die als
Einheit der Gegensitze begriffen wird, vielmehr dem Zero gleich-
zusetzen sei, geschweige denn, dals ihr die Priadikate des Gottes
des Theismus beigelegt werden diirften.



(6.) Dr. E. L. Fischer. Das Grundproblem der Metaphysik. 41

—_—

Im letzten Abschnitt zihlt der Verf. die vorgeblichen Uni-
Versalgesetze alles Wirklichen auf, ohne es fiir notig zu halten,
den Begriff eines metaphysischen Gesetzes zu erdrtern und zu
rechtfertigen. Die nihere Erklirung dieser angeblichen , Grund-
gesetze“ fordert vielfachen Widerspruch heraus. Das Geselz
der Konkretion soll den Sinn haben, dafs jedes Wesen aus
einer Mehrheit von Momenten (Kriften) bestehe, die zu einer
substanziellen Einheit verbunden seien. Wir fragen wiederholt,
ob denn ein System von Kriften als Wesenseinheit begriffen
werden konne? Allerdings ist jegliches wirkliche Sein konk.ret;
dies bedeutet aber nichts anderes, als dafs formell Allgemeines
keine Existenz haben konne. Das angebliche Gesetz der durch-
gingigen Systematik widerspricht sogar der Tendenz der
modernen Naturforschung (die doch fiir den Verf. malsgebend
18t), indem sie die Molekiile der als einfach geltenden Elemente
Zu scheiden und alles auf einen Urstoff zuriickzufiihren sucht
und hofft. Von diesem Gesetze soll selbst das ,»Absolute nicl_lt
ausgenommen, ja in ihm miisse die Systematik der Krifte die
vollkommenste sein. Und fiir diese an die Schellingsche Potenzen-
lehre erinnernde Ansicht soll die christliche Trinititslehre als
Bestitigung dienen! Gewils ist eine gewisse Systematik in den

'ngen (doch nicht im Stoffe als solchem ), keineswegs aber in
O, dessen unendlich vollkommene und erfillte Einfachheit die

Geschapfe, insbesondere auch die menschliche Seele, nur durch
eine geordnete Mannigfaltigkeit nachzuahmen vermégen. — Unter
dem Titel:

»Gesetz der durchgingigen Energetik* wird Gott
ausdriicklich als Einheit des Physischen und Psychischen erklart:
»In Gott als dem absoluten Urquell beider Klassen (der phy-
sischen unq Psychischen Energiewesen) ist deren Gegensatz auf-
gehoben, Ry bildet die hochste Einheit beider* (8. 180). —

Be-ziig'lich des , Gesetzes der durchgingigen logischen Deter-

Mination“ haben wir uns bereits ausgesprochen; dieselbe lafst
delnh Sinn  einer absoluten logischen Ordnung zu; wird einer
solchen

°0 selbst Gott unterworfen gedacht (a. a. O.), so haben wir
den idealistischen Pantheismus eines Fichte und Hegel. Ahn-
Iches gilt von dem »Gesetze der durchgingigen Relation®,
das wiederum auf Gott ausgedehnt wird (S. 181), ohne dafs eine
Ul_lterseheidung zwischen realer Relation und rel. rationis gemacht
Wird.  Begreiflich! Das Kausalprincip soll ja die Einheit des
Grundweseng von Ursache und Wirkung erheischen. Das , Gesetz
der Analogie“ fordere »wenigstens die Einheit im Grund-
Wesen.  Jgt denn, fragen wir, die Einheit im tiefsten Wesen
nicht die denkbar innigste Einheit? ,Der Inbegriff“ heilst es



42 Zur neuesten philosophischer Litteratur.

S. 182, ,aller Dinge oder die Welt ist nichts anderes als eine
raumlich-zeitliche Darstellung des Wesens ihres gottlichen Ur-
hebers.“ Fiir diesen Satz, der im Zusammenhang pur einen
pantheistisch-monistischen Sinn haben kann (Welt und Menschen-
geist, Erscheinungen Gottes), wird der hl. Thomas als Zeuge
angerufen! (A. a. O. Anm.) Als weitere Zeugen dienen Leibnitz
und Hippokrates, deren Lehren auf eine sich in verschiedenen,
stufenweise sich vervollkommnenden Erscheinungen aufsernde Ur-
kraft hinauslaufen. Dem | Gesetze der durchgéingigen Ver-
wandtschaft’ zufolge ist alles Gottes Ebenbild, der Mensch
in vorziiglicher Weise (S. 184). Auch unter das ,Gesetz der
durchgéingigen relativen Verschiedenheit® fillt das Absolute
(a. a. 0.). Der Titel: ,Gesetz der durchgéingigen Bestimmtheit*
enthéilt. einen neuen Ausfall gegen die materia prima der Alten

S. 186), als neuen Beweis dafiir, dafs der Verf. diesen Begriff
nlcht versteht. Ubngens kann etwas in sich bestimmt, relativ
aber unbestimmt sein, wie die Eichel, aus der sich dle Eiche
entwickelt. — Am Schlusse wird die Bedeutsamkeit des »Princips
der Vernunftenergie“ nachzuweisen versucht. Das erkenntnis-
theoretische Problem soll seine Losung finden im Begriff der
Vernunftenergie. Wir sahen aber, dals die blofse Thatsache der
Uberemsttmmung des erkhchen mit dem Logischen“ dem
Wissen eine sichere Grundlage nicht bietet. KEbensowenig lost
das Princip der Vernunftenergie das kosmologische Grund-
problem des ,einheitlich geordneten Ganzen oder Kosmos; denn
es setzt an die Stelle der Einheit der Ordnung und des Kausal-
zusammenhangs eine solche des Wesens, Das anthropolo-
gische Grundproblem bleibt ungelost, weil zwar der psycholo-
gische Monismus mit Worten zuriickgewiesen, in der That aber
eingefiihrt wird; denn ist die Korperlichkeit ein blofses Phdnomen,
so sind Seele und Leib nicht nur zu einem Wesen verbunden,
sondern wesentlich eins, der Leib eine Erscheinung der Seele,
nicht ein Mitkonstitutiv der Menschennatur. — Die in der Anm.
S. 190 niedergelegte Auffassung der Trinitat, genauer die Be-
stimmung des hl. Geistes als substanzieller Einheit von Vater
und Sohn wird die Theologen hochlich befremden. Wenn der
Verf. von seinem Gottesbegriff rihmt, er stehe wie keiner in
so vollkommener Harmonie mit der theologischen Gotteslehre,
80 bedauern wir, dem widersprechen und sagen zu miissen, dafs
in diesem Falle weniger (Ubereinstimmung) mehr gewesen wiire.
Endlich soll das ethische Grundproblem seine Losung finden
in dem Grundsatz der moglichsten Verdhnlichung mit Gott durch
die allseitige freie Entfaltung der uns zukommenden Vernunft-



(7.) Bodder, Theologia Naturalis. 43

energie. Was werden hierzu die Moralisten, vor allem die Theo-
logen unter ihnen sagen? .
Die geschichtliche Stellung betr., so glaubt der Verf. in sein
rincip die Wahrheitsmomente aller Systeme aufgenommen zu
haben, der materiellen durch das Moment der Energie, der for-
malen durch das der Vernunft. Wir fragen indes: Liegt denn
die Materialitiit nach dem Verf. nicht ausschliefslich in der Er-
scheinung? Kriifte ohne stoffliches Substrat sind etwas Geigtlge.s,
nicht aber etwas Materielles. Soll aber doch die Energie ein
materielles Moment reprasentieren, so ist in dem System fies
Verfs Gott selbst materiell, da er als Energie bestimmt wird.
Dem Stagiriten aber, mit dem der Verf. wesentlich in Uber.em-
stimmung stehen will, ist der Dynamismus fremd. Nach Aristo-
teles ist die Kraft teils aktiv, teils passiv, und setzt das Wesep,
in dem sie wurzelt und woraus sie hervorgeht, voraus. Die
Differenz weiter zu verfolgen, erscheint vollig tiberfliissig. Wenn
aber der Verf, meint, wer das Gegenteil (seine principielle Nicht-
iibereinstimmung mit Aristoteles) behaupte, verstehe entweder
seine Theorie nicht oder suche sie absichtlich zu falschen, so
gibt es noch einen anderen moglichen Fall, nédmlich den, dals
der Verf. selbst in einer Tauschung, sei sie auch unabsichtlich,
befangen ist. Die ﬁbereinstimmung mit dem Idealismus und dem
anlogismus Hegels ist grofser, als es wiinschenswert scheint;
enn ldealismus im schlimmen Sinne des Wortes ist die Be-
haupt‘?‘]g der Phinomenalitit des Korperlichen. Der Panlogismus
aber ist dureh die Annahme einer ,logischen® Ordnung, der
sel_bst das ,,Absolute” unterworfen ist, indiciert. Die Zeitgemals-
he_lt (8. 201) des Systems wird durch die Hegemonie der Natur-
Wissenschaft und die Entdeckung des Energieprincips begriindet.
Va&f Jene betrifft, so ist sie eine Abnormitit; denn die Hege-
Ionie gebiihrt der Philosophie, nicht der empirischen Natur-
torschung. Das »Hnergieprincip” aber ist noch weit entfernt,
allgemein auch nyp unter den Naturforschern anerkannt zu sein.
‘er Dynamismus beruht wie der mechanische Atomismus auf
€iner einseitigen Naturauffassung: die Wahrheit aber liegt jen-
Selts beider in einer Anschauung, die Stoff und Form, Recepti-
Vitdt (Leidensfihigkeit) und Aktivitit der Naturwesen gleich-
mafs‘g.zul‘ Geltung zu bringen im stande ist.

Die natiirliche Theologie P. Bodders S. J. ([7.] Theologia
Naturalig seu Philosophia de Deo. Frib. 1895) bildet den
sechsten und Jetzten Band des bei Herder in Freiburg erschei-
nenden Philosophischen Lehrkurses. Standpunkt und Methode
sind die gleichen wie in den friineren Binden. Dieselben Vorziige



44 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sind auch an diesem Bande zu rithmen: Vollstindigkeit der ein-
schlagigen Probleme, verbunden mit préciser, schulmalsiger Dar-
stellung in Erklirung und Begriindung der aufgestellten Thesen.
Die Einwirfe und deren Beantwortung sind durch kleineren
Druck von dem Kontexte unterschieden und im allgemeinen mit
zeit- und zweckgemilser Beschrankung ausgewihlt. Der Inhalt
zerfallt, abgesehen von der Vorrede, einer Ubersichtstafel der
behandelten Lehrsdtze und einem doppelten Anhang, in drel
Biicher. Das erste handelt vom Dasein Gottes in drei Kapiteln
und zwar an erster Stelle von der natiirlichen Gotteserkenntnis
mit polemischer Beriicksichtigung des Ontologismus und Tradi-
tionalismus, an zweiter Stelle von den hergebrachten Beweisen
fir Gottes Dasein, sowohl dem metaphysischen (aus der Bewe-
gung, den wirkenden Ursachen, der Verénderlichkeit — caducitas
— des specifischen Seins der Dinge, den Vollkommenheitsgraden
und den ideellen Wahrheiten) als auch dem physikotheologischen
und anderweitigen naturphilosophischen, und "endlich dem mora-
lischen Beweise, welch letzterer aus dem Verlangen nach Gliick-
seligkeit, aus der Anerkennung der sittlichen Verpflichtung und
aus dem allgemeinen Glauben an Gott und Géottliches gefiihrt
wird. Hierauf folgt ein drittes Kapitel, das die Widerlegung
des Atheismus enthdlt. Die finf Kapitel des zweiten Buches
behandeln die Lehre von den géttlichen Attributen. Der Verf.
unterscheidet Attribute des Seins, der Wirksamkeit und ideale
Attribute; zu diesen letzteren rechnet er Wahrheit, Giite, Schon-
heit, sowie Unsichtbarkeit, Unbegreiflichkeit und Unaussprechlich-
keit. Kndlich in den vier Kapiteln des dritten Buches gelangen
Erschaffung, Erhaltung, Mitwirkung und Vorsehung zur Dar-
stellang. In dem ersten der beiden Anhinge soll ,ad captum
tironum* die Lehre des hl. Thomas von der praemotio divina
den angeblichen Milsverstindnissen der ,,Bannesianer” gegeniiber
auseinandergesetzt werden, Der zweite enthélt eine Widerlegung
der zu Gunsten des Spencerschen Agnosticismus verwendeten
Argumente des englischen Schriftstellers Mansel, Wir brauchen
kaum zu bemerken, dals in dieser ,natiirlichen Theologie“ sehr
Vieles unsere volle Zustimmung findet; einzelne Partieen, von
denen wir die Widerlegung des Atheismus und des Spinozismus
besonders hervorheben, verdienen nach Inhalt und Form unge-
teiltes Lob und Beifall. Wir wiirden jedoch unserer kritischen
Aufgabe nicht geniigen, wenn wir die Punkte, in denen wir
unsere Zustimmung glauben versagen zu miissen, oder die ge-
radezu unseren entschiedenen Widerspruch herausfordern, mit
Stillschweigen iibergehen wiirden. Unsere Differenzen betreffen



(7.) Bodder, Theologia Naturalis. 45

——

teils die in einzelnen Materien vom Verf, eingeschlagene Methode,
teils die von ihm vorgetragenen Lehren selbst. In letzterer
Beziehung stellt sich der Verf, was die Kontroversen zwiachen
Thomisten und Molinisten betrifft, entschieden auf die Seite d_er
letzteren: insbesondere zeigt er sich vollig von Suarez abhﬁnglg,
sucht aber auch den englischen Lehrer, selbst in Ding:en, in
welchen der beriihmte Metaphysiker seines Ordens file ._E_\b-
weichung von dem hl. Thomas zugibt, durch ein sehr e_lg-entu!n-
liches und willkiirliches Interpretationsverfahren auf seine Seite
zu ziehen. '
Zundchst in methodischer Beziehung ist nicht einzusehen,
warum jeder Beweis fiir das Dasein Gottes ausdriicklich — ex-
plicite — so gefiihrt werden miisse, dafs er die Transcendenz
und Persinlichkeit Gottes darthue. Der Verf. scheint dabei durch
die in neuester Zeit von Gutberlet gegen die éltere Methode
erhobenen Bedenken bestimmt worden zu sein. Nach unserem
Dafiirhalten gehort der ausdriickliche Beweis fiir die Personlichkeit
und absolute Transcendenz Gottes, sowie die Widerlegung des
Pantheismus ipn die Lehre von der Beschaffenheit Gottes. Hier
ist zn zeigen, dafs die Attribute, unter denen das Dasein Gottt?s
bewiesen worden ist, des unbewegten Bewegers, des schlechthin
notwendigen Seins u. s, w. nicht einem pantheistischen Grund-
wesen alles Seienden, sondern allein dem transcendenten, per-
Sonlichen Gotte des Theismus zukommen konnen. Das vom
Verf. adoptierte Verfahren fiihrt zu bestindigen Wiederholungen,
ohne dafy tbrigens der methodische Nachteil durch irgend einen
Vorteil dem Pantheismus gegeniiber aufgewogen wiirde. — Die
metaphysische Wesenheit Gottes wird vom Verf. in die Aseitiit

gesetzt.  Wir haben dagegen nichts Wesentliches zu erinnern
unter der Voraussetzung, dafs die Aseitit wurzelhaft im Sinne
des subsis

tierenden Seins, dem die Existenz wesentlich zu-
ommt, gedacht wird. Denn wir konnen nicht zugeben, dafs
durch die Bestimmung Gottes als ens a se und der Geschopfe
als entia ab alio der Unterschied Gottes von den Geschopfen
auf einen accidentellen herabgesetzt werde. Dagegen sind wir
allerdings der Ansicht, dafs die vom hl. Thomas adoptierte
Assung, wornach der eigentlichste Name Gottes das Sein —
der Seiende (Was wir als identisch nehmen diirfen, ohne deshalb,
wie Kuhn meint, dem Pantheismus ein Zugestindnis zu machen)
— oder das egge subsistens ist, den Vorzug vor der spiteren
A_nsml.lt besitze, dieser Name oder die essentia Dei metaphy-
Sica liege in der Aseitiit. In der thomistischen Fassung ist —
80 konnen wip sagen — der wurzelhafte, grundwesentliche,



46 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

in der spateren ein abgeleiteter, notwendiger Unterschied (ver-
mittelst eines proprium, analogisch gesprochen) ausgedriickt.
Insoweit scheinen uns die in diesem Jahrbuch von P. Feldner
gegen die gewdohnliche Auffassung vorgebrachten Einwendungen
eine Berechtigung zu haben (Jahrb. Bd. VIL. 8. 424 ff.).

Ein weiterer methodischer Punkt betrifft die sog. idealen
Attribute Gottes, die der Verf. von den Attributen des Seins
und Wirkens als ein drittes koordiniertes Glied der Attributen-
lehre behandelt. Wir konnen keinen Grund fir eine solche
Scheidung auffinden. Unendliche, wesenhafte Giite und Schonheit
sind Attribute des Seins, die sich unmittelbar aus den Begriffen
des ersten, hochsten, vollkommensten Seins ableiten lassen, wie
sie ja auch ontologisch betrachtet als transcendentale Bestim-
mungen des Seienden gelten und mit dem Begriffe des Seins
selbst gegeben sind, von dem sie sich nur durch gewisse Be-
ziehungen (auf Erkenntnis, Wille) unterscheiden.

In der Frage nach der Moglichkeit oder Unmoglichkeit
einer anfangslosen Welt schliefst sich der Verf. an Suarez an.
Die Unmiglichkeit der Anfangslosigkeit einer Welt, wie es die
wirkliche ist, soll bewiesen werden konnen, nicht aber die Un-
moglichkeit eines Geschopfes iiberhaupt, das in die Existenz
gefithrt wiirde, ohne einen zeitlichen Anfang zu nehmen. KEs
sei ndmlich nicht zu erweisen, inter infinitos gradus perfectionis
essentialis, qui Deo intelligibiles sunt in sua essentia ut ab eo
effectibiles, nullum haberi, qui non involvat perfectam immutabi-
litatem physicam (p. 278). Diese Ansicht scheint uns der Kon-
sequenz zu entbehren; denn ein Geschopf ohne jede reale Ver-
anderlichkeit, ohne jeden Wechsel der Gedanken und Willensakte
diirfte kaum als moglich gedacht werden konnen. Die gegen
eine anfangslose Succession vorgebrachten Griinde scheinen uns
nicht iiberzeugend. Vielmehr diirfte der hl. Thomas im Rechte
sein, wenn er einen nachweisbaren Widerspruch im Begriffe
einer anfangslosen Generationsreihe (von der Moglichkeit oder
Unmoglichkeit einer actu unendlichen Vielheit abgesehen) nicht
einraumt. (Vgl iber diese Frage die Abhandlung P. Essers in
diesem Jahrb. Bd. VII, S. 50 ff.)

In der Lehre vom gottlichen Wissen verteidigt der Verf.
die scientia media des Molina. Das gottliche Vorherwissen der
freien Akte verniinftiger Geschopfe soll zwar nicht, wie Molina
annahm, in einer Superkomprehension des geschopflichen Willens
von seiten Gottes, aber auch nicht in unabidnderlichen Dekreten
Gottes begriindet sein, vielmehr erkenne Gott die geschipflichen
frelen Akte iiberhaupt nicht in einem objektiven Medium, sondern



(7.) Bodder, Theologia Naturalis. 47

—_—

in ihnen selbst, genauer in ihrer objektiven Wahrheit (p. 195 sq.).
Diese Art von Vorherwissen schwebt unseres Erachtens in der
Luft. Denn will man die ,,objektive Wahrheit“ der kontingenten
freien Handlungen nicht als eine ewige, somit auch als eine
Dotwendige behaupten, nimmt man vielmehr mit Aristoteles (dem
der hl. Thomas beistimmt) an, dals von zweien, freie Handlungen
betreffenden und kontradiktorisch-entgegengesetzten Sitzen zwar
nur einer, aber unbestimmt welcher wahr sei, also keiner eine
ewige Wahrheit enthalte, so ist ein ewiges Wissen, ein wahres
Vorherwissen solcher Handlungen in ihnen selbst oder ihrer
objektiven Wahrheit schlechterdings undenkbar. Wenn sich der
hl. Thomas auf die ewige reale Gegenwart alles Geschaffenen
vor Gott zur Erklarung des gottlichen Vorherwissens beruft, 80
18t eben nicht zu vergessen, dafs nach der Lehre desselben die
Dinge Gott durch seinen eigenen wirksamen Willensentschlufs
real gegenwiirtig sind. Das gottliche Vorherwissen ist demnach
nicht von dem absolut wirksamen gottlichen Willen und seinen
unabénderlichen Dekreten getrennt zu denken. Mit der scientia
media zerfillt auch die vom Verf. vertretene Theorie des die
thomistische praemotio physica ausschlielsenden concursus simul-
taneus., In dieser Frage ist der geschichtlich-exegetische und
sachlich - thetische Gesichtspunkt zu unterscheiden. In ersterer
lnsicht miissen wir der heutzutage von gewisser Seite beliebten
Vertauschung der Namen, nimlich des der Thomisten gegen den
von Bannesianern g ginzlich unberechtigt entschieden entgegen-
treten: Die Vertreter der praemotio physica sind nun einmal
'I:homlsten im engeren und strengeren Sinne des Wortes und
ste als Bannesianer zy bezeichnen, ist durchaus keine Veran-
lassung gegeben. Es verhilt sich damit ganz anders, als mit
der Bt_azeichnung Molinisten. Molina war sich der Neuheit seiner
Theorieen, insbesondere des Giebrauchs der sc. media zum Zwecke
der harmonischen Verbindung von Gnade und Freiheit im Heils-
werk vollkommen bewulst. Molinas Anhdnger in diesem Punkte
Wer(il"en daher mit vollem Rechte Molinisten genannt. Anders
verhalt‘es sich mit Bannez Der Jiinger des hl. Dominikus war
Weder' In der Lage noch gewillt, eine neue Lehre aufzustellen
}1nd e Schule zn griinden (s. P. Feldner, die Neuthomisten
o diesem Jahrb. Bd. VIIL S. 407). In der That steht seine
ehre von eiper Vorausbewegung des Willens zur Selbstbewegung
nicht allein nicht im Widerspruch zur Lehre des hl. Thomas,
%On%f’m 0 voller Ubereinstimmung mit ihr. Der vom Verf.
'1'1 95 behauptete Gegensatz (theoria illa praedeterminationis
Physicae adversatgr doctrinae 8. Thomae) besteht nicht. Die



48 Zur neuesten ph:losophlschen Litteratur.

einzige vom Verf. angezogene Stelle 1. 2. qu. 9 a. 6 ad 3, die
den gottlichen Einfluls aut den Willen darauf zuriickfilhren soll,
quod nihil possumus appetere, nisi sub ratione boni (Bodd. L ec.)
lifst sich nicht nur, sondern kann nur in einer der motio praevia
giinstigen, mit den anderweitigen Ausspriichen des hl. Thomas
iibereinstimmenden Weise erklart werden. Fiir unsern Zweck
geniigt es, an Goudins Erklirung zu erinnern: Deum movere
voluntatem ad volitionem boni universalis, voluntatem vero sub
hac motione se determinare ad hoc bonum verum vel apparens;
hoc intelligendum est de motione speciali, quae locum habet
tantum in prima volitione et actibus supernaturalibus. Ceterum
in aliis volitionibus se determinat et completur illa generali Dei
motione, qua creaturae applicantur ad omnes et singulas actiones
(Philos. t. IV. p. 269 Paris 1857). Mit Recht wird gegen die
von den heutigen Molinisten versuchte Erkldarung geltend gemacht,
dals der englische Lehrer die gottliche Bewegung auch fiir die
Auswahl, die electio, fordere, die sich nicht mit dem Guten im
allgemeinen, sondern mit den partikuliren Giitern beschiftige
(P. Feldner Bd. IX. 8. 163). Aus dem von P. Feldner ange-
zogenen Texte (Qu. disp. de malo q. 6 a. un. ad 17) geht zu-
gleich hervor, dafs, wenn sonst der hl. Thomas den bewegenden
Einflufs einer dufseren Ursache auf den Willensentschluls aus-
schliefst, dabei nicht an die gottliche Einwirkung gedacht werden
diirfe. Schon die Anwendung des Begriffs der Instrumental-
ursache und des Instruments auf das Verhiltnis des gottlichen
zum geschopflichen Willen beweist, dals Molina der thomistischen
Lehre nicht gerecht wird. Wire der Verf. mit Molina im Rechte,
so diirfte von der ,,Vergieichung®“ des geschopflichen Willens
mit einem Instrumente nicht gesagt werden: Nulli actioni crea-
turae melius comparatur (concursus Dei) quam praemotioni arti-
ficis (p. 304), vielmehr miifste dieser , Vergleich® als durchaus
unzutreffend zuriickgewiesen werden. Wenn aber der englische
Lehrer erklart, Gott determiniere den menschlichen Willen nicht
ad unum wie die unfreien Geschopfe, so vergilst er nicht, hin-
zuzufiigen: de necessitate, per suam formam und dgl. (p. 347).
Schon die vom hl Thomas geforderte Uberfihrung aus der
Potenz in den Akt durch den bewegenden Einfluls Gottes schliefst
den einseitigen concursus simultaneus der Molinisten aus. Vgl
1. 2. qu. 109 a. 6: Nulla natura quantuncunque ponatur perfecta
potest procedere in actum nisi moveatur a Deo, womit die Theorie
des Verf.s S. 349 von selbst in sich zusammenfllt.

Durch den bewegenden Kinfluls auf den Willen selbst
(also nicht allein vermittelst des Zusammenwirkens zur operatio



—

—

(8.) Dr. L. Filkuka, Die metaph. Grundlagen der Ethik bei Aristot. 49

voluntatis), kraft dessen Gott den Willen sowohl zum Akte als
auch zum modus des Aktes bewegt, sichert sich Gott die He}‘r-
schaft iiber den geschopflichen Willen. Wie verhilt es sich
aber mit dieser Herrschaft im molinistischen Systeme? _ Der
Verf. spricht sich dariiber S. 302 aus. Die Mittel soll die sC.
media darbieten. Da nun aber keines von diesen Mitteln in
einem Verhiltnis unfehlbarer Wirksamkeit zum freien Akte stehen
soll, so gilt dies von allen zusammengenommen ebenfalls, und
®s ist die Moglichkeit gegeben, dafs ein kreatiirlicher Wille
simtlichen von der sc. media dargebotenen Mitteln Widerstand
leistet. Im wesentlichen stinde also der gottliche Wille dem
geschipflichen nicht anders als ein geschopflicher V\_’llle d_er.a
andern gegeniiber, weshalb man mit Recht gegen die molini-
stische Theorie in diesem Punkte den Vorwurf eines der Gott-
heit durchaus unangemessenen Anthropomorphismus gemacht hat.
Dagegen sucht der hl. Thomas in Ubereinstimmung mit dem
hl. Augustin die Gewiihr der gottlichen Herrschaft iiber den
geschopflichen Willen in der Macht des Willens Gottes, der
die von Gott geschaffene Willenskraft mehr als der Wille selbst
in seiner Gewalt hat und sie ohne Beeintrichtigung der Selbst-
bgstimmung seinen Ratschliissen dienstbar macht. Wer immer
diese Lehre fiir unvereinbar mit der geschopflichen Freiheit halt
und auf eine se, media rekurrieren zu miissen glaubt: mag dies
mmerhin thun, von dem Versuch aber, diese Wendung mit der
thomistischen Lehre in Einklang zu bringen, wird er nach allen
R?geln der Logik und einer aufrichtigen Hermeneutik abstehen
miissen,

_ Als eine erfreuliche Erscheinung auf philosophischem und
phllosophiegeschichtlichem Gebiete, sowie als ein Beweis fiir das
al}}ﬂiihlich immer weitere Kreise ergreifecde Interesse und Ver-
standnis fiip aristotelische und scholastische Anschauungen tritt
uns die Schrift Dr. Lambert Filkukas (8.) iiber die meta-
Physischen Grundlagen der Ethik bei Aristoteles (Wien
1895) entgegen. So lose das Verhiltnis der ethischen Schriften
d}es Aristoteles zy seiner Metaphysik zu sein scheint, indem jene
eine durchaus praktische Tendenz, diese ein durchweg spekula-
tives Gepriige aufzeigen, so kann doch schon von vorneherein
kein Zweifel dariiber obwalten, dals zwischen der Metaphysik
und Ethik eineg go systematischen Denkers feste und zahlreiche
Pa.den laufen miissen, mogen sie sich auch dem weniger scharfen

llck.t? entziehen, Ip iiberzeugender Weise ist in der vorliegenden
Schrift der Nachweis fiir diesen Zusammenhang und damit der

Beweis gefiihrt, dafs die aristotelische Ethik weder der Niitz-
Jahrbuch fijp Philosophie ete, XII, 4



90 . Zur neuesten philosophischen Litteratur.

lichkeits- noch der Lusttheorie (Hedonismus) das Wort redet,
dals sie vielmehr, in einer theistischen Metaphysik wurzelnd, das
wahrhaft Gute, das bonum honestum zu ihrem Princip erhebt und
die Gottheit wie als erstes bewegendes Princip, so auch als
hochstes Ziel alles Werdens, insbesondere auch der sittlichen
Thatigkeit des Menschen betrachtet und zur Geltung bringt.
In neun Thesen bespricht der Verf. zunéchst den Charakter
der aristotelischen Philosophie im allgemeinen und ihr Verhéltnis
zur platonischen (Th. I—IV 8. 6—79), um auf sein eigentliches
Thema eingehend in den ibrigen Thesen zu zeigen, dafs Aristo-
teles auf Grund einer richtigen Metaphysik die Ethik als Tugend-,
Pflichten- und Giiterlehre entwickle. 'Was die Pflichtenlehre
betrifft, so werde zwar die Pflichtmélsigkeit des ethisch - guten
Handelns nicht vollstindig exakt entwickelt, gleichwohl sei der
Begriff der lex naturalis dem Philosophen nicht fremd. Die
Lust aber bilde nicht das Princip, sondern die notwendige Kon-
sequenz des tugendhaften Handelns (Th. V—IX S. 88—135).
Der Verf. spricht mit Recht von den wertvollen Kommen-
taren der Scholastiker (8. 1), die — setzen wir hinzu — von
den neueren Koryphden der Geschichtschreibung der Philosophie
zum Schaden ihrer eigenen Arbeiten vornehm ignoriert werden
— und macht davon gelegentlich Gebrauch. — Die von ihm
eingeschlagene Methode bezeichnet er als philosophisch-historische
und organische (S. 2); es ist dieselbe, die wir in unserer Dar-
stellung der kusanischen Spekulation angewendet haben und
die auch einzig und allein zur richtigen Beurteilung und Er-
klirung eines philosophischen Systems im ganzen wie im ein-
zelnen zu fiihren vermag. Als Aufgabe seiner Schrift bezeichnet
er die Widerlegung der gegen die aristotelische Ethik erhobenen
Vorwiirfe, sie sei empirisch, autonom, eudamonistisch, Vorwiirfe,
die vor den Thatsachen, wornach Aristoteles nicht nur von der
Erfahrung, sondern auch von Vernunftprincipien ausgeht, eine
von der menschlichen Vernunft unabhéngige, fiir sie bestimmende
und malsgebende, aus Gott stammende Ordnung anerkennt und
das bonum honestum, nicht das bonum delectabile, als héchstes
ethisches Motiv geltend macht, verstummen miissen. Dabei ist
der Verf. gegen die Méangel, beziehungsweise Liicken der aristo-
telischen Ethik nicht blind, erkldart sie aber daraus, dals Aristo-
teles nur die Lehre von der sittlich-guten Thatigkeit des Menschen
in seiner Beschrinkung auf dieses Leben darstellen wollte. Fiir
Aristoteles namlich ist der Zweck der Ethik nicht ein theore-
tischer, sondern ein durchaus praktischer; sie will den Menschen
tugendhaft machen, nicht blofs zeigen, worin die Tugend besteht.



(8.) Dr. L. Filkuka, Die metaph. Grundlagen der Ethik bei Aristot. 91

Zu dem Besten, was die Schrift bietet, gehort die Bestim-
mung des Verhéltnisses, in welchem Aristoteles zu seinem Lehrer
Platon steht. Wenn wir auch die Bezeichnung des beiden Philo-
Sophen Gemeinsamen als Intellektualismus micht ganz zutreffend
finden kénnen, da Aristoteles Platon gegeniiber das Recht der
Sinnlichkeit als selbstindiger Erkenntnisquelle und Grundlage
des intellektuellen Erkennens wahrt, so ist es doch vollkommen
begriindet, dafs Aristoteles mit seinem Lehrer den Primat der
Vernunft, des Intellegiblen, Ubersinnlichen aufs entschiedenste
festhilt, Dagegen ist das Unterscheidende in der Richtung der
drei grofsen Vertreter der bedeutendsten philosophischen Schule
des Altertums richtig in den Worten gekennzeichnet: dem So-
krates erscheine das Intellegible als der logische Begriff, weil
er Empiristen und Sophisten gegeniiber das wahre Wissen sucht,
dem Platon als weltfremde Idee, weil er dem wahrhaft Seienden
nachstrebt, dem Aristoteles als wirkende Wesenheit, weil er das
Wirkliche Werden zu erkliren unternimmt (8. 17£). In diesem
Bestreben mulfste Aristoteles den platonischen Begriff der Materie
modificieren, und da ihm die Korperwelt nicht blofs als eine
nichtige, wesenlose und fliichtige Erscheinungswelt gilt, die
N[ateri‘e von der Negation und Privation unterscheiden — nuelg
UEv YaQ CAnw xal orignow frepdy gauer eivar (S. 28. Anm.)
. owie den Begriff der Form einfilhren. Gleichwohl ist dem
Stagiriten dag Werden weder der Zeit noch dem Werte nach

as Erste, vielmehy geht es von einem Seienden als c. efficiens
aus und endigt in einem solchen als seinem Ziel. Der Grund-
Cha_rakter der aristotelischen Philosophie ist demnach ein teleo-
logischer (8. 34). Von der Annahme, Gott bewege nach Aristo-
teles zwar alg Zweck, jedoch ohne Wissen um die Welt und
ohne wirksamen Einflufs auf sie, urteilt der Verf mit Recht,
dals ein solcher Gott nicht das KEndglied der aristotelischen
Teleologie, sondern eine vollkommen unbegriindete, iiberfliissige,
nichts erklirende Znthat der Welt wiire (S. 60). Die bestimm-
festen Ausspriiche des Aristoteles setzen den wahren Sinn seiner
Frage, ob Gott sich selbst oder anderes erkenne, aufser Zweifel:
die Bemerkung gegen Empedokles (S. 60 Anm. 102), die Be-
?femh_nu“g der Metaphysik als gottlicher Wissenschaft nicht nur
Im Sinne der Wissenschaft vom Gottlichen, sondern des Wissens
(GSOttgi” ,,d_er am  vollkommensten alle Ursachen durchschaut
vt;o’ ) dle_Specielle Untersuchung dariiber, ob das gbttliche
Ari;’;ﬁw ein Zusammengesetztes sei (S. 64), beweisen, dals
biek /e Jener Frage nicht vom Total-, sondern vom Formal-
Obekt des gittlichen Erkennens rede. Im Sinne des Philosophen

4%



52 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

ist die Erkenntnis Gottes von der Welt in der einfachen und
unverinderlichen Erkenntnis seiner selbst eingeschlossen, nicht
aber von ihr ausgeschlossen (vgl. Albert. Magn. Metaph. XI
tract. II ¢. XXX Ed. Par. 1890 t. VI p. 658 squ. S. Thom.
Comm. in Met. Li. XII lect. VIII). Dals aber nach Aristoteles
Gott als c. efficiens auf die Welt wirke, folgt nicht allein aus
dem Zusammenhang seiner metaphysischen Lehren, sondern ist
auch ausdriicklich in seiner Behauptung, die ewige Bewegung
erfordere eine unendliche Kraft des Bewegenden, ausgesprochen.
In einem Punkte jedoch glauben wir in der Erkldrung der ari-
stotelischen Lehre vom Verf. abweichen zu miissen. Nach un-
serer Uberzeugung ist derselbe seiner Methode, die aristotelische
Lehre in ihrem Zusammenhange zu erfassen, beziiglich der Ma-
terie untreu geworden. Die Meinung des Verf.s geht dahin, dals
nach Aristoteles die Materie nicht blofs von Ewigkeit, sondern
unabhingig von Gott — ungeschaffen — existiere. Involviert,
wie der Verf. zugibt, die selbstindige Existenz einer inkompleten
Substanz, wie es die aristotelische Materie ist, einen Wider-
spruch, so ist nicht abzusehen, wie die Erkenntnis dieses Wider-
spruchs dem Scharfsinn eines Aristoteles entgangen sein sollte.
Der Verf. zwar glaubt, dieser Widerspruch habe sich dem Auge
des Philosophen dadurch verhiillt, dafs die selbstindige Existenz
der Materie doch nur eine Fiktion insofern sei, als Gott und
die Materie von Ewigkeit bestinden, also keine Zeit denkbar
sei, in der Gott auf die Materie nicht gewirkt hatte (S. 77).
Diese selbstindige Existenz der Materie ist nun freilich eine
Fiktion, nicht aber des Aristoteles, sondern seiner Erklarer. Nach
dem Verf. lafst Aristoteles Gott auf die Materie mit Bewulstsein
einwirken; folglich erkennt Gott die Materie: kann aber Gott
die Materie erkennen, so kann er sie auch schaffen; ja, er muls
sie erschaffen haben, weil sie Sein und Erkennbarkeit nur in
transcendentaler Relation zur Form, die zugestandenermafsen
nach Aristoteles aus der wirkenden gottlichen Ursachlichkeit
stammt, besitzt. Gott ist entweder Ursache von Form und Stoff
zugleich, oder von keinem von beiden; denn von Form und
Materie gilt, dafs man nach ihrer Einheit (nicht Identitdt!) nicht
zu forschen brauche, da die Form sich zum Stoffe als seine
Bestimmtheit und Wirklichkeit (Verwirklichung) verhalte (De
An. IL 2).

Gleichwohl wird die Materie mit Recht als ungeworden be-
zeichnet, da sie nicht nur, wie auch die Form nicht schlechthin
wird, sondern selbst ein accidentelles Werden (wie es aller-
dings der Form im physischen Werdeproze(s zukommt) von ihr



(8.) Dr. L. Filkuka, Die metaph. Grundlagen der Ethik bei Aristot. 93

auszuschliefsen ist. Sie ist nicht geworden, sondern geschaffen,
und selbst ihr Geschaffensein ist nach dem Ausdruck des
hl. Thomas vielmehr ein Mitgeschaffensein. Direkter Terminus
der gittlichen Schipferthéitigkeit ndmlich ist die komplete, aus
Form und Materie bestehende Substanz, nicht die Bestandteile
derselben. Wenn also Aristoteles diesen Bestandteilen das Werden
abspricht, so ist dies nicht auf die Form und Materie in abstracto
zu beziehen (wie der Verf. beziiglich der Form annimmt), son-
dern auf die physische Form und die physische Materie; denn
eine physische Form wird nicht, vielmehr wird die Materie zur
Form, genauer noch das Ganze wird durch Formung der Materie;
die Materie aber als Substrat der Form wird weder schlechthin
noch per accidens, ist aber selbst urspriinglich mit der Form
schopferisch von Gott gesetzt. (Gegen die angebliche Verhiillung
des Widerspruchs einer selbstindig bestehenden inkompleten
Substanz durch die Annahme eines Geformtwerdens von Ewig-
keit her spricht aber auch die Bemerkung des Aristoteles in der
Logik: die Frage, ob die Welt in der Zeit hervorgebracht worden
sel, oder ob sie von Ewigkeit existiere, gehore zu jenen, die
®le Losung nicht znlassen. — Von allem andern indes abge-
sehen, so liegt die Erschaffung nicht allein der Geister (die auch
der Verf. den Philosophen lehren lifst), sondern auch der Korper-
welt in der Konsequenz der metaphysischen Lehren des Aristo-
teles. Die Existenz zweier von einander unabhéngiger unge-
schaffener Principien widerspricht entschieden dem von Aristoteles
S0 scharf betonten Grundsatz der Einheit, den er mit den Worten
comers als Schlufsstein seiner erhabenen Gotteslehre ausspricht:
ée xolgavog ¥ore,

Die hier geiiufserten Bedenken erscheinen im Vergleiche
zu dem vielen Wahren und Vortrefflichen, was die Schrift enthilt,
von untergeordneter Bedeutung und konnen uns nicht abhalten,
dieselbe dem Leser aufs wirmste zu empfehlen.



	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

