
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Probabilistische Beweisführung

Autor: Jansen, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762047

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762047
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Probabilistische Beweisführung. 455

wird, ex thesauro operum Aquinatis integram doctrinam
expromere und daraus die Waffen zu entnehmen ad novas errorum
opiniones refutandas: ein Wink in der Richtung der Art und
Weise, wie die Empfehlung der thomistischen Lehre seitens der
höchsten kirchlichen Autorität aufgefafst werden müsse. (Div.
Thorn, t. IV p. 545.)

B. hat genau in diesem Sinne gewirkt. Die Fortführung
seines Werkes aber liegt in den besten Händen und ist überdies

durch das Zusammenwirken der Mitglieder einer moralischen
Körperschaft für eine — Gott gebe! — recht ferne Zukunft
gesichert.

PROBABILISTISCHE BEWEISFÜHRUNG.

VON PROF. J. L. JANSEN C. ss. R.

II.
Die „Zeitschrift für katholische Theologie" bot im Oktoberhefte

1896 ihren Lesern eine Abhandlung des hochw. P. Noldin
S. J. („Äquiprobabilistische Beweisführung" S. 670 Agg.), worin
unsere Bemerkungen in dem Artikel „Probabilistische
Beweisführung" (in diesem Jahrbuch Bd. X S. 483 ff.) angegriffen
wurden. Man wird uns eine Replik darauf gestatten.

P. Noldin meint erstens, die von uns citierten Worte des
hl. Thomas aus Quodlib. VIII qu. 6 art. XIII1 haben einen ganz
anderen Sinn, als ihnen von uns zugeschrieben wurde ; jene Worte
beziehen sich nicht auf die Streitfrage zwischen Probabilismus und
Äquiprobabilismus. Man sehe das schon, so meint er, auf den

ersten Blick. (Zeitschr. a. a. 0. S. 671.) Wahrscheinlich weil
der Artikel die Überschrift trägt: „Utrum ille, qui habet plures
praebendas, peccet" —? Dagegen wäre jedoch zu bemerken,
dafs diese Überschrift nicht die eigentliche, vom hl. Thomas
herrührende, 2 sondern jene des Herausgebers ist. Der eigentliche

Titel des Artikels ist beim hl. Thomas einige Seiten
früher zu finden, wo er nämlich die Einteilung der QuaestioVI

1 Das Citat bei P. Noldin scheint unrichtig. Er citiert: „im 33-
Artikel des 8. Quodlib." Das Quodlib. octavum hat blofs 20 Artikel.

2 Vergl. z. B. die alte Ausgabe von Lyon 1575, wo diese
Überschrift gänzlich fehlt.



Probabilistische Beweisführuug.

angibt. Dort lautet der Titel so: Utrum quando sunt diver-
sae opiniones de aliquo facto, ille qui sequitur minus
tutam, peccet; sicut de pluralitate praebendarum. Mit diesen
Worten befinden wir uns ganz auf dem Boden dor Streitfrage.1
Wir wollen aber sehen, ob die aufmerksame Lesung des
Artikels es klar macht, wie P. Noldin behauptet, es sei im
angeführten Texte: — Pix conscientia obligatur aliquis ad pecca-
tum, sive habeat certam fidem de contrario ejus, quod agit, sive
etiam habeat opinionem cum aliqua dubitatione — nicht die
Rede von der Verpflichtung, die als gewifs probabler
anerkannte Meinung zu befolgen.2 P. Noldin hat den von uns
angeführten Text im Zusammenhange geprüft und resümiert
das Ergebnis seiner Untersuchung so (a. a. 0. S. 671): „Der
hl. Thomas lehrt, eine Sünde begeht nicht nur derjenige, der
gegen das Gesetz, sondern auch derjenige, der gegen das
Gewissen handelt, selbst wenn die Handlung dem Gesetze nicht
widerspricht. Und wer gegen das Gewissen handelt, der sündigt

nicht nur, wenn er feste Überzeugung hat, sondern auch,
wenn er blofs meint, dafs seine Handlung schlecht sei: Duobus
modis aliquis ad peccatum obligatur; uno modo faciendo contra
legem, ut cum aliquis fornicatur, alio modo faciendo contra
conscientiam, etsi non sit contra legem, ut si conscientia dictât
alicui, quod levare festucam de terra sit mortale peccatum.
Dann folgen die fraglichen Worte: Ex conscientia obligatur
aliquis ad peccatum, sive habeat certam fidem de contrario ejus,
quod agit, sive etiam habeat opinionem cum aliqua dubitatione."
Bis soweit P. Noldin. Dann fährt er aber fort: „Dieser Satz
bedeutet also nach dem hl. Thomas soviel:3 Wegen des

1 Die Qu. circa pluralit. praebendarum wird ex professo im
Artikel XV des Quodlib. VIII behandelt. Vgl. daselbst.

3 P. N. schreibt S. 671, Note 1, er habe den Text des hl. Thomas
in meinem Sinne so übersetzt: „Der Mensch sei unter einer Sünde
verpflichtet, das Gesetz zu beobachten, nicht nur, wenn er gewisse,
sondern auch wenn er blofs probable Kenntnis desselben besitzt." — Wir
weisen diese Übersetzung entschieden zurück, weil sie zweideutig ist und
meine Auffassung nicht wiedergibt. Blofs probable Kenntnis kann
entweder bedeuten: jede Kenntnis, die sich auf einen an und für sich
guten Grund stützt; — oder: den eigentlichen status opinandi s. opi-
nantis, worin, wie der hl. Thomas II. II. qu. I a. IV sagt, dor Verstand
assentit uni parti, cum dubitatione (nämlich dubiura in sensu lato) et for-
midine alterius partis. Nicht bei jeder probablen Kenntnis des Gesetzes,
sondern blofs wenn der eigentliche actus opinandi für das Gesetz spricht,
behaupte ich dessen Verbinduugskraft. Den nämlichen actus oder status
opiuandi meinte ich in den gleichlautenden Worten aus Quodlib. VIII
wiederzufinden.

3 Von mir selbst gesperrt.



Probabilistische Beweisführung. 457

Gewissens, oder, weil er gegen das Gewissen handelt, mufs der
Mensch sich die Handlung zur Sünde anrechnen, nicht nur,
wenn er die feste Uberzeugung besitzt, dafs das Gegenteil
geboten und seine Handlung sündhaft sei, sondern auch, wenn
er darüber eine probable Meinung hat, d. h. daran zweifelt."

(A. a. 0.) Die Worte des hl. Thomas: opinio cum
aliqua dubitatione sollen also nach P. Noldin bedeuten:
eine probable Meinung, und zwar als synonym mit „Zweifel".
— Hier ist mehreres zu bemerken. Erstens ist diese
Übersetzung nicht von Ungenauigkeit freizusprechen. Wo der hl.
Thomas sagt, opionio cum aliqua dubit., setzt P. Noldin:
probable Meinung, das heifst: Zweifel. — Sie ist ferner der
Lehre des hl. Thomas über die verschiedenen Geisteszustände

gar nicht entsprechend. Bekanntlich unterscheidet der englische
Lehrer 1. das dubium strictum, worin intellectus non incli-
natur magis ad unum quam ad aliud (de Verit. qu. 14 art. I) ;

tunc nullo modo assentit sed aequaliter se habet ad di-
versa. (3 Sent. d. 23. qu. 2 art. 2. qu. 3 sol. 1.)

2. Den Zustand der eigentlichen Gewifsheit, adhaesio
totalis uni parti, sine prudenti formidine alterius.

3. Den zwischen beiden sich befindenden Zustand der
opinio im eigentlichen Sinne, worin der Verstand assentit
uni parti cum dubitatione (selbstverständlich: dubitatio in sensu
lato) et formidine alterius partis (IL II. qu. I. art. IV). Mit
dieser formido ist die prudens formido gemeint, eine impru-
dens oder irrationab ilis formido ist selbst bei der Gewifsheit
des Glaubens nicht unmöglich. — Ebenso drückt sich der Heilige

aus in de Verit. qu. XIV. a. I: Quandoque intellectus
inclinatur magis ad unum quam alterum ; sed tarnen illud incli-
nans non sufficienter movet intellectum ad hoc, quod determi-
net ipsum in unam partium totaliter; unde aocipit quidem
unam partem, tarnen semper dubitat de opposita (nämlich
ein dub. im weiteren Sinne, wie aus den anderen Texten
erhellt); et haec est dispositio opinantis, qui accipit unam partem

contradictionis cum formidine alterius. Wenn nun der
hl. Thomas im Quodlib. VIII, im von uns angeführten Texte,
ausdrücklich sagt, wegen seines Gewissensdictamens sei der
Mensch zur Befolgung der sententia tutior gehalten, falls er
bezüglich jener Meinung habet opinionem cum aliqua
dubitatione, wer kann dann daran zweifeln, dafs mit diesen
Worten derselbe eigentliche status opinantis oder opinionis
gemeint sei, den er in den Q,q. dispp. de Verit. und in der
Summa kennzeichnet, und dafs also der englische Lehrer in



458 Probabilistische Beweisführung.

jenem Worte die Verbindungskraft der nach gehöriger Unter
suchung als gewifs probabler anerkannten Meinung pro lege
gelehrt hat. — Die Erklärung unseres hochw. Kritikers erweist
sich also als allzu willkürlich; sie widerspricht der Redeweise
des hl, Thomas. Und besonders ist hervorzuheben, dafs sie gar
keine Rechnung hält mit der vom hl. Thomas so nachdrücklich
betonten, von der Logik so gebietend erforderten Unterscheidung
zwischen dubium strictum und dubium latum. P. Noldin
begnügt sich: opinio cum aliqua dubitatione zu übersetzen : „eine
probable Meinung, das heifst: Zweifel". — Diese
Unbestimmtheit mufs als ein Versehen von grofser Konsequenz
bezeichnet werden.1

1 P. Noldin schreibt noch: „Wollte ich aus diesem Citate (über
Quodlib. VIII) die Folgerung ziehen, die sich von selbst ergibt, so
brauchte ich kein weiteres Wort zu verlieren; die Arbeit des P. Jansen
wäre vor der litterarischen Welt schon gerichtet." (A. a. 0. S. 672.)
Das ist stark, scheint auch voreilig. Übrigens war mir ein Text des
hl. Thomas blofs Nebensache. Überhaupt ist das voreilige Aburteilen,
das dem hochw. Verfasser, selbst da, wo er die Ansichten eines hl.
Kirchenlehrers bespricht, geläufig ist, zu tadeln.

Ebenso, — man gestatte uns diese Bemerkung hier anzuknüpfen—,
ebenso ist zu tadeln das Verfahren anderer, wo sie die Korrespondenz

des hl. Alfons besprechen. Es ist geradezu unbegreiflich, mit
welcher Leichtfertigkeit einige katholische Theologen sich darüber zu
äufsern wagen. Während die geheime Korrespondenz von gelehrten und
grofsen Männern von jeher als die klarste Darlegung ihrer innern
Überzeugung galt, sucht man jetzt in den Briefen des hl. Kirchenlehrers
an seine vertrautesten Ordensbrüder oder Freunde, an seinen Beichtvater
selbst, solche Unaufrichtigkeiten und Mentalrestriktionen, dafs damit der
Heilige notwendig diejenigen, an die sie gerichtet waren, bezüglich seiner
wahren Meinung in Irrtum geführt haben müfste. Einige katholische
Theologen nehmen sogar Urteile von Ketzern, die gegen Alfons feindselig
gesinnt waren, in ihre Erörterungen mit auf. So z. B. lesen wir in einer
Broschüre: „Untersuchungen über die verschiedenen
Moralsysteme" S. 104 folgendes: „Auf die Stellen aus seinen (Alfonsens)

Briefen ist kein sehr grofses Gewicht zu legen, und
Döllinger (Geschichte der Moralstreitigkeiten I. 432) stimmt, nicht
ohne einen gewissen Hohn zwischen den Zeilen lesen zu lassen, Ballerini
bei, der sagt, die Vindices hätten überhaupt besser getlian,
solche Schriftstücke nicht zu veröffentlichen, die nur
geeignet wären, den Heiligen zu diskreditieren." — Weit
entfernt, dieses Urteil abzulehnen, stimmt vielmehr der Verfasser der
Broschüre, indem er es in dieser Form aufnimmt, ihm stillschweigend bei.
Also Briefe eines Heiligen, dessen eminens doctrina, d. h. über
jene der anderen Theologen hervorragende Wissenschaft (Vergl.
Bened. XIV. de serv. Dei beat. 1. 4. p. 2. c. 11, n. 13. Civiltà Cattol.
Ser. 8 vol. 3 p. 293) vom hl. Stuhle authentisch anerkannt wurde,
dessen Wahrheitsliebe und Vorsicht für heroisch erklärt wurden;
Briefe, worin ein Kirchenlehrer, berufen, um in der Moraltheologie den



Probabilistische Beweisführung. 45i>

Folgen wir unserem hochw. Kritiker, wo er die Unhalt-
barkeit des Äquiprobabilismus ferner darzuthun sich bemüht. Er
meint, „seitens der Äquiprobabilisten [werde] der evidente Satz
in Abrede gestellt, der menschliche Wille kann nur durch die
gewisse Kenntnis des Gesetzes verpflichtet werden". (S. 673.)
— Mit dieser Behauptung befindet sich der hochw. Verfasser in
Unkenntnis bezüglich der äquiprobabilistischen Lehre. Nach dieser
Lehre ist der Mensch zur Wahl resp. zum Befolgen der Meinung
für das Gesetz, die er selbst mit Überzeugung für mehr
probabel hält als die entgegengesetzte, verpflichtet, nicht direkt
oder kraft jener Meinung selbst an und für sich genommen;
sondern blofs indirekt, kraft der höheren, an sich gewissen
Verpflichtung, welche der Mensch hat, nicht wissens und
willens jener Meinung den Vorzug zu geben, die er
mit Überzeugung für eher falsch als wahr hält. Jener
Wahlakt, der, bei dem Suchen nach einer vernünftigen Sittennorm,

sich für dasjenige entscheidet, was der Verstand gewifs
für eher falsch als wahr hält, kann nur ein unvernünftiger
Wahlakt sein, weil er der proxima norma honestatis, der
vernünftigen Natur des Menschen widerspricht.

Nun merke man sich, wie der hochw. P. Noldin aus dem

Kausalitätsprincipe beweisen will, in dem Satze: lex dubia non
obligat sei das Wort dubia auch vom Zweifel im weiteren
Sinne zu verstehen und bedeute jede Ungewifsheit. Er schreibt:
„Solange der Verstand an dem Vorhandensein des Gesetzes
zweifelt, mag nun der Zweifel ein weiterer oder ein
engerer sein, hat er keine sichere Kenntnis des Gesetzes, also
auch keine Verpflichtung." (A. a. 0. S. 673.) Und: „Zweifellose

Verpflichtung kann nur durch eine wahre, volle und
gewisse Kenntnis erzeugt werden, weil die Wirkung nicht

richtigen Weg zu zeigen (Decr. S. R. C. 23 Mart. 1871. Litt. Ap.
7. Julii 1871), seine Ansiebt über einen Hauptpunkt der Moral wiederholt
und scharf ausspricht; Briefe also, welche mit all seinen Werken, als
jene eines anderen Kirchenlehrers, vom Papste offiziell den
Theologen anempfohlen und zur Berücksichtigung geboten wurden;
(Litt. Apost. 7. Julii 1871), diese Briefe betrachtet ein katholischer
Theologe als „nur geeignet, den Heiligen zu diskreditieren"! —
Was Ballerini betrifft, so hat Döllinger ihm fälschlich diesen Ausdruck
angedichtet; jene Worte sind von einem der Vindices Balleriniani
gemeint, der die Dissertation seines Meisters mit Noten herausgegeben
hat. (Vgl. Vind. Ball. S. 132.) Es ist jedoch eine Thatsache, dafs viele
Ballerinianer in ihren Auslassungen gegen den hl. Alfons weiter gehen
als Ballerini. (Für weitere Kritik der angeführten Broschüre verweisen
wir auf Litter. Handweiser 1895 S. 123, Litterar. Rundschau
1895 S. 202 und Litterar. Anzeiger IX. S. 51.)



460 Probabilistische Beweisführung.

gröfser sein kann als die Ursache." (A. a. 0.) Und P. Koldin
nimmt nicht an, dafs ein an sich nicht gewisses, aber doch
auch nicht im strikten Sinne zweifelhaftes Gesetz
indirekt, kraft des nämlichen Kausalitätsprincipes, verpflichtend
wird. — Aus diesen Principien folgt aber notwendig, dafs selbst
die von allen Moralisten als ganz sicher verbindend anerkannte
certitudo moralis lata (die doch keine volle und gewisse
Kenntnis des Vorhandenseins des Gesetzes darstellt, sondern
eine prudens t'ormido oppositi in sich schliefst), nicht verbindend
ist!1 — Mit der Anwendung des Kausalitätsprincipes, wie sie
seitens P. Nold in geschieht, würde man aber folgerichtig
in den Laxismus geraten; und will man diesen meiden, so inufs
notwendig auch eine indirekt vollkommen gewisse
Kenntnis der Verpflichtung des in Frage stehenden Gesetzes
anerkannt werden. In den bekannten Worten des hl. Thomas:
Kullus iigatur per praeceptum aliquod, nisi mediante scientia
illius praecepti (de Ver. qu. 17 a. 3), mufs das Wort scientia
nicht blofs von direkter Kenntnis und von scientia stricte
dicta genommen werden, sondern auch von indirekter und von
Kenntnis in weiterem Sinne. Man würde sonst auch den
Heiligen in Widerspruch mit sich selbst bringen. Er schreibt ja:
„In actibus humanis sufficit probabilis certitudo, quae ut
in pluribus veritatem attingat, etsi in paucioribus a veritate
deficiat" (II. II. qu. 70 art. 2); und I. II. qu. 96, art. 1 ad
3 ni; ;)In rebus contingentibus, sicut sunt naturalia et res humanae,
sufficit talis certitudo, ut aliquid sit verum ut in pluribus,
licet interdum deficiat ut in paucioribus."

Die Folgerungen, die sich aus der probabilistischen These
notwendig ergeben, genügen also zum Beweise ihrer Unrichtigkeit.

Wir hatten jedoch auch versucht, diese Unrichtigkeit
direkt und a priori darzuthun. Als Grund, dafs die Meinung,
die jemand für certo probabilior hält, auch von ihm, wenn er
handeln will, als Handlungsnorm gewählt werden mufs, hatten
wir diesen Satz geschrieben: „Denn das Interesse des Verstandes,

die Wahrheit nämlich, ist das Interesse des Menschen; ein

1 Vergl. Aertny8 C. ss R. : „Probabilismus oder Äquiprob."
(Paderborn F. Schöningh.) S. 12 Agg., wo aus dem hl. Thomas, dem hl.
Alfons und aus Gersou und Lugo Belegstellen angeführt werden, woraus
erhellt, dafs sie zur Verbindungskraft des Gesetzes keine direkt
vollkommene Gewifsheit fordern, sondern nur eine probabilis certitudo,
(II. II. qu. 70 art. 2); eine certitudo minus propria, quae non excludit
formidinem prudente m. (Lugo de Fide. I n. 316. Ed. Paris I. p.
109 und h. Alf. Theol. mor. I. n. 82.)



Probabilistische Beweisführung. 461

Interesse des Willens, von jenem des Verstandes wirklich
verschieden, und dennoch der menschlichen Natur nicht
widersprechend, gibt es nicht." P. Noldin führt diesen
Satz an, jedoch mit Auslassung der jetzt von uns gesperrten
Worte, die eben den Kernpunkt bilden. (Zeitschrift A. a. 0.
S. 677.) Das Nichtbeachten dieser Worte und unserer anderen
ausdrücklichen Bemerkung, dafs derÄquipr. „im Verhältnisse
der menschlichen Natur zur Wahrheit" (Jahrbuch 1896,
S. 490) seine Begründung finde, ist wohl der Grund, warum
er aus unserm Satze „einen Beweisgrund herauszufinden" (a. a.

0.) nicht im stände war. Bei einer aufmerksamen Erwägung
drängt sich ja dieser Untersatz auf: Atqui, der Meinung, die
ich selbst mit voller Überzeugung für weniger probabel, also
für eher falsch als fürwahr halte, bei meiner Wahl den Vorzug
geben, ist ein Wahlakt, der nicht vom Interesse des Verstandes,
nicht von der Wahrheit bestimmt sein würde, und also der
menschlichen Natur widerspricht; — also wäre meine Wahl
der certo minus prob, ein der menschlichen Natur
widersprechender und folglich unsittlicher Wahlakt. — Der
Untersatz: Dafs jeder menschliche Akt, will er sittlich gut sein,
als Mafsstab das Interesse der Vernunft, die Wahrheit, haben
mufs, erweist sich aus dem Wesen des Menschen selbst, worin
die Vernunft sich als unterscheidendes Merkmal, der Wille
blofs als ein der Vernunft entspringendes aus der Vernunft
seine sittliche Güte entlehnendes Korollar sich verhält. Man
vergleiche dazu nur dasjenige, was Moralisten und Ethiker über
die Norma honestatis sagen; man erinnere sich an die Worte
des hl. Thomas: voluntas ex ipsa natura potentiae incli-
natur in bonum ration is (I. II. qu. 9 art. I ad 3.) Cum
homo sit homo per hoc, quod rationem habet, oportet quod
bonum hominis sit secundum rationem esse, (de Ver.

qu. I art. XIII.) ünd deshalb: llle actus, quo voluntas tendit
in aliquod, quod proponitur ut bonum, ex eo, quod per rationem
est ordinatum in finem, materialiter quidem est voluntatis,
formaliter autem rationis." (I. II. qu. 13 art. 2.)

P. Noldin behauptet dagegen, es gäbe ein Interesse des

Willens, von jenem des Verstandes wirklich verschieden und
dennoch nicht der menschlichen Natur widersprechend. Er
bemerkt dazu: „Das Interesse oder 1 der Gegenstand des
Verstandes ist die Wahrheit, das Interesse oder der Gegenstand

1 Von mir gesperrt. Der Leser wird ja einsehen, dal's Interesse
nicht dasselbe ist als Gegenstand.



Probabilistische Beweisführung.

des Willens ist die Gutheit. Sowohl die eine wie die andere
findet sich als Abglanz der ungeschaffenen Wahrheit und Gutheit

in allen geschaffenen Dingen. Die Wahrheit ist eine von
der Gutheit dem Begriffe nach wesentlich verschiedene Eigenschaft

der Dinge." (Zeitschr. a. a. 0. S. 678. 679.) — Diesen
sehr wahren Sätzen setzen wir folgende Antwort entgegen:
Der Verfasser verwechselt das physische Gute mit dem
sittlichen Guten. Es handelt sich hier um das
sittliche Gute. Das sittliche Gute ist aber das der vernünftigen

Katur als solchen entsprechende Gute. Das sittliche
Gute gehört also zu der Vernunft, Mafsstab dessen ist nur die
Vernunft. Der Wille ist blofs ein Korollar, das dem Interesse
der Vernunft dienen soll. Man vergleiche hierbei nur die
soeben von uns angeführten Texte des hl. Thomas und die
Ethiker, und dieser Lehre entsprechend schreibt der hl. Alfons:
Ubi Veritas clare inveniri nequit, tenemur amplecti saltern opi-
nionem illam, quae propius ad veritatem accedit, qualis est opinio
probabilior. (Theol. mor. I. 56.) — Der hochw. P. Noldin
führt zwar ein Beispiel als Argument gegen uns an: „Wer
wird es, so fragt er S. 679, dem Sohne verübeln, dafs sein

pietätvoller Wille den Verstand auch dann noch immer nicht
zur Annahme der Schuld [seines Vaters] bestimmt, wenn die
traurige Thatsache längst schon zur opinio certo probabilior
geworden ist. Das heifst, 1 es ist sittlich erlaubt, in Rücksicht
auf das Interesse des Willens einer Meinung seine Zustimmung
zu versagen, auch wenn sie als certo probabilior erkannt ist." —
Dieses Beispiel — der hochw. Verfasser verarge uns diese
Bemerkung nicht — pafst gar nicht zur Sache und kann
nur verwirren. Will es richtig sein, dann mufs es so
aufgestellt werden: „Wenn der Sohn nun als Richter des
Vaters auftreten müfste, und, überzeugt von der gröfseren
Wahrscheinlichkeit seiner Schuld, als Richter, nach Mafsstab

der Schuldbeweise, Mafsregeln bezüglich seines Vaters
nehmen müfste ..." — dann, ja dann würde ein jeder es
dem Sohne mit Recht verübeln, wenn er, ungeachtet seiner
Uberzeugung, handelte, als ob sein Vater einfachhin unschuldig
war. 2 Denn in unserer Frage steht der Verstand als
Richter den beiden contradiktorischen Sätzen gegenüber; der

1 Von mir gesperrt.
2 Man erinnert sich hier an die von Innocenz XI. verurteilte 2 a

Propositio: Probabiliter existimo, judicem posse judicare juxta opinionem
etiam minus probabilem.



Probabilistische Beweisführung. 463

Mensch mufs, nach dem Mafsstab seiner vernünftigen Natur als
régula remota, und nach seiner persönlichen endgültigen
Uberzeugung als régula proxima, entscheiden, welchem Satze (opinio,
in objektivem Sinne) bei der Wahl einer Handlungsnorm der
Vorzug zu geben sei.1 Schliefslich sei noch bemerkt, dafs es sich
hier nicht handelt um theoretische „Annahme der Schuld"
(P. Noldin, S. 679), resp. des an und für sich direkten
Verbotenseins der Handlung. Die Frage ist eigentlich: Wenn mir
das Verbot gewifs wahrscheinlicher ist, bin ich dann nicht
verpflichtet, diese Meinung als für mich mafsge'bend und als
Handlungsnorm hic et nunc zu wählen? Die Probabilisten umgehen
fast immer diese Frage.

P. Noldin bestreitet noch einen anderen Punkt meiner
Argumentation; nämlich, dafs im eigentlichen, strikten Zweifel
die Sache sich im vollen Dunkel befinde; er gibt dies
nur zu bezüglich des negativen Zweifels (S. 678.)
Antwort: Hier verwechselt der hochw. Verfasser das Licht, das
die beiden Seiten der Entgegenstelluug (partes contradictionis)

» In „Der katholische Seelsorger" (Paderborn Jahrg. 1895 S. 72),
in einem Artikel, der den Titel führt: „Der Einflufs des Willens in der
Frage des Probabilismus", haben wir eine andere Vergleichung P. Nol-
dins besprochen. Um zu beweisen, dafs eine Meinung (auch für die
Praxis) noch probabel bleibt, wenn die entgegengesetzte auch um viele
Grade probabler ist, schreibt der hochw. Verfasser ad vocem:
Moralsysteme im Kirchenlexikon (Bd. 8 S. 1885) unter anderem folgendes:
„Hört doch auch das Kerzenlicht nicht auf, wahres Licht zu sein, wenn
es neben dem gewifs helleren elektrischen Lichte brennt." Darauf
antworteten wir damals, dafs diese Vergleichung zu unserer Frage nicht
passe. „Man gebe nur acht: Zwei Lichter als solche (Kerzenlicht und
elektrisches Licht) stehen einander nicht wie ja und nein, nicht
kontradiktorisch gegenüber, im Gegenteil, sie haben als solche eine gleichartige
Wirkung, das Erleuchten In unserer Frage jedoch stehen zwei
Meinungen einander feindselig, kontradiktorisch, als ja und nein gegenüber:

das Gesetz ist verpflichtend und: ist ni cht verpflichtend;
jede hat also an und für sich eine jener der anderen entgegengesetzte
Wirkung. Will man dem Lichte eine zu unserer Frage passende
Vergleichung entlehnen, so mufs man reden von farbigen Lichtern
deren Farben physisch entgegengesetzt sind und an demselben
Orte brennen mit un gleicher Kraft; nehmen wir beispielshalber ein
stärkeres rotes Licht und ein schwächeres grünes Licht. Dann
wird aber ein kombinierter Effekt erzeugt, worin sowohl die eine wie
die andere Farbe etwas von ihrer Kraft einbüfsen und einen Mittelgrad,
der von beiden etwas hat, bilden; aber so, dafs das Grüne (hier die
certo minus probabilis) als solches sich nicht oder fast nicht
mehr zeigt, das Rote jedoch, als abgeschwächte Farbe, einzig das
wahrnehmbare Licht darstellt (hier die certo probabilior). Es erhellt
hieraus, dafs die Beweiskraft dieser Vergleichung nur der äquiproba-
bilistischen These zu gute kommt."



464 Probabilisti8che Beweisführung.

kraft ihrer respektiven Argumente, an und für sich betrachtet,
haben, mit dem Lichte, welches der Kontroverspunkt als
solcher hat, nämlich, wenn die beiden Meinungen zugleich
und als entgegengestellt ins Auge gefafst werden. Von
dem letzteren ist hier blofs die Rede; und diesbezüglich
sagt die Noetik mit dem hl. Thomas, dafs, weil beim strikten
Zweifel, gar keine Zustimmung stattfindet,1 folglich das Licht
des Verstandes in diesem Falle Null ist. Man kann ja im
strikten Zweifel weder j a noch nein sagen, wieviel Gründe
von beiden Seiten auch vorhanden sind; das ist aber
gleichbedeutend mit vollkommener Abwesenheit von Licht bezüglich
des kontrovertierten Punktes als solches. Eben deshalb
ist auch beim strikten und nur beim strikten Zweifel die
Verbindungskraft des in Frage stehenden Gesetzes weder direkt
noch indirekt möglich, weil das Bindemittel, die Kenntnis (es
sei eine direkte oder indirekte) gänzlich fehlt. Folgerichtig
führt denn auch der hl. Alfons auf den Begriff des strikten
Zweifels die Begründung seines Aquiprobabilismus zurück, wie
wir dieses schon in dieser Zeitschrift (1896, S. 180) gegen den
hochw. P. Cathrein hervorhoben : l)um opinio, so schreibt
Alfonsus (Theol. mor. 1. I. n. 56), pro lege est certe et sine
ulla haesitatione probabilior, tunc opinio ilia non potest esse
nisi notabiliter probabilior ; et eo casu opinio tutior non erit jam
dubia (intellige de dubio stricte sumpto, ut in altera quaestione
dicemus), sed est moraliter aut quasi moraliter certa ; saltern
dici nequit amplius stricte dubia.2

1 Quaudo homo non habet rationem ad alteram partem m agis
quam ad alteram, vel quia ad neutram habet, quod nescientis est
[dub. negativ um] vel quod ad utramque habet, sed aequalem, quod
dubitautis est [dub. positivum] tunc nullo modo assentit. 3 Sent,
d. 23. qu. 2, art. 2, qu. 3 sol. 1.

2 P. Noldin (S. U76, Note 2) wirft mir als eine ungenaue Redeweise

vor, dafs ich das eine mal sage, es genüge „ein Grad von gewisser Kenntnis",

das andere mal, es genüge „ein einziger sicherer Grad von Kenntnis";
das erstere sei richtig, das andere unrichtig. — Trotzdem mufs ich die
Richtigkeit dieser doppelten Redeweise behaupten. Sie springt ins
Auge, wenn man auf meinen Standpunkt acht gibt. Ich rede in den
angeführten Fällen von der indirekten Verpflichtung. In diesem
Falle ist es dasselbe, ob man sagt: „ein einziger sicherer Grad von
Kenntnis" (nämlich sobald man sich auch nur um einen Grad oberhalb
des dubium strictum befindet) — oder „ein Grad von sicherer Kenntnis".
Denn diese „ sich ere " Kenntnis ist dann selbstredend nicht eine, welche
vollkommene Gewifsheit gibt, sondern ist synonym mit: ein sicher
anwesender und erkannter Strahl des Lichtes. Nun wird
wohl niemand bestreiten, dafs, wo man sich gewifs oberhalb des Zweifels
befindet, im Verstände sicher ein (wenn auch schwacher) Lichtstrahl



Probabilistisehe Beweisführung. 465

P. Noldin citiert dann folgende Worte von uns, als ein
„kostbares Geständnis", womit der Probabilismus gutgeheifsen
sein soll (S. 680): „Der Äquiprobabilisinus gibt zu, dafs einer
gewifs wahrscheinlicheren, besser begründeten Meinung eine
andere an und für sich wahrhaft probable gegenüberstehen kann,
obgleich sie gewifs minder wahrscheinlich ist." — Man möge
uns hier diese Frage nicht verargen: Zeigen solche Äufserungen
des hochw. Verfassers nicht, dafs der Kernpunkt der Kontroverse
oft nicht verstanden wird? Wenn wir zugeben, dafs an und
für sich betrachtet eine Meinung probabel bleiben kann,
obgleich eine andere, besser begründete ihr entgegensteht, so ist
damit nicht zugegeben, dafs sie auch komparative und für die
Praxis wahrhaft probabel ist. Wie oft geschieht es nicht, dafs
eine Meinung an und für sich, d. h. allein betrachtet, ohne
Vergleich mit der entgegengesetzten, einen guten Grund für
sich hat, also an sich probabel ist, während die entgegengesetzte

sich auf viel bessere Gründe stützt? In diesem Falle ist
die erstere Meinung wohl an sich, aber nicht komparative
und für die Praxis probabel. Wo wir also behaupten, „die
Meinung müsse, um befolgt werden zu können, auch komparative

für die Praxis probabel sein", bedeuten diese Worte
dasselbe wie: die Meinung müsse auch ein legitimes Wahlobjekt
des nach dem Mafsstabe und der Abwägung seiner Vernunft
wählenden Menschen sein. Und hier eben,-bei der Frage, welche der
zwei einander kontradiktorisch entgegengesetzten Meinungen
darf oder mufs ich als Handlungsnorm wählen? — hier fängt
das System de selectu opinionum probabilium (wie der hl.
Alfons sich ausdrückt) an. Bei unserem hochw. Gegner ist
davon nicht die Rede; er umgeht die Frage und führt als

Entscheidung den überaus zweideutigen Begriff von wahrhaft

probabel an. Es mufs ja eben entschieden werden,
ob eine Meinung, die, an sich allein betrachtet, wahrhaft
probabel ist, weil sie gute Gründe hat, auch für die Praxis wahrhaft
probabel bleibt, das beifst: ob sie als Handlungsnorm
gewählt werden darf, wenn ihr eine gewifs wahrscheinlichere
gegenübersteht.1

vorhanden ist. „Ein Grad von gewisser Kenntnis" bedeutet also die
gewisse Kenntnis der gröfseren Probabilität.

1 Man ersieht hieraus, wie irrtümlich der hochw. Verfasser im
Kirchenlexikon v. Moralsysteme schrieb: „Mit diesem Satze: Die
einer gewifs probablem Ansicht entgegengesetzte kann nicht mehr wahrhaft

probabel sein, steht und fällt das System [des Äquiprob."] (S.
1884, Bd. 8.) Er hätte das zweideutige „wahrhaft probabel"
unterscheiden müssen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 32



466 Probabilistische Beweisführung.

Aus all dem Gesagten erhellt, wie unrichtig P. Noldin
folgende Frage als Hauptfrage zwischen Probabilisten und
Aquipr. aufstellt: „Kann ein als wahrscheinlich erkanntes Gesetz
eine Verpflichtung auferlegen?" (8. 681), und wie unrichtig er,
ohne zu unterscheiden, darauf antwortet: „Die Aquiprobabilisten
behaupten es." — Die Aquiprobabilisten behaupten ja blofs,
dafs, kraft der sehr gewissen höheren Verpflichtung,,
nicht die eher für falsch als für wahr gehaltene Meinung zu
wählen, die als gewifs wahrscheinlicher anerkannte Meinung
indirekt verbindet. In demselben Sinne hat auch der hl.
Alfons schon auf die Behauptung des hochw. P. Noldins
geantwortet in seinem Briefe an P. Blasucci, Superior in Sicilien
(November 1768), wo er erst schreibt: „Was den Grundsatz
betrifft, dafs ein zweifelhaftes Gesetz nicht verpflichte, so glaube
ich denselben mit Gottes Hilfe evident bewiesen zu haben",
— dann aber hinzufügt, für den Fall, dafs die eine Meinung
die andere an Probabilität überragt: „Meine Regel scheint mir
sehr klar und sicher [also: sichere Kenntnis und folglich
sichere Verpflichtung]: Wenn die Meinung für das Gesetz
sicher probabler ist, so sage ich, dafs man der weniger
probablen nicht mehr folgen kann 1 [indirekte Verbindungskraft].
Die „Siege" des Probabilismus (vergl. P. Noldin S. 680. 682)
beruhen also nur auf einem doppelten Mangel an Unterschied;
erstens: zwischen wahrh-aft probabel, insofern die Meinung an
sich allein betrachtet wird, und wahrhaft probabel, insofern
eine Meinung im Vergleiche mit einer anderen kontradiktorisch

entgegengesetzten ge wählt werden mufs als Handlungsnorm;
zweitens zwischen direkter und indirekter Verbindungskraft.

Das Kausalitätsprincip, das von P. Noldin gegen den
Äquiprobabilismus ins Feld geführt wurde, kann also, richtig
angewendet, auch den Aquiprobabilisten selbst, wie auch
dem hl. Alfons, als der eigentliche Grund des Systems gelten;
insofern sie in die Kenntnis, und blofs in die Kenntnis,,
und zwar in die vollkommene Kenntnis direkt und in jede
un vollkomm ene Kenntnis i n di re kt, also, wo nicht strikter
Zweifel vorhanden, wo der kontrovertierte Punktals solcher
nicht im völligen Dunkel ist, den Grund der Verpflichtung
legen. — Dafs das Kausalitätsprincip dem hl. Alfons als Grund
seines Systems galt, beweist P. Noldin mit einem Texte aus
Brief 309 (Zeitschr. S. 675. Note). Dann fährt er aber fort:
„Sonderbar, an den Stellen, an welchen der hl. Lehrer, wie an

1 Specielle Korrespondenz n. 317.



Probabilistische Beweisführung. 467

den eben mitgeteilten, klar und bestimmt das Richtige ausspricht,
gehen die Äquiprobabilisten mit verbundenen Augen vorüber ;

Stellen aber, in welchen sich der Heilige weniger glücklich
ausgedrückt hat, wie jene, wo er sich einen Probabilioristen
nennt, die suchen sie in seinen Schriften mit emsigem Fleifse."
— Der Leser kann aus dem Gesagten selbst urteilen, erstens,
ob denn'wirklich die Äquiprobabilisten an den Worten des Heiligen:

„Die Kenntnis des Gesetzes sei die Fessel oder das Band,
welches den Willen des Menschen bindet", und an der Folgerung,
dafs niemand verpflichtet ist, ein Gesetz zu beobachten, „wenn
er keine gewisse Kunde oder Kenntnis davon hat", mit
„verbundenen Augen" vorübergehen, und sie nicht vielmehr, richtig
aufgefal'st, mit Überzeugung unterschreiben; zweitens, ob hier
die Anklage des Verfassers nicht beruht auf dem Nichtbeachten
der Verbindungskraft, die indirekt, kraft eines höheren
Principes, dem in Frage stehenden Gesetze zukommen kann. —
Was den Namen „Probabiliorist" betrifft, den sich der Heilige
gegeben, so ist schon längst, aus den Worten des Heiligen selbst,
erklärt, wie er diesen Namen verstanden wissen wollte.1

In betreff des Verhältnisses zwischen den einzelnen
Meinungen und dem Moralsysteme hatten wir geschrieben, dafs „das
System entscheidet, wie man sich bezüglich der Wahl jener
[als probabel, probabler] gekennzeichneten Meinungen verhalten
soll". P. Noldin nennt das „eine abgeschmackte Ausflucht".
(A. a. 0. S. 682.) Nun, mag er diese Aburteilung zu
rechtfertigensuchen —, wir unsererseits stehen mit dieser „Ausflucht"
in logischem Verbände mit der eigentlichen Streitfrage und ganz
auf dem Standpunkte des hl. Alfons, der in seinem wichtigen
Monitum ad Lectorem (qui rogatur legere hanc praefationem
ad intelligentiam totius operis), nach Auslegung seiner Redeweise

bezüglich der Probabilität der Meinungen, hinzufügt: Si
autem observare vis, quodnam Systema ipse tenendum censeam
circa moralium opinionum electionem, vide lib. I. de consc.
prob. n. 55 seq. (Dort lehrt er klar die Verpflichtung der als

1 Vergl. Katholik (Mainz 1894 S. 539). Quando la sentenza per
la legge è certamente probabiliore, dico che non puô seguirsi la
meno probabile; onde io sono il vero probabiliorista, tuziorista no;
ma quando conosco che la rigida è probabiliore, quella dico doversi segu-
ire. (Lettere III n. 217.) Also nur in gewisser Hinsicht, nämlich
weil und insofern er gegen die Probabilisten die Verpflichtung der
certo probabilior lehrte, nannte Alfonsus sich Probabiliorist; wie er sich
„Probabilist" nennt im Gegensatze zu der Lehre, die auch in dubio
stricto die strenge Meinung für verbindend erklärt.

32*



Probabilistische Beweisführung.

certo probabiiior erkannten Meinung.)1 — Folgt nun daraus,
dafs der Heilige eine „systemlose" Moral geschrieben hat?
Durchaus nicht. Mit unserer Auffassung verträgt sich ganz
gut, dafs schon bei der Abfassung seiner Moral ein leitender

Gedanke bezüglich der Erlaubtheit der probablen Meinungen
dem hl. Kirchenlehrer vor Augen schwebte. Und was die
Frage selbst betrifft, welcher dieser leitende Gedanke war, so
bitten wir den Leser, folgende Worte des Heiligen zu beachten:
„So oft schon habe ich gesagt, dafs nicht nur derjenige, der eine
evidente Kenntnis des Gesetzes besitzt, sondern auch derjenige,
der nach Vernunftgründen urteilt, eine zu Gunsten des Gesetzes
sprechende Meinung sei bedeutend oder gewifs wahrscheinlicher,

zum Befolgen dieser Meinung gehalten ist, wie grofs die
Meinungsverschiedenheit zwischen den Theologen sei; und so
habe ich viele von vielen Autoren verteidigte Meinungen i n
meinem Moralwerke als certo minus probabiles
verworfen."2 Mit diesem ausdrücklichen Zeugnisse des hl.
Kirchenlehrers wird die Behauptung P. Noldins vernichtet, dafs
Alfonsens Moralwerk „die reinste Frucht des Probabilismus
sei" (A. a. 0. 8. 82); und diese andere: „Der hl. Alfons war
vor 1762 aus voller Überzeugung Probabilist." (A. a. 0.
S. 682.) 3

1 Treffend zeichnet Alfons den nämlichen Standpunkt in einem au-
deren Briefe an P. Blasucci (8. Aug. 1769 n. 219): „Vorerst mufs ich
Sie aufmerksam machen, dafs ich nicht von einzelnen und besonderen
Meinungen spreche, denn in dieser Beziehung mufs jeder so handeln,
wie ihm sein Gewissen diktiert, sondern ich spreche vom System
im allgemeinen, von den wahren und richtigen Grundsätzen,
welche hinsichtlich der probablen Meinungen zu befolgen sind Ich
sage im 1. Paragraph nicht, der wahre und richtige Grundsatz
sei der, dafs man allen probablen Meinungen folgen dürfe, sondern
ich rede nur davon und suche nur zu beweisen, welche wahre und
richtige Grundsätze ü her den erlaubten Gebrauch der probablen
Meinungen aufzustellen seien."

- Dell' uso moderato c. 3 n. 81. Ed. Monza p. 192.
3 Der Heilige schrieb anfaugs in seinem Moralwerke, was das

Befolgen der minus prob, betrifft: Praescitido ab hac quaestione.
Theoretisch hatte er also vor 1762 seine Überzeugung über diesen Punkt
noch nicht ausgebildet, obgleich er nach seinem eigenen Zeugnisse that-
8ächlich schon damals das Befolgen der certo minus prob, praktisch nicht
gestattete. P. Noldin citiert zwar aus Brief 10 (Jahr 1756) als Worte
Alfonsens: „er habe bei Abfassung seiner Moral und bei der Wahl der
einzelneu Lehrmeinungen das System des Probabilismus eingehalten" (a.
a. 0. S. 683). Diese Citation ist ungenau. Der Heilige sagt blofs: „Ich
habe mich meistens an die Meinungen der PP. Jesuiten gehalten"
— und: „Ich hahe das System des Probabilismus eingehalten und halte
es noch ein." Betrachtet man diese an seinen Verleger gerichteten



Probabilistische Beweisführung. 469

Wir geben denn schliefslich P. Noldin gerne zu, dafs der
Heilige „die Prüfung der einzelnen Meinungen deshalb
unternommen, um die probablen unter ihnen dem christlichen Volke
als Handlungsnorm vorzulegen" (a. a. 0. S. 683); es ist aber
ein Irrtum von ihm zu meinen, dafs, wo Alfonsus gegenüber
einer probabilior eine weniger probable dennoch probabel
nennt, damit die certo minus probabilis gemeint sei; Alfonsus
erklärt ja ausdrücklieh im oben angeführten Texte, er habe
sie schon in seiner Moral verworfen. Wir wissen auch,
die hl. Pönitentiarie erklärte, „jedermann könne jene Meinungen
als sichere Handlungsnorm wählen, welche der Heilige als
probabel bezeichnet". (A. a. 0.) Es kommt nun gewifs darauf an
zu wissen, welche Meinungen der heilige Kirchenlehrer, der
dem Volke und den Führern des Volkes den richtigen Weg
zeigen soll, inter implexas Theologorum sive laxiores sive rigi-
diores sententias, welche Meinungen, sagen wir, er als wahrhaft

probabel bezeichnet. Hun hat er bezüglich dieses so

wichtigen Punktes in der Moraltheologie erstens diese Erklärung
gegeben: „Wahrhaft probabel ist blofs jene Meinung, welche
innere und äufsere Gründe hat von gleicher oder fast
gleicher Kraft als die entgegengesetzte für das Gesetz; sodafs
das Gesetz sicher und im strikten Sinne zweifelhaft
erscheint." 1 Ausdrücklich auch hat er ferner erklärt: Hanc sen-
tentiam [ut possit quis licite sequi opinionem etiam certo minus
probab. pro libert.] nos dicimus earn esse laxam
et licite amplecti non posse.2 Und an einer anderen
Stelle: „Dieses mein System halte ich für so gewifs,
dafs ich hier in meiner Diöcese keinem die Vollmacht zum
Beichthören gebe, welcher der gewifs weniger probablen Meinung
folgen wollte." 3 Aber auch hat er bezüglich seines Moralwerkes

Worte im Lichte der Erklärungen, die er in seinen wissenschaftlichen
Erörterungen und Briefen gibt, so müssen die Worte aus Br. 10

so verstanden werden : Er habe, solange seine Überzeugung nicht völlig
ausgebildet war, den Probabilismus eingehalten, insofern er dem damaligen

strengeren Probabiliorismus, der auch in dubio stricto die Ver-
pflichtupg des Gesetzes behauptet, gegenüberstand; also insofern er
sowohl den Äquiprobabilismus, als den einfachen Probabilismus in sich
schliefst. — P. Noldin gesteht übrigens, dafs A. nach 1762 den
Äquiprobabilismus gelehrt habe. Dieses Geständnis verdient Anerkennung.
Leider bemüht er sich zu sehr, den Heiligen, trotz dessen klaren
Zeugnissen, im Sinne des Probabilismus zu „erklären".

1 Dell' Uso moderato, c. 5 n. 25. Ed. Monza, p. 287. vel Vind.
Alph. Ed. 2a. I. p. 67.

2 Homo apost. 1. n. 31.
* Briefe III. n. 217.



470 Kinder in Polizei- und Gerichts-Gefängnissen.

— und darum handelt es sich doch jetzt — das von uns schon
wörtlich angeführte Zeugnis gegeben: dafs er auch dort jene
Meinungen verworfen hat, welche und weil sie gewifs
weniger probabel waren. Daraus folgt, dafs mit den von
Alfonsus in seiner Moral als probabel bezeichneten blofs aeque
(oder fere aeque, d. h. dubie aut paulo minus probab.) proba-
biles gemeint werden; und dafs die Erklärung der Pönitentiarie
blofs Meinungen betrifft, die Alfonsus selbst für aeque probabiles
hielt.

KINDER IN POLIZEI- UND GERICHTS-

GEFÄNGNISSEN.

Von FR. RAYMUND Z'ASTIERA, Ord. Praed.

Doktor der Rechte.

(Fortsetzung von Bd. XI. S. 261.)

III.
Einer der berufensten Beurteiler der heutigen Strafrechts-

pflege, Reichsgerichtsrat Dr. Mittelstadt, erklärte in seiner
Schrift „Gegen die Freiheitsstrafen", 1879: „Die allerwillkür-
lichsten, verworrensten, künstlichsten Voraussetzungen sind
erforderlich gewesen, um die Menschen von dem natürlichen
Wege ab und in die entsetzliche Gefängniswirtschaft von heute
hineinzubringen Man mufs sich zurückbesinnen auf den

Weg, den man gekommen, und man mufs eine gute Wegstrecke
rückwärts machen, ehe sich freier Blick, klare Umschau, ziel-
bewufste Richtung wiederfindet."

In der That kann man ohne Übertreibung behaupten, dafs

in der heutigen Strafrechtswissenschaft die Überzeugung von
der Notwendigkeit einer schleunigen Umkehr auf dem bisher

gegangenen abschüssigen Wege eine allgemeine1 ist und dafs,

1 So sagt u. a. Prof. v. Liszt: „Die allgemeine Unzufriedenheit
mit den praktischen Erfolgen der von der communis opinio beherrschten
Strafgesetzgebung, das wachsende Entsetzen über die in der Kriminalstatistik

zum unwiderlegbaren Ausdruck gelangte Ohnmacht der doktrinären
Strafrechtspflege haben den Zweifel an der Wahrheit der seit
Jahrzehnten an allen deutschen Universitäten vorgetragenen Doktrinen
in weiten und weiteren Kreisen wachgerufen." (Zeitschr. f. d. g. Strafr.
Wiss. 1883 S. 4.)


	Probabilistische Beweisführung

