
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Albert Barberis : eine biographisch-litterarische Skizze

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albert Barberis. 431

und Herz und Geist an den Summen des Aquinaten zu stärken;
denn auch von St. Thomas läfst sich geistigerweise behaupten,
was der Psalmist von Abraham sang: ,Constituât eum dominum
domus suae et principem omnis possessionis suae, ut erudiret
principes eius sicut semetipsum et sen es eius prudentiam do-

ceret.' "1

ALBERT BARBERIS.
Eine biographisch-litterarische Skizze.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Am 2. Juli 1896 schlofs das irdische Auge, nachdem es
noch „heiter, wie im Leben, himmelwärts sich gerichtet" fso
L'amico del Popolo, Piacenza vom 4—5. Juli), der um die
Wiederherstellung der thomistischen Philosophie wie wenige
verdiente Mitbegründer und unermüdliche Mitarbeiter der in
Piacenza erscheinenden Zeitschrift Divus Thomas, Albert Barberis,
Professor am Kollegium Alberoni.

Geboren wurde Albert Barberis im Anfang des Jahres 1847
(am 14. Januar) in der piemontesischen Stadt Casal Monterrato
als Sohn des Offiziers (Maggiore Comandante della Piazza di
S. Maurizio) Peter Barberis und der Anna Chiesa aus dem
genannten Geburtsorte Alberts selbst. Die Familie Barberis ist
eine der ältesten im Genuesischen mit ausgebreiteten Gütern in
Dolceacqua, üicöese Ventimiglia (L'amico del Popolo a. a. 0.). Hier,
am anmutigen westlichen Meeresstrande, brachte er seine ersten
Jugendjahre zu; doch traf ihn schon als Kind der schmerzliche
Verlust der Mutter; er fand aber in der zweiten Gattin seines

Vaters, der Gräfin Laura della Rocchetta, eine zweite gleich
zärtliche und um seine Erziehung und Ausbildung besorgte
Mutter (A. G. Tononi, Biografia di Alb. Barberis 1847 — 1896,
Piacenza 1896). In Genua vollendete er seinen Gymnasialkurs
und trat nach zurückgelegtem sechzehnten Lebensjahre, auf die
glänzenden Aussichten, die ihm der Stand seiner Familie eröffnete,
verzichtend, in die Kongregation des hl. Vincenz von Paul ein,
deren Gelübde er zu Rom am 27. Juli 1863 ablegte (Necrologica,
excerpta ex Periodico: Divus Thomas, Placentiae 1896). Nach
einem zweijährigen Aufenthalt in Rom sandten ihn seine Obern

1 Ps. 104, 21—24.



432 Albert Barberis.

nach Piacenza in das Kollegium Alberoni, eine Schöpfung des
Kardinals Julius Alberoni, der Leitung der Missionspriester des
hi. Vincenz anvertraut, worin je vierundfünfzig junge Kleriker
der Diöcese und sechs Studierende der Mission dank der Muni-
ficenz des erlauchten Stifters unentgeltliche Verpflegung finden
und einen neunjährigen Kursus der höheren Studien durchzumachen

berechtigt sind. Hier vollendete er den regelinäfsigen
Kursus der Philosophie, der Dogmatik und Moraltheologie. Diese
Studien fielen in eine Zeit, in welcher der Professor der
Philosophie einem gemäfsigten Ontologismus huldigte und dadurch
wenigstens den Anlafs bot, sich mit den schwierigsten Problemen
der Metaphysik zu beschäftigen und die eminenten spekulativen
Anlagen des Verewigten zu wecken und auszubilden. Uber den
abstrakten Studien aber ver.-äumte derselbe nicht die Pflege der
physikalischen und mathematischen Wissenschaften und
verschaffte sich davon über das Elementare hinausgehende Kenntnisse.

Deun obgleich die italienischen Vertreter des Ontologismus
in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts durch die Überschätzung
der menschlichen Vernunft, der sie ein formell göttliches Element
zuschrieben, irrten, so verstanden sie es doch, der Jugend eine
grofse Liebe zu den Studien einzuflöfsen, und es gingen aus
jener Schule viele hervor, die, in der Auffassung des Ursprungs
des menschlichen Erkennens von ihren Lehrern abweichend,
nennenswerte Fortschritte in den Wissenschaften machten. Zu
diesen zählte Barberis, der, obgleich Schüler eines Anhängers
Rosminis, doch zu einem der tiefsten Kenner und mächtigsten
Verteidiger der Scholastik wurde. Neben dem Studium der
Philosophie vernachlässigte er nicht die Pflege der klassischen
Sprachen, des Lateinischen und Griechischen.

Nach Vollendung des philosophischen Kursus vertiefte er
sich unter der Leitung Tornatores (S. dies. Jahrb. X. 383 ff.)
in das Studium der thomistischen Theologie und, indem er sein

Augenmerk auf die strenge Unterscheidung der beiden Gebiete,
des Glaubens und der Vernunft, richtete, gewann er die sichere
Norm, die ihn in der Behandlung der höchsten Spekulationen
leitete und vor der Gefahr, geoffenbarten und von der Kirche
proponierten Lehren zu widerstreiten, bewahrte.

Vom Jahre 1877 an bis zu seinem Tode lehrte B. in
demselben Kollegium Philosophie im weitesten Umfange, da ihm die
Umstände gestatteten, mehr, als dies in einem gewöhnlichen
Lycealkurs möglich ist, in die tieferen und schwierigeren Fragen
der Metaphysik einzugehen. Er legte dabei zwar zunächst das

Kompendium, das der Nuntius Signoriello aus dem epoche-



Albert Barberis. 433

machenden Werke C. Sanseverinos: Philosophia Christiana cum
antiqua et nova comparata zusammengestellt hatte, zu Grande,
führte aber im zweiten und dritten Jahre seine Schüler zu den
Quellen selbst, indem er aus der theologischen und philosophischen
Summe des englischen Lehrers die psychologischen, anthropologischen

und ontologischen Quästionen heraushob, zugleich aber
auch die modernen wissenschaftlichen Forschungen
berücksichtigte. Es ist einleuchtend, dafs bei einer derartigen
Konzentration des philosophischen Unterrichts das Resultat nur ein
günstiges, nämlich ein gründliches, principielles, also auch
wahrhaftes Wissen, nicht blofse encyklopädische Gelehrsamkeit sein
konnte, wie sie leider trotz der kurzen Studienzeit in unseren
Schulen vielfach angestrebt, aber keineswegs erreicht wird.

Gleichwohl schätzte er die Forschungen der Neueren auf
dem Gebiete der experimentellen Psychologie nicht gering und
machte sich, um die einschlägige Litteratur selbständig benutzen
zu können, mit den neueren Sprachen, der deutschen, englischen
und spanischen, vertraut. Zeugnis von diesen Studien geben
seine Abhandlungen in seiner Zeitschrift Divus Thomas über die
Anwendung mathematischer Zeichen in der Logik und über
die Bedeutung der Asthesimetrie.

Übergrofse Arbeitslast und Krankheit verhinderten ihn, die
erstgenannte Arbeit seiner Absicht gemäfs, nachdem er von
ähnlichen Bestrebungen in Italien und Deutschland Kenntnis
genommen, teilweise zu verbessern und in weiterem Umfang
auszuführen (Tononi a. a. 0. S. 10). Wir müssen es uns
versagen, eine eingehendere Analyse derselben zu geben, da die
Prägnanz der Darstellung einen Auszug kaum gestattet. Doch
sei bemerkt, dafs B. weit davon entfernt ist, wie dies bekanntlich

von Lange geschah, die Wahrheit der logischen Lehrsätze
von deren sinnlich-mathematischen Anschaulichkeit abhängig zu
machen und die algebraischen Formeln, in welche er die Um-

fangs- und Inhaltsverhältnisse der Propositionen sowie die
syllogistischen Figuren und Modi kleidet, für deren adäquaten
Ausdruck zu halten. Treffend spricht er sich über die princi-
pielle Berechtigung seines Unternehmens einer algebraischen
Darstellung (die sich der Buchstaben, nicht der Kreise bedient
und an Schärfe und Bestimmtheit gewinnt, was sie etwa an
Anschaulichkeit verliert) in folgenden Worten aus (Divus Thomas
torn. IV p. 19): „Da der Intellekt wegen der Natur der menschlichen

Seele in seinen Räsonnements der Phantasiebilder bedarf,
so folgt, dafs der menschliche Verstand um so leichter sich
bewege (ratiociniere), je vollkommner ihm die Phautasiebilder die

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 30



434 Albert Barberis.

Verhältnisse der Dinge darstellen. Wir haben hiervon einen
leuchtenden Beweis in der Mathematik und Chemie. Die
mathematischen und chemischen Formeln stellen nämlich in wenigen
Zeichen die Verhältnisse der Quantitäten und Elementarkörper
derart vor Augen, dafs der an diese Zeichen gewöhnte Verstand
mit einem Blicke eine ganze Reihe von Beweisführungen zu
überschauen vermag, die er nicht ohne grofse Mühe aufzufassen
und festzuhalten vermöchte, wenn er die gewohnten Redezeichen
anwenden würde Doch bemerke der geneigte Leser, dafs
die folgenden Formeln nur den mathematischen analoge
Formeln sind, wie dies die verschiedeneNatur
des Gegenstandes erfordert."

Als Beispiel des gesamten Verfahrens und der
Bezeichnungsweise diene die eine Formel, in weicher das allgemein
bejahende Urteil nach Umfang und Inhalt auf eine Gleichung
zurückgeführt ist. Die Formel lautet:

d. h. im genannten Urteil ist das Subjekt (S) nach seinem

ganzen Umfang (V) und einem Teile seines Inhalts (F) gleich
einem Teile des Umfangs und dem ganzen Inhalt des Prädikats
(L. c. p. 22). Der Einwand, das Verfahren, Inhalt und
Umfang als Summe zu behandeln, sei ungeeignet, weil sie Quantitäten

derselben Gattung bilden, wird mit der Bemerkung
beantwortet, dafs das Zeichen hier nur analogischo Bedentung
habe, und dafs, wenn auch Inhalt und Umfang nicht Gröfsen
von derselben Gattung seien, doch ein bestimmtes Verhältnis
zwischen ihnen stattfinde, indem der eine mit dem Wachsen
des anderen abnehme, und umgekehrt, ein umgekehrtes
Verhältnis also, das einen mathematischen Ausdruck gestattet (U.c.).
— Der Versuch B.s verdient die Beachtung der Logiker mehr
als irgend einer der uns bekannten ähnlichen Versuche.

Die an zweiter Stelle genannte Abhandlung über Asthe-
simetrie zieht sich durch den dritten Band der Zeitschrift Divus
Thomas hindurch. Die, wie es scheint, unvollendet gebliebene
Abhandlung verbreitet sich in vier Kapiteln über die Mefsbar-
keit der Sensationen (der „Empfindungen" nach der Redeweise
der Psychophvsiker), über das Webersche Gesetz, die drei
Methoden (einer direkten, zweier indirekten) Rechners, endlich
über die kleinsten Sinnenreize. Die Darstellung zeichnet sich
durch Klarheit, Übersichtlichkeit und Schärfe der
Begriffsbestimmungen aus. (Div. Thom. Vol. III, p. 43 pass.) Mehr



Albert Barberis. 435

jedoch als eine Analyse dieser Abhandlung entspricht unserem
Zwecke die Mitteilung des Vortrages, den B. über denselben
Gegenstand auf dem Pariser Kongrefs katholischer Gelehrten
1383 hielt und der sich in der angeführten Zeitschrift (Vol. III
p. 416 squ.) abgedruckt findet. B. gibt hier eine kurzgefafste
Darstellung, zugleich aber auch eine Kritik der psychophysischen
Resultate, bei welcher die Principien der thomistischen Psychologie

als sicherer Mafsstab dienen.
„Unter Asthesimetrie — so beginnt der Vortrag —

verstehe ich jenen Teil der experimentellen Psychologie, der die
Fragen über das Mafs der Seelenakte umfafst. Dr. Fechner
nannte diesen Teil der Psychologie P sy chop hy si k: ein Wort,
das mir wegen seiner Unbestimmtheit nicht geeignet erscheint.
Ich glaubte daher, an seine Stelle den Ausdruck: Ästhesimetrie
setzen zu sollen, der kraft seines Ursprunges weniger
unbestimmt ist und die Beziehung aufzeigt, unter welcher
möglicherweise die Seelenthätigkeiten gemessen werden
können."

„Die Asthesimetrie hängt ganz und gar von der Frage ab,
ob Seelenakte gemessen werden können. Weber, Fechner,
Wundt, Morselli und andere bejahen, mehrere spiritualistische
Philosophen verneinen die Frage, die letzteren, weil sie die Psy-
chophysik mit der Geistigkeit der Seele für unvereinbar
halten."

„Zwar erklären manche Psychophysiker ihre Lehre in einer
Weise, die zur Zerstörung des Spiritualismus zu führen geeignet
ist ; der Grund aber liegt nicht in der innern Katur der Psy-
chophysik, sondern in einer unzureichenden Kenntnis, um nicht
zu sagen in völliger Unkenntnis der scholastischen Philosophie,
woran manche leiden, die sich beeilen, die Geistigkeit der
menschlichen Seele zu leugnen, weil ihnen die Seelenakte
mefsbar zu sein scheinen. Aus demselben Grunde scheint sich
die Abneigung mancher Spiritualisten gegen die Psychophysik
zu erklären, indem sie die Sinnenthätigkeit als etwas durchaus
Geistiges betrachten. Ich glaube aber, dafs in der Lehre des
hl. Thomas sich Elemente finden, die zu einer harmonischen

Vereinigung der Schlüsse der Psychophysiker bezüglich der
Mefsbarkeit vitaler Akte und der Schlüsse der Verteidiger der
Geistigkeit der menschlichen Seele führen. Ueberdies glaube
ich, dafs die Lehre des hl. Thomas die Wurzel der Schwierigkeiten

aufzudecken vermöge, woran die berühmte Formel Dr.
Fechners leidet, die als Webersches Gesetz bezeichnet wird."

Von jenen Elementen in der thomistischen Psychologie
30*



436 Albert Barberis.

werden im folgenden drei hervorgehoben: 1. die in der Einheit

der menschlichen Seele verbundenen Grade der
Vollkommenheit (des aktuellen Seins, des Körper-, vegetativen,
sensitiven und intellektiven Seins); 2. die innige Verbindung
der diesen Vollkommenheitsgraden entsprechenden Seelenver- •

mögen, von denen die höheren die der Natur, die niederen die
der Zeit nach früheren sind; 3. die Materialität (oder das
Gebundensein an den Stoff) aller Seelenvermögen mit Ausnahme
der intellektiven Potenzen, in der Art jedoch, dafs nicht alle
Vermögen denselben Grad der Materialität haben. Weiterhin
ist nach Aristoteles und dem hl. Thomas die Psychologie zu
den physischen Wissenschaften zu rechnen, da die menschliche
Seele zwar (für sich) Substanz, jedoch (als Wesenheit und
Natur) inkomplet und daher natürlicherweise Form eines
physischen, organischen, der Potenz nach lebendigen Körpers ist.
(Die Psychologie ist daher auch kein Teil der Metaphysik,
wofür sie selbst von manchen Anhängern der scholastischen
Philosophie gehalten und demgemäfs behandelt wird.)

,,Wenn demnach der Scholastik zufolge die Wissenschaft
von der Seele auf die physischen Wissenschaften zurückzuführen
ist, so folgt, dafs die Seelenakte irgendwie der Messung
unterliegen, und daher auf die gestellte Frage bejahend zu antworten
sei. Der Grund liegt auf der Hand. Gegenstand der physischen
Wissenschaften ist das bewegliche Sein; dieses aber ist ein
Sein in der Materie. Die Materie aber ist erste Wurzel der
Quantität sowohl in der Ordnung der Individuen (Grund der
numerischen Verschiedenheit — Individuationsprincip der körperlichen
Dinge)als auchinderOrdnung der Ausdehnung und der Zeit. Ferner
ist es die Quantität, die an sich gemessen werden kann ; also
können die Seelenakte, soweit sie in der Materie sind, der
Messung unterworfen werden. Aufserdem ist die Materie
Wurzel der Veränderlichkeit, und je mehr etwas in die Materie
versenkt ist, desto mehr ist es sowohl in der Ordnung der
Substanz (des Wesens) als der Accidenzen veränderlich. Nun
ist die Veränderlichkeit der Quantitäten der Grund, warum wir
oft die Quantitäten durch Gleichungen unter sich verbinden und
so von der Erkenntnis der einen Quantität zur Erkenntnis
einer anderen, durch Gleichung der ersteren verbundenen Quantität

gelangen können."
Die Mefsbarkeit der Seelenakte ist jedoch nicht für alle

die gleiche, da sie nicht alle gleich veränderlich, nicht alle gleicher
Weise in die Materie versenkt sind. „Daher können die
intellektuellen Akte einer eigentlichen Messung nicht unter-



Albert Barberis. 437

worfen werden, da ihr wirkendes Princip die Seele allein ist ;

sie können nur indirekt mit Beziehung auf die Phantasiebilder,
mit denen sie enge verknüpft sind, gemessen werden. Aus
diesem Grunde lehrt der hl. Thomas ohne irgendwelche
Experimente a priori und schon vor sechs Jahrhunderten, dal's die
menschlichen Verstandesthätigkeiten dem Zeitmafs unterliegen,
nicht zwar an und für sich, sondern wegen ihrer Verbindung
mit dem Sinne. Die Akte der sensitiven Ordnung aber können,
da sie einem organischen Vermögen angehören, an und für sich
der Messung unterworfen werden, wenn auch nicht alle in
gleicher Weise, da nicht alle diese Vermögen den gleichen
Grad der Materialität und Veränderlichkeit haben Kurz,
die Materialität und Veränderlichkeit der organischen Vermögen
des Menschen ist keine homogene. — Untersuchen wir nun, in
welcher Weise die sinnlichen Wahrnehmungeu (Empfindungen)
mefsbar seien, und zwar in erster Linie, ob die Wahrnehmung
— Sensation — A durch die Wahrnehmung — Sensation — B
gemessen werden könne."

Im Anschlufs an den hl. Thomas werden alsdann
verschiedene Arten von Gröfsen unterschieden : die dimensive
Gröfse (der Masse) und die Gröfse der Kraft; jene hinwiederum
in die diskrete und kontinuierliche Gröfse. Selbstverständlich
können Sensationen als diskrete Gröfsen betrachtet und
gemessen, d. h. gezählt werden. Doch um dieses handelt es sich
in unserer Frage nicht. In Betracht kann nur die virtuelle
Gröfse, die der Kraft kommen. Eine Messung derselben
erscheint in dreifacher Rücksicht als möglich : entweder nach der
Dauer oder nach der Wirkung oder endlich nach der
„formalen Totalität", d. h. so, dafs eine Sensation unmittelbar nach
einer andern, als Mafsstab dienenden gemessen würde. Die
Messung nach der Zeitdauer und die nach der Wirkung sind
offenbar nicht Messungen der Sensation selbst; die dritte Art
erscheint bei genauerer Betrachtung als ausgeschlossen. „Da
also keine Hoffnung erübrigt, die Sensation unmittelbar durch
eine andere zu messen, und zudem eine durchaus objektive
Mafseinheit gefunden werden mufs, so ist ein anderer Weg
einzuschlagen. Fragen wir, ob es möglich sei, die Sensation
mit Hilfe der Ursachen, aus denen sie entsteht, zu messen :

dies ist der von Dr. Weber eingeschlagene Weg."
„Für unsern Zweck genügt es, zu erinnern, dafs die

Sensation (Sinnesempfindung der Psychophysiker) ein höchst
kompliziertes Phänomen ist, das die Psychophysiker nicht nach
seinem ganzen Umfang messen zu können glauben und daher,



438 Albert Harberis.

indem sie Qualität und Intensität der Empfindung unterscheiden,
wenigstens nach der Intensität zu messen suchen. Diese aber
hängt von der Intensität des Reizes durch ein äufseres Agens
ab. Dieser Reiz bildet die von den Psychophysikern gesuchte
objektive Mafseinheit. Dr. Fechner gelangte nach vielfachen
Versuchen zu folgender das Verhältnis von Reiz (x) und
Empfindung, resp. deren Wachstum ausdrückender Formel:

K d xdy —— • • • • (A)

Aus dieser Differenzialgleichung leitet Fechner die
Integralgleichung ab:

y K log. x (B),

der zufolge die Empfindungsintensität gleich dem Logarithmus
des entsprechenden Reizes ist multipliziert mit einer konstanten
für die einzelnen Arten von Empfindungen durch Versuche
festzustellenden Gröfse. Ohne auf die Fechnerschen Versuche
näher einzugehen, scheinen mir folgende drei Bemerkungen zu
genügen.

a) Die Fechnersche Formel könnte vielleicht genau sein,
wenn der äufsere Reiz die Totalursache der Intensität der
Empfindung wäre. Diese Totalursache aber umfafst auch den

Organismus (z), der nicht in allen gleichartigen Individuen den
gleichen Grad der Vollkommenheit besitzt, ferner den
vorausgehenden Zustand des Organismus (t), endlich die sensitive
Seelen kraft (u); von diesen Teilursachen scheint die veränderliche

Kraft (u), aus welcher die Empfindung als solche hervorgeht

infolge davon, dafs sie nicht völlig in die Materie versenkt
ist, in keiner Weise gemessen werden zu können, da wir die
psychischen Akte nur insoweit messen können, als sie in die
Materie verflochten sind. Wir müssen daher schliefsen, dal's

die Formel (A) höchstens als partiale Differenzialgleichung der
Funktion:

y F (u, t, z, x)
betrachtet werden könne, von der wir nicht alle partialen
Differenzialgleichungen zu erklären vermögen, und aus denen
für F ein zweifellos verschiedener Wert sich ergeben würde
von dem, der in der Formel (B) enthalten ist.

b) Fechner nimmt die Intensität als ein gemeinsames
Merkmal, mit dessen Hilfe Reiz und Empfindung verglichen
werden können. Intensität der Empfindung und Intensität des
Reizes aber können nicht als etwas Homogenes betrachtet



Albert Barberis. 439

•werden: weil die Empfindung wegen ihrer wenn auch nur
relativen Immaterialität nur in der Weise der Messung
unterworfen werden kann, in welcher der Reiz, der durchaus materiell

ist, der Messung unterliegt. Ohne weitere Umstände
begreifen wir die Intensität des Reizes als eigentliche Quantität,
können aber nicht ebenso als eigentliche Quantität die Intensität
der Empfindung denken, mag diese immerhin sich ändern,
sobald sich die Intensität des Reizes ändert. Es ist daher zu
schliefsen, dafs die Glieder der angeführten Gleichungen nicht
vermittelst eines homogenen Merkmals unter sich verknüpft UDd

daher auch die Gleichungen selbst nicht vollkommen exakt
seien. Diese Schlufsfolgerung erhellt auch aus der Formel (B)
selbst; bekanntlich sind die Logarithmen mit wenigen Ausnahmen

in jedem Systeme nicht völlig genau und können dies auch
ihrer Natur nach nicht sein, obgleich sich der Irrtum kleiner
als jede angebbare Gröfse machen läfst.

c) Die letzte Bemerkung ergibt sich aus dem, was über
den verschiedenen Grad der Variabilität, der den einzelnen
Vermögen eigen ist, gesagt wurde. Die Versuche der Psycho-
physiker zeigen, dafs die Intensität der Empfindung nicht
immer sich ändert, wenn eine Änderung der Reizstärke
eintritt; vielmehr wird eine bestimmte Änderung erfordert, wenn
irgend eine Differenz der Empfindungsstärke gegeben werden
soll. Mit welchem Rechte können wir demnach als wahre
Gleichung eine solche Formel

y F (x)
anerkennen, in welcher x zu x -|- dx werden kann, ohne
dafs sich der Wert der veränderlichen y ändert? Und es
ist wohl zu beachten, dafs es sich in Gegenwärtigem nicht um
eine Gleichung handelt, in welcher einem Werte von y mehrere

Werte von x entsprechen können. Dr. Fechner bediente
sich der Methode der Grenzen und der Differenziale; diese
Methode aber setzt voraus, dafs die Gröfsen zugleich sich
verändern und zugleich kleiner als jede angebbare Gröfse werden
können. Dies kann aber mit Recht nur von der Reizstärke,
nicht aber von der Empfindungsstärke gesagt werden. Der
Irrtum des Dr. Fechner in dieser Sache scheint mir die Wurzel
der Schwierigkeiten zu enthalten, an denen seine Formel (B)
leidet. Und fürwahr, wenn wir in dieser Formel x der Einheit
gleichstellen, so erhalten wir für y den Wert 0, d. h. der
Einheit des Reizes entspricht keine Empfindung; ziehen wir die
Logarithmik in Betracht, welche graphisch alle Werte der
Veränderlichen in der vorerwähnten Gleichung darstellt, so



440 Albert Barberis.

finden wir, dais die positiven Sensationen ins Unendliche sich
erstrecken, und Ähnliches gilt von den negativen Sensationen:
solche negative Sensationen aber sind undenkbar. Diese drei
Bemerkungen können genügen.

Schliefsen wir: Täusche ich mich nicht, so erhellt aus dem
Gesagten, dafs die Lehre des hl. Thomas Elemente einschliefst,
mittels welcher die Schlüsse der Psychophysiker bezüglich des
Mafses der vitalen Akte und die Folgerungen der Anhänger
der Lehre von der geistigen Natur der Menschenseele sich
rechtmäfsig und harmonisch verbinden lassen: es erhellt aber
auch, dafs die Lehre des hl. Thomas die W urzel der
Schwierigkeiten aufdeckt, denen die Formel des Dr. Fechner
unterliegt."

Wir überlassen es den Freunden psychophysischer
Untersuchungen, sich mit den scharfsinnigen kritischen Bemerkungen
des italienischen Philosophen auseinanderzusetzen. Die Grundsätze,

die als Normen der Beurteilung dienen, sind nach unserer
Überzeugung unumstöfslich sicher.

Das wichtigste Ereignis im wissenschaftlichen Leben Barberis'
ist die Gründung der Zeitschrift Divus Thomas, deren Titel
schon die Absicht, der sie dient, kundgibt. Das Bestreben, die
thomistische Philosophie in verjüngter Gestalt wiederherzustellen,
entsprach vollkommen der wissenschaftlichen Überzeugung
Barberis'. Dem Einwand, die Gegenwart bedürfe philosophischer
Formeln und Grundprincipien, die zu dem gegenwärtigen
Umfang des Wissens im Verhältnis stünden, wie die Formeln und
Principien des Aristoteles und der Scholastik dem Wissen des
Mittelalters entsprachen: diesem Einwand begegnete er mit der
Erklärung, dafs die gröfsten Philosophen des Altertums und

ganz besonders der hl. Thoraas in den positiven Kenntnissen
ihrer Zeit genügende Daten besafsen, um die letzten Gründe
der Dinge zu erfassen, und dafs sie in der That ihre Principien
feststellten. Das Mehr oder Weniger dieser Daten, wenn nur
ein Teil derselben sicher sei, komme bei den Untersuchungen
über das menschliche Erkennen, die Verbindung von Leib und
Seele, das Wesen der Dinge, die Natur des Seins, nicht in
Betracht. Deshalb könnten die zahlreichen und mannigfaltigen
Kenntnisse unserer Zeit die Principien der erhabenen christlichen

Philosophie nicht ändern. (S. Tononi a. a. 0. S. 11.) —
Es ist dieselbe Antwort, die wir unseren Gegnern auf denselben
zum Überdrufs wiederholten Einwurf zu geben in der Lage
waren. Der thatsächliche Erfolg bestätigt ihre Richtigkeit; denn
die neuere Philosophie, obgleich im Besitz der gewaltigen Er-



Albert Barberis. 441

rungenschaften in Physik, Chemie, Physiologie usw., von Sprach-
und Religionswissenschaft ganz zu schweigen, ist in der
Untersuchung jener Grundfragen des menschlichen Wissens weit
hinter Aristoteles und der Scholastik zurückgeblieben — aus
dem einfachen Grunde, weil sie auf morschem Fundament, auf
einseitigen und falschen Principien ihre Gebäude zu errichten
suchte.

Im Anfang des Jahres 1879 fafste Barberis zusammen mit
gelehrten Freunden den Plan zur Herausgabe der Zeitschrift
Divus Thomas, und noch vor Erscheinen der päpstlichen Ency-
klika Aeterni Patris bereitete Barberis, der die Leitung des

Unternehmens auf sich nahm, die Materialien für das erste
Heft der neuen Zeitschrift, das am 7. März 1880 erschien.

Bereits der erste Jahrgang bringt einen mustergültigen
Kommentar Barberis zu dem ersten und zweiten Artikel der
siebenundsiebzigsten Quästion aus dem ersten Teile der theologischen
Summe, welche die Fragen behandeln, utrum ipsa essentia animae
sit ejus potentia, und utrum sint plures potentiae animae. Mit
der Frage nach den Seelenvermögen hängen fast sämtliche
Grundlagen der Philosophie zusammen; ontologische und
psychologische Begriffe kommen zur Anwendung und Erörterung.
Hieraus erhellt die Bedeutung der betreffenden Untersuchung,
in welcher sich Barberis als hervorragender Metaphysiker
bewährt. Von tiefem Eindringen in das innerste Verständnis
der thomistischen Philosophie zeugen die von B. gegebenen
Begriffsbestimmungen über Vermögen (im psychologischen Sinne)
und Thätigkeit, Potenz und Akt, aktive und passive Potenz.
Von der ersten Materie wird treffend gesagt, sie sei ihrem
W esen nach Potenz: etiam cum actu est, est potentia, et nulli-
mode est actus. „Vermögen ist unmittelbares Thätigkeitsprincip."
„Vermögen ist erste Wirklichkeit (actus primus), geordnet zur
zweiten Wirklichkeit, nämlich der Thätigkeit, dem Wirken
(operatio)". „Vitales Vermögen ist Princip einer Thätigkeit, die
von einem lebendigen Wesen ausgeht und in ihm sich vollendet
(terminatur)." Die Seele selbst ist nicht Vermögen: quia non
est ex se primo ex natura sua ad alium actum ordinata. (Div.
Thorn. Vol. I p. 59 squ.) Die Argumente des hl. Thomas,
durch welche er die These beweist, dafs die Seele selbst nicht
ihr Vermögen sei, beruhen auf der Thatsache des Wechsels,
der Veränderung in ihren Thätigkeiten. Aus dieser Thatsache
folgt, dafs die Seele nicht reiner Akt, sondern mit Potenzialität
gemischt ist. Hieraus ergeben sich zwei specielle Argumente,
in denen beiden der Begriff Potenzialität eine wichtige Rolle spielt.



442 Albert Barberis.

Das erste Argument geht von dem Grundsatze aus, dafs die
Potenz (reale Möglichkeit) derselben Gattung wie der ihr
zugehörige Akt angehören müsse. Der Akt (Wirklichkeit,
Verwirklichung) ist nämlich nichts anderes als die Potenz in ihrer
Verwirklichung. Zu beachten ist daher — was von B. scharfsinnig

hervorgehoben wird —, dafs im Seelenvermögen selbst
die die Möglichkeit begründende Realität (Qualität) von dieser
(realen) Möglichkeit unterschieden werden müsse. Auf Grund
jenes Princips läfst sich das erste Argument in folgende syllo-
gistische Form bringen: „Wenn der Aktus nicht der Gattung
Substanz angehört, so kann ihr auch die ihm entsprechende
Potenz oder reale Möglichkeit nicht angehören: nun gehört aber
die Thätigkeit der Seele nicht der Gattung Substanz an, also
kann auch das Seelenvermögen (als Träger der realen Möglichkeit)

nicht der Gattung Substanz angehören." Behufs besseren
Verständnisses dieser Argumentationsweise unterscheidet der
Kommentar folgende Ordnungen, die in einer geschaffenen
Intelligenz sich finden können: 1. die des Seins, sofern sie Substanz
ist; 2. die der Potenzialität im allgemeinen, sofern kein
geschaffenes Wesen reiner Aktus ist; 3. die der specifischen
entfernten Potenzialität, sofern der Intelligenz Vermögen, wie
Intellekt, Wille zukommen; 4. die der specifischen nächsten
Potenzialität, sofern ein solches Vermögen zu irgend einem Akte
determiniert ist; 5. die der Thätigkeit, z. B. der aktualen Erkenntnis
eines bestimmten Gegenstandes. Mit Hilfe dieser Unterscheidungen

ist die Kraft des Argumentes leicht zu beurteilen; denn
läge die Potenz zur Thätigkeit unmittelbar in der Substanz,
so wäre die Thätigkeit offenbar selbst Substanz, demnach wie
diese eins und unveränderlich. Nun mufs aber selbst im reinen,
geschaffenen Geiste nicht blofs Potenzialität im allgemeinen,
sondern auch sowohl die entfernte Potenzialität des Vermögens,
als auch die nächste der Habituierung der Vermögen (im reinen
Geiste durch eingeschaffene Erkenntnisformon) angenommen
werden.

Das zweite Argument lautet in strenger Form also: Wäre
die Wesenheit der Seele ihr Vermögen, so müfste sie, wie sie
immer Seele actu ist, in derselben Weise die Lebensthätigkeiten
haben; nun ist sie immer Seele actu, ohne in derselben Weise
die Lebensthätigkeiten zu haben: also ist die Wesenheit der
Seele nicht ihr Vermögen. — Es würde zu weit führen, die
scharfsinnige Erörterung des anscheinend schwierigen Textes
zu verfolgen. Wir begnügen uns daher mit der Anführung der
Schlufsworte Barberis', in denen der Nerv des Argumentes



Albert Barberis. 443

blofsgelegt wird: Cum essentia animae non sit partim actus,
partim potentia, si hypothetice potentia animae foret ejus essentia,

potentia animae non posset esse partim in actu respectu
aliquorum et partim in potentia respectu caeterorum, sed deberet
esse simpliciter et totaliter actus respectu omnium, ad quae dicit
relationem. Et proinde in hac hypothesi oporteret ut vivens
esset simpliciter et totaliter in actu ad omnia opera vitae; hoc

autem falsum esse quisque dabit: proinde firma manet Aquinatis
sententia. (Div. Thorn. L. c. p. 84.)

Aus der ausführlichen Erläuterung der Einwürfe und
Lösungen möge nur weniges hervorgehoben werden.
Charakteristisch ist die Aufserung über die moderne Theorie der
Sensation, derzufolge eine Art substanzieller Sensation, kraft
welcher die Seele beständig den eigenen Leib empfindet,
anzunehmen ist: diese Theorie könne in dem Sinne aufgefafst und
gebilligt werden, dafs zwar eigentlich das Beseelte empfinde,
die Seele aber erste Wurzel und der Leib deren Ergänzung
in der Ordnung des sinnlichen Empfindens sei. Eine derartige
milde Erklärung entspreche der Sinnesweise und Gewohnheit
des englischen Lehrers. So anerkennenswert dieses Bestreben ist,
und so sehr unser Kommentator Lob verdient, wenn er auch
hierin in die Fufsstapfen des englischen Lehrers tritt, so ist
jenes Verfahren der milden Deutung doch nur am Platze, wo
nicht evident falsche Principien und ein ganz entgegengesetzter
Standpunkt dieselbe verbieten, wie vielleicht im vorliegenden
Falle, in welchem der modernen Redeweise die Grundansicht
des cartesianischen Dualismus zu Grunde zu liegen scheint.
Weiterhin wird die Schwierigkeit berührt, die darin liegt, dafs
nach thoinisti8cher Lehre einerseits das Wesen der Dinge durch
Schlufsfolgerung auf dem Wege der Reflexion erkannt werden
soll, andererseits aber angenommen wird, dafs die substanziellen
Formen durch Abstraktion — im Lichte des intell. agens
erkannt werden. (S. 178.) Die Lösung wird im Verlaufe der
Erklärung des zweiten Artikels gegeben und geht im wesentlichen

dahin, dafs wir durch Abstraktion nur das augenblicklich
Wahrgenommene im allgemeinen erkennen und deshalb behufs
einer vollkommeneren Erkenntnis die Eigentümlichkeiten (pro-
prietates, propria) mit dem Wesen (durch Urteil oder Schlufs)
verbinden müssen.

Das Resultat der Untersuchungen über den Inhalt des

ersten Artikels zusammenfassend, gibt B. zunächst die Definition
dervitalen Potenz, die das lebende Wesen unmittelbar befähigt, aktiver

Grund und Subjektseiner Thätigkeit zu sein, durch deren Auf-



444 Albert Barberis.

nähme es selbst vervollkommnet, aktuiert wird, die sich sonach
als actus secundus verhält. Wie der actus secundus, so ist
auch die Potenz Accidens nach dem Satze : potentia et actus
dividunt ens et quodlibet genus entis. Wesenheit und Thätig-
keit unterscheiden sich folglich wie Substanz und Accidens. —
Da die Wesensform dem Ganzen (composito) ein in jener
Ordnung, in welcher die Form sich als Aktus verhält, vollkommenes

Sein verleiht und die Wesenheit der Seele Form eines
physischen Körpers ist, das Seelenvermögen aber zu den Lebensakten

sich als Potenz verhält, so würde unter der Voraussetzung,
dafs das Vermögen der Seele ihre Wesenheit sei, dieses
Vermögen dem Körper oder lebenden Wesen ein vollkommenes
Sein in der Ordnung der Lebensthätigkeiten verleihen, und das
lebende Wesen würde actu alle vitalen Lebensthätigkeiten
besitzen, auf welche sein Vermögen sich erstreckt. Da nun
aber ein lebendes Wesen wenigstens nicht bezüglich aller
Lebensthätigkeiten immer in actu ist, so kann auch die Wesenheit

der Seele nicht ihr Vermögen sein. Doch ist das
Vermögen der Seele nicht ein accidens commune, sondern ein acc.
proprium: utpote proprietas naturalis fluens ab anima. (L. c.

p. 179.)
Schliefslich fragt B. nach dem Grunde der Gewifsheit des

im ersten Artikel behaupteten Unterschiedes zwischen dem
Wesen und dem Vermögen der Seele und spricht ihr mit
Banez und der Thomistenschule volle Wahrheit und Gewifsheit.
zu. Suarez dagegen, in Verkennung des hauptsächlichen
Fundaments der thomistischen Lehre, halte den realen Unterschied
des Wesens und des Vermögens der Seele für probabel,
wiewohl er erkläre: magna religione observant (discipuli S. Th.) hoc

principium, quod substantia creata nequit esseimmediatum prin-
cipium alicujus actionis.

Bezüglich des zweiten Artikels, der die Frage behandelt,
utrum sint plures potentiae animae, bemerkt B., es handle sich
hier nicht um die Thatsache einer Mehrheit von
Seelenvermögen sondern um die Erkenntnis von deren Notwendigkeit,
mit anderen Worten um die wissenschaftliche Erkenntnis
jener Mehrheit. Auch für diese Thesd gibt der englische
Lehrer eine doppelte Begründung, die eine, wie unser Kommentator

bemerkt, ex principiis ontologicis, die andere ex propriis rei.
Die erstere ist aus der Zweckursache entnommen und stützt
sich auf den Grundsatz: Superiora adipiscuntur perfectam boni-
tatem motibus multis. B. verhehlt sich nicht die Schwierigkeiten

des ersteren, aus dem Zweckbegriff und überdies aus



Albert Barberis. 445

der Bestimmung des Menschen zur vollkommenen Glückseligkeit

(d. h. zur Anschauung Gottes, also zu einem
übernatürlichen Endziel) geschöpften Arguments. Mit Recht
erklärt er die Argumentation aus der Zweckursache für
wissenschaftlich zulässig, unter der Voraussetzung, dafs die
notwendigen Kautelen Anwendung finden, um nicht, wie
S. 350 Anm. a. a. 0. an einem Beispiele, das Aristoteles
selbst bietet, gezeigt wird, ex nimio desiderio uniuscujusque
rei causas statim cognoscendi, in Irrtum zu verfallen
und den Gegnern der Finalursachen, wie Bacon u. and., Anlafs
zur völligen Verwerfung zu geben. Was dann aber den
Umstand betrifft, dafs der englische Lehrer das übernatürliche (vom
freien göttlichen Ratschlufs abhängige), nicht das der menschlichen

Natur proportionierte (natürliche) Endziel zum Ausgangspunkte

seines ersten Argumentes macht, so gibt Barb, zuerst
die Erklärung Cajetans, der hl. Thomas setze die thatsächliche
Bestimmung der vernünftigen Geschöpfe als durch Offenbarung
bekannt voraus und beurteile darnach die verschiedene von Seiten des
reinen wie des menschlichen Geistes erforderliche Ausstattung;
fügt aber seinerseits die von Voraussetzungen unabhängige
Erklärung hinzu, wornach der hl. Thomas von einem Princip
ausgeht, das von der natürlichen wie übernatürlichen Ordnung
absieht und daher in seiner Universalität in jeder Ordnung
gewahrt bleibt. Mit Rücksicht auf eine neuerdings aufgetretene
Ansicht, der englische Lehrer betrachte die unmittelbare
Anschauung als das einzig mögliche Endziel des Menschen, möge
bemerkt werden, dafs B. dem Kommentator der theologischen
Summe, Cajetan, in der Annahme zustimmt, Deum, ut est in se
summum bonuin complete beatificans creaturas intellectuales,
non esse finem necessarium: eine Annahme, die der thomistischen
Lehre ungeachtet der verschiedenen Ausdruckweise im Wesen
der Sache vollkommen entspricht, und die im Kampfe gegen
die Reformatoren, gegen Bajus und Jansenius scharf formuliert,
als Gemeingut der hervorragendsten theologischen Schulen
anzusehen ist. Da wir hier diesen Gegenstand nur streifen
können, so möge auf zwei Autoren, Repräsentanten jener Schulen,
verwiesen werden: Schäzler, Neue Untersuchungen, S. 264 ff.,
Kleutgen, Theologie der Vorz. Bd. III S. 140 d. I. Aufl.

In demselben ersten Bande der Zeitschrift Divus Thomas

verteidigt B. in einer längeren Artikelserie, die zugleich in
Buchform erschien (Positivismus ac nova methodus psy-
chologica professoris Siciliani, Piacenza 1887) die
psychologischen Grundlagen der Scholastik gegen einen von positi-



446 Albert Karberis.

vistischer Seite ausgehenden Angriff. Siciliani gilt als Vertreter
eines freieren Positivisinus, wandte sich aber später mehr dem
reinen Positivismus, d. Ii. (nach Gruber, der Positivismus v. Tode
August Comtes usw. Freiburg 1891 S. 160 ff.) dem unter
diesem Namen auftretenden philosophischen Nihilismus zu. P. Gruber
(a. a. 0. S. 161) charakterisiert seine den „neuen politischen
und nationalen Bedürfnissen des geeinigten Italien angepafste
Philosophie" als krankend an „Verworrenheit, Verschrobenheit
und metaphysicher Willkür". Siciliani will im Sinne der Positivsten

die Frage nach dem Wesen der Seele aus den
philosophischen Disciplinen ausgeschlossen wissen, nicht weil etwa
diese Frage als schon geklärt keiner Untersuchung mehr bedarf,
sondern weil der fortdauernde Streit zwischen Spiritualisten und
Materialisten beweise, dafs eine solche unmöglich sei. Die
wahre, positive Philosophie sei weder dogmatisch noch skeptisch,
sondern kritisch. Dagegen zeigt B., dafs der kritische Standpunkt

notwendig entweder dogmatisch oder skeptisch werden
müsse, wie denn thatsächlich die Positivisten dem Materialismus
verfallen sind : also in eine Art der von ihnen so sehr per-
horrescierten Metaphysik. Sicilianis Behauptung, die Psychologie
dürfe weder spiritualistisch noch materialistisch sein,
widerspreche dem ontologischen Grundsatz, dal's alles, was ist,
entweder Geist oder Materie sei: eine Entscheidung für oder
wider sei für die Wissenschaft von der Seele
unumgänglich.

Im weiteren Verlaufe richtet sich B. gegen die von Sic.
befürwortete Methode, die vom Subjekt und Objekt zugleich
auszugehen vorgibt, und obgleich sie nur Phänomene anerkennt,
da nur solche Gegenstände dos Erkennens sein könnten, doch
an der Existenz des Subjektes festzuhalten sucht. Sic. verfällt
damit in den Relativismus und zwar nicht nur in den universalen

wissenschaftlichen Relativismus, sondern auch in den
universalen realen Relativismus. „Das System des phänomenalen
Realismus entspringt aus einer Mischung des orthodoxen
Positivismus, nämlich des Positivismus im Sinne Comtes, der schrieb:
,Tout est relatif, voilà le seul principe absolu', mitdem Hegelianischen
Kriticismus, nach welchem gilt: A —A,d.h. das Sein ist identisch
mit dem Nichtsein." Wir begegnen sonach in Siciliani einem auch
auf Taine zutreffenden Falle, dafs der empiristische Phänomenalismus

und Relativismus zu dem rationalistischen Phänomenalismus,
wie er im Hegeischen Systeme ausgeprägt ist und dem
empiristischen parallel läuft, um die wissenschaftliche Form betteln
geht. Wesenlose Phänomene können in der That — wenn



Albert Barberis. 447

überhaupt — nur in einer Sein und Nichtsein identifizierenden
Dialektik ihre wissenschaftliche Begründung finden.

Unschwer findet die Anklage gegen die Scholastiker, dafs
sie einseitig auf die innere Erfahrung oder Beobachtung ihre
spiritualistische Theorie der menschlichen Seele begründeten, ihre
Widerlegung. Ihr Verfahren unterscheidet sich nicht nur wesentlich

von dem positivistischen, das die Psychologie zur Grundlage
der gesamten Philosophie erhebt, sondern auch von dem der schottischen

Schule des gesunden Menschenverstandes, deren sonst
anerkennenswertes Streben hinter den Forderungen der Wissenschaft

zurückbleibt. „Die Scholastiker sind immer darin
übereingekommen, dafs Grundlage der Wissenschaft die ersten
unmittelbar einleuchtenden Principien und der Begriff des Seins,
in welchem diese Principien enthalten sind, seien." (Positivismus
etc. p. 72.) Diese Principien bilden aber nur die letzten
Grundlagen der Wissenschaften, ihre nächsten sind vielmehr die
Wesenheiten der Dinge, um welche es sich handelt. Zur
Erkenntnis der Wesenheiten und Principien aber gelangen wir
durch Erfahrung. Der Gang der wissenschaftliehen Erkenntnis
vollzieht sich demnach auf einem zweifachen Wege: dem von der
Erfahrung zu den Wesenheiten und regressiv zu dem Ausgangspunkte

der Untersuchungen, d. h. den nunmehr in ihrem
notwendigen Zusammenhange mit dem Wesen zu erkennenden
Eigentümlichkeiten und Zuständen der Dinge.

Gegen die sonderbare Annahme, der Spiritualismus setze
die Sub8tantialität des Bewufstseins voraus, stellt B. folgende
Sätze auf.

1) Das Bewufstsein ist nicht das Weesen der menschlichen
Seele, sondern eine Potenz, ein Accidens derselben.

2) Das Bewufstsein als Potenz ist vom intell. possibilis nicht
verschieden.

3) Der menschliche Intellekt heifst Bewufstsein von dem

Augenblicke seiner Entwicklung, da er zuerst sein eigenes
Erkennen erfafst (percipit).

4) Da ein Accidens nicht ohne Substanz sein kann, so

kann der Intellekt sein eigenes Erkennen nicht erfassen, ohne

es in seiner Substanz zu erfassen: der reflexe Akt des
Intellekts läuft daher in der Erfassung der Substanz der
Seele aus.

Der Unterschied der scholastischen von der Methode Reids

usw. wird auf folgende Momente zurückgeführt. Erstens
begnügt sich jene nicht damit, die Grundsätze des gesunden
Menschenverstandes als instinktive Eingebungen hinzunehmen,



448 Albert Barberis.

sondern zeigt auf dem Wege der Analyse in ihre Elemente
deren Evidenz auf. Zweitens vermag die scholastische Methode
mittels dieser Elemente — der Objektivität des Seins und der
höchsten Grundsätze — die Wahrhaftigkeit der äufseren Sinne
und des Bewufstseins zu erweisen. Drittens bilden nach
scholastischer Lehre das Bewufstsein und die übrigen Mittel der
Erkenntnis zwar Kriterien der Wahrheit für die Gegenstände,
deren Erkenntnis sie vermitteln, nicht aber sind sio die ersten
Principien der Wahrheit. Endlich macht die Scholastik einen

ganz anderen Gebrauch vom induktiven Verfahren, indem
sie sich nicht wie die schottische Schule damit begnügt, durch
genaue Induktion festzustellen, dafs in allen Individuen jene
Eigenschaften sich finden, die im Urteile als einem Subjekte
angehörig ausgesagt werden, sondern verlangt, dafs der innere
und notwendige Zusammenhang zwischen den induktiv gefundenen

Qualitäten und einer bereits bekannten Eigentümlichkeit
des Subjektes nachgewiesen werde.

Aus dem Nachweis der Substantialität des Bewufstseins-
subjektes heben wir die scharfsinnige Art hervor, wie der Verf.
zeigt, dafs das Bewufstseinssubjekt nicht irgend eine in Identität
mit sich selbst beharrende Thätigkeit sein könne. Eine solche
Annahme würde zu der Behauptung Eichtes führen, dafs das

Bewufstseinssubjekt sich selbst setze (p. 157). Nicht minder
treffend ist die Bemerkung (S. 161), dafs die Termini
(Ausgangs- und Zielpunkt) der Thätigkeit selbst nicht Thätigkeiten
sein können, und dafs eine solche Annahme das absolute Werden
Hegels nach sich ziehen würde. Wie man sieht, hat Barb,
einen tiefen Blick in die Quellen der Irrtümer unserer ,,grofsen'"
Philosophen geworfen und bewiesen, dafs auch ein Italiener
den spekulativen Ideen der spekulativsten Nation auf den Grund
schauen könne.

Über die Partieen, welche von der verschiedenen Weise,
den Materialismus zu widerlegen, handeln, müssen wir uns kurz
fassen. B. hält an den Grundbegriffen der aristotelisch-
thomistischen Naturphilosophie entschieden fest: vor allem an
dem Begriff der Materie als reiner Potenz (potentia passiva),
da nur aus Bestimmendem (forma substantialis) und Bestimmbarem

eine wesenhafte Einheit resultieren könne, und gewinnt
damit die richtige Bestimmung des Seelenbegriffs als substantiellen

Grundes der Lebenserscheinungen. Auf Grund dieses

Begriffs ist er im stände, das mangelhafte Schema Sicilianis
sowohl der materialistischen als auch der spiritualistischen
Systeme zu ergänzen : denn zu jenen gehört auch die Seelen-



Albert Barberis. 449

théorie derjenigen, welche die menschliche Seele in allen ihren
Thätigkeiten an körperliche Organe gebunden, sie also wie die
tierische Seele in der Materie versenkt sein lassen; zu diesen
aber auch die Theorie, welche die intellektive (menschliche)
Seele zwar als den Körper gestaltendes und belebendes Princip
auffafst, ihr aber eine von körperlichen Organen unabhängige
Thätigkeit und folglich selbständiges Dasein (Substantialität)
zuschreibt, d. h. die Theorie des Aristoteles und der Scholastik.
Nur diese Theorie wird den Bewufstseinsthatsachen, welche die
substantielle Einheit des Menschen verbürgen, gerecht, ohne
dem Materialismus zu verfallen, und stellt den wahren
Spiritualismus dar, ohne den Menschen zu einem Geistwesen zu
machen oder zu einem Geist, der accidentell mit einem Körper
in Gemeinschaft steht. Angesichts der scholastischen Auffassung
kann demnach auch von einer „Lokalisation" des Verstandes
und Willens, der geistigen Seelenkräfte, keine Rede sein, und
die Bemühungen der Phrenologen, denen der Verf. eine ausführliche

und schlagende Widerlegung widmet, mufsten schon aus
principiellen Gründen, infolge der inneren Unmöglichkeit der
Sache selbst, scheitern. Wir glauben über diese Widerlegung,
so sehr sie sich durch Gelehrsamkeit und Scharfsinn
auszeichnet, hinweggehen zu dürfen, da der Einflufs Galls in
Deutschland ein unbedeutender geblieben, und seine Anhänger
mehr in Frankreich und anderwärts zu finden sind. Aber
abgesehen von den Einfällen der Phrenologen kann die Lokalisation

des Denk- und Willensvermögens nicht etwa aus der
Abhängigkeit derselben von den Thätigkeiten der inneren Sinne
erschlossen werden ; denn diese betrifft nur die Materie des
intellektuellen Erkennens und bedeutet keineswegs eine innerlich
physisch-vitale, d. h. organische Natur derselben. Nur in dem
Sinne einer Abhängigkeit von der sinnlichen Quelle, aus der die
Seele die Elemente ihres höheren Erkennens schöpft, lehrt der
hl. Thomas eine gewisse Zeitlichkeit des intellektuellen
Erkennens; denn an sich ist dieses, wie sein Objekt, das Intelle-
gible, einem irdischen Zeitmals nicht unterworfen.

Dagegen die organische Gebundenheit nicht blofs derjenigen
Sinne, mittels welcher wir die sensiblen Qualitäten der Dinge
wahrnehmen, sondern auch der sogenannten inneren Sinne, des

sinnlichen Bewußtseins, der Phantasie, des sinnlichen Gedächtnisses,

der sog. vis cogitativa wird von der Scholastik entschieden

festgehalten und die Organe derselben in das Nervensystem»
speciell das Gehirn verlegt. Unentschieden aber ist auch bis

jetzt — aller Fortschritte der Gehirn- und Nervenphysiologie
Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 31



450 Albert Barberis.

ungeachtet — dieFrage geblieben, ob das Gehirn selbst wieder in
besondere Organe für Phantasie, Gedächtnis usw. sich scheide,
geschweige denn, dafs solche Organe z. B. für das Gedächtnis oder
sogar lur bestimmte Sparten desselben bereits mit Sicherheit nachgewiesen

wären.
Drei Ansichten führt unser Verfasser auf, die von den

modernen Physiologen vertreten werden. Die erste geht dahin, dafs
eine solche Scheidung nicht durchführbar sei, weil die Grenzen
der Gehirnwindungen weder anatomisch noch histomorphologisch
eine genauere Bestimmung gestatten; nach der zweiten (Flourens)
haben alle Gehirnteile homogene Funktionen, nach der dritten
(Hitzig) dagegen sind Hervencentren vorhanden, die specielle
Organe von Seelenvermögen bilden. Vom scholastischen Standpunkt
ist kein Grund vorhanden, diese dritte Ansicht zu beanstanden,
vorausgesetzt, dafs sie mit der Beschränkung auf sinnliche
Seelenvermögen angewendet wird.

Eine andere Reihe von Artikeln (Div. Thorn, t. V), die mit
den Initialen M. P. unterzeichnet, nach Tononis Zeugnis aus
der Feder Barberis1 geflossen ist, behandelt ebenfalls ein in die
Psychologie einschlagendes Problem und betitelt sich: De unione
animae et corporis fragmenta psychologiae. Die Frage wird
auf Grund unzweifelhafter Bewufstseinsthatsachen nach Widerlegung

der hervorragendsten geschichtlichen Lösungsversuche
im Sinne der thomistischen Psychologie beantwortet. Jene
Bewufstseinsthatsachen drücken sich in den allen geläufigen Sätzen
aus: Ich bin Mensch, d. h. ein selbstbewufstes, zugleich geistiges
und materielles Wesen; ich bin Körper, habe körperliche
Eigenschaften, Schwere u. dgl ; ich esse, wachse, bewege mich;
nehme wahr, empfinde, traure, freue mich; ich denke und
verlange nicht allein nach sinnlichen, sondern auch nach geistigen
Gütern, wie Wissenschaft und Tugend. Mit anderen Worten:
wir schreiben dem einen Ich, dem einen im Ich sich
aussprechenden ungeteilten Wesen und Subjekt materielle, körperliche

Eigenschaften, vegetative, sensitive und geistige Funktionen
zu. Die Frage erhebt sich: wie ist diese Vielheit von Funktionen

und Vermögen möglich? Die gewöhuliche Antwort (im
Gegensatz zum Monismus, für den es eine Frage nach der
Verbindung von Leib und Seele nicht gibt) lautet: Der Mensch
ist ein aus Leib und (Geist Seele zusammengesetztes Wesen.
Wie ist nun diese Zusammensetzung zu denken? In Betracht

gezogen werden die Ansichten Piatons, die Theorie des influxus
phy8icus die harmonia praestabilita Leibnitz', die Ansicht Ros-
minis, die Auffassung Duns Skotus' und Suarez', endlich die



Albert Barberis. 451

des hl. Thomas, welch letztere allein im stände ist, alle jene
Sätze zu rechtfertigen und das Wesen des Menschen in seiner
substantiellen Einheit und Zusammengesetztheit zu begreifen.

Indem wir die Widerlegung der platonischen Auffassung,
sowie die der Theorie des wechselseitigen physischen Einflusses
übergehen, heben wir aus der Erörterung der harmonia praesta-
bilita als für uns von Interesse die Bemerkung hervor, dafs in
der Leibnitzschen Theorie weder die Freiheit im Gebrauche der
körperlichen Organe, noch die freie Willensentscheidung, noch
das Verlangen nach sinnlichen oder geistigen Gütern eine
Erklärung finden; das letztere nicht, weil auf die Monade nichts
Äufseres einzuwirken vermag, das Begehren also nach
wirklichen Gütern und deren Besitz, ähnlich wie in dem verwandten
Herbartschen System, seinen Sinn verliert. Die uns weniger
geläufige Theorie B-osminis bezeichnet der Verf. als einen
Versuch, das System des influxus physicus mit dem
von Materie und Form zu vereinigen, kosmini schreibt dem
Körper ein Sein nur in dem Sinne zu, als er für anderes, nicht
für sich ist, d. h. er besteht nur, sofern er sensiert, aktuell
wahrgenommen wird. Er denkt sich demnach die Verbindung des

Körpers mit der sensitiven Seele vermittelt durch eine substantielle,
kontinuierliche Sensation, die Verbindung der intellektiven mit
der sensitiven Seele aber erkälrt er sich aus einer ebenso
substantiellen und kontinuierlichen Perception des fundamentalen
Sinnes. Da ihm das Wesen der intellektiven Seele in der
Anschauung des idealen Seins, das der sensitiven Seele in der
fundamentalen Sensation, das Wesen des Körpers endlich im
Percipiertwerden besteht, so nähert sich seine Theorie im
bedenklichen Grade den extremsten idealistischen Systemen.

Unter den scholastischen Theorieen vermag weder die
skotistisehe noch die suarezische vollständig zu befriedigen. Jene
erklärt die dem Menschen mit allen übrigen Körpern gemeinsamen

Eigenschaften aus einer besonderen forma corporeitatis
und schreibt der Materie einen eigenen, wenn auch
unvollkommenen Aktus zu; diese stimmt mit der skotistischen darin
überein, dafs sie für die Materie wenigstens einen actus meta-
physicu8 fordert; jene vermag die Körperlichkeit, diese die
Materialität des einen, substantiell einheitlichen Menschenwesens

nicht zu erklären. Nur wenn man mit Aristoteles und
dem hl. Thomas die Materie als reine Potenz begreift, welche
durch die intellektive Seele sowohl zur Körperlichkeit als auch
zu vegetativer wie animalischer Lebendigkeit bestimmt ist,
vermag man von allen Bewufstseinsthatsachen eine befriedigende



452 Albert Barberis.

Erklärung zu geben, indem aus jener Verbindung in Wahrheit
ein Wesen, eine Substanz resultiert, der kraft dieser Verbindung

materielle und körperliche Eigenschaften, vegetative und
animalische, infolge ihrer überragenden Geistigkeit aber auch rein
geistige Vermögen und Thätigkeiten zukommen, Vermögen, die
sie folgerichtig im Bewufstsein auf sich als deren Träger und
Princip zurückbezieht.

Die Abhandlung über das formale Sein der Geschöpfe
(Esse formale estne creaturis intrinsecum an non? Dissertatio
critica, zugleich als Separatabdruck im Verlage des Divus
Thomas erschienen, Piacenza 1887) zeigt uns Barberis im Lichte
eines eminenten Metaphysikers. Den Anlafs boten Anhänger
des rosminischen Ontologismus, die den Vertretern des neueren
Thomismus gegenüber den Vorwurf erhoben, von der Lehre
ihres Meisters in der Auffassung des formalen Seins der
Geschöpfe abgewichen zu sein und sich der Theorie des Suarez
zugewendet zu haben, der das formale Sein der Geschöpfe als
eine denselben innerliche, mit ihrer Wesenheit real identische
Realität betrachte, während der englische Lehrer in
Übereinstimmung mit Rosmini das formale Sein (Dasein als letzter Akt,
der zur Wesenheit hinzukommt und dieselbe zu etwas aufser-
halb ihrer Ursachen Bestehendem macht) als eine der Wesenheit

äul'serlich bleibende, das konkrete Sein (ens) nicht als
Form innerlich konstituierende Realität bestimme. Rosmini selbst
gelangte zu dieser Annahme infolge seiner Theorie vom sog.
idealen Sein, das er als etwas Gott und der Welt Gemeinsames
betrachtete, in Gott gewissermafsen Anfang und Wurzel seines
Seins, in den Geschöpfen aber Grund ihres Daseins und ihrer
Intellegibilität. Da nun Rosmini, die mit der Abstraktheit dieses
„ideellen" Seins gegebene, sozusagen negative Einfachheit,
Unzeitlichkeit usw. mit den göttlichen Eigenschaften der
positiven Einfachheit, Ewigkeit usw. verwechselnd, dem „ideellen"
Sein göttliche Eigenschaften zuschrieb, sah er sich, um dem
Pantheismus zu entgehen, zur Behauptung genötigt, demselben
komme eine doppelte Termination zu, eine innere in Gott, eine
äufsere in den Geschöpfen; mit anderen Worten, den geschöpflichen

Wesenheiten komme das Dasein nicht als Konstitutiv
— aufgenommen in ihr Wesen und durch dieses beschränkt —,
sondern nur durch eine gewisse äufsere Applikation zu; sie
seien existent dadurch, dafs sie im göttlichen Intellekt schöpferisch

gedacht werden, ihr Dasein sei ihr intellegi.
B. führt den Kachweis, dafs eine solche Theorie dem

englischen Lehrer, der die Dinge formell durch ihr eigenes



Albert Barberia. 453

freilich von Gott verliehenes Sein dasein läfst, durchaus fremd
sei, und gibt den verschiedenen Ansichten des hl. Thomas, des
Suarez und Kosminis in folgenden Worten Ausdruck: „Der
englische Lehrer schlägt in der Frage einen mittleren Weg
ein, von dem sowohl die Schüler des Suarez als auch diejenigen
Rosminis abweichen. Die Anhänger des Suarez nämlich
behaupten, das Sein sei in der realen Ordnung derart den
endlichen Dingen innerlich, dafs es nicht allein im Wesen als
seinem Subjekte, sondern mit der realen Wesenheit identisch
ist. Die Neueren (gemeint sind die Rosininianer) aber betrachten

das Sein in der realen Ordnung als etwas Äufserliches, das

nicht nur von der Wesenheit verschieden, sondern in dieser
auch nicht einmal als seinem Subjekte aufgenommen ist. Der
hl. Thomas aber lehrt, das Sein sei zwar in der Wesenheit als
seinem Subjekt, jedoch von der realen Wesenheit selbst
verschieden wie der Akt von seiner realen Potenz, und so ist
jegliche Natur wesentlich Sein (ens), nicht nach äufserer Benennung
(denominatio), sondern dadurch, dafs sie innerlich fähig ist (nata
est), in sich als Subjekt das formale Sein aufzunehmen." (Esse
formale etc. p. 143.)

Die im vierten Bande des „Divus Thomas" veröffentlichte
Reihe von Artikeln „über die ideologischen Arbeiten des
Professor J. B. Tornatore" bildet ein schönes Denkmal der Pietät
und des Freimuts unseres gelehrten Thomisten gegenüber einem
hochverehrten Lehrer und Mitarbeiter. Als Leiter der
Zeitschrift fühlte sich B. verpflichtet und berufen, zur Verteidigung
seines Lehrers und seiner Zeitschrift gegen den Vorwurf onto-
logischer, beziehungsweise rosminischer Theorieen das Wort zu
ergreifen. Den Anlafs boten die von Tornatore über das

Objekt des Verstandes gegebenen Erklärungen. Er unterschied
nämlich zwischen dem ens naturale, das aus Form und Materie
zusammengesetzt ist, und dem ens subsistens oder ens per se,
das nichts anderes als der menschliche Intellekt selbst sei;
nur das letztere verdiene den Namen des ontologischen Seins,
aus dessen Erkenntnis der Mensch durch eine allen zugängliche
Beweisführung zur Erkenntnis Gottes aufsteige. Das zuerst
erkannte ens naturale sei die Erkenntnis des menschlichen
Intellekts von sich selbst, jedoch nicht in seiner Besonderheit
und Individualität, sondern: „in sua parte communi et universali
omnibus intellectibus humanis: et significare intendo, quod per
primum suum verbum dicit sibi se esse capacitatem, vim for-
mandi in se verbum omnium rerum materialium: quae capacitas
et vis univoca est omnibus humanis intellectibus". (Div. Thom.



454 Albert Barberis.

t. IV p. 316.) Mit diesen Worten erklärt ïornatoro selbst
seine Lehre, und es begreift sich, dafs diese Redeweise Mifs-
verständnisse hervorzurufen geeignet war. Doch wenn irgendwo,
so ist in diesem Falle die von B. angewandte interpretatio
benigna berechtigt, da Tornatore im übrigen entschieden die
thomistische Erkenntnistheorie vertritt und vor allem darin von
Rosmini und anderen sich unterscheidet, dafs er die Denkfähigkeit

der menschlichen Seele aus ihrer Immaterialität, nicht aber
aus irgend einer intellektuellen, dem Wesen der Seele an-
gehörigen Anschauung ableitet. B. bezieht demnach, was
Tornatore von dem Ersterkannten sagt, nicht auf eine Priorität
der Zeit, sondern der Ratur, sowie auf das „intensive", nicht auf
das Formal-Objekt des menschlichen Verstandes. Tornatore
nenne die Seele ens commune, quando earn considérât in fastigio
cognitionis apprehendentem in rebus materialibus cognitis esse
suum ipsis communicatum. Die Fähigkeit nämlich, durch die
Thätigkeit des intell. agens das Sinnenbild zu vergeistigen,
wurzelt (freilich in Abhängigkeit von der göttlichen Mitwirkung)
in der Geistigkeit der menschlichen Seele. Das ens des
Tornatore sei demnach nicht das ens praedicabile und sei vergleichbar

dem Begriff nach seinem Inhalt, nicht nach seinem Umfang.
(L. c. p. 572.) Gleichwohl kann B. nicht umhin, die
Ausdrucksweise unglücklich zu finden, und gelangt zu folgendem
Schlufsurteil: „Prof. Tornatore, qui per quadraginta annos
dictionem ens commune adhibuerat ad significandum ens
praedicabile, considerans quomodo nihil vere communis secundum
rem sit nisi in intellectu, hanc dictionem accommodavit ad
intellectus naturam designandam. Hinc tricae et confusiones,
sed si infelix dictio, haud certe infelix doctrina: et ego
repetam illud Horatii: ubi plura nitent, non ego paucis offen-
dar maculis." (L. c. p. 573.)

Zur Erklärung der Art und Weise, wie Gemeinsames
secundum rem nur im Intellekte sei, erinnern wir au den von
Tornatore festgehaltenen Grundsatz, dafs ein Erkenntnisprincip
nichts von dem in sich haben dürfe, was es erkenne, d.h. dafs
es auf keine specielle Form der Erkenntnisobjekte beschränkt
sein dürfe, sondern umfassend, allgemein, relativ oder absolut
immateriell sein müsse.

An Anerkennung hat es dem Begründer und Leiter des
Divus Thomas nicht gefehlt. Die willkommenste und wertvollste
ist in dem Schreiben des regierenden Papstes v. 7. Febr. 1893
enthalten, worin der Dahingeschiedene zu den bisherigen Erfolgen

beglückwünscht und zugleich die Aufforderung hinzugefügt



Probabilistische Beweisführung. 455

wird, ex thesauro operum Aquinatis integram doctrinam
expromere und daraus die Waffen zu entnehmen ad novas errorum
opiniones refutandas: ein Wink in der Richtung der Art und
Weise, wie die Empfehlung der thomistischen Lehre seitens der
höchsten kirchlichen Autorität aufgefafst werden müsse. (Div.
Thorn, t. IV p. 545.)

B. hat genau in diesem Sinne gewirkt. Die Fortführung
seines Werkes aber liegt in den besten Händen und ist überdies

durch das Zusammenwirken der Mitglieder einer moralischen
Körperschaft für eine — Gott gebe! — recht ferne Zukunft
gesichert.

PROBABILISTISCHE BEWEISFÜHRUNG.

VON PROF. J. L. JANSEN C. ss. R.

II.
Die „Zeitschrift für katholische Theologie" bot im Oktoberhefte

1896 ihren Lesern eine Abhandlung des hochw. P. Noldin
S. J. („Äquiprobabilistische Beweisführung" S. 670 Agg.), worin
unsere Bemerkungen in dem Artikel „Probabilistische
Beweisführung" (in diesem Jahrbuch Bd. X S. 483 ff.) angegriffen
wurden. Man wird uns eine Replik darauf gestatten.

P. Noldin meint erstens, die von uns citierten Worte des
hl. Thomas aus Quodlib. VIII qu. 6 art. XIII1 haben einen ganz
anderen Sinn, als ihnen von uns zugeschrieben wurde ; jene Worte
beziehen sich nicht auf die Streitfrage zwischen Probabilismus und
Äquiprobabilismus. Man sehe das schon, so meint er, auf den

ersten Blick. (Zeitschr. a. a. 0. S. 671.) Wahrscheinlich weil
der Artikel die Überschrift trägt: „Utrum ille, qui habet plures
praebendas, peccet" —? Dagegen wäre jedoch zu bemerken,
dafs diese Überschrift nicht die eigentliche, vom hl. Thomas
herrührende, 2 sondern jene des Herausgebers ist. Der eigentliche

Titel des Artikels ist beim hl. Thomas einige Seiten
früher zu finden, wo er nämlich die Einteilung der QuaestioVI

1 Das Citat bei P. Noldin scheint unrichtig. Er citiert: „im 33-
Artikel des 8. Quodlib." Das Quodlib. octavum hat blofs 20 Artikel.

2 Vergl. z. B. die alte Ausgabe von Lyon 1575, wo diese
Überschrift gänzlich fehlt.


	Albert Barberis : eine biographisch-litterarische Skizze

