Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Albert Barberis : eine biographisch-litterarische Skizze
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762046

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Albert Barberis. 431

»

und Herz und Geist an den Summen des Aquinaten zu stirken;
denn auch von St. Thomas lafst sich geistigerweise behaupten,
was der Psalmist von Abraham sang: ,Constituit eum dominum
domus suae et principem omnis possessionis suae, ut erudiret
principes eius sicut semetipsum et senes eius prudentiam do-
ceret.’“ 1

B

ALBERT BARBERIS.

Eine biographisch-litterarische Skizze.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Am 2. Juli 1896 schlofs das irdische Auge, nachdem es
noch ,heiter, wie im Leben, himmelwirts sich gerichtet“ (so
L’amico del Popolo, Piacenza vom 4—5. Juli), der um die
Wiederherstellung der thomistischen Philosophie wie wenige
verdiente Mitbegriinder und unermiidliche Mitarbeiter der in
Piacenza erscheinenden Zeitschrift Divas Thomas, Albert Barberis,
Professor am Kollegium Alberoni.

Geboren wurde Albert Barberis im Anfang des Jahres 1847
(am 14. Januar) in der piemontesischen Stadt Casal Monferrato
als Sohn des Offiziers (Maggiore Comandante della Piazza di
S. Maurizio) Peter Barberis und der Anna Chiesa aus dem ge-
nannten Geburtsorte Alberts selbst. Die Familie Barberis ist
eine der dltesten im Genuesischen mit ausgebreiteten Giitern in
Dolceacqua, Dicoese Ventimiglia (L’amico del Popolo a. a. O.). Hier,
am anmutigen westlichen Meeresstrande, brachte er seine ersten
Jugendjahre zu; doch traf ihn schon als Kind der schmerzliche
Verlust der Mutter; er fand aber in der zweiten Gattin seines
Vaters, der Grifin Laura della Rocchetta, eine zweite gleich
zirtliche und um seine KErziehung und Ausbildung besorgte
Mutter (A. G. Tononi, Biografia di Alb. Barberis 1847 —1896,
Piacenza 1896). In Genua vollendete er seinen G ymnasialkurs
und trat nach zuriickgelegtem sechzehnten Lebensjahre, auf die
glinzenden Aussichten, die ithm der Stand seiner Familie eroffnete,
verzichtend, in die Kongregation des hl. Vincenz von Paul ein,
deren Geliibde er zu Rom am 27. Juli 1863 ablegte (Necrologica,
excerpta ex Periodico: Divus Thomas, Placentiae 1896). Nach
einem zweijihrigen Aufenthalt in Rom sandten ihn seine Obern

1 Ps. 104, 21—24.



432 Albert Barberis.

nach Piacenza in das Kollegium Alberoni, eine Schiopiung des
Kardinals Julius Alberoni, der Leitung der Missionspriester des
hl. Vincenz anvertraut, worin je vierundfiinfzig junge Kleriker
der DiGcese und sechs Studierende der Mission dank der Muni-
ficenz des erlauchten Stifters unentgeltliche Verpflegung finden
und einen neunjahrigen Kursus der hoheren Studien durchzu-
machen berechtigt sind. Hier vollendete er den regelmilsigen
Kursus der Philosophie, der Dogmatik und Moraltheologie. Diese
Studien fielen in eine Zeit, in welcher der Professor der Philo-
sophie einem gemilsigten Ontologismus huldigte und dadurch
wenigstens den Anlals bot, sich mit den schwierigsten Problemen
der Metaphysik zu beschiftigen und die eminenten spekulativen
Anlagen des Verewigten zu wecken und auszubilden. Uber den
abstrakten Studien aber ver-dumte derselbe nicht die Pflege der
physikalischen und mathematischen Wissenschaften und ver-
schaffte sich davon iiber das Elementare hinausgehende Kennt-
nisse. Denn obgleich die italienischen Vertreter des Ontologismus
in der ersten Hélfte dieses Jahrhunderts durch die Uberschitzung
der menschlichen Vernunft, der sie ein formell gottliches Element
zuschrieben, irrten, so verstanden sie es doch, der Jugend eine
grofse Liebe zu den Studien einzufléfsen, und es gingen aus
jener Schule viele hervor, die, in der Auffassung des Ursprungs
des menschlichen Erkennens von ihren Lehrern abweichend,
nennenswerte Fortschritte in den Wissenschaften machten. Zu
diesen ziahlte Barberis, der, obgleich Schiiler eines Anhdngers
Rosminis, doch zu einem der tiefsten Kenver und michtigsten
Verteidiger der Scholastik wurde. Neben dem Studium der
Philosophie vernachlassigte er uicht die Pflege der klassischen
Sprachen, des Lateinischen und Griechischen.

Nach Vollendung des philosophischen Kursus vertiefte er
sich unter der Leitung Tornatores (S. dies. Jahrb. X. 383 ff.)
in das Studium der thomistischen Theologie und, indem er sein
Augenmerk auf die strenge Unterscheidung der beiden Gebiete,
des Glaubens und der Vernunft, richtete, gewann er die sichere
Norm, die ihn in der Behandlung der hochsten Spekulationen
leitete und vor der Gefahr, geoffenbarten und von der Kirche
proponierten Lehren zu widerstreiten, bewahrte.

Vom Jahre 1877 an bis zu seinem Tode lehrte B. in dem-
selben Kollegium Philosophie im weitesten Umfange, da ihm die
Umstinde gestatteten, mehr, als dies in einem gewohnlichen
Lycealkurs moglich ist, in die tiefercn und schwierigeren Fragen
der Metaphysik einzugehen. Er legte dabel zwar zunachst das
Kompendium, das der Nuntius Sigooriello aus dem epoche-



Albert Barberis. 433

machenden Werke C. Sanseverinos: Philosophia Christiana cum
antiqua et nova comparata zusammengestellt hatte, zu Grunde,
filhrte aber im zweiten und dritten Jahre seine Schiiler zu den
Quellen selbst, indem er aus der theologischen und philosophischen
Summe des englischen Lehrers die psychologischen, anthropo-
logischen und ontologischen Quistionen heraushob, zugleich aber
auch die modernen wissenschaftlichen Forschungen beriick-
sichtigte. Es ist einleuchtend, dals bei einer derartigen Kon-
zentration des philosophischen Unterrichts das Resultat nur ein
giinstiges, namlich ein griindliches, principielles, also auch wahr-
haftes Wissen, nicht. blolse encyklopadische Gelehrsamkeit sein
konnte, wie sie leider trotz der kurzen Studienzeit in unseren
Schulen vielfach angestrebt, aber keineswegs erreicht wird.

Gleichwohl schatzte er die Forschungen der Neueren auf
dem Gebiete der experimentellen Psychologie nicht gering und
machte sich, um die einschlagige Litteratur selbstindig benutzen
zu konnen, mit den neueren Sprachen, der deutschen, englischen
und spanischen, vertraut. Zeugnis von diesen Studien geben
seine Abhandlungen in seiner Zeitschrift Divus Thomas iiber die
Anwendung mathematischer Zeichen in der Logik und iiber
die Bedeutung der Asthesimetrie.

Ubergrofse Arbeitslast und Krankheit verhinderten ihn, die
erstgenannte Arbeit seiner Absicht gemils, nachdem er von
dhnlichen Bestrebungen in Italien und Deutschland Kenntnis
genommen, teilweise zu verbessern und in weiterem Umfang
auszufiuhren (Tononi a. a. O. 8. 10). Wir miissen es uns ver-
sagen, eine eingehendere Analyse derselben zu geben, da die
Pragnanz der Darstellung einen Auszug kaum gestattet. Doch
sei bemerkt, dals B. weit davon entfernt ist, wie dies bekannt-
lich von Lange geschah, die Wahrheit der logischen Lehrsatze
von deren sinnlich-mathematischen Anschaulichkeit abhingig zu
machen und die algebraischen Formeln, in welche er die Um-
fangs- und Inhaltsverhiltnisse der Propositionen sowie die
syllogistischen Figuren und Modi kleidet, fiir deren addquaten
Ausdruck zu halten. Treffend spricht er sich iiber die princi-
pielle Berechtigung scines Unternehmens einer algebraischen
Darstellung (die sich der Buchstaben, nicht der Kreise bedient
und an Schirfe und Bestimmtheit gewilnnt, was sie etwa an
Anschaulichkeit verliert) in folgenden Worten aus (Divas Thomas
tom. [V p. 19): ,,Da der Intellekt wegen der Natur der mensch-
lichen Seele in seinen Riésonnements der Phantasiebilder bedarf,
so folgt, dafs der menschliche Verstand um so leichter sich be-
wege (ratiociniere), je vollkommner ihm die Phantasiebilder die

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 30



434 Albert Barberis.

Verhilltnisse der Dinge darstellen. Wir haben hiervon einen
leuchtenden Beweis in der Mathematik und Chemie. Die mathe-
matischen und chemischen Formeln stellen nidmlich in wenigen
Zeichen die Verhiltnisse der Quantititen und Elementarkorper
derart vor Augen, dafs der an diese Zeichen gewdhnte Verstand
mit einem Blicke eine ganze Reihe von Beweisfiilhrungen zu
iiberschauen vermag, die er nicht ohve grolse Miithe aufzufassen
und festzuhalten vermochte, wenn er die gewohnten Redezeichen
anwenden wiirde . . . . Doch bemerke der geneigte Leser, dals
die folgenden Formeln nur den mathematischen analoge
Formeln sind, wie dies die verschiedene Natur
des Gegenstandes erfordert.*

Als Beispiel des gesamten Verfahrens und der Bezeich-
nungsweise diene die eine Formel, in welcher das allgemein
bejahende Urteil nach Umfang wund Inhalt auf eine Gleichung
zuriickgefiihrt ist. Die Formel lautet:

[ F } _ { v .

l v+ n b = m’ + F J .
d. h. im genannten Urteil ist das Subjekt (S) nach seinem
ganzen Umfang (V) und einem Teile seines Inhalts (F) gleich
einem Teile des Umfangs und dem ganzen Inhalt des Pradikats
(L. ¢. p. 22). Der Einwand, das Verfahren, Inhalt und Um-
fang als Summe zu behandeln, sei ungeeignet, weil sie Quanti-
titen derselben Gattung bilden, wird mit der Bemerkung be-
antwortet, dafs das Zeichen -+ hier nur analogische Bedeutung
habe, und dafs, wenn auch Inbalt und Umfang nicht Grofsen
von derselben Gattung seien, doch ein bestimmtes Verhdaltnis
zwischen ihnen stattfinde, indem der eine mit dem Wachsen
des anderen abnehme, und umgekehrt, ein umgekehrtes Ver-
hiltnis also, das einen mathematischen Ausdruck gestattet (L. c.).
— Der Versuch B.s verdient die Beachtung der Logiker mehr
als irgend einer der uns bekannten &hnlichen Versuche.

Die an zweiter Stelle genannte Abhandlung iiber Asthe-
simetrie zieht sich durch den dritten Band der Zeitschrift Divus
Thomas hindurch. Die, wie es scheint, unvollendet gebliebene
Abhandlung verbreitet sich in vier Kapiteln iiber die Melsbar-
keit der Sensationen (der ,Empfindungen® nach der Redeweise
der Psychophysiker), iiber das Webersche Gesetz, die drei Me-
thoden (einer direkten, zweier indirekten) KFechners, endlich
iiber die kleinsten Sinnenreize. Die Darstellung zeichnet sich
durch Klarheit, Ubersichtlichkeit und Scharfe der Begriffs-
bestimmungen aus. (Div. Thom. Vol. III, p. 43 pass.) Mehr



Albert Barberis. 435

jedoch als eine Analyse dieser Abhandlung entspricht unserem
Zwecke die Mitteilung des Vortrages, den B. iiber denselben
Gegenstand auf dem Pariser Kongrels katholischer Gelehrten
1888 hielt und der sich in der angefiihrten Zeitschrift (Vol. I1I
p. 416 squ.) abgedruckt findet. B. gibt hier eine kurzgefalste
Darstellung, zugleich aber auch eine Kritik der psychophysischen
Resultate, bei welcher die Principien der thomistischen Psycho-
logie als sicherer Mafsstab dienen.

, ,Unter Asthesimetrie — so beginnt der Vortrag — ver-
stehe ich jenen Teil der experimentellen Psychologie, der die
Fragen iiber das Mals der Seelenakte umfafst. Dr. Fechner
nannte diesen Teil der Psychologie Psychophysik: ein Wort,
das mir wegen seiner Unbestimmtheit nicht geeignet -erscheint.
Ich glaubte daher, an seine Stelle den Ausdruck: Asthesimetrie
setzen zu sollen, der kraft seines Ursprunges weniger unbe-
stimmt ist wund die Beziehung aufzeigt, unter welcher
moglicherweise  die  Seelenthatigkeiten  gemessen werden
konnen."

,Die Asthesimetrie hingt ganz und gar von der Frage ab,
ob Seelenakte gemessen werden konnen. Weber, Fechner,
Wundt, Morselli und andere bejahen, wmehrere spiritualistische
Philosophen verneinen die Frage, die letzteren, weil sie die Psy-
chophysik mit der Geistigkeit der Seele fiir unvereinbar
halten.*

»Zwar erkliren manche Psychophysiker ihre Lehre in einer
Weise, die zur Zerstorung des Spiritualismus zu fithren geeignet
ist; der Grund aber liegt nicht in der innern Natur der Psy-
chophysik, sondern in einer unzureichenden Kenntnis, um nicht
zu sagen in volliger Unkenntnis der scholastischen Philosophie,
woran manche leiden, die sich beeilen, die Geistigkeit der
menschlichen Seele zu leugnen, weil ihnen die Seelenakte
melsbar zu sein scheinen. Aus demselben Grunde scheint sich
die Abneigung mancher Spiritualisten gegen die Psychophysik
zu erklaren, indem sie die Sinnenthitigkeit als etwas durchaus
Geistiges betrachten. Ich glaube aber, dafs in der Lehre des
hl. Thomas sich Elemente finden, die zu einer harmonischen
Vereinigung der Schlisse der Psychophysiker beziiglich der
Mefsbarkeit vitaler Akte und der Schliisse der Verteidiger der
Geistigkeit der menschlichen Seele fiihren. Ueberdies glaube
ich, dafs die Lehre des hl. Thomas die Wurzel der Schwierig-
keiten aufzudecken vermoge, woran die beriithmte Formel Dr,
Fechners leidet, die als Webersches Gesetz bezeichnet wird.«

Von jenen Elementen in der thomistischen Psychologie

30*



436 Albert Barberis.

werden im folgenden drei hervorgehoben: 1. die in der Ein-
heit der menschlichen Seele verbundenen Grade der Voll-
kommenheit (des aktuellen Seins, des Korper-, vegetativen,
sensitiven und intellektiven Seins); 2. die innige Verbindung
der diesen Vollkommenheitsgraden entsprechenden Seelenver-
mogen, von denen die hoheren die der Natur, die niederen die
der Zeit nach fritheren sind; 3. die Materialitit (oder das Ge-
bundensein an den Stoff) aller Seelenvermogen mit Ausnahme
der intellektiven Potenzen, in der Art jedoch, dals nicht alle
Vermogen denselben Grad der Materialitit haben. Weiterhin
ist nach Aristoteles und dem hl. Thomas die Psychologie zu
den physischen Wissenschaften zu rechnen, da die menschliche
Seele zwar (fur sich) Substanz, jedoch (als Wesenheit und
Natur) inkomplet und daher natiirlicherweise Form eines phy-
sischen, organischen, der Potenz nach lebendigen Korpers ist.
(Die Psychologie ist daher auch kein Teil der Metaphysik,
wofiir sie selbst von manchen Anhdangern der scholastischen
Philosophie gehalten und demgemils behandelt wird.)

,Wenn demnach der Scholastik zufolge die Wissenschaft
von der Seele auf die physischen Wissenschaften zuriickzufiihren
ist, so folgt, dals die Seelenakte irgendwie der Messung unter-
liegen, und daher auf die gestellte Frage bejahend zu antworten
sel. Der Grund liegt auf der Hand. Gegenstand der physischen
Wissenschaften 1st das bewegliche Sein; dieses aber ist ein
Sein in der Materie. Die Materie aber ist erste Wurzel der
Quantitit sowohl in der Ordnung der Individuen (Grund der nume-
rischen Verschiedenheit — Individuationsprincip der korperlichen
Dinge)als auchinder Ordnung der Ausdehnung und der Zeit. Ferner
st es die Quantitit, die an sich gemessen werden kann; also
konnen die Seelenakte, soweit sie in der Materie sind, der
Messung unterworfen werden. Aulserdem ist die Materie
Waurzel der Verinderlichkeit, und je mehr etwas in die Materie
versenkt Ist, desto mehr ist es sowohl in der Ordnung der
Substanz (des Wesens) als der Accidenzen veranderlich. Nun
ist die Verinderlichkeit der Quantititen der Grund, warum wir
oft die Quantititen durch Gleichungen unter sich verbinden und
so von der Erkenntnis der einen Quantitit zur Krkenntnis
einer anderen, durch Gleichung der ersteren verbundenen Quan-
titat gelangen konnen.“

Die Mefsbarkeit der Seelenakte ist jedoch nicht fiir alle
die gleiche, da sie nicht alle gleich veranderlich, nicht alle gleicher
Weise in die Materie versenkt sind. ,Daher konnen die
intellektuellen Akte einer eigentlichen Messung nicht unter-



Albert Barberis. 437

worfen werden, da ihr wirkendes Princip die Seele allein ist;
sie konnen nur indirekt mit Beziehung auf die Phantasiebilder,
mit denen sie enge verkniipft sind, gemessen werden. Aus
diesem Grunde lehrt der hl. Thomas ohne irgendwelche Ex-
perimente a priori und schon vor sechs Jahrhunderten, dals die
menschlichen Verstandesthiatigkeiten dem Zeitmals unterliegen,
nicht zwar an und fiir sich, sondern wegen ihrer Verbindung
mit dem Sinne. Die Akte der sensitiven Ordnung aber konnen,
da sie einem organischen Vermogen angehoren, an und fiir sich
der Messung unterworfen werden, wenn auch nicht alle in
gleicher Weise, da nicht alle diese Vermigen den gleichen
Grad der Materialitit und Veridnderlichkeit haben . .. Kurz,
die Materialitit und Verinderlichkeit der organischen Vermdgen
des Menschen ist keine homogene. — Untersuchen wir nun, in
welcher Weise die sinnlichen Wahrnehmungen (Empfindungen)
mefsbar seien, und zwar in erster Linie, ob die Wahrnehmung
— Sensation — A durch die Wahrnehmung — Sensation — B
gemessen werden konne.“

Im Anschlufs an den hl. Thomas werden alsdann ver-
schiedene Arten von Grofsen unterschieden: die dimensive
Grofse (der Masse) und die Grofse der Kraft; jene hinwiederum
in die diskrete und kontinuierliche Grofse. Selbstverstindlich
konnen Sensationen als diskrete Grofsen betrachtet und ge-
messen, d. h. geziahlt werden. Doch um dieses handelt es sich
in unserer Frage nicht. In Betracht kann nur die virtuelle
Grofse, die der Kraft kommen. Eine Messung derselben er-
scheint in dreifacher Riicksicht als moglich: entweder nach der
Dauer oder nach der Wirkung oder endlich nach der ,for-
malen Totalitat“, d. h. so, dafs eine Sensation unmittelbar nach
einer andern, als Mafsstab dienenden gemessen wiirde. Die
Messung nach der Zeitdauer und die nach der Wirkung sind
offenbar nicht Messungen der Sensation selbst; die dritte Art
erscheint bei genauerer Betrachtung als ausgeschlossen. |, Da
also keine Hoffnung eriibrigt, die Sensation unmittelbar durch
eine andere zu messen, und zudem eine durchaus objektive
Mafseinheit gefunden werden muls, so ist ein anderer Weg
einzuschlagen. Fragen wir, ob es moglich sei, die Sensation
mit Hilfe der Ursachen, aus denen sie entsteht, zu messen:
dies ist der von Dr. Weber eingeschlagene Weg.“

,Fir unsern Zweck geniigt es, zu erinnern, dafs die Sen-
sation (Sinuvesempfindung der Psychophysiker) ein hochst kom-
pliziertes Phénomen ist, das die Psychophysiker nicht nach
seinem ganzen Umfang messen zu konnen glauben und daher,



438 Albert Barberis.

indem sie Qualitit und Intensitit der Empfindung unterscheiden,
wenigstens nach der Intensitit zu messen suchen. Diese aber
hingt von der Intensitdt des Reizes durch ein &ulseres Agens
ab. Dieser Reiz bildet die von den Psychophysikern gesuchte
objektive Mafseinheit. Dr. Fechner gelangte nach vielfachen
Versuchen zu folgender das Verhiltnis von Reiz (x) und Em-
pfindung, resp. deren Wachstum ausdriickender Formel:
Kdx

dy = < (A)
Aus dieser Differenzialgleichung leitet Fechner die Integral-
gleichung ab:

y = K log. x ... (B),

der zufolge die Empfindungsintensitat gleich dem Logarithmus
des entsprechenden Reizes ist multipliziert mit einer konstanten
fir die einzelnen Arten von Empfindungen durch Versuche
festzustellenden Grofse. Ohne auf die Fechnerschen Versuche
piaher einzugehen, scheinen mir folgende drei Bemerkungen zu
genugen.

a) Die Fechnersche Formel konnte vielleicht genau sein,
wenn der 4aulsere Reiz die Totalursache der Intensitit der
Empfindung wire. Diese Totalursache aber umfalst auch den
Organismus (z), der nicht in allen gleichartigen Individuen dec
gleichen Grad der Vollkommenheit besitzt, ferner den voraus-
gehenden Zustand des Organismus (t), endlich die sensitive
Seelenkraft (u); von diesen Teilursachen scheint die verdnder-
liche Kraft (u), aus welcher die Empfindung als solche hervor-
geht infolge davon, dals sie nicht vollig in die Materie versenkt
ist, in keiner Weise gemessen werden zu konnen, da wir die
psychischen Akte nur insoweit messen konnen, als sie in die
Materie verflochten sind. Wir miissen daher schlielsen, dals
die Formel (A) hochstens als partiale Differenzialgleichung der
Funktion:

y=F(ut z x)

betrachtet werden konne, von der wir nicht alle partialen
Differenzialgleichungen zu erkliren vermogen, und aus denen
fir F ein zweifellos verschiedener Wert sich ergeben wiirde
von dem, der in der Formel (B) enthalten ist.

b) Fechner nimmt die Intensitat als ein gemeinsames
Merkmal, mit dessen Hilfe Reiz und Empfindung verglichen
werden konnen. Intensitit der Empfindung und Intensitat des
Reizes aber konnen mnicht als etwas Homogenes betrachtet



Albert Barberis. 439

werden: weil die Empfindung wegen ihrer wenn auch nur
relativen Immaterialitit nur in der Weise der Messung unter-
worfen werden kann, in welcher der Reiz, der durchaus mate-
riell ist, der Messung uunterliegt. Ohne weitere Umstinde
begreifen wir die Intensitat des Reizes als eigentliche Quantitit,
konnen aber nicht ebenso als eigentliche Quantitit die Intensitét
der Empfindung denken, mag diese immerhin sich @ndern, so-
bald sich die Intensitit des Reizes #ndert. Es ist daher zu
schliefsen, dals die Glieder der angefiihrten Gleichungen nicht
vermittelst eines homogenen Merkmals unter sich verkniipft uod
daher auch die Gleichungen selbst nicht vollkommen exakt
seien. Diese Schlufsfolgerung erhellt auch aus der Formel (B)
selbst; bekanntlich sind die Logarithmen mit wenigen Ausnah-
men in jedem Systeme nicht vollig genau und konnen dies auch
ihrer Natur nach nicht sein, obgleich sich der Irrtum kleiner
als jede angebbare Grolse machen lalst.

c) Die letzte Bemerkung ergibt sich aus dem, was iiber
den verschiedenen Grad der Variabilitit, der den einzelnen
Vermogen eigen ist, gesagt wurde. Die Versuche der Psycho-
physiker zeigen, dals die Intensitit der Empfindung nicht
immer sich dndert, wenn eine Anderung der Reizstirke ein-
tritt; vielmehr wird eine bestimmte Anderung erfordert, wenn
irgend eine Differenz der Empfindungsstirke gegeben werden
soll. Mit welchem Rechte konnen wir demnach als wahre
Gleichung eine solche Formel

y=F (x)
anerkennen, in welcher x zu x 4+ dx werden kann, ohne
dals sich der Wert der verdnderlichen y éndert? Und es
ist wohl zu beachten, dals es sich in Gegenwartigem nicht um
eine Gleichung bhandelt, in welcher einem Werte von y meh-
rere Werte von x entsprechen koénnen. Dr. Fechner bediente
sich der Methode der Grenzen und der Differenziale; diese
Methode aber setzt voraus, dals die Grofsen zugleich sich ver-
dndern und zugleich kleiner als jede angebbare Grilse werden
konnen. Dies kann aber mit Recht nur von der Reizstirke,
nicht aber von der Empfindungsstirke gesagt werden. Der
Irrtum des Dr. Fechner in dieser Sache scheint mir die Wurzel
der Schwierigkeiten zu enthalten, an denen seine Formel (B)
leidet. Und fiirwahr, wenn wir in dieser Formel x der Einheit
gleichstellen, so erhalten wir fiir y den Wert O, d. h. der
Einheit des Reizes entspricht keine Empfindung; ziehen wir die
Logarithmik in Betracht, welche graphisch alle Werte der
Veridnderlichen in der vorerwahnten Gleichung darstellt, so



440 Albert Barberis.

finden wir, dals die positiven Sensationen ins Unendliche sich
erstrecken, und Ahnliches gilt von den negativen Sensationen:
solche negative Sensationen aber sind undenkbar. Diese drei
Bemerkungen konren geniigen.

Schlielsen wir: Téausche ich mich nicht, so erhellt aus dem
Gesagten, dafs die Lehre des hl. Thomas Elemente einschlielst,
mittels welcher die Schliisse der Psychophysiker beziiglich des
Mafses der vitalen Akte und die Folgerungen der Anhinger
der Lehre von der geistigen Natur der Menschenseele sich
rechtmileig und harmonisch verbinden lassen: es erhellt aber
auch, dals die Lehre des hl. Thomas die Wurzel der Schwie-
rigkeiten aufdeckt, denen die Formel des Dr. Fechner unter-
liegt.

Wir iiberlassen es den Freunden psychophysischer Unter-
suchungen, sich mit den scharfsinnigen kritischen Bemerkungen
des italienischen Philosophen auseinanderzusetzen. Die Grund-
sitze, die als Normen der Beurteilung dienen, sind nach uunserer
Uberzeugung unumstafslich sicher.

Das wichtigste Ereignis im wissenschaftlichen Leben Barberis’
ist die Griindung der Zeitschrift Divus Thomas, deren Titel
schon die Absicht, der sie dient, kundgibt. Das Bestreben, die
thomistische Philosophie in verjiingter Gestalt wnedprherzustellen
entSprach vollkommen der wissenschaftlichen Uberzeugung Bar-
beris’. Dem Einwand, die Gegenwart bediirfe philosophischer
Formeln und Grundprincipien, die zu dem gegenwiirtigen Um-
fang des Wissens im Verhaltnis stiinden, wie die Formeln und
Principien des Aristoteles und der Scholastik dem Wissen des
Mittelalters entsprachen: diesem Einwand begegnete er mit der
Erklirung, dals die grifsten Philosophen des Altertums und
ganz besonders der hl. Thomas in den positiven Kenntnissen
ihrer Zeit geniigende Daten besafsen, um die letzten Griinde
der Dinge zu erfassen, und dals sie in der That ihre Principien
feststellten. Das Mehr oder Weniger dieser Daten, wenn nur
ein Teil derselben sicher sei, komme bei den Untersuchungen
iitber das menschliche Erkennen, die Verbindung von Leib und
Seele, das Wesen der Dinge, die Natur des Seins, nicht in
Betracht. Deshalb konnten die zahlreichen und mannigfaltigen
Kenntnisse unserer Zeit die Principien der erhabenen christ-
lichen Philosophie nicht iindern. (8. Tononi a. a. O. 8, 11.) —
Es ist dieselbe Antwort, die wir unseren Gegnern auf denselben
«um Uberdrufs wiederholten Einwurf zu geben in der Lage
waren. Der thatsiichliche Erfolg bestiitigt ihre Richtigkeit; denn
die neuere Philosophie, obgleich im Besitz der gewaltigen Er-



Albert Barberis. 441

rungenschaften in Physik, Chemie, Physiologie usw., von Sprach-
und ' Religionswissenschaft ganz zu schweigen, ist in der Unter-
suchung jener Grundfragen des menschlichen Wissens weit
hinter Aristoteles und der Scholastik zuriickgeblieben — aus
dem einfachen Grunde, weil sie auf morschem Fundament, auf
einseitigen und falschen Principien ihre Gebdude zu errichten
suchte.

Im Anfang des Jahres 1879 falste Barberis zusammen mit
gelehrten Freunden den Plan zur Herausgabe der Zeitschrift
Divus Thomas, und noch vor Erscheinen der pépstlichen Ency-
klika Aeterni Patris bereitete Barberis, der die Leitung des
Unternehmens auf sich nahm, die Materialien fiir das erste
Heft der neuen Zeitschrift, das am 7. Marz 1880 erschien.

Bereits der erste Jahrgang bringt einen mustergiiltigen
Kommentar Barberis zu dem ersten und zweiten Artikel der sieben-
undsiebzigsten Qudstion aus dem ersten Teile der theologischen
Summe, welche die Fragen behandeln, utrum ipsa essentia animae
sit ejus potentia, und utrum sint plures potentiae animae. Mit
der Frage nach den Seelenvermiégen hidngen fast sadmtliche
Grundlagen der Philosophie zusammen; ontologische und psy-
chologische Begriffe kommen zur Anwendung und Erorterung.
Hieraus erhellt die Bedeutung der betreffenden Untersuchung,
in welcher sich Barberis als hervorragender Metaphysiker
bewiahrt. Von tiefem Eindringen in das innerste Verstindnis
der thomistischen Philosophie zeugen die von B. gegebenen
Begriffsbestimmungen iiber Vermogen (im psychologischen Sinne)
und Thiatigkeit, Potenz und Akt, aktive und passive Potenz.
Von der ersten Materie wird treffend gesagt, sie sei ihrem
Wesen nach Potenz: etiam cum actu est, est potentia, et nulli-
mode est actus. , Vermogen ist unmittelbares Thitigkeitsprincip.“
, Vermogen ist erste Wirklichkeit (actus primus), geordnet zur
zweiten Wirklichkeit, namlich der Thétigkeit, dem Wirken
(operatio). ,,Vitales Vermogen ist Princip einer Thitigkeit, die
von einem lebendigen Wesen ausgeht und in ihm sich vollendet
(terminatur).“ Die Seele selbst ist nicht Vermégen: quia non
est ex se primo ex natura sua ad alium actum ordinata. (Div.
Thom. Vol. I p. 99 squ.) Die Argumente des hl. Thomas,
durch welche er die These beweist, dals die Seele selbst nicht
ihr Vermogen sei, beruhen auf der Thatsache des Wechsels,
der Verdnderung in ihren Thitigkeiten. Aus dieser Thatsache
folgt, dafs die Seele nicht reiner Akt, sondern mit Potenzialitat
gemischt ist. Hieraus ergeben sich zwei specielle Argumente,
in denen beiden der Begriff Potenzialitat eine wichtige Rolle spielt.



442 Albert Barberis.

Das erste Argument geht von dem Grundsatze aus, dals die
Potenz (reale Moglichkeit) derselben Gattung wie der ihr zu-
gehorige Akt angehoren miisse. Der Akt (Wirklichkeit, Ver-
wirklichung) ist nimlich nichts anderes als die Potenz in ihrer
Verwirklichung. Zu beachten ist daher — was von B. scharf-
sinnig hervorgehoben wird —, dafs im Seelenvermdgen selbst
die die Moglichkeit begriindende Realitat (Qualitat) von dieser
(realen) Moglichkeit unterschieden werden miisse. Auf Grund
jenes Princips lilst sich das erste Argument in folgende syllo-
gistische Form bringen: ,Wenn der Aktus nicht der Gattung
Substanz angehort, so kann ihr auch die ihm entsprechende
Potenz oder reale Moglichkeit nicht angehGren: nun gehort aber
die Thatigkeit der Seele nicht der Gattung Substanz an, also
kann auch das Seelenvermogen (als Triger der realen Moglich-
keit) nicht der Gattung Substanz angehoren.“ Behufs besseren
Verstindnisses dieser Argumentationsweise unterscheidet der
Kommentar folgende Ordnungen, die in einer geschaffenen In-
telligenz sich finden konnen: 1.die des Seins, sofern sie Substanz
ist; 2. die der Potenzialitit im allgemeinen, sofern kein ge-
schaffenes Wesen reiner Aktus ist; 3. die der specifischen
entfernten Potenzialitit, sofern der Intelligenz Vermigen, wie
Intellekt, Wille zukommen; 4. die der specifischen nichsten
Potenzialitit, sofern ein solches Vermogen zu irgend einem Akte
determiniert ist; 5. die der Thatigkeit, z. B. der aktualen Erkenntnis
eines bestimmten (segenstandes. Mit Hilfe dieser Unterschei-
dungen ist die Kraft des Argumentes leicht zu beurteilen; denn
lage die Potenz zur Thitigkeit unmittelbar in der Substanz,
so wire die Thatigkeit offenbar selbst Substanz, demnach wie
diese eins und unveranderlich. Nun mufs aber selbst im reinen,
geschaffenen Geiste nicht blofs Potenzialitit im allgemeinen,
sondern auch sowohl die entfernte Potenzialitit des Vermogens,
als auch die nichste der Habituierung der Vermogen (im reinen
Geiste durch eingeschaffene Erkenntnisformen) angenommen
werden.

Das zweite Argument lautet in strenger Form also: Wire
die Wesenheit der Seele ihr Vermigen, so miilste sie, wie sie
immer Seele actu ist, in derselben Weise die Lebensthitigkeiten
haben; nun ist sie immer Seele actu, ohne in derselben Weise
die Lebensthiitigkeiten zu haben: also ist die Wesenheit der
Seele nicht ihr Vermogen. — Es wiirde zu weit fiihren, die
scharfsinnige Erorterung des anscheinend schwierigen Textes
zu verfolgen. Wir begniigen uns daher mit der Anfiilhrung der
Schlufsworte Barberis’, in denen der Nerv des Argumentes



Albert Barberis. 443

blofsgelegt wird: Cum essentia animae non sit partim actus,
partim potentia, si hypothetice potentia animae foret ejus essen-
tia, potentia animae non posset esse partim in actu respectu
aliquorum et partim in potentia respectu caeterorum, sed deberet
esse simpliciter et totaliter actus respectu omnium, ad quae dicit
relationem. Et proinde in hac hypothesi oporteret ut vivens
esset simpliciter et totaliter in actu ad omnia opera vitae; hoc
autem falsum esse quisque dabit: proinde firma manet Aquinatis
sententia. (Div. Thom. L. c. p. 84.)

Aus der ausfiihrlichen Erliuterung der Einwiirfe und Lo-
sungen moge nur weniges hervorgehoben werden. Charak-
teristisch ist die Aulserung iiber die moderne Theorie der
Sensation, derzufolge eine Art substanzieller Sensation, kraft
welcher die Seele bestindig den eigenen Leib empfindet, anzu-
nehmen ist: diese Theorie konne in dem Sinne aufgefalst und
gebilligt werden, dals zwar eigentlich das Beseelte empfinde,
die Seele aber erste Wurzel und der Leib deren Ergénzung
in der Ordnung des sinnlichen Empfindens sei. KEine derartige
milde Erklirung entspreche der Sinnesweise und Gewohnheit
des englischen Lehrers. So anerkennenswert dieses Bestreben ist,
und so sehr unser Kommentator Lob verdient, wenn er auch
hierin in die Fulsstapfen des englischen Lehrers tritt, so ist
jenes Verfahren der milden Deutung doch nur am Platze, wo
nicht evident falsche Principien und ein ganz entgegengesetzter
Standpunkt dieselbe verbieten, wie vielleicht im vorliegenden
Falle, in welchem der modernen Redeweise die Grundansicht
des cartesianischen Dualismus zu Grunde zu liegen scheint.
Weiterhin wird die Schwierigkeit beriihrt, die darin liegt, dals
nach thomistischer Lehre einerseits das Wesen der Dinge durch
Schlufsfolgerung auf dem Wege der Reflexion erkannt werden
soll, andererseits aber angenommen wird, dafs die substanziellen
Formen durch Abstraktion — im Lichte des intell. agens
erkannt werden. (8. 178.) Die Losung wird im Verlaufe der
Erklirung des zweiten Artikels gegeben und geht im wesent-
lichen dahin, dals wir durch Abstraktion nur das augenblicklich
Wahrgenommene im allgemeinen erkennen und deshalb behufs
einer vollkommeneren Erkenntnis die Higentiimlichkeiten (pro-
prietates, propria) mit dem Wesen (durch Urteil oder Schlufs)
verbinden miissen.

Das Resultat der Untersuchungen iiber den Inhalt des
ersten Artikels zusammenfassend, gibt B. zunéchst die Definition
dervitalen Potenz, die das lebende Wesen unmittelbar befahigt, akti-
ver Grund und Subjekt seiner Thétigkeit zu sein, durch deren Auf-



444 Albert Barberis.

nahme es selbst vervollkommnet, aktuiert wird, die sich sonach
als actus secundus verhalt. Wie der actus secundus, so ist
auch die Potenz Accidens nach dem Satze: potentia et actus
dividunt ens et quodlibet genus entis. Wesenheit und Thatig-
keit unterscheiden sich folglich wie Substanz und Accidens. —
Da die Wesensform dem Ganzen (composito) ein in jener Ord-
nung, in welcher die Form sich als Aktus verhilt, vollkomme-
nes Sein verleiht und die Wesenheit der Seele Form eines phy-
sischen Korpers ist, das Seelenvermogen aber zu den Lebens-
akten sich als Potenz verhilt, so wiirde unter der Voraussetzung,
dafs das Vermogen der Seele ihre Wesenheit sei, dieses Ver-
mogen dem Korper oder lebenden Wesen ein vollkommenes
Sein in der Ordnung der Lebensthitigkeiten verleihen, und das
lebende Wesen wiirde actu alle vitalen Lebensthatigkeiten
besitzen, auf welche sein Vermogen sich erstreckt. Da nun
aber ein lebendes Wesen wenigstens nicht beziiglich aller
Lebensthitigkeiten immer in actu ist, so kann auch die Wesen-
heit der Seele nicht ihr Vermégen sein. Doch ist das Ver-
mogen der Seele nicht ein accidens commune, sondern ein acc.
proprium: utpote proprietas naturalis fluens ab anima. (L. c.
p. 179.)

Schliefslich fragt B. nach dem Grunde der Gewifsheit des
im ersten Artikel behaupteten Unterschiedes zwischen dem
Wesen und dem Vermogen der Seele und spricht ihr mit
Banez und der Thomistenschule volle Wahrheit und Gewilsheit.
zu. Suarez dagegen, in Verkennung des hauptsichlichen Fun-
daments der thomistischen Lehre, halte den realen Unterschied
des Wesens und des Vermigens der Seele fiir probabel, wie-
wohl er erkldre: magna religione observant (discipuli S. Th.) hoc
principium, quod substantia creata nequit esseimmediatum prin-
cipium alicujus actionis.

Beziglich des zweiten Artikels, der die Frage bebandelt,
utrum sint plures potentiae animae, bemerkt B., es handle sich
hier nicht um die Thatsache einer Mehrheit von Seelen-
vermogen, sondern um die Erkenntnis von deren Notwendigkeit,
mit anderen Worten um die wissenschaftliche Krkenntnis
jener Mehrheit. Auch fiir diese Thesd gibt der englische
Lebrer eine doppelte Begriindung, die eine, wie unser Kommen-
tator bemerkt, ex principiis ontologicis, die andere ex propriis rei.
Die erstere ist aus der Zweckursache ecentnommen und stiitzt
sich auf den Grundsatz: Superiora adipiscuntur perfectam boni-
tatem motibus multis. B. verhehlt sich nicht die Schwierig-
keiten des ersteren, aus dem Zweckbegriff und iiberdies aus



Albert Barberis. 445

der Bestimmung des Menschen zur vollkommenen Gliickselig-
keit (d. h. zur Anschauung Gottes, also zu einem iiber-
natiirlichen Endziel) geschoptten Arguments. Mit Recht er-
klart er die Argumentation aus der Zweckursache fiir
wissenschaftlich zuldssig, unter der Voraussetzung, dals die
notwendigen Kautelen Anwendung finden, um nicht, wie
S. 350 Anm. a. a. O. an einem Beispiele, das Aristoteles
selbst bietet, gezeigt wird, ex nimio desiderio uniuscujusque
rei causas statim  cognoscendi, in Irrtum zu verfallen
und den Gegnern der Finalursachen, wie Bacon u. and., Anlals
zur volligen Verwerfung zu geben. Was dann aber den Um-
stand betrifft, dafs der englische Lehrer das iibernatiirliche (vom
freien gottlichen Ratschlufs abhidngige), nicht das der mensch-
lichen Natur proportionierte (natiirliche) Endziel zum Ausgangs-
punkte seines ersten Argumentes macht, so gibt Barb. zuerst
die Erklirung Cajetans, der hl. Thomas setze die thatsichliche
Bestimmung der verniinftigen Geschopfe als durch Offenbarung
bekannt voraus und beurteile darnach die verschiedene von seiten des
reinen wie des menschlichen Geistes erforderliche Ausstattung;
fugt aber seinerseits die von Voraussetzungen unabhingige Er-
klarung hinzu, wornach der hl. Thomas von einem Princip aus-
geht, das von der natiirlichen wie iibernatirlichen Ordnung
absieht und daher in seiner Universalitit in jeder Ordnung
gewahrt bleibt. Mit Riicksicht auf eine neuerdings aufgetretene
Ansicht, der englische Lehrer betrachte die unmittelbare An-
schanung als das einzig mogliche Endziel des Menschen, moge
bemerkt werden, dafs B. dem Kommentator der theologischen
Summe, Cajetan, in der Annahme zustimmt, Deum, ut est in se
summum bonum complete beatificans creaturas intellectuales,
pon esse finem necessarium: eine Annahme, die der thomistischen
Lehre ungeachtet der verschiedenen Ausdruckweise im Wesen
der Sache vollkommen entspricht, und die im Kampfe gegen
die Reformatoren, gegen Bajus und Jansenius scharf formuliert,
als Gemeingut der hervorragendsten theologischen Schulen an-
zusehen ist. Da wir hier diesen Gegenstand nur streifen
kionnen, so moge auf zwei Autoren, Reprisentanten jener Schulen,
verwiesen werden: Schizler, Neue Untersuchungen, S. 264 ff,
Kleutgen, Theologie der Vorz. Bd. II1 S. 140 d. I. Aufl.

In demselben ersten Bande der Zeitschrift Divus Thomas
verteidigt B, in einer lingeren Artikelserie, die zugleich in
Buchform erschien (Positivismus ac nova methodus psy-
chologica professoris Siciliani, Piacenza 1887) die psy-
chologischen Grundlagen der Scholastik gegen einen von positi-



446 Albert Barberis.

vistischer Seite ausgehenden Angriff. Siciliani gilt als Vertreter
eines freieren Positivismus, wandte sich aber spiter mehr dem
reinen Positivismus, d. h. (nach Gruber, der Positivismus v. Tode
August Comtes usw. Freiburg 1891 S. 160 ff.) dem unter
diesem Namen auftretenden philosophischen Nihilismus zu. P.Gruber
(a. a. O. 8. 161) charakterisiert seine den ,neuen politischen
und nationalen Bediirfnissen des geeinigten Italien angepalste
Philosophie* als krankend an , Verworrenheit, Verschrobenheit
und metaphysicher Willkiir“, Siciliani will im Sinne der Positi-
visten die Frage nach dem Wesen der Seele aus den philo-
sophischen Disciplinen ausgeschlossen wissen, nicht weil etwa
diese Frage als schon geklirt keiner Untersuchung mehr bedarf,
sondern weil der fortdauernde Streit zwischen Spiritualisten und
Materialisten beweise, dals eine solche unmoglich sei. Die
wahre, positive Philosophie sei weder dogmatisch noch skeptisch,
sondern kritisch. Dagegen zeigt B., dals der kritische Stand-
punkt notwendig entweder dogmatisch oder skeptisch werden
miisse, wie denn thatsdchlich die Positivisten dem Materialismus
verfallen sind: also in eine Art der von ihnen so sehr per-
horrescierten Metaphysik. Sicilianis Behauptung, die Psychologie
diirfe weder spiritualistisch noch materialistisch sein, wider-
spreche dem ontologischen Grundsatz, dals alles, was ist, ent-
weder Geist oder Materie sei: eine Entscheidung fir oder
wider sei fir die Wissenschaft von der Seele unum-
ganglich.

Im weiteren Verlaufe richtet sich B. gegen die von Sic.
befiirwortete Methode, die vom Subjekt und Objekt zugleich
auszugehen vorgibt, und obgleich sie nur Phinomene anerkennt,
da nur solche Gegenstinde des Erkennens sein konnten, doch
an der Existenz des Subjektes festzuhalten sucht. Sic. verfillt
damit in den Relativismus und zwar nicht nur in den univer-
salen wissenschaftlichen Relativismus, sondern auch in den
universalen realen Relativismus. ,,Das System des phdnomenalen
Realismus entspringt aus einer Mischung des orthodoxen Posi-
tivismus, namlich des Positivismus im Sinne Comtes, der schrieb:
,Tout est relatif, voila le seul principe absolu‘, mit dem Hegelianischen
Kriticismus, nach welchem gilt: A = —- A, d.h. dasSeinistideuntisch
mit dem Nichtsein. Wir begegnen sonach in Siciliani einem auch
auf Taine zutreffenden Falle, dals der empiristische Phénomenalis-
mus und Relativismus zu dem rationalistischen Phanomenalismus,
wie er im Hegelschen Systeme ausgepriigt ist und dem empi-
ristischen parallel lduft, um die wissenschaftliche Form betteln
geht. Wesenlose Phidnomene konnen in der That — wenn



Albert Barberis. 447

iiberhaupt — nur in einer Sein und Nichtsein identifizierenden
Dialektik ihre wissenschaftliche Begriindung finden.

Unschwer findet die Anklage gegen die Scholastiker, dafs
sie einseitig auf die innere Erfahrung oder Beobachtung ihre
spiritualistische Theorie der menschlichen Secele begriindeten, ihre
Widerlegung. lhr Verfahren unterscheidet sich nicht nur wesent-
lich von dem positivistischen, das die Psychologie zur Grundlage
der gesamten Philosophie erhebt, sondern auch von dem der schotti-
schen Schule des gesunden Menschenverstandes, deren sonst
anerkennenswertes Streben hinter den Forderungen der Wissen-
schaft zuriickbleibt. ,Die Scholastiker sind immer darin uber-
eingekommen, dals Grundlage der Wissenschaft die ersten
unmittelbar einleuchtenden Principien und der Begriff des Seius,
in welchem diese Principien enthalten sind, seien.“ (Positivismus
etc. p. 72.)) Diese Principien bilden aber nur die letzten
Grundlagen der Wissenschatten, ihre néchsten sind vielmehr die
Wesenheiten der Dinge, um welche es sich handelt. Zur Er-
kenntnis der Wesenheiten und Priocipien aber gelangen wir
durch Erfahrung. Der Gang der wissenschaftlichen Erkenntnis
vollzieht sich demmnach auf einem zweifachen Wege: dem von der
Erfahrung zu den Wesenheiten und regressiv zu dem Ausgangs-
punkte der Untersuchungen, d. h. den nunmehr in ihrem not-
wendigen Zusammenhange mit dem Wesen zu erkennenden
Eigentiimlichkeiten und Zustinden der Dinge.

Gegen die sonderbare Annahme, der Spiritnalismus setze
die Substantialitdt des Bewulstseins voraus, stellt B. folgende
Satze auf.

1) Das Bewufstsein ist nicht das Wesen der menschlichen
Seele, sondern eine Potenz, ein Accidens derselben.

2) Das Bewufstsein als Potenz ist vom intell. possibilis nicht
verschieden.

3) Der menschliche Intellekt heifst Bewulstsein von dem
Augenblicke seiner Entwicklung, da er zuerst sein eigenes Er-
kennen erfalst (percipit).

4) Da ein Accidens nicht ohne Substanz sein kann, so
kann der Intellekt sein eigenes KErkennen nicht erfassen, ohne
es in seiper Substanz zu erfassen: der reflexe Akt des In-
tellekts lauft daher in der Krfassung der Substanz der
Seele aus.

Der Unterschied der scholastischen von der Methode Reids
usw. wird auf folgende Momente zuriickgefiihrt. Erstens be-
gniigt sich jene nicht damit, die Grundsitze des gesunden
Menschenverstandes als instinktive HEingebungen hinzunehmen,



448 Albert Barberis.

sondern zeigt auf dem Wege der Analyse in ihre Elemente
deren Evidenz auf. Zweitens vermag die scholastische Methode
mittels dieser Elemente — der Objektivitit des Seins und der
hochsten Grundsidtze — die Wahrhaftigkeit der dufseren Sinne
und des Bewulstseins zu erweisen. Drittens bilden nach scho-
lastischer Lehre das Bewulstsein und die iibrigen Mittel der
Erkenntnis zwar Kriterien der Wahrheit fiir die Gegenstinde,
deren Erkenntnis sie vermitteln, nicht aber sind sie die ersten
Principien der Wahrheit. Endlich macht die Scholastik einen
ganz anderen Gebrauch vom induktiven Verfahren, indem
sie sich nicht wie die schottische Schule damit begniigt, durch
genaue Induktion festzustellen, dafs in allen Individuen jene
Eigenschaften sich finden, die im Urteile als einem Subjekte
angehorig ausgesagt werden, sondern verlangt, dafs der innere
und notwendige Zusammenhang zwischen den induktiv getun-
denen Qualititen und einer bereits bekannten Eigentiimlichkeit
des Subjektes nachgewiesen werde.

Aus dem Nachweis der Substantialitit des Bewulstseins-
subjektes heben wir die scharfsinnige Art hervor, wie der Verf.
zeigt, dafs das Bewulstseinssubjekt nicht irgend eine in Identitit
mit sich selbst beharrende Thatigkeit sein konne. Kine solche
Aunnahme wiirde zu der Behauptung Fichtes fithren, dals das
Bewulstseinssubjekt sich selbst setze (p. 157). Nicht minder
treffend ist die Bemerkung (S. 161), dals die Termini (Aus-
gangs- und Zielpunkt) der Thatigkeit selbst nicht Thatigkeiten
sein konnen, und dafs eine solche Annahme das absolute Werden
Hegels nach sich ziehen wiirde. Wie man sieht, hat Barb.
einen tiefen Blick in die Quellen der Irrtimer unserer ,grolsen®
Philosophen geworfen und bewiesen, dafs auch ein Italiener
den spekulativen Ideen der spekulativsten Nation auf den Grund
schauen konne.

Uber die Partieen, welche von der verschiedenen Weise,
den Materialismus zu widerlegen, handeln, miissen wir uns kurz
fassen. B. hilt an den Grundbegriffen der aristoteliseh-
thomistischen Naturphilosophie entschieden fest: vor allem an
dem Begriff der Materie als reiner Potenz (potentia passiva),
da nur aus Bestimmendem (forma substantialis) und Bestimm-
barem eine wesenhafte Einheit resultieren konne, und gewinnt
damit die richtige Bestimmung des Seelenbegriffs als substan-
tiellen Grundes der Lebenserscheinungen. Auf Grund dieses
Begriffs ist er im stande, das mangelhafte Schema Sicilianis
sowohl der materialistischen als auch der spiritualistischen
Systeme zu ergidnzen: denn zu jenen gehort auch die Seelen-



Albert Barberis. 449

theorie derjenigen, welche die menschliche Seele in allen ihren
Thitigkeiten an korperliche Organe gebunden, sie also wie die
tierische Seele in der Materie versenkt sein lassen; zu diesen
aber auch die Theorie, welche die intellektive (menschliche)
Seele zwar als den Korper gestaltendes und belebendes Princip
auffalst, ibr aber eine von korperlichen Organen unabhingige
Thitigkeit und folglich selbstindiges Dasein (Substantialitit)
zuschreibt, d. h. die Theorie des Aristoteles und der Scholastik.
Nur diese Theorie wird den Bewulstseinsthatsachen, welche die
substantielle Einheit des Menschen verbiirgen, gerecht, ohne
dem Materialismus zu verfallen, und stellt den wahren Spiri-
tualismus dar, ohne den Menschen zu einem Geistwesen zu
machen oder zu einem Geist, der accidentell mit einem Korper
in Gemeinschaft steht. Angesichts der scholastischen Auffassung
kann demnach auch von einer ,Lokalisation des Verstandes
und Willens, der geistigen Seelenkrifte, keine Rede sein, und
die Bemithungen der Phrenologen, denen der Verf. eine ausfiihr-
liche und schlagende Widerlegung widmet, mufsten schon aus
principiellen Griinden, infolge der inneren Unmoglichkeit der
Sache selbst, scheitern. Wir glauben iiber diese Widerlegung,
so sehr sie sich durch Gelehrsamkeit und Scharfsinn aus-
zeichnet, hinweggehen zu diirfen, da der Einfluls Galls in
Deutschland ein unbedeutender geblieben, und seine Anhianger
mehr in Frankreich und anderwirts zu finden sind. Aber ab-
gesehen von den Einfillen der Phrenologen kann die Lokali-
sation des Denk- und Willensvermogens nicht etwa aus der
Abhidngigkeit derselben von den Thétigkeiten der inneren Sinne
erschlossen werden; denn diese betrifft nur die Materie des
intellektuellen Erkennens und bedeutet keineswegs eine innerlich
physisch-vitale, d. h. organische Natur derselben. Nur in dem
Sinne einer Abhangigkeit von der sinnlichen Quelle, aus der die
Seele die Elemente ihres hoheren Erkennens schopft, lehrt der
hl. Thomas eine gewisse Zeitlichkeit des intellektuellen Er-
kennens; denn an sich ist dieses, wie sein Objekt, das Intelle-
gible, einem irdischen Zeitmals nicht unterworfen.

Dagegen die organische Gebundenheit nicht blofs derjenigen
Sinne, mittels welcher wir die sensiblen Qualititen der Dinge
wahrnehmen, sondern auch der sogenannten inneren Sinne, des
sinnlichen Bewulstseins, der Phantasie, des sinnlichen Gedécht-
nisses, der sog. Vis cogitativa wird von der Scholastik entschie-
den festgehalten und die Organe derselben in das Nervensystem:
speciell das Gehirn verlegt. Unentschieden aber ist auch bis
jetzt — aller Fortschritte der Gehirn- und Nervenphysiologie

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 31



450 Albert Barberis.

ungeachtet — die Frage geblieben, ob das Gehirn selbst wieder in be-
sondere Organe fir Phantasie, Gedachtnis usw. sich scheide, ge-
schweige denn, dals solche Organe z. B. fiir das Gedachtnis oder so-
gar fir bestimmte Sparten desselben bereits mit Sicherheit nachge-
wiesen wiren.

Drei Ansichten fiihrt unser Verfasser auf, die von den mo-
dernen Physiologen vertreten werden. Die erste geht dahin, dals
eine solche Scheidung nicht durchfihrbar sei, weil die Grenzen
der Gehirnwindungen weder anatomisch noch histomorphologisch
eine genauere Bestimmung gestatten; nach der zweiten (Flourens)
haben alle (ehirnteile homogene Funktionen, nach der dritten
(Hitzig) dagegen sind Nervencentren vorhanden, die specielle Or-
gane von Seelenvermogen bilden. Vom scholastischen Standpunkt
ist kein Grund vorhanden, diese dritte Ansicht zu beanstanden,
vorausgesetzt, dafs sie mit der Beschrinkung auf sinnliche Seelen-
vermogen angewendet wird.

Eine andere Reihe von Artikeln (Div. Thom. t. V), die mit
den Initialen M. P. unterzeichnet, nach Tononis Zeugnis aus
der Feder Barberis' geflossen ist, behandelt ebenfalls ein in die
Psychologie einschlagendes Problem und betitelt sich: De unione
animae et corporis fragmenta psychologiae. Die Frage wird
auf Grund unzweifelhafter Bewulstseinsthatsachen nach Wider-
legung der hervorragendsten geschichtlichen Lésungsversuche
im Sinne der thomistischen Psychologie beantwortet. Jene Be-
wulstseinsthatsachen driicken sich in den allen geldufigen Sitzen
aus: Ich bin Mensch, d. h. ein selbstbewulstes, zugleich geistiges
und materielles Wesen; ich bin Korper, habe korperliche
Eigenschaften, Schwere u.dgl ; ich esse, wachse, bewege mich;
nehme wahr, empfinde, traure, freue mich; ich denke und ver-
lange nicht allein nach sinnlichen, sondern auch nach geistigen
Giitern, wie Wissenschaft und Tugend. Mit anderen Worten:
wir schreiben dem einen Ich, dem einen im Ich sich aus-
sprechenden ungeteilten Wesen und Subjekt materielle, korper-
liche Eigenschaften, vegetative, sensitive und geistige Funktionen
zu. Die Frage erhebt sich: wie ist diese Vielheit von Funk-
tionen und Vermogen moglich? Die gewohnliche Antwort (im
(Gegensatz zum Monismus, fiir den es eine Frage nach der
Verbindung von Leib und Seele nicht gibt) lautet: Der Mensch
ist ein aus Leib und (Geist-) Seele zusammengesetztes W esen.
Wie ist nun diese Zusammensetzung zu denken? In Betracht
gezogen werden die Ansichten Platons, die Theorie des influxus
physicus , die harmonia praestabilita Leibnitz’, die Ansicht Ros-
minis, die Auffassung Duns Skotus’ und Suarez’, endlich die



Albert Barberis. 451

des hl. Thomas, welch letztere allein im stande ist, alle jene
Satze zu rechtfertigen und das Wesen des Menschen in seiner
substantiellen Einheit und Zusammengesetztheit zu begreifen.
Indem wir die Widerlegung der platonischen Auffassung,
sowie die der Theorie des wechselseitigen physischen Einflusses
ibergehen, heben wir aus der Erorterung der harmonia praesta-
bilita als fiir uns von Interesse die Bemerkung hervor, dals in
der Leibnitzschen Theorie weder die Freiheit im Gebrauche der
korperlichen Organe, noch die freie Willensentscheidung, noch
das Verlangen nach sinnlichen oder geistigen Giitern eine Er-
klirung finden; das letztere nicht, weil auf die Monade nichts
Aufseres einzuwirken vermag, das Begehren also nach wirk-
lichen Giitern und deren Besitz, dhnlich wie in dem verwandten
Herbartschen System, seinen Sinn verliert. Die uns weniger
geliufige Theorie Rosminis bezeichnet der Verf. als einen Ver-
such, das System des influxus physicus mit dem
von Materie und Form zu vereinigen. Rosmini schreibt dem
Korper ein Sein nur in dem Sinne zu, als er fiir anderes, nicht
fiir sich ist, d. h. er besteht nur, sofern er seumsiert, aktuell
wahrgenommen wird. Er denkt sich demnach die Verbindung des
Korpers mit der sensitiven Seele vermittelt durch eine substantielle,
kontinuierliche Sensation, die Verbindung der intellektiven mit
der sensitiven Seele aber erkalrt er sich aus einer ebenso
substantiellen und kontinuierlichen Perception des fundamentalen
Sinnes. Da ihm das Wesen der intellektiven Seele in der An-
schauung des idealen Seins, das der sensitiven Seele in der
fundamentalen Sensation, das Wesen des Korpers endlich im
Percipiertwerden besteht, so niahert sich seine Theorie im
bedenklichen Grade den extremsten idealistischen Systemen.
Unter den scholastischen Theorieen vermag weder die
skotistische noch die suarezische vollstindig zu befriedigen. Jene
erklirt die dem Menschen mit allen ibrigen Korpern gemein-
samen Eigenschaften aus einer besonderen forma corporeitatis
und schreibt der Materie einen eigenen, wenn auch unvoll-
kommenen Aktus zu; diese stimmt mit der skotistischen darin
iiberein, dals sie fiir die Materie wenigstens einen actus meta-
physicus fordert; jene vermag die Korperlichkeit, diese die
Materialitit des einen, substantiell einheitlichen Menschen-
wesens nicht zu erkliren. Nur wenn man mit Aristoteles und
dem hl. Thomas die Materie als reine Potenz begreift, welche
durch die intellektive Seele sowohl zur Korperlichkeit als auch
zu vegetativer wie animalischer Lebendigkeit bestimmt ist, ver-
mag man von allen Bewulstseinsthatsachen eine befriedigende



452 Albert Barberis.

Erklarung zu geben, indem aus jener Verbindung in Wahrheit
ein Wesen, eine Substanz resultiert, der kraft dieser Verbin-
dung materielle und korperliche Eigenschaften, vegetative und
animalische, infolge ihrer iiberragenden Geistigkeit aber auch rein
geistige Vermogen und Thatigkeiten zukommen, Vermogen, die
sie folgerichtig im Bewulfstsein auf sich als deren Trager und
Princip zuriickbezieht.

Die Abhandlung iiber das formale Sein der Geschopte
(Esse formale estne creaturis intrinsecum an non? Dissertatio
oritica, zugleich als Separatabdruck im Verlage des Divus
Thomas erschienen, Piacenza 1887) zeigt uns Barberis im Lichte
eines eminenten Metaphysikers. Den Anlals boten Anhanger
des rosminischen Ontologismus, die den Vertretern des neueren
Thomismus gegeniiber den Vorwurf erhoben, von der Lehre
ihres Meisters in der Auffassung des formalen Seins der Ge-
schopfe abgewichen zu sein und sich der Theorie des Suarez
zugewendet zu haben, der das formale Sein der Geschopfe als
eine denselben innerliche, mit ihrer Wesenheit real identische
Realitit betrachte, wiihrend der englische Lehrer in Uberein-
stimmung mit Rosmini das formale Sein (Dasein als letzter Akt,
der zur Wesenheit hinzukommt und dieselbe zu etwas aulser-
halb ihrer Ursachen Bestehendem macht) als eine der Wesen-
heit #uflserlich bleibende, das konkrete Sein (ens) nicht als
Form innerlich konstituierende Realitat bestimme. Rosmini selbst
gelangte zu dieser Annahme infolge seiner Theorie vom sog.
idealen Sein, das er als etwas Gott und der Welt Geemeinsames
betrachtete, in Gott gewissermafsen Anfang und Wurzel seines
Seins, in den Geschopfen aber Grund ihres Daseins und ihrer
Intellegibilitdt. Da nun Rosmini, die mit der Abstraktheit dieses
,ideellen* Seins gegebene, sozusagen negative Einfachheit,
Unzeitlichkeit usw. mit den gottlichen Eigenschaften der posi-
tiven Einfachheit, Ewigkeit usw. verwechselnd, dem ,ideellen*
Sein gottliche Eigenschaften zuschrieb, sah er sich, um dem
Pantheismus zu entgehen, zur Behauptung genotigt, demselben
komme eine doppelte Termination zu, eine innere in Gott, eine
dufsere in den Geschopfen; mit anderen Worten, den geschopt-
lichen Wesenheiten komme das Dasein nicht als Konstitutiv
— aufgenommen in ihr Wesen und durch dieses beschrinkt —,
sondern nur durch eine gewisse idunlsere Applikation zu; sie
seien existent dadurch, dafs sie im gottlichen Intellekt schopfe-
risch gedacht werden, ihr Dasein sei ihr intellegi.

B. fiihrt den Nachweis, dals eine solche Theorie dem eng-
lischen Lehrer, der die Dinge formell durch ihr eigenes



Albert Barberis. 453

freilich von Gott verliehenes Sein dasein lilst, durchaus fremd
sei, und gibt den verschiedenen Ansichten des hl. Thomas, des
Suarez und Rosminis in folgenden Worten Ausdruck: ,,Der
englische Lehrer schligt in der Frage einen mittleren Weg
ein, von dem sowohl die Schiiler des Suarez als auch diejenigen
Rosminis abweichen. Die Anhénger des Suarez némlich be-
haupten, das Sein sei in der realen Ordnung derart den end-
lichen Dingen innerlich, dafs es nicht allein im Wesen als
seinem Subjekte, sondern mit der realen Wesenheit identisch
ist. Die Neueren (gemeint sind die Rosminianer) aber betrach-
ten das Sein in der realen Ordnung als etwas Aulserliches, das
nicht nur von der Wesenheit verschieden, sondern in dieser
auch nicht einmal als seinem Subjekte aufgenommen ist. Der
hl. Thomas aber lehrt, das Sein sei zwar in der Wesenheit als
seinem Subjekt, jedoch von der realen Wesenheit selbst ver-
schieden wie der Akt von seiner realen Potenz, und so ist
jegliche Natur wesentlich Sein (ens), nicht nach dulserer Benennung
(denominatio), sondern dadurch, dals sie innerlich fahig ist (nata
est), in sich als Subjekt das formale Sein aufzunehmen.“ (Esse
formale ete. p. 143.)

Die im vierten Bande des ,,Divus Thomas* veroffentlichte
Reihe von Artikeln ,jiiber die ideologischen Arbeiten des Pro-
fessor J. B. Tornatore“ bildet ein schones Denkmal der Pietét
und des Freimuts unseres gelehrten Thomisten gegeniiber einem
hochverehrten Lehrer und Mitarbeiter. Als Leiter der Zeit-
schrift fuhlte sich B. verpflichtet und berufen, zur Verteidigung
seines Lehrers und seiner Zeitschrift gegen den Vorwurf onto-
logischer, beziehungsweise rosminischer Theorieen das Wort zu
ergreifen. Den Anlals boten die von Tornatore iiber das Ob-
jekt des Verstandes gegebenen Krklarungen. Er unterschied
pimlich zwischen dem ens naturale, das aus Form und Materie zu-
sammengesetzt ist, und dem ens subsistens oder ens per se,
das nichts anderes als der menschliche Intellekt selbst sei;
nur das letztere verdiene den Namen des ontologischen Seins,
aus dessen Erkenntnis der Mensch durch eine allen zugingliche
Beweisfiihrung zur Erkenntnis Gottes aufsteige. Das zuerst
erkannte ens naturale sei die Erkenntnis des menschlichen
Intellekts von sich selbst, jedoch nicht in seiner Besonderheit
und Individualitdt, sondern: ,in sua parte communi et universali
omnibus intellectibus huwanis: et significare intendo, quod per
primum suum verbum dicit sibi se esse capacitatem, vim for-
mandi in se verbum omnium rerum materialium: quae capacitas
et vis univoca est omnibus humanis intellectibus®. (Div. Thom.



454 Albert Barberis.

t. IV p. 316.) Mit diesen Worten erklirt Tornatore selbst
seine Lehre, und es begreift sich, dals diese Redeweise Mils-
verstindnisse hervorzurufen geeignet war. Doch wenn irgendwo,
so ist in diesem Falle die von B. angewandte interpretatio
benigna berechtigt, da Tornatore im iibrigen entschieden die
thomistische Erkenntnistheorie vertriit und vor allem darin von
Rosmini und anderen sich unterscheidet, dafs er die Denkfahig-
keit der menschlichen Seele aus ihrer Immaterialitat, nicht aber
aus irgend einer intellektuellen, dem Wesen der Seele an-
gehorigen Anschauung ableitet. B. bezieht demnach, was
Tornatore von dem Ersterkannten sagt, nicht auf eine Prioritit
der Zeit, sondern der Natur, sowie auf das,intensive*, nicht auf
das Formal-Objekt des menschlichen Verstandes. Tornatore
nenne die Seele ens commune, quando eam considerat in fastigio
cognitionis apprehendentem in rebus materialibus cognitis esse
suum ipsis communicatum. Die Fahigkeit namlich, durch die
Thitigkeit des intell. agens das Sinnenbild zu vergeistigen,
wurzelt (freilich in Abhéngigkeit von der gottlichen Mitwirkung)
in der Geistigkeit der menschlichen Seele. Das ens des Tor-
natore sel demnach nicht das ens praedicabile und sei vergleich-
bar dem Begriff nach seinem Inhalt, nicht nach seinem Umfang.
(L. ¢. p. 572.) Gleichwohl kann B. nicht umhin, die Aus-
drucksweise ungliicklich zu finden, und gelangt zu folgendem
Schlufsurteil: ,Prof. Tornatore, qui per quadraginta annos
dictionem ens commune adhibuerat ad significandum ens
praedicabile, considerans quomodo nihil vere communis secundum
rem sit nisi in intellectu, hanc dictionem accommodavit ad
intellectus naturam designandam. Hinc tricae et confusiones,
sed sl infelix dictio, haud certe infelix doctrina: et ego
repetam illud Horatii: ubi plura nitent, non ego paucis offen-
dar maculis.“ (L. c. p. 573.)

Zur Erklirung der Art und Weise, wie Gemeinsames
secundum rem nur im Intellekte sei, erinnern wir an den von
Tornatore festgehaltenen Grundsatz, dafls ein Erkenntnisprincip
nichts von dem in sich haben diirfe, was es erkenne, d.h. dafs
es auf keine specielle Form der Erkenntnisobjekte beschrinkt
sein diirfe, sondern umfassend, allgemein, relativ oder absolut
immateriell sein miisse.

An Anerkennung hat es dem Begriinder und Leiter des
Divus Thomas nicht gefehlt. Die willkommenste und wertvollste
ist in dem Schreiben des regierenden Papstes v. 7. Febr. 1893
enthalten, worin der Dahingeschiedene zu den bisherigen Erfol-
gen begliickwiinscht und zugleich die Aufforderung hinzugefiigt



Probabilistische Beweisfiihrung. 455

wird, ex thesauro operum Aquinatis integram doctrinam
expromere und daraus die Waffen zu entnehmen ad novas errorum
opiniones refutandas: ein Wink in der Richtung der Art und
Weise, wie die Empfehlung der thomistischen Lehre seitens der
hochsten kirchlichen Autoritdt aufgefafst werden miisse. (Div.
Thom. t. IV p. 545.)

B. hat genau in diesem Sinne gewirkt. Die Fortfiilhrung
seines Werkes aber liegt in den besten Hinden und ist iiber-
dies durch das Zusammenwirken der Mitglieder einer moralischen
Korperschaft fur eine — Gott gebe! — recht ferne Zukunft
gesichert.

e S Y U—

PROBABILISTISCHE BEWEISFUHRUNG.
VON PROF. ]J. L. JANSEN C. ss. R.

IIL.

Die ,Zeitschrift fir katholische Theologie® bot im Oktober-
hefte 1896 ihren Lesern eine Abhandlung des hochw. P. Noldin
8. J. (,,Aquiprobabilistische Beweisfilhrung® 8. 670 figg.), worin
unsere Bemerkungen in dem Artikel ,,Probabilistische Beweis-
fuhrung® (in diesem Jahrbuch Bd. X 8. 483 ff.) angegriffen
wurden. Man wird uns eine Replik darauf gestatten.

P. Noldin meint erstens, die von uns citierten Worte des
hl. Thomas aus Quodlib. VIII qu. 6 art. XIII! haben einen ganz
anderen Sinn, als ihnen von uns zugeschrieben wurde ; jene Worte
beziehen sich nicht auf die Streitfrage zwischen Probabilismus und
Aquiprobabilismus. Man sehe das schon, so meint er, auf den
ersten Blick. (Zeitschr. a. a. O. S. 671.) Wahrscheinlich weil
der Artikel die Uberschrift trigt: ,Utrum ille, qui habet plures
praebendas, peccet —? Dagegen wire jedoch zu bemerken,
dafs diese Uberschrift nicht die eigentliche, vom hl. Thomas
herriithrende, 2 sondern jene des Herausgebers ist. Der eigent-
liche Titel des Artikels ist beim hl. Thomas einige Seiten
frither zu finden, wo er namlich die Einteilung der Quaestio VI

1 Das Citat bei P. Noldin scheint unrichtig. Er citiert: ,,im 33.
Artikel des 8. Quodlib.* Das Quodlib. octavam hat blols 20 Artikel.

? Vergl. z. B. die alte Ausgabe von Lyon 1575, wo diese Uber-
schrift ginzlich fehlt.



	Albert Barberis : eine biographisch-litterarische Skizze

