Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Anordnungen Leos XIlI. Giber das Thomasstudium
Autor: Wehofer, F. Thomas M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762045

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

406 Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium.

ANORDNUNGEN LEOS XIII. UBER DAS
THOMASSTUDIUM.

Zum apostolischen Schreiben ,,Gravissime Nos“.
Von FR. THOMAS M. WEHOFER Ord. Praed.

TOD<>

In scholis catholicis omnibus.

L‘lvnrg&q o Ilérgog ot eimev avtw 0
‘CyltOl fl‘tlug ME; xol fmfv avtw
Iwgcs, nEVTE OV oufag, av yww-
OXEG ot PLAe OE. l&ye: avtdg o
Tyootg® RBooxe 7ta n()oﬁarta
wov. loan. 21, 17.

Der Grund, warnm man der thomistischen Bewegung selbst
an berufener Stelle vielfach noch gleichgiltig gegeniibersteht,
scheint wohl darin gelegen zu sein, dals man Bedeutung und
Tragweite der Encyklika , deternt Patris“ nicht geniigend zu
wiirdigen weils.

Und doch konnte man aus dem Durchbliattern der ,,Acta
Leonis XII1.“! allein schon ersehen, wie hochernst (,gra-
vissime*)? es der grofse Papst mit seinen Befehlen, zur Thomas-
philosophie zuriickzukehren, nimmt. Eines der wichtigsten der
einschlagigen Aktenstiicke ist oben publiziert; die nun folgenden
Bemerkungen wollen aus demselben nur das herausheben, was
fiir jeden katholischen Philosophen und Theologen
allgemein beachtenswert erscheint.

Sollten diese Zeilen einem aulserhalb der katholischen Kirche
stehenden Gelehrten in die Hinde fallen, so bitte ich denselben,
nicht sofort urteilen zu wollen, dafs in der katholischen Kirche
iiber philosophische Fragen, die doch ins Gebiet der reinen Ver-
nunft gehoren, der Papst entscheide. Die Lehre des heiligen
Thomas ist nimlich nicht nur Gegenstand der wissenschaftlichen

t Jedes Jahr erscheint ein Band im Verlage der tipografia Vaticana
in Rom und kann durch jede Buchhandlung bezogen werden (2 6 Lire):
die ganze Sammlung bildet eine Zierde fiir jede Bibiiothek, und der
gelehrte Theologe wie der Seelsorgspriester finden in den Krlassen des
grofsen Thomaspapstes reiche Weisheitsschitze fiir alle Gebiete des kirch-
llchen Lebens.

2 So schon in dem berithmten Schreiben an die bayrischen Bischéfe
,,()ffcw sanctissimo (22. Dez. 1887): ,,Ut opera magni Aquinutzs
essent in manibus et assidue apteque erpomrentm am pru!em monuimus
idemque saepius inculcavimus verbisque gravissimes.”



Anordnungen Leos XIIIL iiber das Thomasstudium. 407

Forschung, sondern seit der Thomasencyklika auch offiziell
Gegenstand und padagogischer Mittelpunkt des Unter-
richts ,in scholis catholicis. lunsofern die thomistische Philo-
sophie Wissenschaft ist, steht sie ganz und voll auf dem Boden
der gelehrten Forschung. Gerade die Thomistenschule war
es, die innerhalb der Kirche stets fiir die Freiheit der philo-
sophischen Forschung eingetreten ist und sich mit allem Nach-
druck dagegen gewehrt hat, dals die katholische Wissenschaft
diesem oder jenem Tagesgotzen blindlings Weihrauch streue;
gefeierte Namen, vielgepriesene Autorititen haben ihr niemals
imponiert; nur eine einzige Grenze, um mit dem gelehrten Wiirz-
burger Universititsrektor zu sprechen, kannte und kennt diese
echt katholische Wissenschaft: die Wahrheit. Man lese ein-
mal die Recensionen unseres Jahrbuchs durch, und man wird
sagen miissen: Die Ménner, die so schreiben, so ehrlich und offen
und mutig, das sind freie, deutsche Ménner, die jeder achten
muls, auch wenn -er ihren wissenschaftlichen Standpunkt nicht
teilt. Diese Freiheit und Unbetangenheit der Forschung ver-
danken die Thomisten nicht der Thomasencyklika. Die
thomistische Bewegung war, nach ihrer wissenschaftlichen Seite
hin, lingst in Flufs, bevor Leo XIII. seine Stimme erhob. Und
auch nach der Thomasencyklika haben die Thomisten nicht mit
Autorititsbeweisen gearbeitet, haben sich nicht auf den Papst
berufen, sondern haben stets vor Augen behalten, dafs die Philo-
sophie eine cognitio certa et evidens, naturali rationus
lumine parta, ist. Sagt doch Leo XIII. selbst: ,In jenen Lehr-
stiicken, welche die menschliche Erkenntnis auf natiirliche Weise
erfassen kann, ist es durchaus billig, dals die Philosophie ihre
Methode und ihre Principien und Argumente anwendet.“! Des-
halb kam die Thomistenschule auch mit einer nur zu gerecht-
fertigten Vorsicht jeven Litteraturprodukten entgegen, welche seit
1878 unter der Fahne des englischen Lehrers in die Welt ent-
sandt wurden, von Schriftstellern, die bisher den heil. Thomas
wenig st.udlert hatten und in Vel‘hﬂ.ltnlbﬂ)d[ﬂg sehr kurzem Zeit-
raum schwerlich zu grindlichem Verstindnis eines so tiefen
Geistes wie Thomas durchgedrungen sein konnten. Diesem freien,
echt wissenschaftlichen Standpunkt hat Leo XIII. neue Er-
mutigung cebracht; aber auch ohne Papst Leo XIIL. wiren
wir, was wir sind: Thomisten aus Uberzeuguno Als solche
suchen wir natiirlich auch anderen unsere Uberzeugung durch

1 Kne. Aeterni Patris, Wien, Eipeldauner u. Co., 1879 (im Auftrag
der Wiener apostol. Nuutiatur herausgegebene Ubersetzung, nach der
auch im Folgenden citiert ist), 15.



408 Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium.

Mitteilung unserer Griinde und Abwehr etwaiger Milsverstind-
nisse beizubringen; das hindert uns jedoch nicht, jeden Anders-
denkenden, der eine von der unseren abweichende wissenschaft-
liche Uberzeugung hat, aufrichtig und ehrlich zu achten, mag er
nun Molinist oder Kantianer oder Herbartianer sein.

In einem ganz anderen Lichte erscheint unsere Sache aller-
dings, wenn es sich um die Auffassung des Thomismus vom
kirchlich-disciplinaren Standpunkt handelt. Wir Tho-
misten fassen ndmlich die Thomasencyklika als disciplinare
Maflsregel auf. Der Papst sagt doch ganz klar: , Ubrigens
sollen die von Euch (die Eoncyklika ist an die Bischife ge-
richtet) in verstindiger Weise ausgewihlten Lehrer die
Doktrin des heil. Thomas dem Geiste der Schiiler einzuptlanzen
sich bestreben und deren Gediegenheit und Vorzug vor allen
ibrigen offen und klar hinstellen. Dieselbe Lehre sollen die
von Kuch gegriindeten oder zu griindenden Univer-
sitdten erlautern und in Schutz nehmen und zur Widerlegung
der herrschenden Irrtimer anwenden.“! Nun gibt es unter
dem Monde wohl auch anno 1897 noch so manchen katholischen
Philosophie- oder Theologieprofessor, der selbst hochlich uber-
rascht sein wiirde, wenn er bei seiner abendlichen Gewissens-
erforschung — die Befehle des Stellvertreters Christi sind uns
Katholiken doch hoffentlich Gewissenssache?? — die Knt-
deckung machte, er hitte seinen Horern die ,Gediegenheit und
den Vorzug der Doktrin des heil. Thomas vor allen iibrigen
offen und klar hingestellt.“ Will man uns Thomisten es etwa
gar noch iibelnehmen, dafs wir auf die Befolgung einer pipst-
lichen Vorschrift dringen, einer Vorschrift, iiber die man
sich nur durch Leugnung alles kanonischen Rechts hinwegsetzen
kann! Diese disciplinare Seite des Thomismus ist fiir uns
keine rein akademische Streitfrage mehr, in der man anders
denken mag, sondern eine Rechtsfrage, in der man nie und
nimmer anders handeln dart! Sein Recht wollen wir unserem
Thomas gewahrt wissen! Wenn in einem geordneten Staat
der Unterrichtsminister oder die Landesschulbehorde einen die
Studien betreffenden Erlals herausgibt, so hat jeder Gymnasial-
lehrer z. B. sich darpach zu richten, selbst dann, wenn er anderer
Meinung ist. Und innerhalb der Kirche muls doch wohl auch
so viel Gehorsam zu finden sein! Wer nicht gehorsam sein zu
konnen glaubt, soll einfach seine Professur in die Hinde seines
Bischofs zuriicklegen und seine Kraft der Seclsorge weihen; oder

1 A, a. 0. 35.



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 409

verlege sich, wenn Laie, auf eine andere, der Kirche und dem
Vaterlande niitzliche Thatigkeit.

Mut zeiget auch der Mameluck;
Gehorsam ist des Christen Schmuck!

Es freut uns ja, wenn der Drache des Irrtums von allen
Seiten angegriffen und die Wahrheit mit den verschiedensten
Waffen verteidigt wird; aber es wiirde uns wehe thun, wenn
der Kampf nicht allenthalben im Geiste und mit dem Segen
des kirchlichen Gehorsams getiihrt und die von kompetenter,
berufenster Stelle anbefohlene Hauptwaffe von einzelnen Streitern
im Winkel rosten gelassen wiirde.! Der Priasident der ,,Gorres-
Gesellschaft, Reichsrat Freiherr von Hertling, hat jiingst in
der Generalversammlung zu Konstanz 2 die Lage und die Aus-
sichten der katholischen Intelligenz in zu ernsten Farben ge-
schildert, als dals wir deutsche oder oOsterreichische Katholiken
uns den Luxus gonnen diirften, erst noch einen Schulmeister
von Sadowa abzuwarten!

Diese disciplinare und pidagogische Seite des Thomas-
studiums hat nun im Breve ,,Gravissime nos“ durch den Papst
selbst eine Erlduterung getfunden, wie sie sich kein Thomist hatte
je tridumen lassen. Von der Voraussetzung ausgehend, dals solche
hochstrichterliche Entscheidungen nach dem kanonischen wie
nach jedem anderen ausgebildeten Rechte fir alle analogen Fille
als juristische Norm zu gelten haben, will ich mir nur
erlauben, des freundlichen Lesers giitige Aufmerksamkeit auf
einige besonders bedeutsame Stellen des genaunten papstlichen
Erlasses zu richten.

I. Die Beweggriinde der Thomasencyklika.

Something is rotten in the state of Denmark!
Shakspere, Hamlet, 1 4.

Das pipstliche Schreiben an die Gesellschatt Jesu gibt sich
selbst als Ergidnzung und Erliuterung der Thomas-

1 ks sei gestattet, weiter zu citieren:
.Die Schlange, die das Herz vergiftet,
Die Zwieiracht und Verderben stiftet,
Das ist der widerspenst’ge Geist,
Der gegen Zucht sich frech empiret,
Der Ordnung heilig Band zerreifst;
Denn der ist’s, der die Welt zerstoret.*
Friedrich von Schiller, ,Der Kampf mit dem Drachen‘,
* Vgl. dazu meine Bemerkungen im Wiener ,,Vaterland* vom 7. Okt,
1896, Morgenblatt, S. 1 ff.



410 Apordnungen Leos XIII. iber das Thomasstudium.

encyklika vom 4. August 1879; umsomehr haben wir ein
Recht, beide auf einander zu beziehen und in jener Krginzungen
und Erklarungen der anderen vorauszusetzen und umgekehrt.

In irgend einem kleinen deutschen Lidndchen lebte — und,
wenn ich nicht irre, lebt noch — eine etwas exaltierte Nonne,
die sich mit verschiedenen Dingen beschiftigte, die mit der reli-
giosen Vollkommenheit blutwenig zu thun haben. Unter anderem
weilsagte dieselbe auch, dals der wissenschaftliche ,Streit®
zwischen Jesuiten und Thomisten von einem Papste zu Ungunsten
der letzteren entschieden werden wiirde; auf diese Weise werde
endlich der so erwiinschte Friede im katholischen Lager her-
gestellt sein. Viele glaubten dieser Prophezeiung.

Nun wohl, einer Nonne in ihrer Weltabgeschiedenheit mag
man es Ja verzeihen, dals sie ihren Phantasieen freieren Laut lalst.
Aber bedauerlich ist es, dals es auch unter den Gelehrten hie
und da noch Minner gibt, welche im Thomismus nichts weiter
sehen als einen Zankapfel zweier Orden und sich wundern, dals
die Sohne des heiligen Dominikus um des lieben Friedens willen
nicht schon ldngst auf die Vertretung der Lehre des heiligen
Thomas verzichtet haben, um Molina das KFeld zu iiberlassen.

Migen alle jene, die so denken, sich vom Papste belehren
lassen, dals die Lehre des heiligen Thomas keine Privatsache,
sondern eine Angelegenheit der ganzen Kirche ist, und
dafs hinter den Interessen des Reiches Gottes auf Erden alle
personlichen Neigungen zuriicktreten miissen.

Was war fiir Leo X1II. der Beweggrund, die Philosophie
des heiligen Thomas (nicht eine sogenannte ,christliche* Philo-
sophie schlechtweg) fir die kathohischen Schulen einzufiihren?

Die Zeitlage, fiihren unsere Litterae Apostolicae aus (siehe
oben 8. 385), ist der Kirche feindselig, die menschliche Gesell-
schaft eilt in den wichtigsten Dingen dem Untergange zu. Von
einem quasi naufragium, von einem tantum exitiwm spricht hier
der Papst. Dals solche Ausdriicke bei einem so bedichtigen
Greise wie Leo XI1IL. keine leicht hingeworfenen Phrasen sind,
zeigen wohl am besten die iibrigen Rundschreiben des heiligen
Vaters, besonders jene iber sociale Fragen. Wer also die An-
sichten Leos XI1I. iiber unsere Zeit teilt, der dart sich auch den
Mahouogen und Warnungen hicsichtlich der Ursachen solch
trauriger Zustinde nicht verschliefsen.

Und die Hauptquelle ist die moderne philosophische Geistes-
stromung, sagt der Papst. Kinerseits Verachtung oder doch
Vernachlissigung jener Philosophic, die mit der Offenbarung im



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 411

Einklang steht und zu ihr hinfiihrt (certa principia institutaque
ist ja nur eine elegante lateinische Wendung fiir ,,philosophisches
System®, weil ,systema‘* oder ihnliche barbarische Ausdriicke
mediae et infimae latinitatis selbstverstindlich nicht in das
Rundschreiben eines Leo XIII. passen wiirden), andererseits
eine gewisse Neuerungssucht, die unter dem Vorwande des
wissenschaftlichen Fortschrittes der von Gott dem Menschen ge-
schenkten Weisheit feindlich gegeniibersteht. Von diesen ein-
leitenden Worten unseres Breves mochte ich das passim (neg-
lectis passim et prope contemptis) unterstrichen haben; schon
damit ist angedeutet, dals es sich um eine allgemeine, durch-
greifende Reform handeln mufs, soll anders dem naufragium,
dem exitium der meuschlichen Gesellschaft erfolgreich enigegen-
getreten werden. Dals sich das passim auch auf die scholae
catholicae bezieht, ist nach den friiheren Ausfiihrungen doch
wohl einleuchtend.

Cessante causa cessat effectus. Wie nun das cessare der
causa bewerkstelligt werden miisse, sei ohne Schwierigkeit zu
finden gewesen; zur echten Lehre und ihren Quellen miisse
man zuriickkehren. Di~ bisherige doctrina (in den scholae
catholicae) war also unecht, falsch, nicht eine germana doc-
trina?? Gott sei Dank, dafs der Papst und nicht ein Mit-
arbeiter unseres ,Jahrbuches” diesen Ausdruck ,germana doc-
trina‘* gebraucht; unsereinen hédtte man gewils sofort als des
Friedensbruches schuldig an den Pranger gestellt. Tausend
Dank dir, o grolser Papst, dafs wir treue Verehrer des heiligen
Thomas jetzt sagen diirfen, wir haben, beziehungsweise unser
grofser Lehrer hat die germana doctrina!

Also: ,, Fontes germanae doctrinae male desertos (wehe
Ihnen, boser P. Feldner, wenn Sie dieser Wendung sich bedient
hiitten — jetzt thut es zum Gliick ein anderer!) rcpeti opor-
tere*: das, so sagt jetzt Leo XIII. selbst, habe er in der Ency-
klika Aeternt Patris auseinandergesetzt.

Zum Vergleich seien des Papstes Worte aus letzterem
Rundschreiben hier angefiihrt:

,Wer seine Aufmerksamkeit aul unsere traurige Zeitlage
richtet und iber den Grund der Vorginge im offentlichen und
im privaten Leben umfassend nachdenkt, dem wird es gewils
klar werden, dals die frachtbare Ursache der Ubel, sowohl jener,
welche uns bChOD bedriicken, als auch jener, welche wir noch
befiirchten, darin liegt, dals verkehrte Lehrsatze iiber gottliche
und menschliche Dinge, wie sie aus den Schulen der Philosophen
schon seit langem hervorgegangen, in alle Klassen der Gesell-



412 Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium.

schaft eingedrungen sind und von sehr vielen mit allgemeinem
Beiftall aufgenommen werden.*1!

Leo XIII. ist sicher kein Pessimist; P. Albert Weils hat
thn einst einen Optimisten genannt. Aber die Schilderung der
Zustinde auf philosophischem Gebiete klingt wohl sehr
pessimistisch.

II. Die Rolle der katholischen Orden in instauranda
doctrina D. Thomae in scholis catholicis.

Leo XIII. hat die Encyklika Aefern: Patris nicht ge-
schrieben, ut aliquid dixisse videatur; es war ihm ernst damit,
dals seine Befehle auch ausgefiihrt wiirden.

Das papstliche Schreiben ist an alle katholischen Bischofe
und damit an alle Katholiken gerichtet, die bei der Frage
irgendwie beteiligt erscheinen.

Zuvachst und unmittelbar an den katholischen Episkopat,
soweit er mit dem apostolischen Stuhle in Gnade und Gemein-
samkeit steht.

Ich hebe diesen Umstand hervor, damit es nicht etwa den
Anschein gewinne, als hiitten sich die religiosen Orden in erster
Linie um den Thomismus zu kiimmern. Keineswegs. Noch vor
den Orden und ihrem beschrinkten Wirkungskreis ist es Sache
jener, welchen der Herr selbst die Leitung seiner Herde anver-
traut hat, aut die Weisungen des obersten Hirten zu horen, der
nur nach des Herrn Auftrag handelt: | Kal 6V more émoroépeas
6T10L60v TOUG Adeapovg Gov.? Der Papst mahnt eindringlich:

»Mit wohlweisem Bedacht bemiihten und bemiihen sich nicht
wenige Forderer der philosophischen Disciplinen, indem sie in
jingster Zeit ihr Augenmerk auf die nutzbringende KErneuerung
der Philosophie richteten, die ausgezeichuete Lehre des heiligen
Thomas wiederherzustellen und in ihre frithere riithmliche Stel-
lung einzusetzen. Auch haben wir zur grolsen Freude unseres
Herzens erfahren, dals mehrere aus Eurer Mitte, Ehr-
wiirdige Briider, in gleicher Absicht denselben Weg mutig
eingeschlagen haben. Wir loben dieselben gar sehr und
ermahnen sie, in dem begonnenen Unternehmen zu verharren.
Alle iibrigen aus Euch aber erinnern wir einzeln daran, dafls
wir keinen angelegentlicheren und dringenderen Wunsch haben,
als dals IThr alle die reinsten Biche der Weisheit, welche aus
dem englischen Lehrer in nie versiegender und reichhaltiger

t Ubers. a. a. O, 6 f.
? Lue. 22, 32.



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 413

Ader flielsen, der studierenden Jugend in reichlicher Fiille
zufiihrt. 1

Uberdies hat Leo XIII. auch nach dem 4. August 1879
personlich und schriftlich dem Episkopat in seinen einzelnen
Vertretern? zu wissen gethan, dals es sein entschiedener,
unabanderlicher Wille sei, die Lehre des heil. Thomas zum
Gemeingut aller katholischen Schulen zu machen: ,,deliberatum
nobis esse et constitutum, doctrinam S. Thomae Aquinatis in
scholas omnes revocare; eam nempe doctrinam, quam amplae
Romanorum Pountificum sacrorumque Conciliorum laudes com-
mendant et qua, suffragante saeculorum voce, nihil solidius
possit aut fructuosius optari.” Der Ausdruck ,in scholas
omnes“ ist im direkten Gegensatz zur oben hervorgehobenen
friheren Wendung , principiis institutisque . . . neglectis pas-
sim et prope contemptis*; denjenigen, welche das ,passim
angeht, wird in sehr deuntlicher Weise nahegelegt, dals sie sich

! Enc. ,,deterni Patris‘, Ubers. a. a. 0. 31.

2 In dem schon genannten epochemachenden Schreiben ,,Officio
sanctissimo** an die bayrischen Bischofe (22. Dez. 1887) z. B. mahnt der
Papst: , Itaque, Venerabiles fraires, cognitum perspectumque habetis, quali
ratione et via alumnos Ieclesiae erudiri oporteat, ad maiores doctrinas,
ut convenienter temporibus utiliterque in muneribus suis ver-
sentur. Hi mimiram . . . praestantissima s, theologiae studia ne attin-
gant prius quam diligentem adhibuerint praeparationem in
studio philosophiae. — Philosophiam eam intelligimus, intimam soli-
damque, altisssmarum indagatricem caussarum, patronam optimam
veritatis . . .. Huius rei gratia, ut opera magni Aquinatis
essent inmanibus et assidue apteque exponerentur, iam pridem
monuimus, itdemque saepius inculcavimus verbisque gravissi-
mis; et gestit animus, optimos inde fructus esse a clero perceptos, per-
quam optimos uberrimosque spe certa expectamus. Scilicet
disciplina Doctoris Angelici mire facta est ad conformandas mentes, mire
usum parit commentandi, philosophandi, disserend?i presse invicteque; nam
res singnulas dilucide monstrat aliam ex alia continua serie pendentes,
omnes inter se connexas et cohaerentes, omnes ad capita pertinentes
suprema . .. Ratio quidem humana ad cognitionem rerum interiorem
reconditamque libera vult acie penetrare, mec non velle potest:
verum, Aquinate auctore et magistro, hoc ipso facit expeditius
et liberius, quia tutissime facit, omni procul periculo trans-
siliendi fines verivtatis. Neque emim libertatem recte dixeris,
quae ad arbitrium libidinemque opintones consectatur et spargit,
tmmo vero licentiam nequissimam, mendacem et fallacem scien-
tiam, dedecus anitmi et servitutem . . . Kius (D. Thomae) igitur
itn schola adolescat et exerceatur clerus ad philosophiam, ad
theologiam; existet enim vero doctus et ad sacra praelia valens
quam qut mazxime* Das lUbrige lese man in der Herderschen Separat-
ausgabe des Breves oder in vol. Ill. der Descléeschen Sammlung
wLeonis PP. XIII. ... Acta praecipua’ nach, wenn man die voll-
staindigen ,,Acta‘* der tipografia Vaticana nicht zur Hand hat.



414 Anordoungen Leos XIIL iber das Thomasstudium.

mit den ,,amplae Romanorum pontificum sacrorumque Concili-
orum laudes* in Widerspruch gesetzt haben, und dals somit in
Bezug auf das ,,solidius® und ,,fructuosius“ in diesen Schulen
viel zu wiinschen iibrig ist. —

Wenn dies alles den Bischofen gesagt und geschrieben
worden ist (,pluribus auctoritatis Nostrae actis atque privatis
etiam cum episcopis colloquirs idem saepius confirmavimus®),
so sind die nicht unter bischoflicher Jurisdiktion stehenden, also
exempten Orden von der Befolgung der in der Thomasency-
klika niedergelegten Befehle und Vorschriften keineswegs
exempt. Im Gegenteil. Zu je hoherer Vollkommenheit sich
die Ordensleute bekennen, mit umso grilserem Kifer miissen sie
auch, unter Hmtan-etzung etwaiger gegenteiliger Ubung, der
“’eisung des Papstes Gehorsam leisten: ,, . . . Opera etiam
Ordinum religiosorum valde confisi, quorum ea:ploram virtus
(der Gehorsam ist natiirlich vor allem gemeint) nihil profecto
neque imgenio neque virtbus parceret ad consilia Nostra vivanda
et perficienda.*

Neben den Bischofen (etiam) wird den Ordensgenossen-
schaften ihre Mitwirkung ,/m ea, cui tantopere studemus,
doctrina vera tuenda et propaganda“, wie sich Leo XIIIL.
zehn Zeilen spiter ausdriickt, zugewiesen,

Sind die etwa entgegengesetzten Regeln eines Ordens, sind
besondere Verhiltnisse, ist das uralte Herkommen ein Grund,
vielleicht auch weiterhin die ,wera* und ,germana doctrina“
des heiligen Thomas zu ,,vernachlassigen und nachgerade zu ver-
achten“? Nein. Der Papst legt hiergegen mit allem Ernste
Verwahrung ein und nimmt gegen solche Auxfliichte entschieden
Stellung, ,ut“, wie es bald darauf heilst, ,,s¢ quae forte speciosae
causae vel inductae consuetudinis aliqua ex parte contrariae,
vel minus rectae interpretationis resideant, eis penitus sublatis,
regula et morma statuatur a Nobis certa, stabilis, defi-
nita.“

Die Orden sind in erster Linie Verbindungen von Katho-
liken und miissen daher in allem und jedem auch katholisch
sein und katholisch bleiben, wenn sie ihre Existenzberechtigung
nicht verlieren wollen.

Familienriicksichten, Familiengeist ist insolange berechtigt
und loblich, als nicht hohere Pflichten des Gemeinwohles in
Frage stehen; sobald aber das Vaterland ruft, muls méinniglich
sich um des Kaisers Fahne scharen, gegen den gemeinsamen
Feind zu Felde zu ziehen. So hat auch der Ordensgeist einer
jeder geistlichen Familie seine Berechtigung; aber er verliert



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 415

diese Berechtigung, sobald das Wohl und Wehe der
Gesamtkirche mit solchen Einzelrichtungen in Wider-
spruch gerdat. Dann wire freilich die corruptio optimi pes-
sima. ‘Eav t0 alac pwoardi, v tive alwednostar; &l 0V0Ew
loyved ite, e uy BAnYer Em xaranateloYat Ono Ty avdoadmwy. !
Moge der Herr, der viele berufen, wenige aber auserwahlt hat,
uns katholischen Ordensleuten immer und jederzeit die Gnade
geben, in Sachen der Thomasencyklika wie in allen anderen
katholischen Angelegenheiten stets auf die Stimme des guten
Hirten zu horen, wenn er uns durch Petrus ruft!

III. 8. Thomas und die Kontinuitit der christlichen Kultur.
“0 ovv dyvoovvreg £voeBelte, TOVTO
dyo xarayyildo vuiv. Paulus auf
dem Areopag, Act. 17, 23.

Was uns die Forderung der thomistischen Bewegung ganz
besonders teuer machen sollte, ist der Umstand, dals Thomas
die machtigste und geradezu die einzige Schutzwehr gegen die
moderne materialistische Stromung unserer Geisteskultur zu sein
berufen ist. Unsere heutige Kultur ist auf den festen Grund-
mauern des klassischen Altertums aufgebaut,? wie uns letzteres
in seiner reinsten Form durch das Christentum iibermittelt worden
ist. Gewaltige Feinde riitteln mit starkem Arm an dem Jahr-
hunderte alten Bestande dieser Kultur und stellen die hochsten
geistigen Giiter der Menschheit bereits tiir die nachste Zukunft
hohnisch in Frage. Die ithrem historischen Zusammenhang ent-
fremdete Philosophie, die sich ldngst auf den schwanken Moor-
grund phantastischer Konstruktion oder unwissenschaftlicher
Negation begeben, hat ihre Macht iiber die Geister lingst ein-
gebiifst und damit ihre friihere treue Bundesgenossin, die Kirche,
allein auf dem Schlachtfeld zuruckgelassen, unbeschiitzt und
unbedeckt. Wir stehen vor dem Dilemma: KEntweder wird
unsere christliche Kultur im Streit mit dem anstiirmenden Mate-
rialismus aufgerieben, oder der in christliche Form gegossene
Geist des klassischen Altertums bebélt die Oberhand. Letzteres

1 Matth. 5, 13. o
* Eien gewissen Aftermysticismus, der das leugnen wollte, hat

die Kirche lingst verdammt: ) L

,, Universitates, studia, collegia, graduationes et magr?st_erza wmn 1sdem
sunt vana gentilitate introdcta; tantum prosunt Icclesiae, quantum
diabolus* lautet einer von Wiklifs Sdtzen (propos. damn. 29).

Wie Thomas fiir diese ,gentilitas‘, die einem Gérard de Frachet
a‘.{ls »yvana* erschien, nachdricklich eingetreten ist, vgl. dieses Jahrb.
XI, 40 f.



416 Anordnungen Leos XIIL iiber das Thomasstudium.

ist aber nur dann zu erhoffen, wenn der Brennpunkt des hochsten
geistigen Lebens der Antike, die aristotelische Philosophie,
wieder Ziel- und Brennpunkt nicht blofs der klassischen Alter-
tumswissenschaft, sondern der Loheren rein menschlichen Bildung
iiberhaupt wird. Und damit dies geschehe, ruft Leo XIIL.:
wAuriick zu Thomas!*

Wer den ununterbrochenen Ansturm unserer Zeit gegen
unsere klassische Bildungsgrundlage aufmerksam verfolgt hat,
bedar{ wohl nach dem Gesagten keines Beweises mehr, dals es
uns hier nicht um die Verfechtung einseitiger Schulinteressen,
sondern um die Grundlage unserer Bildung handelt. Wir Tho-
misten plappern nicht geistlos nach, was andere, und wire es
ein Leo XIII., uns etwa vorsagen; sondern wir sind uns des
»tiefen Ernstes der Zeitlage wohl bewulst, wenn wir unermiidlich
immer wieder auf Aristoteles und Thomas weisen.

Sehen wir jetzt ndher zu, wie der grofse Papst das Ver-
hiltnis des Aquinaten zum Stagiriten darlegt. Es sind das Worte,
so tief und inhaltsschwer, dals ich sie geradezu als Programm
der thomistischen Philosophie bezeichnen darf.

Der Papst geht von der Voraussetzung aus, dals in der
Gesellschalt Jesu die aristotelischen Schriften als Grundlage des
philosophischen Unterrichts vorgeschricben sind — eine ausge-
zeichnete Einrichtung, die nur wieder allgemein eingefiihrt werden
sollte, wie sie es lingst vor Ignatius von Loyola war! — und
bemerkt diesbeziiglich: ,,Qui porro Societatis praescriptiones de
studiis perpenderit, ei perspicuum erit, doctrinam S. Thomae
etiam n philosophicis, non wn theologicis tantum, esse omnino
sequendam. Licet enim ex requla sequendus sit in Philo-
sophia Aristoteles, philosophia S. Thomae nihil de-
mum alia est atque aristotelea: hanc enim Angelicus
scientissime omnium interpretatus est, hanc erroribus, scrip-
tori ethnico facile excidentibus, emendatam christianam fecit,
hac ipsemet usus est in exponenda et vindicanda catho-
lica veritate.

Bleiben wir stehen.
,2Die Philosophie des heiligen Thomas 1st keine

andere als die des Aristoteles.” Wie das zu verstehen ist,
lehren die sich anschlie[senden Worte:

Erstens hat Thomas die besten Kommentare (scien-
tisstime omnium!) zu Aristoteles geschrieben. Studieren wir
doch einmal diese Kommentare; studieren wir Aristoteles, wie
ein Philologe des neunzehnten Jahrhunderts, aber studieren wir



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 417

fir das Philosophische an dem Philosophen Aristoteles doch
den ihm ,kongenialen Thomas! !

Zweitens sind etwaige Irrtiimer religioser Natur des Ari-
stoteles durch den Aquinaten verbessert, so dafs auch fir den
Anfinger der leilige Thomas éin sicherer Fiihrer durch des
Griechen Geistesarbeit ist.

Drittens sollen wir das Beispiel des engelgleichen Lehrers
nachahmen, der zur Erklarung der geoffenbarten Wahrheit und
zur Bekdmpfung der rein wissenschaftlichen wie der socialen
Irrtimer seiner Zeit sich aristotelischer Weisheit bediente, der
s0, in Alberts des Grolsen Fulsstapfen wandelnd, die christliche
Kultur gegen orientalische Angriffe aller Art (man denke an den
vielfach unterschatzten Averroismus,? an die Vorgeschichte der
Summa contra Gentiles u. a. m.) zu wahren verstand.

In der That ist ja das Christentum, das die antiken Gotzen
zu Boden gerungen, doch der antiken Kultur durchaus nicht
abhold: , Hoe ipsum numeratur inter summa beneficia, quae
magno Aquinati debet Ececlesia, quod christianam theologiam
cum peripatetica philosophia iam tum dominante tam belle
sociaverit, ut Aristotelem Christo militantem iam non adver-
sarium habeamus.“ Die Wiederbelebung der Thomasphilo-
sophie muls somit eine Herzenssache jedes gebildeten Katholiken
sein, dem die Kirche lieb und teuer ist. Fiir die Kirche hat
ja Thomas gearbeitet, und alle jene grofsen Manner, die uns die
Geschichte aus dem Schofse der verschiedenen Orden vorfiihrt,
haben fiir die Kirche gelebt, durch den Orden fiir die Kirche,
nicht fiir ihren Orden allein. Wie klein und unbedeutend mulfs,
von dieser idealen Hohe herab betrachtet, ein Ordensmann er-
scheinen, der iiber den wirklichen oder scheinbaren Interessen
seiner geistlichen Grenossenschaft manchmal vergessen zu wollen
scheint, dafs wir vor allem Katholiken sind und in zweiter
Linie erst Ordensleute! Die Philosophie des heiligen Tho-
mas ist somit nicht Privatsache eines Ordens, sondern Ge-
meingut der Kirche. Daraus folgt aber noch lange nicht,
dals die Familie des heiligen Dominikus, der St. Thomas zu-
filligerweise oder vielmehr durch Gottes Figung angehort hat,
sich in bescheidenes Schweigen hiille, wenn die Sache ihres
grofsen Lehrers zu den institutis. .. neglectis passim et prope
contemptis* geworfen werden sell.  Auf der andern Seite sollte

1 Vgl. Rolfes in diesem Jabrbuch IX. 1. ff, dem ich indessen in
vielen philosophischen Einzelheiten nicht zu folgen vermag, und Bren-
tano, Psych. d. Aristot. 228 f.

2 Vgl. meine Bemerkungen in diesem Jahrb. XI. 24.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 29



418 Anordnungen Leos XIII. iber das Thomasstudium.

es mnachgerade Ehrensache aller Deutschen sein, mitzuwirken,
dals jene reife Frucht antiken Geisteslebens, die der Deutsche
Albert dem Italiener Thomas als kostbares Himmelsgeschenk
itbermittelt hat, auch uberall in der Kirche des Herrn nach
ihrem wahren Kulturwert geschatzt werde.!

Im weiteren Verlaufe kommt der Papst auch auf die wesent-
liche Bedeutung zu sprechen, welche der aristotelischen Systematik
riicksichtlich der wissenschaftlichen Theologie zukommt. Da
diese Angelegenheit von grolster Wichtigkeit ist, so sei es ge-
stattet, vorerst an die diesbeziiglichen wahrhaft goldenen Worte
der Thomasencyklika zu erinnern: ,,...Nachdem die Philosophie
die festesten Grundlagen gelegt, ist aber auch noch eine fort-
wilhrende und vielfache Anwendung (perpetuus et multiplex usus!)
derselben erforderlich, damit die heilige Theologie die Natur, die
Eigenschaft und den Charakter einer wahren Wissenschaft
annehme und bekleide. Bei dieser vornehmsten der Wissen-
schaften ist es namlich dringend notwendig, dals die vielen
nund verschiedenen Teile der himmlischen Lehren in ein
Ganzes (i corpus quoddam) gebracht, dals alle an ihrem
Orte gehorig eingereiht und anus den eigenen Principien
abgeleitet und so in den richtigen Zusammenhang zu
ecinander gebracht werden; endlich dals alle und jede durch
ihre u. z. unwiderlegliche Beweise erhartet werden.
— Auch darf jene genauere und ausfithrliche Kenntnis
der Dinge, welche geglaubt werden, und das, soweit als es
moglich ist, einigermaflsen klarere Verstindnis selbst
der Geheimnisse des Glaubens, welches Augustinus und
andere Viter gelobt und zu erreichen gestrebt haben, und welches
die vatikanische Synode selbst fiir iiberaus fruchtbringend
erklart hat, nicht mit Stillschweigen iibergangen oder zu gering
angeschlagen werden. Diese Kenntnis und dieses Ver-
stindnis erreichen aber sicher jene vollstindiger und
leichter, welche mit einem untadeligen Leben und eifrigen
Glauben ,einen durch philosophische Disciplinen ge-

1, Quamquam entm post Alberti actatem incrementa cuivis scienti-
arum generi complura attulit dies, eius tamen vis et copia doctrinae,
quae Thomam aluit Aquinatem, et aequalibus eorum temporum
miraculo fuit, non potest vetustate ulla consenescere. Ulique
videntur hodie mimis multe (sehr richtig!) ponere wngenii laudem
in fastidio antiquitatis: sed omnino illa est philosophandi ratio
optima, exquirere meditando nova, unaque simul sapientiam veterum
non relinquere’ So Leo XIIl. im Breve ,,Quod opera® vom 10. Dez.
}\8189 an den Verleger Viveés in Paris anlilslich des Neudrucks der Werke

berts.



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 419

schulten Geist verbinden® u. s. w.1 Hierauf kommt nun
Leo XIII. in dem Schreiben an die Gesellschatt Jesu zurick
und fahrt nach den oben angefiihrten Lobspriichen auf des Aqui-
naten Verdienste um die peripatetische Philosophie folgender-
malsen fort:

,,— Neque vero aliter ab eo fieri poterat, qui doctorum
theologiae scholasticae extitit princeps (also weder Mo-
lina noch Suarez, noch sonst jemand, sondern Thomas sslbst ist
,der Fiirst der scholastischen Theologie“! ergo . . .2):
nam, quod omnes norunt, haec disciplina eiusmodi est, quae
fontes adeat quidem proprios, doctrinas wimirum divinitus
revelatas, ex eisque in rem suam omni religione et studio de-
rivet, sed operam quoque multam (,,perpetuus et multiplex usus“
horten wir eben aus der Thomasencyklika) adhibeat sibi phi-
losophiae tamquam optimae adiutricis ad fidem ipsam
sive tuendam sive illustrandam. Quotquot igitur Aristotelem
cogitant debentque tuta via sectari, philosophiam Aquinatis
amplectantur oportet. . . Philosophia vero . . . nist sit
ad mentem et rationem Angelici, nequaquam subser-
vire poterit theologiae . . scholasticae.”

Damit scheint Leo XIII. jede weitere freie Aristoteles-For-
schung unmoglich zu machen. Dem ist aber in Wirklichkeit
durchaus nicht so. Leo XIII. sagt nicht, Aristoteles habe so
und so gelehrt. Das zu untersuchen bleibt nach wie vor der
historischen, philologischen u. s. w. Forschung iiberlassen. Es
handelt sich dem Papst ja, wie schon oben (8. 394) in der Ein-
leitung betont worden ist, um disciplinare Malsregeln. Der
Sinn ist also der: Wenn die aristotelischen Schritten dem phi-
losophischen Unterricht zu Grunde gelegt werden, dann darf nur
das den Horern als unumstofsliche Wahrheit hingestellt
werden, was Thomas in seinen Kommentaren als solche be-
zeichnet, nicht aber das, was etwa irgendein beriihmter oder
unberiihmter Exeget im Stagiriten pro domo sua entdeckt zu
haben vermeinte. Das hebt Leo XI1II. ganz besonders kraftig
hervor und will, dafs man es ,sich ein fiir allemal gesagt
sein lassen moge': , . . . Quod ulli in primis sibi dictum
habeant, qui, Aristotelis interpretes vel catholicos in varias
dissimilesque opiniones quum videant disccdentes, integrum
sibi fortasse putent quam velint opinionem assumere, nihil
fere laborantes, quid senserit Thomas (der Papst selbst iiber-
hebt uns Thomisten hiermit der Miihe, diejenigen zu specifizieren,
1 Ubers. a. a. 0. 12 f.

29%*



420 Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium.

denen frither wegen der ,jinstituta neglecta passim et prope
contempta* strenger Tadel ausgesprochen worden ist): hoc enim
ipso, ut palam est, eteam win theologia ab ipso rece-
derent, ob eandemque causam ab ipsa deficerent doctrina uni-
forma u. s. w. Darauf wird, noch immer im selben Zusammen-
hang, der Gesellschatt Jesu die papstliche Befriedigung dariiber
wiederholt, dals die 23. Generalkongregation die Thomasency-
klika mit unterwiirfigem Gehorsam aufgenommen habe, und noch-
mals nachdriicklich hervorgehoben: ,, o autem totae spectabant
litterae nostrae (namlich die vorerwihnte Encyklika ,Aetern:
Patris®), ut S. Thomae philosophia in scholis omnibus re-
stituta vigeret.“ —

Wasdiepraktische DurchfiihrungdieserldeenLeos XIII.
betrifft, so sei es gestattet, den grolsten der osterreichischen
piadagogischen Theoretiker der Gegenwart, den Prager Univer-
sititsprofessor Dr. Otto Willmano, zu Worte kommen zu lassen:

,» - . . Das Verhiltnis der Philosophie zur Wissenschaft und
zum Unterrichte ist also das einer so innigen und vieltachen
Verkunipfung, dals zu hoffen steht, der Lehrbetrieb werde
demselben wieder gerecht werden und das diirflige Ver-
suchsfeld, welches der heutige philosophische Unterricht darstellt,
noch einmal in einen Fruchtgarten verwandeln. Unsere Schulen
haben die Traditionen eines philosophischen Unterrichts verloren,
seitdem sich die Denker von Aristoteles abgewandt; mit der
Wiederautnahme des historischen Studiums der Philosophie be-
ginnen die Vorurteile zu weichen, welche das Bild dieses grofsen
Denkers verdunkelten, und mit ihnen fallen die Hindernisse
seiner didaktischen Wirdigung. Trendelenburg hat den
Schulen zundchst die aristotelische Logik als Lehrgut zugeeignet.
.+ . Denkt man sich eine Zusammenstellung aristotelischer Satze,
wie sie Trendelenburg fir die Logik gegeben, auf die anderen
Disciplinen ausgedehnt, durch eine Lateraliibersetzung in der
Muttersprache und knappe Erlduterungen zuginglich gemacht,
so wire damit ein unvergleichliches Lehrmittel gewonnen. Wiirde
doch damit keineswegs ein in der Schule fremdes Ge-
biet betreten; Aristoteles ist ein Stiick Altertum, unver-
altet wie die Meister der Sprache und noch triebfihiger
als jene. Wo noch Unterricht in der Logik erteilt wird, be-
wegt er sich auf dem Boden des Aristoteles, auch wenn er ihn
nicht nennt; wo Psychologie gelehrt wird, entfernt sie sich, falls
sie nicht auf einer mechanischen Theorie fulst, nicht weit von
den Grundlagen, welche der Griinder der Psychologie gegeben
hat; zur Erklirung der philosophischen Schriften Ciceros mufs



Anordnungen Leos XIII, iiber das Thomasstudium. 421

man auch jetzt unvermeidlich die peripatetische Ethik heranziehen,
und zur Erlduterung von Horaz' Ars poetica und von Lessings
Dramaturgie die aristotelische Poetik, also disiecta membra,
wihrend man das Ganze haben konnte.*!

Der Gegenstand ist ernstester Erwigung wert. Die Kirche
hat, durch ihre berufenen Vertreter natiirlich, hier eine schone
Gelegenheit, in den ihrem Einfluls noch zuginglichen Schulen
eine Reform ein- und durchzufiihren, die fiir die ganze Mensch-
heit von unabsehbarem Vorteil sein milste. Oder socllen
wir warten, bis die aufserhalb der Kirche Stehenden sich auf
Aristoteles und Thomas werfen, wie sie sich auf die heilige
Schrift, auf die Urgeschichte des Christentums, auf die Dogmen-
geschichte und andere hochwichtige theologische Disciplinen zu
unserer Beschdmung ldngst geworfen haben? Soll — ehren-
werte Ausnahmen abgerechnet — auch auf Aristoteles, den
Leo XIIIL. als durch Thomas’ Verdienst ,,iam non adversarium®,
sondern ,,Christo militantem* bezeichnet, die schone Maxime
gelten:  Immer langsam voran, immer langsam voran, dals der
Landsturm nachkommen kann“?

IV. Leos XIII. Urteil tiber Richtungen und Ziele in der
neueren katholischen Theologie.

‘0 d& 850g T8 vnoyovqg xal Th¢ meoe-
xlqoswgdwr/vmv 1:0 avTo rppoven
év al) niotg xarc Xgmrov Tyoovv,
tva oyo{}v,uad‘ov gy &vi aro,utxtc

a;ms 0¥ Yeov xal matépa Tov
xvptov nudv Incov X@tO’tOU
Rom. 15, 5. 6,

Die Stromungen, welche seit dem sechzehnten Jahrhundert
die katholische Theologie mehr oder weniger beherrschen, sind
den verehrten Lesern des ,,Jahrbuchs“ zu bekaunt, als dafs hier-
iiber weitere Auseinandersetzungen notwendig wiiren. Uber die
Mafsen beachtenswert sind aber die Kritik, welche Leo XIIIL
an dieser modernen Theologie iibt, und die Grundsitze, die er
fir deren Beurteilung aufstellt.

Ich bitte nicht zu erschrecken, meine Herren. Jawohl],
Leo XIII. iibt Kritik an der modernen Theologie, und zwar
eine sehr scharfe. Wenn wir Thomisten so unbescheiden
sind, mit diesem oder jenem modernen Theologen aus dem und
dem Grunde nicht einverstanden zu sein, so zieht man sofort

! Didaktik als Bildungslehre 22. Braunschweig 1895, 146 f.



422 Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium.

unsere ganze Wissenschaftlichkeit in Frage;! wird man es dem
Papste auch so machen?

Es wird vielleicht am Platze sein, hier die Frage zu stellen:
Darf man denn iiberhaupt Kritik iiben?

Ich behaupte: Gerade im Interesse der Kirche liegt es,
dafls wir Katholiken Kritik iiben, nicht nur an den Gegnern
des Glaubens, sondern zuerst an unseren eigenen Arbeiten. ?

Jedenfalls mufs es uns gestattet sein, unter den Theologen,
welch berihmte Namen sie auch immer fiilhren mogen, die Geister
zu priifen, ob sie aus Gott sind. Kein Geringerer als Christi
Stellvertreter selbst geht uns in dieser heiklen Aufgabe mit
Wort und Beispiel voran. Er gibt uns das Kriterium an,
nach welchem wir Wert oder Unwert eines neueren theolo-

1 Vgl. vor kurzem C. M. Schneiders Bemerkungen anlifslich einer
Besprechung von P. Bisschops gelungener Broschiire ,,Thomistes et Mo-
linistes'* (dieses Jahrb. XI. 248).

? Die Wichtigkeit und Bedeutung solcher Kritik hat lingst vor mir
und schoner, als ich es je getroffen hitte, der verehrte Vorstand der
Bollandisten geschildert:

»J1 en est un peu de la critique comme de la liberté. Les excés
commis en son nom ont eu plus de retentifsement que ses bienfaits.
De 1a chez bien des Ames honnétes certaine crainte de se flétrir ou de se
compromettre en frayant trop avec elle, parfois méme une pieuse horreur
professée en son endroit. KElle leur apparait comme Pennemi naturelle de
toutes les douces et saintes croyances, s'avangant, altiére et impitoyable,
a travers les ruines accumulées sous son marteau destructeur, et ne
laissant dans les intelligences qui 'ont accueillie que le vide affreux du
scepticisme . . . Les apologistes de la religion ont tout intérét
de protester contre ces ridicules préventions, s'ils ne veulent
donner de grands avantages & des adversaires dont un bon nombre
sont préts a se faire arme de tout pour assurer le succés de leurs attaques.
Malgré quon en ait, la critique sera toujours le guide indis-
pensable de quiconque veut arriver a la vérité par la
science, Les partisans de Vincrédulité, . . . confondant, involontaire-
ment ou & dessein, lerreur de quelques uns des défenseurs de la foi
avec l'esprit de l'enseignement catholique lui-méme, . . . représentent
celui-ci comme animé¢ d’une sourde méfiance ou méme en état d’hosti-
lité ouverte a4 I’égard de tous les travaux et de tous les progrés de la
science, ils identifient la cause de la critique avec leur propre cause et
parviennent ainsi a se faire accepter comme les champions de ses droits
... Que faut-il entendre, en effet, par le terme de critique?
D’aprés le sens étymologique du nom, confirmé par les habitudes du
bon langage, c’est tout simplement art de discerner le vrai du
faux dans les recherches scientifiques et ce qui est de bon
aloi de ce qui ne l'est pas dans les productions de l'esprit
humain, dans des matériaux et les procédés qui y sont mis & Poeuvre®,
Nach einigen Auseinandersetzungen iiber die verschiedenen Arten der
Kritik je nach dem Gebiet der einzelnen Wissenschaften fithrt der greise
Historiker weiter aus: ,,Mais ici nous nous heurtons i une autre classe



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 423

gischen Schriftstellers zu priifen haben: es ist die ,,vera® und
»,germana doctrina’ des heiligen Thomas:

,Neque tamen Nobis sententia est derogari quidquam de
praeclaris scriptorum meritis, quos Societas per aetates eduxit.*
Es wire allerdings fiir einen voreiligen Leser ziemlich nahe-
liegend gewesen, mnach den vorangegangenen kategorischen
Auseinandersetzungen die scriplores der Gesellschatt Jesu in
Bausch und Bogen wegen , Vernachldssigung® und ,fast Ver-
achtung® der richtigen , principia institutaque aus den katho-
lischen Schulen ganz auszuschlielsen. Das verlangt jedoch
der Papst nicht. Soweit diese scripfores der Lehre des
heiligen Thomas folgen, empfiehlt sie der Papst nicht nur
d er Gesellschatt Jesu, sondern allgemein und schlechtweg. Aber
nur diejenigen, welche auf dem Boden der ,vera doctrina*
des englischen Lehrers stehen: [ Nam wirtute ut erant atque
ingento eximii, data studiosissime opera scriptis An-
gelici (auf welchen Weg auch der heutigen Theologen ,vir-
tus atque ingenium‘* einen weiten Spielraum finden mag!) cer-
tis locis (also nicht iberall, scheint des Papstes Meinung)
sententiam eius copiose luculenterque exposuerunt, doctrinam
optima eruditionts suppellectile ornaverunt, mulla inde acute

de contradicteurs, peut-étre plus nombreuse et non moins injuste que la
premiére. Ceux-si ne font pas a la critique I’honneur de la craindre;
ils se bornent & montrer pour elle une dédaigneuse pitié. A la vue des
directions diverses suivies par les auteurs qui prétendent ne se laisser
guider que par Péclat de sa lumiére, et des résultats opposés auxquels
ils vont aboutir, ces judicieux esprits concluent que la clarté de ce
flambeau tant vanté est bien vacillante, et que mieux avisés sont ceux
qui se retranchent dansleur Credo et laissent le monde aux
disputes des hommes assez fous pour y perdre ]‘eur temps et
leur peine. — A ce compte, il faudrait renoncer a toute science.
Physique, astronomie, histoire na_turel]e, phllosnphle_ surtout et
théologie, quelle est celle qui pourrait se. vanter_a’elre a Dabri
d’une pareille censure ? Quelle est celle qui ne doive se résigner
A voir sa route jouchée de débris d'opinions de tout genre,
d’abord annoncées comme le terme de ses inquiétes recher-
ches ou du moins comme des points de repére précieux pour
assurer ses progrés, et bientdt aprés, sapées, renversées,
abandonnées sans retour ou gardées seulement par quelques
espritsattordés, plusopinidtres dans _leurs illusions?* De Smedt
S. J., Principes de la critique historique, Liége 1883, 1 f.

Was da der gelehrteste unter den zeitgendssischen Historikern der
Gesellschaft Jesu von allen Wissenschaften, die Theologie mit inbegriffen,
so treffend bemerkt, das wird ein kiinftiger katholischer Geschichtschreiber
von einzelnen Richtungen der modernen katholischen Theologie auch
sagen dirfen. ‘



424 Anordnungen Leos XIII. tiber das Thomasstudium,

utiliterque ad errores refellendos novos concluserunt (die Prin-
cipien des heiligen Thomas reichen ja aus, um auch ,errores
novos“ zu widerlegen, und die eingangs (S. 385) getadelte ,,libido
novarum rerum‘ braucht nicht auch in der Theologie Biirger-
recht zu erhalten!), iis praeterea adiectis, quaecumque ab Fe-
clesia sunt deinceps in eodem gemere vel amplius declarata vel
pressius decreta. Es wire sohin ein Fehler, dieser in den
richtigen Bahnen sich bewegenden Euntwicklung der Theologie
nicht Rechnung tragen zu wollen: ,quorum sollertiae fructus
nemo quidem sine tactura neglexerit.

Jeden Katholiken kann diese edle Sprache des Papstes nur
freuen, der auch dann, wenn er zum Tadel gezwungen ist,
selbstverstindlich alles Gute gerne anerkennt und wiirdigt, wo
immer er es findet.

Beriicksichtigung aller modernen Anforderungen, die
man heute an theologische Werke stellen darf, fordert also der
Papst; die Grundlage muls aber das eingehende und ernste
Studium des heiligen Thomas, die ,data studiosissime
opera scriptis Angelici®, bleiben. Letzteres ist wesentlicher
Mafsstab fiir die Beurteilung eines katholischen Theologen, und
das Ansehen, die ,opinio*, welcher sich ein solcher erfreuen
oder nicht erfreuen mag, tallt keineswegs entscheidend in
die Wagschale:

WAt maxime (!) vero cavendum, me forte ex opinione, qua
alli floreant eximin! auctores, ex ipsoque studio, quod impendatur
eorum scriptis, potius quam adiumenta, ut propositum recte
est, ad veram colendam S. Thomae doctrinam suppedi-
tentur, aliquid oriatur, quod uniformi doctrinae officiat: haec
enim nullo pacto speranda erit, nisi Societatis alumni auctori
adhaereant, ei scilicet iam probato, de quo uno praeceptum,
sequantur S. Thomam eumque uti proprium doctorem
habeant”,

Fiir das Studium der wissenschaftlichen Theologie — n
scholis omnibus, horten wir! — sind somit die ,,scripta Angelici*
die Grundlage; alle neueren theologischen ,scriptores”, mogen
sie noch so ,eximii‘‘ sein, sind nicht Grundlage, diirfen dies
nicht sein; eine Berechtigung fiir den Unterricht haben sie nur
als ,,adiumenta® fiir die Erlauterung der Lehre des hei-
ligen Thomas, und dies ,certis locis“.

1 Bekanntlich hat gerade Franz Suarez den Beinamen ,doctor
eximius‘‘ (Hergenrother, Kirchengesch. 3% 341) — —



Anordnungen Leos XIII. dber das Thomasstudium. 425

Der Papst selbst zieht die praktische Foligerung aus
diesem Princip:

wEx quo illud consequitur, ut, si qua in re it ipsi
auctores, quos laudavimus, a documentis magistri communis
dissideant, nihil tunc ambigendum, quae recta sit via:
eamque non difficile erit temere, propterea quod in documentis
quae certo sunt S. Thomae, non ita fiet facile (moglich ist es
aber immerhin!), ut scriptores Societatis ab illo omnes dissen-
tiant. Quare satis fuerit, prout postulent quaestiones, si ex
illis auctoribus deligant, qui cum eodem consentiant.

Nicht dann nur hat also Thomas recht oder unrecht, wenn
ihm ein neuerer ,Scriptor recht oder unrecht gibt; sondern
umgekehrt hat ein moderner ,,scriptor nur dann recht, wenn
er mit dem heiligen Thomas und dessen Lehre iibereinstimmt.
Weicht ein moderner ,,scriptor“ von Thomas ab, daun hat
der Theologieprofessor nicht erst lange zu untersuchen, welche
Meinung ,futior*‘ oder ,probabilior* oder ,probabilis* oder
,yminus probabilisist: ,nihil tunc ambigendum, quae recta
sit via.“

Es ldfst sich kaum ermessen, wie sehr die Wissenschaft-
lichkeit des theologischen Unterrichtes zu gewinnen
vermag, wenn man sich auf des Papstes Standpunkt stellt.
Anstatt bei jeder einzelnen Frage zwischen grofserer oder Kklei-
nerer Wahrscheinlichkeit zu schwanken, ist des heiligen Thomas
Autoritit, beziehungsweise dessen Griinde, entscheidend. Eben-
damit wird der Professor gezwungen, die Einzelfrage in ihrem
Zusammenhang mit dem ganzen grolsen Riesenbau der
thomistischen Systematik?! zu erfassen. Welch tiefes Durch-
dringen jeder einzelnen Glaubenswahrheit lalst sich auf diesem,
vom Papste mit Meisterhand vorgezeichneten Wege gewinnen!
Der positive Gehalt der Dogmatik kime dabei keineswegs zu
kurz. Vielleicht wiirde, und dies ist des Verfassers personliche
Uberzeugung, die systematische Dogmatik dadurch am meisten
gewinnen, dals man an jeder theologischen Fakultit eine eigene
Lehrkanzel fir Dogmengeschichte griindete; so kounte der
Dogmatikprofessor ruhig die spekulative Seite der Dogmatik
an der Hand der Summa des heiligen Thomas erortern,
wihrend das ganze ,positive’ Material im Zusammenhang und
in selbstandiger wissenschaftlicher Form um so leichter

1 Was ,,Rembrandt als Erzieher'‘ iber den mangelnden philoso-
phischen und kiinstlerischen Sinn der deutschen Wissenschaft sagt
(S. 57 £.), kann mutatis mutandis auch von manchem gelehrten theo-
logischen Buch gelten!



426 Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium.

selbstindiges geistiges Eigentum der Horer werden konnte. Doch
solange es noch moglich ist, dals ein Privatdocent fiir christ-
liche Archidologie an der ersten Universitit eines grofsen
Reiches zufrieden sein muls, Ordinarius fiir —— Pastoraltheo-
logie! zu werden, so lange, mit anderen Worten, die Kultus-
verwaltungen fir die Hebung der theologischen Studien
immen kein Geld zu haben behaupten, werden auch die be-
rechtigtsten Forderungen der kirchlichen Wissenschaft fromme
Wiinsche bleiben, weil ja die Kirche nicht, mit Horaz, ,rem,
quocumque modo rem facere* kann. Die Bedeutung, welche
Leo XIII. dem heiligen Thomas im philosophischen Unterricht
zuweist, kann aber auch bei den traurigsten materialen Verhilt-
nissen gewahrt werden, falls es nicht an entschiedenem
Willen gebricht.

Der Papst wendet sich dann gegen das Princip, die Appro-
bation oder Druckerlaubnis der Ordensoberen konne als Norm
fir die Giite eines Buches gelten, mag es nun von Thomas ab-
weichen oder nicht. Als argumentum ad hominem wird darauf
verwielsen, dals Generalobere der Gesellschaft Jesu selbst
w . . . hoc praeterea frequenter aperteque, etiam sub haec tem-
pora, testati, in quibusdam librorum censoribus et diligentiae
plus et severitatis fuisse optandum.

1 Der Verf. verkennt durchaus nicht die Wichtigkeit der
Pastoraltheologie; obige Worte schrieb er umso zuversichtlicher nieder,
als er weils, damit sowohl die Ansicht der kirchlichen Obrigkeit als
die des damaligen Leiters des Unterrichtsministeriums, von dem die
Rede ist, wiedergegeben zu haben. KEr kann aber den lebhaften Wunsch
nicht unterdriicken, dafs alle P. T. Herren Finanzminister und deren
Referenten sich die Worte des Geh. Hofrates Prof. Dr. Franz X. Kraus
ins Stammbuch schrieben: ,,Die Ausbildung der Wissenschaften in der
neuesten Zeit und die Blite unserer Hochschulen ist aufs engste ver-
wachsen mit der Teilung der Arbeit und der Arbeitsfelder. Voriiber
sind die Zeiten, wo derselbe Professor iiber Zoologie und Astronomie
und nebenbei auch noch iber einige Ficher der Medizin las. Wer sich
heute als Midchen fiir alles anbiote, wiirde nur mehr dem Ge-
lichter der Sachverstindigen begegnen. Man mulfs leider kon-
statieren, dafs wir Theologen aunch hierin zurickgeblieben
sind, und dafs noch immer nicht jene Specialisierung und jene
fachminnische Ausbildung erstrebt und gefordert wird, wie sie
in allen anderen Fakultiten selbstverstindlich 1st. Ich habe
da namentlich die theologischen Verhiltnisse des Auslandes im Auge;
doch fehlt es auch in Deutschland nicht an Beispielen, wo der Vor-
trag der Philosophie einem Kanonisten oder der kxegese einem reinen
Praktiker zugemutet wird, oder wo man sich zu allem h(_afiihigt hilt und
zu allem anbietet.* D. Studium d. Theol. einst und jetzt, Freiburg,
Herder, 1890, 35 f.



Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudium. 427

Gegen den weiteren Kinwand, es sei bisher in der Gesell-
schaft Jesu gestattet gewesen, in gewissen Dingen von Thomas
abzuweichen,! erklart jetzt der Papst auf Grund anderer Vor-
schriften ausdriicklich: ,,In quibus quaestionibus ab illo tractatis
sententia eius elucida emergat, ne in istis quidem li-
berum est ab wpso deflectere.”

Damit aber nicht der Néchstbeste mir pichts dir nichts
wvanis artibus (!) persuadeat sibi senientiam Angelici ambi-
guitate patere,' rutt der Papst die herrlichen Regeln ins Ge-
déichtnis zuriick, die der Jesuitengeneral P. Claudius Aquaviva
seinerseits aufgestellt hat:

wINeque vero satis est bimis vel ternis locis niti spar-
sim collectis, aut per consequentias et inconvenientia, wvel
cum violentia adductis (man meint formlich, P. Feldner
oder P. Dummermuth reden zu horen; es ist aber P. Aquaviva,
der spricht, oder vielmehr Leo XIIL!); quast credendum sit
eam esse opinionem Sancti Viri, quia illam quomodo-
cumque innuit alind agens in tllis locis. Verum necesse
est videre, quid sentiat, ubi ex professo id agit, et attente
expendere, quidquam cohaerenter vel dissonanter afferat
cum reliquo corpore doctrinae”

Dann beschaftigt sich der Papst weiterhin mit Vorschriften,
die nur fiir die Gesellschaft Jesu allein aktuelles Interesse haben,
und schliefst mit dem strengen Befehl: ,, . . . ut sibi inter-
dictum existiment recedere a S. Thoma im praccipuis, et
quae tamquam fundamentum sunt aliorum plurium.“ —

Es ist offenbar, dals Leo XIII. durch seine Weisungen iiber
das Thomasstudium der Wissenschaft neue Bahuen eriffnen wollte.
Hitte die Encyklika , Aeterni Patris sich nicht klar genug
ausgedriickt, so bliebe nach den eben besprochenen Verordnungeu
des Breves ,Gravissime Nos“ iiber des heiligen Vaters Willens-
meinung kein Zweifel mehr iibrig. Leo XIII. sagt selbst:
JRem nos moliri et megotir et laboris plemam ommnino
intelleximus, quum tanti referret quanti graviorum disci-
plinarum paene omnium (also auch der Theologie) wn-
staurare rationem.*  Auf vielen Seiten ist frommer Eifer den
Bemiihungen des Statthalters Christi bereitwillig entgegenge-
kommen, und unser Jahrbuch hat manche hocherfreuliche That-
sache aut diesem Gebiete freudig verzeichnet.

,Das wenige verschwindet leicht dem Blick,

Der vorwirts sieht, wie viel noch iibrig bleibt.” 2

1 Vgl ,,Katholik N. F. Bd. LXII (1889 2. Halfte) 421 ff.
2 Goethe, Jph. auf Tauris I, 2.



428 Anordnungen Leos XIII. iiber das Thomasstudinm.

Moge eine immer ausgedehntere Kenuntnis von Leos Ab-
sichten ein Scherflein dazu beitragen, unter des heil. Thomas
Banner die katholische Theologie einer neuen Bliitezeit zuzu-
fiilhren!

V. Pax.

“Onov yagp &v vyw Eijdog xal Eois, ovyl
oagxixol éore xal xam av.‘}pwnor
TEQUTOTEITE ; orav yap Jayu 7"
Iyw ,uwst',ucﬂavlov frepog ¢ Byw
Anollw, 0vx av{}gwnoz gate; Tl ovv
oty Anoﬂlwg, tl 0¢ oty Havlm,.
meovo: d"t wv émotevaars, 2ol
exaorm we 0 Kvotog &wasv

1. Korinth., 3, 4—5.

Jesus Christus, unser gottlicher Erloser, ist der Fiirst des
Friedens. Auch der Stellvertreter des Heilandes auf Erden
kann — seit den Tagen des Apostelkonzils zu Jerusalem —
kein schoneres Ziel sich setzen, als unter den Kindern der Kirche
Frieden zu stiften, dieselben von verderblichem Hader zum
Schaden der Wahrheit! abzumahnen und zu eintriichtiger, frucht-
barer Arbeit im Weinberg des Herrn aufzurufen. Mogen auch
vielleicht die Sonderinteressen einer politischen oder sonstigen
Partei leiden: die Kirche kann durch eine entschiedene Stellung-
nahme ihres Oberhauptes nur gewinnen.

Die Thomasencyklika war ein solcher Schritt zum
Frieden in der katholischen Wissenschaft. Nicht nur wurde
der vernachlissigten, geschméhten und fast verachteten Lehre
des heiligen Thomas ihr angestammtes Recht in der Kirche
wieder entschieden zuerkannt; der ganze Erdkreis, soweit er
sich nicht vom Felsen Petri abgekehrt hat, wurde darauf hin-
gewiesen, dals diese so verkannte ,doctrina vera“ die Grund-
lage der Kinheit unter den katholischen Philosophen und
Theologen bilden miisse.

Die an die Thomasencyklika anschliefsenden ,litterae apo-
stolicae®, von denen im Obigen die Rede war, sind eine weitere
groflse, hoffentlich abschlielsende Friedensthat unseres
heiligen Vaters, eine echt katholische That, der kein Katholik,
dem am Frieden in der Kirche etwas gelegen ist, seine Zu-
stimmung versagen kann.

Denn fiir uns als Katholiken kommt ja nicht wesentlich
in Betracht, ob jemand ein schwarzes oder weilses oder braunes
oder graues Kleid trigt, sondern ob er die Wahrheit hat und

1 Vgl II. 1I. qu. 88. a. 1. c.



Anordnungen Leos XIII. tiher das Thomasstudium. 429

ebendamit auf dem Wege der philosophischen oder der theolo-
gischen Erkenntnis zu jenem hinzufiihren vermag, der da wie
kein andeter vorher oder nachher von sich sagen durfte: , Eya
glue 1 0doc xal 7 dlifdete %ol 7 Googf’,' und der mit gottlicher
Machtvollkommenheit auch uns Thomasschiilern durch den Mund
seines irdischen Stellvertreters das trostende und erhebende Wort
zuruft : ,,Eav VueElg ysivme &v 70 20700 TG Euad, alq{}mc ua-
{hytai yov eats xal yvooesde Ty alr/&ezav xal 5 eAndea
elsvﬂegmaet vuac.“ 2 Nicht weil Thomas Thomas heilst,
schworen wir zu seiner Fahne: dann waren wir freilich Gapxmoi,
nach paulinischem Ausdruck; sondern weil Thomas von der goti-
lichen Vorsehung, wie Leos Mund uns verkiindet, uns als
Fiihrer zu jener befreienden al7deta gegeben ist.
Nicht um Namen kdmpfen wir:

»What ’s in a name? That which we call a rose,

By any other name would smell as sweet;*3
um die Sache nur war und ist es uns zu thun, um die ,vera®,
nwgermana®, ,recta solidaque doctrina'‘ des doctor Angelicus,
die ,,aurea S. Thomae sapientia® der Encyklika , Aeterns
Patris*.

Moge denn auf dem ganzen katholischen Erdkreise die
schone Vorhersagung des heiligen Vaters allmahlich ihrer Er-
tilllung entgegengehen, mit der wir von dem Breve ,,Gravissime
Nos‘“ Abschied nehmen wollen:

wFructus didem tam praestabiles (wie an der Gregoriana)
desiderandi quidem mon erunt, ubicumque doctrina vmper-
tiatur ab ws, quos eadem mens (obtemperans wngentum hiefs
das friiher) agut, eadem aluerint studia.‘

Wir verhehlen uns nicht, dafs es schwer, schier unméoglich
scheinen mag, von liebgewordenen Anschauungen und Meinungen
lassen zu miissen; aber echt katholischer, echt kirchlicher
Sinn kann und soll und wird uns iber alle Schwierigkeiten
hinweghelfen, wenn wir jenes grolse, allmachtige Mittel
gebrauchen, das Leo XIII. selbst in frommem Sinn uns an die
Hand gibt:

, Wir wissen wohl, dals unsere Bemiihungen vergeblich sein
werden, wenn nicht, Ehrwiirdige Briider, derjenige das gemein-
sam Begonnene fordert, welcher ,der Gott der Wissenschaft

X Joann 14, 6.
* Ebendas. 8, 31.
8 ..Was ist ein Name? Was uns Rose heilst,
Wie es auch hielse, wiirde lieblich duften.*
Shakspere, Romeo and Juliet 11, 2.



430 Anordnungen Leos XIIIL iiber das Thomasstudium.

genannt wird! in der heil. Schrift, die uns auch daran erinnert,
dals ,jede gute Gabe und jedes vollkommene (reschenk von oben
ist und vom Vater des Lichtes kowmmt‘;? und an einer andern
Stelle: ,Wenn jemand an Weisheit Mangel hat, so erbitte
er sie von Gott, welcher allen reichlich gibt und nicht Vorwiirfe
macht: und sie wird ihm gegeben werden.‘® Folgen wir
darum auch in diesem Stiick den Beispielen des englischen
Lehrers, welcher sich niemals an das Lesen oder Schreiben
eines Buches machte, ohne sich Gott vorher durch Gebet em-
pfohlen zu haben, und der aufrichtig gestand, dals er alles, was
er wisse, nicht so sehr durch Studium oder eigene Arbeit sich
erworben als vielmehr von oben empfangen habe. Deshalb
lasset uns in demiitigem und einmiitigem Gebete zusammen
Gott anflehen, er moge iber die Kinder der Kirche den Geist
der Wissenschatt und des Verstandes aussenden und ihren
Sinn zum Verstindnis der Weisheit eroffnen. Und um desto
reichlichere Friichte von der gottlichen Giite zu erlangen, ruft
auch den iiberaus méchtigen Schutz der seligsten Jungfrau Maria,
welche Sitz der Weisheit genannt wird, um ihre Vermittlung
bei Gott an, und wendet euch zugleich an den heiligen Joseph,
den reinsten Gemahl der Jungfrau, und an die grifsten Apostel
Petrus und Paulus als Fiirsprecher, die den durch unreine An-
steckung von [rrtiimern verpesteten Erdkreis durch die Wahrheit
erneuert und mit dem Lichte himmlischer Weisheit erfiilit haben.“4

Eine wahrhaft ergreifende Mahnung des greisen Papstes!

Es ist ja derselbe Papst, der unermiidlich jahraus jahrein
die Katholiken zum betrachtenden Rosenkranzgebet auffordert.
Auch dieses ist ja nicht Privatsache der Sohune des heiligen
Dominikus, sondern ein allgemeines, katholisches Gebet, so gut
als die Lehre des heiligen Thomas nicht Sache seines Ordens,
sondern die allgemeine, katholische Lehre ist. Als Katholiken
also und als treue, gehorsame Anhinger des grofsen, frommen
Thomaspapstes miissen wir uns aufs lebhafteste dem im Mainzer
,Katholik“® so schon und so katholisch ausgesprochenen
Wunsche anschlielsen:

,,Allen aber, ob Sohnen Loyolas oder Weltpriestern, soll das
Wort des Papstes Leo XIII. ein michtiger Sporn sein, jene
Weisheit der Alten in den echten Quellen eifrig aufzusuchen

1 1. Koén, 2, 3.

= Jae. 1, 17%.

# Kbend. 1, 5.

1 Enc. ,,deternt Patris“ a. a. 0. 35 f.
5 A, a. 0. 481.




Albert Barberis. 431

»

und Herz und Geist an den Summen des Aquinaten zu stirken;
denn auch von St. Thomas lafst sich geistigerweise behaupten,
was der Psalmist von Abraham sang: ,Constituit eum dominum
domus suae et principem omnis possessionis suae, ut erudiret
principes eius sicut semetipsum et senes eius prudentiam do-
ceret.’“ 1

B

ALBERT BARBERIS.

Eine biographisch-litterarische Skizze.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Am 2. Juli 1896 schlofs das irdische Auge, nachdem es
noch ,heiter, wie im Leben, himmelwirts sich gerichtet“ (so
L’amico del Popolo, Piacenza vom 4—5. Juli), der um die
Wiederherstellung der thomistischen Philosophie wie wenige
verdiente Mitbegriinder und unermiidliche Mitarbeiter der in
Piacenza erscheinenden Zeitschrift Divas Thomas, Albert Barberis,
Professor am Kollegium Alberoni.

Geboren wurde Albert Barberis im Anfang des Jahres 1847
(am 14. Januar) in der piemontesischen Stadt Casal Monferrato
als Sohn des Offiziers (Maggiore Comandante della Piazza di
S. Maurizio) Peter Barberis und der Anna Chiesa aus dem ge-
nannten Geburtsorte Alberts selbst. Die Familie Barberis ist
eine der dltesten im Genuesischen mit ausgebreiteten Giitern in
Dolceacqua, Dicoese Ventimiglia (L’amico del Popolo a. a. O.). Hier,
am anmutigen westlichen Meeresstrande, brachte er seine ersten
Jugendjahre zu; doch traf ihn schon als Kind der schmerzliche
Verlust der Mutter; er fand aber in der zweiten Gattin seines
Vaters, der Grifin Laura della Rocchetta, eine zweite gleich
zirtliche und um seine KErziehung und Ausbildung besorgte
Mutter (A. G. Tononi, Biografia di Alb. Barberis 1847 —1896,
Piacenza 1896). In Genua vollendete er seinen G ymnasialkurs
und trat nach zuriickgelegtem sechzehnten Lebensjahre, auf die
glinzenden Aussichten, die ithm der Stand seiner Familie eroffnete,
verzichtend, in die Kongregation des hl. Vincenz von Paul ein,
deren Geliibde er zu Rom am 27. Juli 1863 ablegte (Necrologica,
excerpta ex Periodico: Divus Thomas, Placentiae 1896). Nach
einem zweijihrigen Aufenthalt in Rom sandten ihn seine Obern

1 Ps. 104, 21—24.



	Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium

