
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium

Autor: Wehofer, F. Thomas M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


406 Anordnungen Leos XIIL über das Thomasstudium.

ANORDNUNGEN LEOS XIII. ÜBER DAS

THOMASSTUDIUM.

Zum apostolischen Schreiben „Gravissime Nos".

Von FR. THOMAS M. WEHOFER Ord. Praed.

In scholis catholicis omnibus.
'EXvntj&t] o Ilézpoç bzi einer avzw cb

zqizov 'PtXeïç fin ; xal einer avzw'
KvQie, narza ab oiôaç, ab yirw-
oxetç bei <fiXù5 ae. Xéyei avzw o
'It/oovç' h boxe zà npoßäziä
fiov. loan. 21, 17.

Der Grund, warum man der thomistischen Bewegung selbst
an berufener Stelle vielfach noch gleichgültig gegenübersteht,
scheint wohl darin gelegen zu sein, dals man Bedeutung und
Tragweite der Encyklika ,,Aeterni Patris" nicht genügend zu
würdigen weifs.

Und doch könnte man aus dem Durchblättern der „Acta
Leonis XIII."1 allein schon ersehen, wie hochernst
(„gravissime")2 es der grofse Papst mit seinen Befehlen, zur Thomas-
philosophie zurückzukehren, nimmt. Eines der wichtigsten der
einschlägigen Aktenstücke ist oben publiziert; die nun folgenden
Bemerkungen wollen aus demselben nur das herausheben, was
für jeden katholischen Philosophen und Theologen
allgemein beachtenswert erscheint.

Sollten diese Zeilen einem aufserhalb der katholischen Kirche
stehenden Gelehrten in die Hände fallen, so bitte ich denselben,
nicht sofort urteilen zu wolleu, dafs in der katholischen Kirche
über philosophische PVagen, die doch ins Gebiet der reinen
Vernunft gehören, der Papst entscheide. Die Lehre des heiligen
Thomas ist nämlich nicht nur Gegenstand der wissenschaftlichen

1 Jedes Jahr erscheint ein Band im Verlage der tipografia Vativaria
in Rom und kann durch jede Buchhandlung bezogen werden (à 6 Lire);
die ganze Sammlung bildet eine Zierde für jede Bibliothek, und der
gelehrte Theologe wie der Seelsorgspriester finden in den Erlassen des

grofsen Thomaspapstes reiche Weisheitsschätze für alle Gebiete des kirchlichen

Lebens.
2 So schon in dem berühmten Schreiben an die bayrischen Bischöfe

„Officio sanctissimo" (22. Dez. 1887): „Ut opera magni A quin atis
essent in manibus et assidue apteque exponerentur iam priilem monuimus
idcmque saepius inculcavimus verhi s que gravissiinis."



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 407

Forschung, sondern seit der Thoinasencyklika auch offiziell
Gegenstand und pädagogischer Mittelpunkt des Unterrichts

„in scliolis catholicis". Insofern die thomistische
Philosophie Wissenschaft ist, steht sie ganz und voll auf dem Boden
der gelehrten Forschung. Gerade die Thomistenschule war
es, die innerhalb der Kirche stets für die Freiheit der
philosophischen Forschung eingetreten ist und sich mit allem
Nachdruck dagegen gewehrt hat, dafs die katholische Wissenschaft
diesem oder jenem Tagesgötzen blindlings Weihrauch streue;
gefeierte Namen, vielgepriesene Autoritäten haben ihr niemals

imponiert; nur eine einzige Grenze, um mit dem gelehrten
Würzburger Universitätsrektor zu sprechen, kannte und kennt diese
echt katholische Wissenschaft: die Wahrheit. Man lese
einmal die Recensionen unseres Jahrbuchs durch, und man wird
sagen müssen: Die Männer, die so schreiben, so ehrlich und offen
und mutig, das sind freie, deutsche Männer, die jeder achten
mufs, auch wenn er ihren wissenschaftlichen Standpunkt nicht
teilt. Diese Freiheit und Unbefangenheit der Forschung
verdanken die Thomisten nicht der T homasencyk 1 ika. Die
thomistische Bewegung war, nach ihrer wissenschaftlichen Seite

hin, längst in Flufs, bevor Leo XIII. seine Stimme erhob. Und
auch nach der Thoinasencyklika haben die Thomisten nicht mit
Autoritätsbeweisen gearbeitet, haben sich nicht auf den Papst
berufen, sondern haben stets vor Augen behalten, dafs die
Philosophie eine cognitio certa et evidens, naturali rationis
Inmine parta, ist. Sagt doch Leo XIII. selbst: „In jenen
Lehrstücken, welche die menschliche Erkenntnis auf natürliche Weise
erfassen kann, ist es durchaus billig, dafs die Philosophie ihre
Methode und ihre Principien und Argumente auwendet."1 Deshalb

kam die Thomistenschule auch mit einer nur zu gerecht
fertigten Vorsicht jenen Litteraturprodukten entgegen, welche seit
1878 unter der Fahne des englischen Lehrers in die Welt
entsandt wurden, von Schriftstellern, die bisher den heil. Thomas
wenig studiert hatten und in verhältnismäfsig sehr kurzem
Zeitraum schwerlich zu gründlichem Verständnis eines so tiefen
Geistes wie Thomas durchgedrungen sein konnten. Diesem freien,
echt wissenschaftlichen Standpunkt hat Leo XIII. neue
Ermutigung gebracht; aber auch ohne Papst Leo XIII. wären
wir, was wir sind: Thomisten aus Überzeugung. Als solche
suchen wir natürlich auch anderen unsere Überzeugung durch

1 Enc. Aetcrni Patris, Wien, Eipeldauer u. Co., 1879 (im Auftrag
der Wiener apostol. Nuntiatur herausgegebene Übersetzung, nach der
auch im Folgenden citiert ist), 15.



408 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudiuni.

Mitteilung unserer Gründe und Abwehr etwaiger Mißverständnisse

beizubringen; das hindert uns jedoch nicht, jeden
Andersdenkenden, der eine von der unseren abweichende wissenschaftliche

Uberzeugung hat, aufrichtig und ehrlich zu achten, mag er
nun Molinist oder Kantianer oder Herbartianer sein.

In einem ganz anderen Lichte erscheint unsere Sache
allerdings, wenn es sich um die Auffassung des Thomismus vom
kirchlich-disciplinaren Standpunkt handelt. Wir Tho-
misten fassen nämlich die Thomasencyklika als disciplinare
Mafsregel auf. Der Papst sagt doch ganz klar: „Übrigens
sollen die von Euch (die Encyklika ist an die Bischöfe
gerichtet) in verständiger Weise ausgewählten Lehrer die
Doktrin des heil. Thomas dem Geiste der Schüler einzupflanzen
sich bestreben und deren Gediegenheit und Vorzug vor allen
übrigen offen und klar hinstellen. Dieselbe Lehre sollen die
von Euch gegründeten oder zu gründenden Universitäten

erläutern und in Schutz nehmen und zur Widerlegung
der herrschenden Irrtümer anwenden."1 Nun gibt es uuter
dem Monde wohl auch anno 1897 noch so manchen katholischen
Philosophie- oder Theologieprofessor, der selbst höchlich
überrascht sein würde, wenn er bei seiner abendlichen Gewissens-
erforschung — die Befehle des Stellvertreters Christi sind uns
Katholiken doch hoffentlich Gewissenssache?? — die
Entdeckung machte, er hätte seinen Hörern die „Gediegenheit und
den Vorzug der Doktrin des heil. Thomas vor allen übrigen
offen und klar hingestellt." Will man uns Thomisten es etwa
gar noch übelnehmen, dafs wir auf die Befolgung einer päpstlichen

Vorschrift dringen, einer Vorschrift, über die man
sich nur durch Leugnung alles kanonischen llechts hinwegsetzen
kann! Diese disciplinare Seite des Thomismus ist für uns
keine rein akademische Streitfrage mehr, in der man anders
denken mag, sondern eine Rechtsfrage, in der man nie und
nimmer anders handeln darf! Sein Recht wollen wir unserem
Thomas gewahrt wissen! Wenn in einem geordneten Staat
der Unterrichtsminister oder die Landesschulbehörde einen die
Studien betreffenden Erlafs herausgibt, so hat jeder Gymnasiallehrer

z. B. sich darnach zu richten, selbst dann, wenn er anderer
Meinung ist. Und innerhalb der Kirche mufs doch wohl auch
so viel Gehorsam zu finden sein! Wer nicht gehorsam sein zu
können glaubt, soll einfach seine Professur in die Hände seines
Bischofs zurücklegen und seine Kraft der Seelsorge weihen; oder

> A. a. 0. 35.



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 409

verlege sich, wenn Laie, auf eine andere, der Kirche und dein
Vaterlande nützliche Thätigkeit.

Mut zeiget auch der Mameluck;
Gehorsam ist des Christen Schmuck!

Es freut uns ja, wenn der Drache des Irrtums von allen
Seiten angegriffen und die Wahrheit mit den verschiedensten
Waffen verteidigt wird; aber es würde uns wehe thun, wenn
der Kampf nicht allenthalben im Geiste und mit dem Segen
des kirchlichen Gehorsams geführt und die von kompetenter,
berufenster Stelle anbefohlene Hauptwaffe von einzelnen Streitern
im Winkel rosten gelassen würde.1 Der Präsident der „Görres-
Gesellschaft", Reichsrat Freiherr von Hertling, hat jüngst in
der Generalversammlung zu Konstanz 2 die Lage und die
Aussichten der katholischen Intelligenz in zu ernsten Farben
geschildert, als dafs wir deutsche oder österreichische Katholiken
uns den Luxus gönnen dürften, erst noch einen Schulmeister
von Sadowa abzuwarten!

Diese diseiplinare und pädagogische Seite des
Thomasstudiums hat nun im Breve „Gravissime nos" durch den Papst
selbst eine Erläuterung gefunden, wie sie sich kein Thomist hätte
je träumen lassen. Von der Voraussetzung ausgehend, dafs solche
höchstrichterliche Entscheidungen nach dem kanonischen wie
nach jedem anderen ausgebildeten Rechte für alle analogen Fälle
als juristische Norm zu gelten haben, will ich mir nur
erlauben, des freundlichen Lesers gütige Aufmerksamkeit auf
einige besonders bedeutsame Stellen des genannten päpstlichen
Erlasses zu richten.

I. Die Beweggründe der Thomaseneyklika.
Something is rotten in the state of Denmark!

Shakspere, Hamlet, I 4.

Das päpstliche Schreiben au die Gesellschaft Jesu gibt sich
selbst als Ergänzung und Erläuterung der Thomas-

1 Es sei gestattet, weiter zu citieren :

„Die Schlange, die das Herz vergiftet,
Die Zwieiracht. und Verderben stiftet,
Das ist der widerspenst'ge Geist,
Der gegen Zucht sich frech empöret,
Der Ordnung heilig Band zerreifst;
Denn der ist's, der die Welt zerstöret."

Friedrich von Schiller, „Der Kampf mit dem Drachen".
2 Vgl. dazu meine Bemerkungen im Wiener „Vaterland" vom 7. Okt.

1896, Morgenblatt, S. 1 ff.



410 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

encyklika vom 4. August 1879; umsomehr haben wir ein
.Recht, beide auf einander zu beziehen und in jener Ergänzungen
und Erklärungen der anderen vorauszusetzen und umgekehrt.

In irgend einem kleinen deutschen Ländchen lebte — und,
wenn ich nicht irre, lebt noch — eine etwas exaltierte Nonne,
die sich mit verschiedenen Dingen beschäftigte, die mit der
religiösen Vollkommenheit blutwenig zu thun haben. Unter anderem
weifsagte dieselbe auch, dafs der wissenschaftliche „Streit"
zwischen Jesuiten und Thomisten von einem Papste zu Ungunsten
der letzteren entschieden werden würde; auf diese Weise werde
endlich der so erwünschte Friede im katholischen Lager
hergestellt sein. Viele glaubten dieser Prophezeiung.

Nun wohl, einer Nonne in ihrer Weltabgeschiedenheit mag
man es ja verzeihen, dafs sie ihren Phantasmen freieren Laut läfst.
Aber bedauerlich ist es, dafs es auch unter den Gelehrten hie
und da noch Männer gibt, welche im Thomismus nichts weiter
sehen als einen Zankapfel zweier Orden und sich wundern, dafs
die Söhne des heiligen Dominikus um des lieben Friedens willen
nicht schon längst auf die Vertretung der Lehre des heiligen
Thomas verzichtet haben, um Molina das Feld zu überlassen.

Mögen alle jene, die so denken, sich vom Papste belehren
lassen, dafs die Lehre des heiligen Thomas keine Privatsache,
sondern eine Angelegenheit der ganzen Kirche ist, und
dafs hinter den Interessen des Reiches Gottes auf Erden alle
persönlichen Neigungen zurücktreten müssen.

Was war für Leo XIII. der Beweggrund, die Philosophie
des heiligen Thomas (nicht eine sogenannte „christliche"
Philosophie schlechtweg) für die katholischen Schulen einzuführen?

Die Zeitlage, führen unsere Litterae Apostolicae aus (siehe
oben S. 385), ist der Kirche feindselig, die menschliche Gesellschaft

eilt in den wichtigsten Dingen dem Untergange zu. Von
einem quasi naufragium, von einem tantam exitium spricht hier
der Papst. Dafs solche Ausdrücke bei einem so bedächtigen
Greise wie Leo Xlll. keine leicht hingeworfeneu Phrasen sind,
zeigen wohl am besten die übrigen Rundschreiben des heiligen
Vaters, besonders jene über sociale Fragen. Wer also die
Ansichten Leos XIII. über unsere Zeit teilt, der darf sich auch den
Mahnungen und Warnungen hinsichtlich der Ursachen solch

trauriger Zustände nicht verschliefsen.
Und die Ilauptquelle ist die moderne philosophische

Geistesströmung, sagt der Papst. Einerseits Verachtung oder doch
Vernachlässigung jener Philosophie, die mit der Offenbarung im



411

Einklang steht und zu ihr hinführt (certa principia institutaquc
ist ja nur eine elegante lateinische Wendung für „philosophisches
System", weil „systema" oder ähnliche barbarische Ausdrücke
mediae et infimae lativitatis selbstverständlich nicht in das
Rundschreiben eines Leo XIII. passen würden), andererseits
eine gewisse Eeuerungssucht, die unter dem Vorwande des
wissenschaftlichen Fortschrittes der von Gott dem Menschen
geschenkten Weisheit feindlich gegenübersteht. Von diesen ein
leitenden Worten unseres Breves möchte ich das passim (neg-
lectis passim et prope contemptis) unterstrichen haben; schon
damit ist angedeutet, dafs es sich um eine allgemeine,
durchgreifende Reform handeln mufs, soll anders dem naufragium,
dem exitium, der menschlichen Gesellschaft erfolgreich entgegengetreten

werden. Dafs sich das passim auch auf die scholae
catholicae bezieht, ist nach den früheren Ausführungen doch
wohl einleuchtend.

Cessante causa cessât effectus. Wie nun das cessare der
causa bewerkstelligt werden müsse, sei ohne Schwierigkeit zu
finden gewesen; zur echten Lehre und ihren Quellen müsse
man zurückkehren. Die bisherige doctrina (in den scholae
catholicae) war also unecht, falsch, nicht eine germana
doctrina?? Gott sei Dank, dafs der Papst und nicht ein
Mitarbeiter unseres „Jahrbuches" diesen Ausdruck „germana
doctrinai" gebraucht; unsereinen hätte man gewifs sofort als des
Friedensbruches schuldig an den Pranger gestellt. Tausend
Dank dir, o grofser Papst, dafs wir treue Verehrer des heiligen
Thomas jetzt sagen dürfen, wir haben, beziehungsweise unser
grofser Lehrer hat die germana doctrina!

Also: „Fontes gerntanae doctrinae male desertos (wehe
Ihnen, böser P. Feldner, wenn Sie dieser Wendung sich bedient
hätten — jetzt thut es zum Glück ein anderer!) repeti opor-
tere": das, so sagt jetzt Leo XIII. selbst, habe er in der Eney-
klika Aeterni Patris auseinandergesetzt.

Zum Vergleich seien des Papstes Worte aus letzterem
Rundschreiben hier angeführt:

„Wer seine Aufmerksamkeit auf unsere traurige Zeitlage
richtet und über den Grund der Vorgänge im öffentlichen und
im privaten Leben umfasseud nachdenkt, dem wird es gewifs
klar werden, dafs die fruchtbare Ursache der Übel, sowohl jener,
welche uns schon bedrücken, als auch jener, welche wir noch

befürchten, darin liegt, dafs verkehrte Lehrsätze über göttliche
und menschliche Dinge, wie sie aus den Schulen der Philosophen
schon seit langem hervorgegangen, in alle Klassen der Gesell-



412 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

scbaft eingedrungen sind und von sehr vielen mit allgemeinem
Beifall aufgenommen werden." 1

Leo XIII. ist sicher kein Pessimist; P. Albert Weil's hat
ihn einst einen Optimisten genannt. Aber die Schilderung der
Zustände auf philosophischem tiebiete klingt wohl sehr
pessimistisch.

II. Die Rolle der katholischen Orden in instauranda
doctrina D. Thomae in scholis catholicis.

Leo XIII. hat die Encyklika Aeterni Putris nicht
geschrieben, ut aliquid dixis.se videutur; es war ihm ernst damit,
dafs seine Befehle auch ausgeführt würden.

Das päpstliche Schreiben ist an alle katholischen Bischöfe
und damit an alle Katholiken gerichtet, die bei der Präge
irgendwie beteiligt erscheinen.

Zunächst und unmittelbar an den katholischeu Episkopat,
soweit er mit dem apostolischen Stuhle in tinade und tieraein-
samkeit steht.

Ich hebe diesen Umstand hervor, damit es nicht etwa deu
Anschein gewinne, als hätten sich die religiösen Orden in erster
Linie um den Thomismus zu kümmern. Keineswegs. Xoch vor
den Orden und ihrem beschränkten Wirkungskreis ist es Sache

jener, welchen der Herr selbst die Leitung seiner Herde anvertraut

hat, auf die Weisungen des obersten Hirten zu hören, der
nur nach des Herrn Auftrag handelt: „Kai ov Jtort ijtiorQtxpac.
OTt'iQiaov tovç <xÔe/.(povç oov.2 Der Papst mahnt eindringlich:

„Mit wohlweisem Bedacht bemühten und bemühen sich nicht
wenige Förderer der philosophischen Disciplinen, indem sie in
jüngster Zeit ihr Augenmerk auf die nutzbringende Erneuerung
der Philosophie richteten, die ausgezeichnete Lehre des heiligen
Thomas wiederherzustellen und in ihre frühere rühmliche Stellung

einzusetzen. Auch haben wir zur grofsen Freude unseres
Herzens erfahren, dafs mehrere aus Eurer Mitte,
Ehrwürdige Brüder, in gleicher Absicht denselben Weg mutig
eingeschlagen haben. Wir loben dieselben gar sehr und
ermahnen sie, in dem begonnenen Unternehmen zu verharren.
Alle übrigen aus Euch aber erinnern wir einzeln daran, dafs
wir keinen angelegentlicheren und dringenderen Wunsch haben,
als dafs Ihr alle die reinsten Bäche der Weisheit, welche aus
dem englischen Lehrer in nie versiegender und reichhaltiger

1 Übers, a. a. 0. 6 f.
2 Luc. 22, 32.



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 413

Ader fliefsen, der studierenden Jugend in reichlicher Fülle
zuführt." 1

Überdies hat Leo XIII. auch nach dem 4. August 1879
persönlich und schriftlich dem Episkopat in seinen einzelnen
Vertretern2 zu wissen gethan, dafs es sein entschiedener,
unabänderlicher Wille sei, die Lehre des heil. Thomas zum
Gemeingut aller katholischen Schulen zu machen: „deliberatum
nobis esse et constitutum,, doctrinam S. Thomae Aqninatis in
Scholas omnes revocare; eam nernpe doctrinam, quam amplae
liomunorum Pontificum sacrorumqne Conciliorum landes com-
mendant et qua, suffragante saeculorum voce, nihil solidius
possit aut fructuosius optari." Der Ausdruck „in Scholas
omnes" ist im direkten Gegensatz zur oben hervorgehobenen
früheren Wendung „principiis insiitutisque ncglectis passim

et prope contemptis"; denjenigen, welche das ,.passim"
angeht, wird in sehr deutlicher Weise nahegelegt, dafs sie sich

1 Enc. „Aetemi Patris", Ubers, a. a. 0. 31.
2 In dem schon genannten epochemachenden Schreiben „Officio

sanctissimo" an die bayrischen Bischöfe (22. Dez. 1887) z. B. mahnt der
Papst: ,,Itaque, Venerahiles fratres, cognitum perspectumque habetis, quali
ratione et via alumnos Ecclesiae erudiri oporteat, ad maiores doctrinas,
ut conv enienter temporibus utiliterque in muneribus suis
versentur. Hi nimiriim praestantissima s. thenlngiae stadia ne at tin-
gant prius quam dil ig entern adhibuerint pro eparationem in
studio philosophiae. — Philosophiam eam intelligimus, intimant soli-
dam que, altissimarum indagatricem caussnrum, patronaux optimum
veritatis Huius rei gratia, ut opera magni A quinatis
essent in manibus et assidue apteque exponerentur, iam pridem
monuimus, idemque saepius inculcavimus verbisque gravissi-
mis; et gestit animus, optimos inde fructus esse a clero perceptos, per-
quam optimos ub errimos que spe certa expectamus. Scilicet
disciplina Doctoris Angelici mire facta est ad conformandas mentes, mire
usum parit commentandi, philosophandi, disserendi presse invicteque; nam
res singulas dilucide monstrat aliam ex alia continua serie pendentes,
omnes inter se connexas et cohaerentes, omnes ad capita pertinentes
suprema. Patio quidem human a ad cognitionem rerum inferiorem
reconditamque libera vult acie penetrare, nec non velle potest :
verum, Aquinate auctore et magistro, hoc ipso facit expeditius
et liberius, quia tutissime facit, omni procul periculo trans-
siliendi fines veritatis. Neque enim libertatem recte dixeris,
quae ad arbitrium libidinemque opiniones consectatur et spargit,
immo vera licentiam nequis s im a m, mendacem et fall ace m scien-
tiam, dedecus animi et servitutem Eius (D. Thomae) igitur
in schola adolescat et exerceatur clerus ad philosophiam, ad
theologiam; rxistet enim vero doctus et ad sacra praelia Valens
quam qui maxime." Das übrige lese man in der Hprderschen Separatausgahe

des Breves oder in vol. HI. der Descléeschen Sammlung
„Leonis PP. XIII. Acta praecipua" nach, wenn man die
vollständigen „Acta" der tipografxa Vaticana nicht zur Hand hat.



414 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

mit den „amplae Jiomanorum pontificum sacrorumque Concili-
orum laudes" in Widerspruch gesetzt haben, und dafs somit in
Bezug auf das „solidius" und „fructuosius" in diesen Schulen
viel zu wünschen übrig ist. —

Wenn dies alles deu Bischöfen gesagt und geschrieben
worden ist („pluribus auctoritatis Nostrae actis atque privatis
etiam cum episcopis culloquiis idem, saepius confirmavimus"),
so sind die nicht unter bischöflicher Jurisdiktion stehenden, also

exempten Orden von der Befolgung der in der Thomasency-
klika niedergelegten Befehle und Vorschriften keineswegs
exempt. Im Gegenteil. Zu je höherer Vol 1 k ommenheit sich
die Ordensleute bekennen, mit umso gröfserem Eifer müssen sie
auch, unter Hintansetzung etwaiger gegenteiliger Übung, der
Weisung des Papstes Gehorsam leisten: „ Opera etiam
Ordinum religiosorum valde confisi, quorum explorata virtus
(der Gehorsam ist natürlich vor allem gemeint) nihil profecto
neque ingenio neque viribus parceret ad consilia Nostra vivanda
et perficienda

Neben den Bischöfen (etiam) wird den Ordensgenossenschaften

ihre Mitwirkung „in ea, cui tantopere studemus,
doctrina vera tuenda et propaganda", wie sich Leo XIII.
zehn Zeilen später ausdrückt, zugewiesen.

Sind die etwa entgegengesetzten Regeln eines Ordens, sind
besondere Verhältnisse, ist das uralte Herkommen ein Grund,
vielleicht auch weiterhin die „vera" und „germana doctrina"
des heiligen Thomas zu „vernachlässigen und nachgerade zu
verachten"? Nein. Der Papst legt hiergegen mit allem Ernste
Verwahrung ein und nimmt gegen solche Ausflüchte entschieden
Stellung, „ut", wie es bald darauf heifst, „si quae forte speciosae
causae vel inductae consuetudinis aliqua ex parte contrariae,
vel minus rectac interpretationis resideant, eis penitus sublatis,
régula et norma statuatur a Nobis certa, stabilis, defi-
nita."

Die Orden sind in erster Linie Verbindungen von Katholiken

und müssen daher in allem und jedem auch katholisch
sein und katholisch bleiben, wenn sie ihre Existenzberechtigung
nicht verlieren wollen.

Familienrücksichten, Familiengeist ist insolange berechtigt
und löblich, als nicht höhere Pflichten des Gemeinwohles in
Frage stehen; sobald aber das Vaterland ruft, mufs männiglich
sich um des Kaisers Fahne scharen, gegen den gemeinsamen
Feind zu Felde zu ziehen. So hat auch der Ordeusgeist einer
jeder geistlichen Familie seine Berechtigung; aber er verliert



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 415

diese Berechtigung, sobald das Wohl und Wehe der
Gesamtkirche mit solchen Einzelrichtungen in Widerspruch

gerät. Dann wäre freilich die corruptio optimi pes-
sima. 'Eàv to aXaç pcoQavd-y, tv ztvi aXiod-rjOsxai] eiç ovôev
io/vft 'in, ft fit) ß/.tjDii' egco y.axajiaxiiGihxi vjto xaiv av&çcôxcov.1
Möge der Herr, der viele berufen, wenige aber auserwählt hat,
uns katholischen Ordensleuten immer und jederzeit die Gnade
geben, in Sachen der Thomasencyklika wie in allen anderen
katholischen Angelegenheiten stets auf die Stimme des guten
Hirten zu hören, wenn er uns durch Petrus ruft!

III. S. Thomas und die Kontinuität der christlichen Kultur.
"0 ovv àyvoovvxtç sv a e ß eïx e, xovxo

êyùt xazayyèXlu) vfilv. Paulus auf
dem Areopag, Act. 17, 23.

Was uns die Förderung der thomistischen Bewegung ganz
besonders teuer machen sollte, ist der Umstand, dafs Thomas
die mächtigste und geradezu die einzige Schutzwehr gegen die
moderne materialistische Strömung unserer Oeisteskultur zu sein
berufen ist. Unsere heutige Kultur ist auf den festen Orund-
mauern des klassischen Altertums aufgebaut,2 wie uns letzteres
in seiner reinsten Form durch das Christ°ntum übermittelt worden
ist. Gewaltige Feinde rütteln mit starkem Arm au dem
Jahrhunderte alten Bestände dieser Kultur und stellen die höchsten
geistigen Güter der Menschheit bereits für die nächste Zukunft
höhnisch in Frage. Die ihrem historischen Zusammenhang
entfremdete Philosophie, die sich längst auf den schwanken
Moorgrund phantastischer Konstruktion oder unwissenschaftlicher
^Negation begeben, hat ihre Macht über die Geister längst ein-

gebiifst und damit ihre frühere treue Bundesgeuossin, die Kirche,
allein auf dem Schlachtfeld zurückgelassen, uubeschützt und
unbedeckt. Wir stehen vor dem Dilemma: Entweder wird
unsere christliche Kultur im Streit mit dem anstürmenden
Materialismus aufgerieben, oder der in christliche Form gegossene
Geist des klassischen Altertums behält die Oberhand. Letzteres

1 Matth. 5, 13.
2 Einen gewissen Aftermysticismus, der das leugnen wollte, hat

die Kirche längst verdammt:

„ Universitates, studia, collegia, graduationes et magisteria in Hadem
sunt vana gentilitat.e introdacta; tantum prosunt Ecclesiae, quantum
diabölus" lautet einer von Wiklifs Sätzen (propos, damn. 29).

Wie Thomas für diese ,,gentüitas", die einem Gérard de Frachet
als „vana" erschien, nachdrücklich eingetreten ist, vgl. dieses Jahrb.
XI, 40 f.



416 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

ist aber nur dann zu erhoffen, wenn der Brennpunkt des höchsten
geistigen Lebens der Antike, die aristotelische Philosophie,
wieder Ziel- und Brennpunkt nicht blofs der klassischen
Altertumswissenschaft, sondern der höheren rein menschlichen Bildung
überhaupt wird. Und damit dies geschehe, ruft Leo X11L:
„Zurück zu Thomas!"

Wer deu ununterbrochenen Ansturm unserer Zeit gegen
unsere klassische Bildungsgrundlage aufmerksam verfolgt hat,
bedarf wohl nach dem Gesagten keines Beweises mehr, dafs es
uns hier nicht um die Verfechtung einseitiger Schulinteressen,
sondern um die Grundlage unserer Bildung handelt. Wir Tho-
mi8ten plappern nicht geistlos nach, was andere, und wäre es
ein Leo XIII., uns etwa vorsagen; sondern wir sind uns des

»tiefen Ernstes der Zeitlage wohl bewufst, wenn wir unermüdlich
immer wieder auf Aristoteles und Thomas weisen.

Sehen wir jetzt näher zu, wie der grofse Papst das
Verhältnis des Aquinaten zum Stagiriten darlegt. Es sind das Worte,
so tief und inhaltsschwer, dafs ich sie geradezu als Programm
der thomistischen Philosophie bezeichnen darf.

Der Papst geht von der Voraussetzung aus, dafs in der
Gesellschaft Jesu die aristotelischen Schriften als Grundlage des

philosophischen Unterrichts vorgeschrieben sind — eine
ausgezeichnete Einrichtung, die nur wieder allgemein eingeführt werden
sollte, wie sie es längst vor Ignatius von Loyola war! — und
bemerkt diesbezüglich : ,,Qui porro Societatis prdescription es de
studiis perpenderit, ei perspieuum erit, doctrinam S. Thomae
etiam in philosophicis, non in theologicis tantum, esse omnino
sequendam. Licet enim ex régula sequendus sit in Philo-
sophia Aristoteles, philosophia S. Thomae nihil de-
mum alia est atque aristotelea: hanc enim Angelicus
scientissime omnium interpretatus est, hanc erroribus, scrip-
tori ethnico facile excidenlibus, emendatam christianam fecit,
hac ipsemet usus est in exponenda et vindicanda catho-
lica veritate."

Bleiben wir stehen.

„Die Philosophie des heiligen Thomas ist keine
andere als die des A ristotel es." Wie das zu verstehen ist,
lehren die sich anschliefsenden Worte:

Erstens hat Thomas die besten Kommentare
(scientissime omnium!) zu Aristoteles geschrieben. Studieren wir
doch einmal diese Kommentare; studieren wir Aristoteles, wie
ein Philologe des neunzehnten Jahrhunderts, aber studieren wir



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 417

für das Philosophische an dem Philosophen Aristoteles doch
den ihm „kongenialen" Thomas! 1

Zweitens sind etwaige Irrtümer religiöser Natur des
Aristoteles durch den Aquinaten verbessert, so dal's auch für den

Anfänger der heilige Thomas ein sicherer Führer durch des
Griechen Geistesarbeit ist.

Drittens sollen wir das Beispiel des engelgleichen Lehrers
nachahmen, der zur Erklärung der geoffenbarten Wahrheit und
zur Bekämpfung der rein wissenschaftlichen wie der socialen
Irrtümer seiner Zeit sich aristotelischer Weisheit bediente, der
so, in Alberts des Grofsen Fufsstapfen wandelnd, die christliche
Kultur gegen orientalische Angriffe aller Art (man denke an den
vielfach unterschätzten Averroismus,2 an die Vorgeschichte der
Summa contra Gentiles u. a. m.) zu wahren verstand.

In der That ist ja das Christentum, das die antiken Götzen
zu Boden gerungen, doch der antiken Kultur durchaus nicht
abhold: „Hoc ipsum numeratur inter summa bénéficia, quae
magno Aquinati debet Ecclesia, quod christianam theologiam
cum peripatetica philosophia iam tum dominante tarn belle
sociaverit, ut Aristotelem Christo militantem iam non adver-
sarium habeamus." Die Wiederbelebung der Thomasphilosophie

muf8 somit eine Herzenssache jedes gebildeten Katholiken
sein, dem die Kirche lieb und teuer ist. Für die Kirche hat
ja Thomas gearbeitet, und alle jene grofsen Männer, die uns die
Geschichte aus dem Schofse der verschiedenen Orden vorführt,
haben für die Kirche gelebt, durch den Orden für die Kirche,
nicht für ihren Orden allein. Wie klein und unbedeutend mufs,
von dieser idealen Höhe herab betrachtet, ein Ordensmann
erscheinen, der über den wirklichen oder scheinbaren Interessen
seiner geistlichen Genossenschaft manchmal vergessen zu wollen
scheint, dafs wir vor allem Katholiken sind und in zweiter
Linie erst Ordensleute! Die Philosophie des heiligen Thomas

ist somit nicht Privatsache eines Ordens, sondern

Gemeingut der Kirche. Daraus folgt aber noch lange nicht,
dafs die Familie des heiligen Dominikus, der St. Thomas

zufälligerweise oder vielmehr durch Gottes Fügung angehört hat,
sich in bescheidenes Schweigen hülle, wenn die Sache ihres
grofsen Lehrers zu den „institutes... neglectis passim et prope
contemptis" geworfen werden soll. Auf der andern Seite sollte

1 Vgl. Rolfes in diesem Jahrbuch IX. 1. ff, dem ich indessen in
vielen philosophischen Einzelheiten nicht zu folgen vermag, und Brentano,

Psych, d. Aristot. 228 f.
• Vgl. meine Bemerkungen in diesem Jahrb. XI. 24.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 29



418 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

es nachgerade Ehrensache aller Deutschen sein, mitzuwirken,
dafs jene reife Frucht antiken Geisteslebens, die der Deutsche
Albert dem Italiener Thomas als kostbares Himmelsgeschenk
übermittelt hat, auch überall in der Kirche des Herrn nach
ihrem wahren Kulturwert geschätzt werde.1

Im weiteren Verlaufe kommt der Papst auch auf die wesentliche

Bedeutung zu sprechen, welche der aristotelischen Systematik
rücksichtlich der wissenschaftlichen Theologie zukommt. Da
diese Angelegenheit von gröfster Wichtigkeit ist, so sei es
gestattet, vorerst an die diesbezüglichen wahrhaft goldenen Worte
der Thomasencyklika zu erinnern: „ .Nachdem die Philosophie
die festesten Grundlagen gelegt, ist aber auch noch eine
fortwährende und vielfache Anwendung (perpetuus et multiplex usus!)
derselben erforderlich, damit die heilige Theologie die Natur, die
Eigenschaft und den Charakter einer wahren Wissenschaft
annehme und bekleide. Bei dieser vornehmsten der
Wissenschaften ist es nämlich dringend notwendig, dafs die vielen
und verschiedenen Teile der himmlischen Lehren in ein
Ganzes (in corpus quoddam) gebracht, dafs alle an ihrem
Orte gehörig eingereiht und aus den eigenen Principien
abgeleitet und so in den richtigen Zusammenhang zu
einander gebracht werden; endlich dafs alle und jede durch
ihre u. z. unwiderlegliche Beweise erhärtet werden.
— Auch darf jene genauere und ausführliche Kenntnis
der Dinge, welche geglaubt werden, und das, soweit als es

möglich ist, ein igermafsen klarere Verständnis selbst
der Geheimnisse des Glaubens, welches Augustinus und
andere Väter gelobt und zu erreichen gestrebt haben, und welches
die vatikanische Synode selbst für überaus fruchtbringend
erklärt hat, nicht mit Stillschweigen übergangen oder zu gering
angeschlagen werden. Diese Kenntnis und dieses
Verständnis erreichen aber sicher jene vollständiger und
leichter, welche mit einem untadeligen Leben und eifrigen
Glauben „einen durch philosophische Disciplinen ge-

1 „Quamquam enim post Alberti aetatem incrementa cuivis scienti-
arum generi complura attulit dies, eius tarnen vis et copia doctrinae,
quae Thomam aluit Aqu inatem, et aequalibus eorum temporum
miraculo fuit, non potest vetustate ulla consenescere. Utique
videntur hodie nimis multi (sehr richtig!) ponere ingenii laudem
in fastidio antiquitatis: sed omnino illa est philosophandi ratio
optima, exquirere meditando noca, unaque simul sapientiam veterum
non relinquere." So Leo XIII. im Breve „Quod opera" vom 10. Dez.
1889 au den Verleger Vivès in Paris auläfslich des Neudrucks der Werke
Alberts.



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 411»

schulten Geist verbinden" u. s. w.1 Hierauf kommt nun
Leo XIII. in dem Schreiben an die Gesellschaft Jesu zurück
und fährt nach den oben angeführten Lobsprüchen auf des Aqui-
naten Verdienste um die peripatetische Philosophie folgender-
mafsen fort:

„—Neque vero aliter ab eo fieri poterat. qui doctorum
theologiae scholasticae extitit princeps, (also weder Molina

noch Suarez, noch sonst jemand, sondern Thomas selbst ist
„der Fürst der scholastischen Theologie"! ergo .?):
nam, quod omnes norunt, haec disciplina eiusmodi est, quae
fontes adeat quidem proprios, doctrinas nimirum divinitus
revelatas, ex eisque in rem suam omni religione et studio de-
rivet, sed operam quoque multam („perpetuus et multiplex usus"
hörten wir eben aus der Thomasencyklika) adhibeai sibi philo

sophiae tamquam optimae adiutricis ad fidem ipsam
sive tucndam sive illustrandam. Quotquot igitur Aristotelem
cogitant debentque tuta via sectari, philosophiam Aquinatis
amplectantur oportet. Philosophia vero nisi sit
ad mentcm et rationem, Angelici, nequaquam subser-
vire poterit theologiae scholasticae."

Damit scheint Leo XIII. jede weitere freie Aristoteles-Forschung

unmöglich zu machen. Dem ist aber in Wirklichkeit
durchaus nicht so. Leo XIII. sagt nicht, Aristoteles habe so
und so gelehrt. Das zu untersuchen bleibt nach wie vor der
historischen, philologischen u. s. w. Forschung überlassen. Es
bandelt sich dem Papst ja, wie schon oben (8. 394) in der
Einleitung betont worden ist, um disciplinare Mafsregeln. Der
Sinn ist also der: W enn die aristotelischen Schriften dem
philosophischen Unterricht zu Grunde gelegt werden, dann darf nur
das den Hörern als unumstöfsliche Wahrheit hingestellt
werden, was Thomas in seinen Kommentaren als solche
bezeichnet, nicht aber das, was etwa irgendein berühmter oder
unberühmter Exeget im Stagiriten pro domo sua entdeckt zu
haben vermeinte. Das hebt Leo XIII. ganz besonders kräftig
hervor und will, dafs man es „sich ein für allemal gesagt
sein lassen möge": „ Quod illi in primis sibi dictum
habeant, qui, Aristotelis interprètes vel catholicos in varias
dissimilesque opinion es quum videant disccdentes, integrum
sibi fortasseputent quam velint opinionem assumere, nihil
fere laborantes, quid senserit Thomas (der Papst selbst überhebt

uns Thomisten hiermit der Mühe, diejenigen zu specifizieren,

1 Übers, a. a. 0. 12 f.

29*



420 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

denen früher wegen der „instituta neglecta passim et prope
contempta" strenger Tadel ausgesprochen worden ist): hoc enim
ipso, ut palam est, etiam in theologia ab ipso receler

ent, ob eandemque causam ab ipsa deficerent doctrina uni-
formi" u. s. w. Darauf wird, noch immer im selben Zusammenhang,

der Gesellschaft Jesu die päpstliche Befriedigung darüber
wiederholt, dafs die 23. Generalkongregation die Thomasency-
klika mit unterwürfigem Gehorsam aufgenommen habe, und nochmals

nachdrücklich hervorgehoben : „Eo autem totae spectabant
litterae nostrae (nämlich die vorerwähnte Encyklika „Aeterni
l'atris"), ut S. Thomae philosophia in scholis omnibus re-
stituta vigeret." —

W as die praktischeDurchführung dieser Ideen Leos XIII.
betrifft, so sei es gestattet, den gröfsten der österreichischen
pädagogischen Theoretiker der Gegenwart, den Prager
Universitätsprofessor Dr. Otto Willmann, zu Worte kommen zu lassen:

„ Das Verhältnis der Philosophie zur Wissenschaft und
zum Unterrichte ist also das einer so innigen und vielfachen
Verknüpfung, dafs zu hoffen steht, der Lehrbetrieb werde
demselben wieder gerecht werden und das dürftige
Versuchsfeld, welches der heutige philosophische Unterricht darstellt,
noch einmal in einen Fruchtgarten verwandeln. Unsere Schulen
haben die Traditionen eines philosophischen Unterrichts verloren,
seitdem sich die Denker von Aristoteles abgewandt; mit der
Wiederaufnahme des historischen Studiums der Philosophie
beginnen die Vorurteile zu weichen, welche das Bild dieses grofsen
Denkers verdunkelten, und mit ihnen fallen die Hindernisse
seiner didaktischen Würdigung. Trendelenburg hat den
Schulen zunächst die aristotelische Logik als Lehrgut zugeeignet.

Denkt man sich eine Zusammenstellung aristotelischer Sätze,
wie sie Trendelenburg für die Logik gegeben, auf die anderen

Disciplinen ausgedehnt, durch eine Lateralübersetzung in der
Muttersprache und knappe Erläuterungen zugänglich gemacht,
so wäre damit ein unvergleichliches Lehrmittel gewonnen. Würde
doch damit keineswegs ein in der Schule fremdes
Gebiet betreten; Aristoteles ist ein Stück Altertu m, uuver-
altet wie die Meister der Sprache und noch triebfähiger
als jene. Wo noch Unterricht in der Logik erteilt wird,
bewegt er sich auf dem Boden des Aristoteles, auch wenn er ihn
nicht nennt; wo Psychologie gelehrt wird, entfernt sie sich, falls
sie nicht auf einer mechanischen Theone lül'st, nicht weit von
den Grundlagen, welche der Gründer der Psychologie gegeben
hat; zur Erklärung der philosophischen Schriften Ciceros mufs



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 421

man auch jetzt unvermeidlich die peripatetische Ethik heranziehen,
und zur Erläuterung von Horaz' Ars poetica und von Leasings
Dramaturgie die aristotelische Poetik, also disiecta membra,
während man das Ganze haben könnte." 1

Der Gegenstand ist ernstester Erwägung wert. Die Kirche
hat, durch ihre berufenen Vertreter natürlich, hier eine schöne

Gelegenheit, in den ihrem Einflufs noch zugänglichen Schulen
eine Reform ein- und durchzuführen, die für die ganze Menschheit

von unabsehbarem Vorteil sein müfste. Oder sollen
wir warten, bis die aufserhalb der Kirche Stehenden sich auf
Aristoteles und Thomas werfen, wie sie sich auf die heilige
Schrift, auf die Urgeschichte des Christentums, auf die
Dogmengeschichte und andere hochwichtige theologische Disciplinen zu
unserer Beschämung längst geworfen haben? Soll — ehrenwerte

Ausnahmen abgerechnet — auch auf Aristoteles, den
Leo XIII. als durch Thomas' Verdienst „iam non adversarium",
sondern „Christo militantem" bezeichnet, die schöne Maxime
gelten: „Immer langsam voran, immer langsam voran, dafs der
Landsturm nachkommen kann"?

IV. Leos XIII. Urteil über Richtungen und Ziele in der
neueren katholischen Theologie.

'O âb S-eoç zf/ç vnouovijç xal zfjç tiuqu-
xhr/oecoçôuïyv/zlv zô avzo <ppoveïv
èv àXXrjXo iç xazà Xqiozov 'Iyoovv,
'iva bfioOvfiaôov èv evl ozo/tazt
dot-a^r/ze zov 'hov xal Tlazépa zov
xvoi'ov rjfubv hjGov Xqloxov.

Rom. 15, 5. 6.

Die Strömungen, welche seit dem sechzehnten Jahrhundert
die katholische Theologie mehr oder weniger beherrschen, sind
den verehrten Lesern des „Jahrbuchs" zu bekannt, als dafs
hierüber weitere Auseinandersetzungen notwendig wären. Über die
Mafsen beachtenswert sind aber die Kritik, welche Leo XIII.
an dieser modernen Theologie übt, und die Grundsätze, die er
für deren Beurteilung aufstellt.

Ich bitte nicht zu erschrecken, meine Herren. Jawohl,
Leo XIII. übt Kritik an der modernen Theologie, und zwar
eine sehr scharfe. Wenn wir Thomisten so unbescheiden
sind, mit diesem oder jenem modernen Theologen aus dem und
dem Grunde nicht einverstanden zu sein, so zieht man sofort

1 Didaktik als Bildungslehre 22. Braunschweig 1895, 146 f.



422 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

unsere ganze Wissenschaftlichkeit in Frage;1 wird man es dem
Papste auch so machen

Es wird vielleicht am Platze sein, hier die Frage zu stellen:
Darf man denn überhaupt Kritik üben?

Ich behaupte: Gerade im Interesse der Kirche liegt es,
dafs wir Katholiken Kritik üben, nicht nur an den Gegnern
des Glaubens, sondern zuerst an unseren eigenen Arbeiten.2

Jedenfalls mufs es uns gestattet sein, unter den Theologen,
welch berühmte Kamen sie auch immer führen mögen, die Geister
zu prüfen, ob sie aus Gott sind. Kein Geringerer als Christi
Stellvertreter selbst geht uns in dieser heiklen Aufgabe mit
Wort und Beispiel voran. Er gibt uns das Kriterium an,
nach welchem wir Wert oder Unwert eines neueren theolo-

1 Vgl. vor kurzem C. M. Schneiders Bemerkungen anläfslich einer
Besprechung von P. Bisschops gelungener Broschüre „Thomistes et Mo-
linistes" (dieses Jahrb. XI. 248).

2 Die Wichtigkeit und Bedeutung solcher Kritik hat längst vor mir
und schöner, als ich es je getroffen hätte, der verehrte Vorstand der
Bollandisten geschildert:

„J1 en est un peu de la critique comme de la liberté. Les excès
commis en son nom ont eu plus de retentifsement que ses bienfaits.
De là chez bien des âmes honnêtes certaine crainte de se flétrir ou de se

compromettre en frayant trop avec elle, parfois même une pieuse horreur
professée en son endroit. Elle leur apparaît comme l'ennemi naturelle de
toutes les douces et saintes croyances, s'avançaut, altière et impitoyable,
à travers les ruines accumulées sous son marteau destructeur, et ne
laissant dans les intelligences qui l'ont accueillie que le vide affreux du
scepticisme Les apologistes de la religion ont tout intérêt
de protester contre ces ridicules préventions, s'ils ne veulent
donner de grands a va n tag es à des adversaires dont un bon nombre
sont prêts à se faire arme de tout pour assurer le succès de leurs attaques.
Malgré qu'on en ait, la critique sera toujours le guide
indispensable de quiconque veut arriver à la vérité par la
science. Les partisans de l'incrédulité, confondant, involontairement

ou à dessein, l'erreur de quelques uns des défenseurs de la foi
avec l'esprit de l'enseignement catholique lui-même, représentent
celui-ci comme animé d'une sourde méfiance ou même en état d'hostilité

ouverte à l'égard de tous les travaux et de tous les progrès de la
science, ils identifient la cause de la critique avec leur propre cause et
parviennent ainsi à se faire accepter comme les champions do ses droits

Que faut-il entendre, en effet, par le terme de critique?
D'après le sens étymologique du nom, confirmé par les habitudes du
bon langage, c'est tout simplement l'art de discerner le vrai du
faux dans les recherches scientifiques et ce qui est de bon
aloi de ce qui ne l'est pas dans les productions de l'esprit
humain, dans des matériaux et les procédés qui y sont mis à l'oeuvre".
Nach einigen Auseinandersetzungen fiber die verschiedeneu Arten der
Kritik je nach dem Gebiet der einzelnen Wissenschaften führt der greise
Historiker weiter aus: „Mais ici nous nous heurtons à une autre classe



423

gischen Schriftstellers zu prüfen haben: es ist die „Vera" und
„germana doctrina" des heiligen Thomas:

„Neque tarnen Nobis sententia est derogari quidquam de

praeclaris scriptorum meritis, quos Societas per aetates eduxit."
Es wäre allerdings für einen voreiligen Leser ziemlich
naheliegend gewesen, nach den vorangegangenen kategorischen
Auseinandersetzungen die scriptores der Gesellschaft Jesu in
Bausch und Bogen wegen „Vernachlässigung" und „fast
Verachtung" der richtigen „principia institutaque" aus den
katholischen Schulen ganz auszuschliefsen. Das verlangt jedoch
der Papst nicht. Soweit diese scriptores der Lehre des
heiligen Thomas folgen, empfiehlt sie der Papst nicht nur
der Gesellschalt Jesu, sondern allgemein und schlechtweg. Aber
nur diejenigen, welche auf dem Boden der „vera doctrina"
des englischen Lehrers stehen : „Nam virtute ut eravt atque
ingenio eximii, data studiosissime opera scriptis An -
gelici (auf welchen Weg auch der heutigen Theologen „virtus

atque ingenium" einen weiten Spielraum finden mag!) cer-
tis locis (also nicht überall, scheint des Papstes Meinung)
sententiam eins copiose luculentcrque exposuerunt, doctrinam
optima eruditionis suppellectile ornaverunt, multa inde acute

de contradicteurs, peut-être plus nombreuse et non moins injuste que la
première. Ceux-si ne font pas à la critique l'honneur de la craindre;
ils se bornent à montrer pour elle une dédaigneuse pitié. A ia vue des
directions diverses suivies par les auteurs qui prétendent ne se laisser
guider que par l'éclat de sa lumière, et des résultats opposés auxquels
ils vont aboutir, ces judicieux esprits concluent que la clarté de ce
flambeau tant vanté est bien vacillante, et que mieux avisés sont ceux
qui se retranchent dans leur Credo et laissent le monde aux
disputes des hommes assez fous pour y perdre leur temps et
leur peine. — A ce compte, il faudrait renoncer à toute science.
Physique, astronomie, histoire naturelle, philosophie surtout et
théologie, quelle est celle qui pourrait se vanter d'être à l'abri
d'une pareille censure? Quelle est celle qui ne doive se résigner
avoir sa route jouchée de débris d'o pinions de tout genre,
d'abord annoncées comme le terme de ses inquiètes recherches

ou du moins comme des points de^ repère précieux pour
assurer ses progrès, et bientôt après, sapées, renversées,
abandonnées sans retour ou gardées seulement par quelques
esprits attordés, plus opiniâtres dans leurs illusions?" De Smedt
S. J., Principes de la critique historique, Liège 1883, 1 ff.

Was da der gelehrteste unter den zeitgenössischen Historikern der
Gesellschaft Jesu von allen Wissenschaften, die Theologie mit inbegriffen,
so treffend bemerkt, das wird ein künftiger katholischer Geschichtschreiber
von einzelnen Richtungen der modernen katholischen Theologie auch
sagen dürfen.



424 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

utiliterque ad errores refellendos novos concluserunt (die Prin-
cipien des heiligen Thomas reichen ja aus, um auch „errores
novos" zu widerlegen, und die eingangs (S. 385) getadelte ,,libido
vovarum rerum" braucht nicht auch in der Theologie Bürgerrecht

zu erhalten!), iis praeterea adiectis, quaecumque ab Ec-
clesia sunt deinceps in eodem genere vel amplius declarata vel
2>ressius décréta." Es wäre sohm ein Fehler, dieser in den
richtigen Bahnen sich bewegenden Entwicklung der Theologie
nicht Rechnung tragen zu wollen: „quorum sollertiae fructus
nemo quidem sine iactura neglexerit."

Jeden Katholiken kann diese edle Sprache des Papstes nur
freuen, der auch dann, wenn er zum Tadel gezwungen ist,
selbstverständlich alles Gute gerne anerkennt und würdigt, wo
immer er es findet.

Berücksichtigung aller modernen Anforderungen, die
man heute an theologische Werke stellen darf, fordert also der
Papst; die Grundlage mufs aber das eingehende und ernste
Studium des heiligen Thomas, die „data studiosiss im e

opera scriptis Angelici", bleiben. Letzteres ist wesentlicher
Mafsstab für die Beurteilung eines katholischen Theologen, und
das Ansehen, die „opinio", welcher sich ein solcher erfreuen
oder nicht erfreuen mag, fällt keineswegs entscheidend in
die Wagschale:

„At maxime vero cavendum, ne forte ex opinione, qua
Uli floreant eximii1 auctores, ex ipsoque studio, quod impendatur
eorum scriptis, potius quam adiumenta, ut propositum recte
est, ad vcram colendam S. Thomae doctrinam suppedi-
tentur, aliquid oriatur, quod uniformi doctrinae officiât: haec
enim nullo pacto speranda erit, nisi Societatis alumni auctori
adhaereant, ei scilicet iam probato, de quo uno praeceptum,
sequantur S. Thomam eumque uti proprium doctorem
habean t".

Für das Studium der wissenschaftlichen Theologie — in
scholis omnibus, hörten wir! — sind somit die „scripta Angelici"
die Grundlage; alle neueren theologischen „scriptores", mögen
sie noch so „eximii" sein, sind nicht Grundlage, dürfen dies
nicht sein; eine Berechtigung für den Unterricht haben sie nur
als „adiumenta" für die Erläuterung der Lehre des
heiligen Thomas, und dies „certis locis".

1 Bekanntlich hat gerade Franz Suarez den Beinamen „doctor
eximius" (Hergenröther, Kirchengesch. 3 3 341)



Anordnuugen Leos XIII. über das Thomasstudium. 425

Der Papst selbst zieht die praktische Folgerung aus
diesem Princip:

„Ex quo illud consequitur, ut, si qua in re ii ipsi
auctores, quos laudavimus, a documentis magistri communis
dissideant, nihil tunc amhi g en dum, quae recta sit via:
eamque non difficile erit teuere, propterea quod in documentis

quae certo sunt S. Thomae, non ita fiet facile (möglich ist es

aber immerhin!), ut scriptores Societatis ah illo omnes dissen-
tiant. Quare satis fuerit, prout postulent quaestiones, si ex
Ulis auctoribus deligant, qui cum eodem consentiant."

Nicht dann nur hat also Thomas recht oder unrecht, wenn
ihm ein neuerer „scriptor" recht oder unrecht gibt; sondern
umgekehrt hat ein moderner „scriptor" nur dann recht, wenn
er mit dem heiligen Thomas und dessen Lehre übereinstimmt.
Weicht ein moderner „scriptor" von Thomas ab, dann hat
der Theologieprofessor nicht erst lange zu untersuchen, welche
Meinung „tutior" oder „probabilior" oder „probabilis" oder
„minus probabilis" ist: „nihil tunc ambigendum, quae recta
sit via."

Es läfst sich kaum ermessen, wie sehr die Wissenschaftlichkeit
des theologischen Unterrichtes zu gewinnen

vermag, wenn man sich auf des Papstes Standpunkt stellt.
Anstatt bei jeder einzelnen Frage zwischen gröfserer oder
kleinerer Wahrscheinlichkeit zu schwanken, ist des heiligen Thomas
Autorität, beziehungsweise dessen Gründe, entscheidend. Eben-
damit wird der Professor gezwungen, die Einzelfrage in ihrem
Zusammenhang mit dem ganzen grofsen Riesenbau der
thomisti8chen Systematik1 zu erfassen. Welch tiefes
Durchdringen jeder einzelnen Glaubenswahrheit läfst sich auf diesem,
vom Papste mit Meisterhand vorgezeichneten Wege gewinnen!
Der positive Gehalt der Dogmatik käme dabei keineswegs zu
kurz. Vielleicht würde, und dies ist des Verfassers persönliche
Überzeugung, die systematische Dogmatik dadurch am meisten

gewinnen, dafs man an jeder theologischen Fakultät eine eigene
Lehrkanzel für Dog m engeschichte gründete; so könnte der

Dogmatikprofessor ruhig die spekulative Seite der Dogmatik
an der Hand der Summa des heiligen Thomas erörtern,
während das ganze „positive" Material im Zusammenhang und
in selbständiger wissenschaftlicher Form um so leichter

1 Was „Rembrandt als Erzieher" über deu mangelnden
philosophischen und künstlerischen Sinn der deutschen Wissenschaft sagt
(S. 57 f.), kann mutatis mutandis auch von manchem gelehrten
theologischen Buch gelten



426 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

selbständiges geistiges Eigentum der Hörer werden könnte. Doch
solange es noch möglich ist, dafs ein Privatdocent für christliche

Archäologie an der ersten Universität eines grofsen
Reiches zufrieden sein mufs, Ordinarius für — Pastoraltheo-
logie1 zu werden, so lange, mit anderen Worten, die
Kultusverwaltungen für die Hebung der theologischen Studien
immen kein Geld zu haben behaupten, werden auch die
berechtigtsten Forderungen der kirchlichen Wissenschaft fromme
Wünsche bleiben, weil ja die Kirche nicht, mit Horaz, „rem>
quocumque modo rem facere" kann. Die Bedeutung, welche
Leo XIII. dem heiligen Thomas im philosophischen Unterricht
zuweist, kann aber auch bei den traurigsten materialen Verhältnissen

gewahrt werden, falls es nicht an entschiedenem
Willen gebricht.

Der Papst wendet sich dann gegen das Princip, die Approbation

oder Druckerlaubnis der Ordensoberen könne als Norm
für die Güte eines Buches gelten, mag es nun von Thomas
abweichen oder nicht. Als argumentum ad liominem wird darauf
verwiefsen, dafs Generalobere der Gesellschaft Jesu selbst

„ hoc praeterea frequenter aperteque, etiam sub haec tem-

pora, testati, in quibusdam librorum censoribus et diligentiae
plus et severitatis fuisse optandum."

1 Der Verf. verkennt durchaus nicht die Wichtigkeit der
Pastoraltheologie; obige Worte schrieb er umso zuversichtlicher nieder,
als er weifs, damit sowohl die Ansicht der kirchlichen Obrigkeit als
die des damaligen Leiters des Unterrichtsministeriums, von dem die
ltede ist, wiedergegeben zu haben. Er kann aber den lebhaften Wunsch
nicht unterdrücken, dafs alle P. T. Herren Finanzminister und deren
Referenten sich die Worte des Geh. Hofrates Prof. Dr. Franz X. Kraus
ins Stammbuch schrieben: „Die Ausbildung der Wissenschaften in der
neuesten Zeit und die Blüte unserer Hochschulen ist aufs engste
verwachsen mit der Teilung der Arbeit und der Arbeitsfelder. Vorüber
sind die Zeiten, wo derselbe Professor über Zoologie und Astronomie
und nebenbei auch noch über einige Fächer der Medizin las. Wer sich
heute als Mädchen für alles anböte, würde nur mehr dem
Gelächter der Sachverständigen begegnen. Man mufs leider
konstatieren, dafs wir Theologen auch hierin zurückgeblieben
sind, und dafs noch immer nicht jene S pec ia lisi er ung und jene
fachmännische Ausbildung erstrebt und gefordert wird, wie sie
in allen anderen Fakultäten selbstverständlich ist. Ich habe
da namentlich die theologischen Verhältnisse des Auslandes im Auge;
doch fehlt es auch in Deutschland nicht an Beispielen, wo der Vortrag

der Philosophie einem Kanonisten oder der Exegese einem reinen
Praktiker zugemutet wird, oder wo man sich zu allem befähigt hält und
zu allem anbietet." D. Studium d. Theol. einst und jetzt, Freiburg,
Herder, 1890, 35 f.



427

Gegen den weiteren Einwand, es sei bisher in der Gesellschaft

Jesu gestattet gewesen, in gewissen Dingen von Thomas
abzuweichen,1 erklärt jetzt der Papst auf Grund anderer
Vorschriften ausdrücklich: „In quibus quaestionibus ab illo tractatis
sententia eius élucida emergat, ne in istis quidem
liberum, est ab ipso deflectere."

Damit aber nicht der (Nächstbeste mir nichts dir nichts
„vanis artibus persuadent sibi sententiam Angelici ambi-
guitate patere," ruft der Papst die herrlichen Regeln ins
Gedächtnis zurück, die der Jesuitengeneral P. Claudius Aquaviva
seinerseits aufgestellt hat".

„Ncque vero satis est binis vel ternis locis niti spar-
sim collectis, aut per consequentias et inconvenientia, vel
cum violentia adductis (man meint förmlich, P. Feldner
oder P. Dummermuth reden zu hören; es ist aber P. Aquaviva,
der spricht, oder vielmehr Leo XIII.!); quasi credendum sit
earn esse opinionem Sancti Viri, quia illarn quomodo-
cumque innuit aliud agens in Ulis locis. Verum necesse
est videre, quid sentiat, ubi ex professo id agit, et attente
expendere, quidquam coli a er enter vel dissonanter afferat
cum reliquo corpore doctrin ae."

Dann beschäftigt sich der Papst weiterhin mit Vorschriften,
die nur für die Gesellschaft Jesu allein aktuelles Interesse haben,
und schliefst mit dem strengen Befehl: „ ut sibi int er -
dictum existiment recedere a S. Thoma in praecipuis, et

quae tamquam fundamentum sunt aliorum pluriutn." —
Es ist offenbar, dafs Leo XIII. durch seine Weisungen über

das Thomasstudium der Wissenschaft neue Bahnen eröffnen wollte.
Hätte die Encyklika „Aeterni Patris" sich nicht klar genug
ausgedrückt, so bliebe nach den eben besprochenen Verordnungen
des Breves „Gravissime Nos" über des heiligen Vaters
Willensmeinung kein Zweifel mehr übrig. Leo XIII. sagt selbst:
„Rem nos moliri et negotii et labor is pl en am omnino
intelleximus, quum tanti referret quanti graviorum disci-
plinarum paene omnium (also auch der Theologie) inst

aurare rationem." Auf vielen Seiten ist frommer Eifer den
Bemühungen des Statthalters Christi bereitwillig entgegengekommen,

und unser Jahrbuch hat manche hocherfreuliche That-
sache auf diesem Gebiete freudig verzeichnet.

„Das wenige verschwindet leicht dem Blick,
Der vorwärts sieht, wie viel noch übrig bleibt."' 2

1 Vgl. „Katholik" N. F. Bd. LXII (1889 2. Hälfte) 421 ff.
2 Goethe, Jph. auf Tauris I. 2.



428 Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

Möge eine immer ausgedehntere Kenntnis von Leos
Absichten ein Scherflein dazu beitragen, unter des heil. Thomas
Banner die katholische Theologie einer neuen Blütezeit
zuzuführen!

V. Pax.
"Ojiov yà(t èv vfxîv 'Çff/.oç xal xqiç, ovyl

oaQxtxoi taxe xal xazà av&çumov
Ttepinazeize ; oxav yàç Xéyei xiç'
'Eyd> fiévelfii IlavXov, l'reonç <$é''Eya>
ÄtioXXw, ovx âv&Qwnoi saxe ; xi ovv
èaxiv knoXXuiç; xi âs èaxiv IlavXoç;
âiâxovoi ôt' wv imoxcvoaxe, xal
ixàaxu), wç o Kvçioç eâwxev.

1. Korinth. 3, 4—5.

Jesus Christus, unser göttlicher Erlöser, ist der Fürst des
Friedens. Auch der Stellvertreter des Heilandes auf Erden
kann — seit den Tagen des Apostelkonzils zu Jerusalem —
kein schöneres Ziel sich setzen, als unter den Kindern der Kirche
Frieden zu stiften, dieselben von verderblichem Hader zum
Schaden der Wahrheit1 abzumahnen und zu einträchtiger, fruchtbarer

Arbeit im Weinberg des Herrn aufzurufen. Mögen auch
vielleicht die Sonderinteressen einer politischen oder sonstigen
Partei leiden : die Kirche kann durch eine entschiedene Stellungnahme

ihres Oberhauptes nur gewinnen.
Die Thomasencyklika war ein solcher Schritt zum

Frieden in der katholischen Wissenschaft. Nicht nur wurde
der vernachlässigten, geschmähten und fast verachteten Lehre
des heiligen Thomas ihr angestammtes Recht in der Kirche
wieder entschieden zuerkannt; der ganze Erdkreis, soweit er
sich nicht vom Felsen Petri abgekehrt hat, wurde darauf
hingewiesen, dal'8 diese so verkannte „doctrina vera" die Grundlage

der Einheit unter den katholischen Philosophen und
Theologen bilden müsse.

Die an die Thomasencyklika anschliefsenden „litterae apo-
8tolicae", von denen im Obigen die Rode war, sind eine weitere
grofse, hoffentlich abschliefsende Friedensthat unseres
heiligen Vaters, eine echt katholische That, der kein Katholik,
dem am Frieden in der Kirche etwas gelegen ist, seine
Zustimmung versagen kann.

Denn für uns als Katholiken kommt ja nicht wesentlich
in Betracht, ob jemand ein schwarzes oder weifses oder braunes
oder graues Kleid trägt, sondern ob er die Wahrheit hat und

1 Vgl. II. II. qu. 38. a. 1. c.



Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium. 42»

ebendamit auf dem Wege der philosophischen oder der
theologischen Erkenntnis zu jenem hinzuführen vermag, der da wie
kein anderer vorher oder nachher von sich sagen durfte: ,,Eym
sifii fj bôoç xal afoj&Eca xal r\ Çcoy",1 und der mit göttlicher
Machtvollkommenheit auch uns Thomasschülern durch den Mund
seines irdischen Stellvertreters das tröstende und erhebende Wort
zuruft : ,,'Eàv vgtlç gtlvrytE Iv xm lôyoy xm tgop, ahfrätc. ga-
d-rjxal gov tote, xal yvojOEO&s xr\v alrjd-Eiav, xal g ctZr/O-sta
sXEv&tQmOEL vgàç." 2 Nicht weil Thomas Thomas heifst,
schwören wir zu seiner Fahne: dann wären wir freilich oaçxixol,
nach paulinischem Ausdruck; sondern weil Thomas von der
göttlichen Vorsehung, wie Leos Mund uns verkündet, uns als
Führer zu jener befreienden aArjfrsia gegeben ist.
Nicht um Namen kämpfen wir:

„ What 's in a name? That which we call a rose,
By any other name would smell as sweet-"3

um die Sache nur war und ist es uns zu thun, um die „vera",
„germana", „recta solidaque doctrina" des doctor Angelicus,
die „aurea S. Thomae sapientia" der Encyklika „Aeterni
Patris".

Möge denn auf dem ganzen katholischen Erdkreise die
schöne Vorhersagung des heiligen Vaters allmählich ihrer
Erfüllung entgegengehen, mit der wir von dem Breve „Gravissime
Nos" Abschied nehmen wollen:

„Fructus iidcm tarn praestabiles (wie an der Gregoriana)
desiderandti quidcm non erunt, ubicumque doctrina imper-
tiatur ab iis, quos eadem mens (ohtemperans ingenium hiefs
das früher) agat, eadem aluerint studia."

Wir verhehlen uns nicht, dafs es schwer, schier unmöglich
scheinen mag, von liebgewordenen Anschauungen und Meinungen
lassen zu müssen; aber echt katholischer, echt kirchlicher
Sinn kann und soll und wird uns über alle Schwierigkeiten
hinweghelfen, wenn wir jenes grofse, allmächtige Mittel
gebrauchen, das Leo XIII. selbst in frommem Sinn uns an die
Hand gibt:

„Wir wissen wohl, dafs unsere Bemühungen vergeblich sein

werden, wenn nicht, Ehrwürdige Brüder, derjenige das gemeinsam

Begonnene fördert, welcher ,der Gott der Wissenschaft'

1 Joann. 14, 6.
Ebenrias. 8, 31.

8 ,,Was ist ein Name? Was uns Hose heifst,
Wie es auch hiefse, würde lieblich duften."

Sbakspere, Romeo ami Juliet II, 2.



4oO Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium.

genannt wird1 in der heil. Schrift, die uns auch daran erinnert,
dafs ,jede gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk von oben
ist und vom Vater des Lichtes kommt';2 und an einer andern
Stelle: ,Wenn jemand an Weishei t Mangel hat, so erbitte
er sie von Gott, welcher allen reichlich gibt und nicht Vorwürfe
macht: und sie wird ihm gegeben werden.'3 Folgen wir
darum auch in diesem Stück den Beispielen des englischen
Lehrers, welcher sich niemals an das Lesen oder Schreiben
eines Buches machte, ohne sich Gott vorher durch Gebet
empfohlen zu haben, und der aufrichtig gestand, dafs er alles, was
er wisse, nicht so sehr durch Studium oder eigene Arbeit sich
erworben als vielmehr von oben empfangen habe. Deshalb
lasset uns in demütigem und einmütigem Gebete zusammen
Gott anflehen, er möge über die Kinder der Kirche den Geist
der Wissenschaft und des Verstandes aussenden und ihren
Sinn zum Verständnis der Weisheit eröffnen. Und um desto
reichlichere Früchte von der göttlichen Güte zu erlangen, ruft
auch den überaus mächtigen Schutz der seligsten Jungfrau Maria,
welche Sitz der Weisheit genannt wird, um ihre Vermittlung
bei Gott an, und wendet euch zugleich an den heiligen Joseph,
den reinsten Gemahl der Jungfrau, und an die gröfsten Apostel
Petrus und Paulus als Fürsprecher, die den durch unreine
Ansteckung von Irrtümern verpesteten Erdkreis durch die Wahrheit
erneuert und mit dem Lichte himmlischer Weisheit erfüllt haben."4

Eine wahrhaft ergreifende Mahnung des greisen Papstes!
Es ist ja derselbe Papst, der unermüdlich jahraus jahrein

die Katholiken zum betrachtenden Kosenkranzgebet auffordert.
Auch dieses ist ja nicht Privatsache der Söhne des heiligen
Dominikus, sondern ein allgemeines, katholisches Gebet, so gut
als die Lehre des heiligen Thomas nicht Sache seines Ordens,
sondern die allgemeine, katholische Lehre ist. Als Katholiken
also und als treue, gehorsame Anhänger des grofsen, frommen
Thomaspapstes müssen wir uns aufs lebhafteste dem im Mainzer
„Katholik"8 so schön und so katholisch ausgesprochenen
Wunsche anschliefsen:

„Allen aber, ob Söhnen Loyolas oder Weltpriestern, soll das
Wort des Papstes Leo XIII. ein mächtiger Sporn sein, jene
Weisheit der Alten in den echten Quellen eifrig aufzusuchen

1 I. Köu. 2, 3.
- Jac. 1, 17.
8 Ebend. 1, 5.
4 Enc. „Aeterni Patris" a. a. 0. 35 f.
5 A. a. 0. 431.



Albert Barberis. 431

und Herz und Geist an den Summen des Aquinaten zu stärken;
denn auch von St. Thomas läfst sich geistigerweise behaupten,
was der Psalmist von Abraham sang: ,Constituât eum dominum
domus suae et principem omnis possessionis suae, ut erudiret
principes eius sicut semetipsum et sen es eius prudentiam do-

ceret.' "1

ALBERT BARBERIS.
Eine biographisch-litterarische Skizze.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Am 2. Juli 1896 schlofs das irdische Auge, nachdem es
noch „heiter, wie im Leben, himmelwärts sich gerichtet" fso
L'amico del Popolo, Piacenza vom 4—5. Juli), der um die
Wiederherstellung der thomistischen Philosophie wie wenige
verdiente Mitbegründer und unermüdliche Mitarbeiter der in
Piacenza erscheinenden Zeitschrift Divus Thomas, Albert Barberis,
Professor am Kollegium Alberoni.

Geboren wurde Albert Barberis im Anfang des Jahres 1847
(am 14. Januar) in der piemontesischen Stadt Casal Monterrato
als Sohn des Offiziers (Maggiore Comandante della Piazza di
S. Maurizio) Peter Barberis und der Anna Chiesa aus dem
genannten Geburtsorte Alberts selbst. Die Familie Barberis ist
eine der ältesten im Genuesischen mit ausgebreiteten Gütern in
Dolceacqua, üicöese Ventimiglia (L'amico del Popolo a. a. 0.). Hier,
am anmutigen westlichen Meeresstrande, brachte er seine ersten
Jugendjahre zu; doch traf ihn schon als Kind der schmerzliche
Verlust der Mutter; er fand aber in der zweiten Gattin seines

Vaters, der Gräfin Laura della Rocchetta, eine zweite gleich
zärtliche und um seine Erziehung und Ausbildung besorgte
Mutter (A. G. Tononi, Biografia di Alb. Barberis 1847 — 1896,
Piacenza 1896). In Genua vollendete er seinen Gymnasialkurs
und trat nach zurückgelegtem sechzehnten Lebensjahre, auf die
glänzenden Aussichten, die ihm der Stand seiner Familie eröffnete,
verzichtend, in die Kongregation des hl. Vincenz von Paul ein,
deren Gelübde er zu Rom am 27. Juli 1863 ablegte (Necrologica,
excerpta ex Periodico: Divus Thomas, Placentiae 1896). Nach
einem zweijährigen Aufenthalt in Rom sandten ihn seine Obern

1 Ps. 104, 21—24.


	Anordnungen Leos XIII. über das Thomasstudium

