Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Litterae apostolicae = Papstlicher Erlass
Autor: [s.n.]
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762044

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




LEO PP XIII

Dilecte Fili, salutem et apostolicam benedictionem
— Postquam Nos, per encyclicas Litteras Aeterni Patris,
philosophicas disciplinas ad fontes eos reducendas cura-
vimus, unde retroactis aetatibus tantum hauserant luminis
ac firmitatis, gratulari sane debuimus quod catholici ubi-
que viri, facto veluti agmine, Nobisque, qua observantia
par fuerat, morem gerentes, Thomae Aquinatis immor-
taiia scripta assidua manu versanda contentoque studio
illustranda susceperint. Te quoque, Dilecte Fili, operam
in hac sparta probasse tuam iam, abhinc annos quatuor,
agnovimus, quum sex prima volumina Annalium philoso-
phicis ac theologicis disciplinis provehendis, a te aliisque
praeclari ingenii viris editorum, Nobis obtulisti. Nunc
vero, quum quatuor adhuc eorundem Annalium volumi-
nibus Nos donatos volueris, libet exantlati laboris te
sociosque tuos exornare laude. Quae quidem laus, dum
promeriti sit loco praemii, stimulos simul adiiciat ut
coepto ne desistatis, profligatisque praeposterae philoso-
phiae erroribus, Aquinatis doctrinas latius proferendas
suoque in honore servandas adlaboretis. Paternae porro
benevolentiae testis divinorumque munerum auspex sit
apostolica benedictio, quam tibi ceterisque in scribendo
sociis amantissime impertimus.

Datum Romae apud S. Petrum die XXII. Februarii
anno MDCCCXCVII, Pontificatus Nostri vigesimo. —

Leo P. P. XIIIL

[Manu propria.]

Dilecto Filio
ERNESTO COMMER Sacerdoti

_ Doctori Theologiae tradendae
In R, Universitate Wratislaviensi

Wratislaviam



LITTERAE APOSTOLICAE

QUIBUS CONSTITUTIONES SOCIETATIS IESU DE
DOCTRINA S. THOMAE AQUINATIS PROFITENDA
CONFIRMANTUR

LEO PP. XIII.
AD PERPETUAM REI MEMORIAM

Gravissime Nos, pro apostolico officio, infesta Ecclesiae
tempora atque humanae societatis in maximis rebus quasi nau-
fragium, sub ipsa pontificatus exordia, reputantes, praecipuam
tanti exitii causam in eo agnovimus quod certis iis principiis
institutisque, quibus ad christianam fidem munitur via, neglectis
passim et prope contemptis, libido invaluisset novarum rerum,
quae per speciem progredientis doctrinae, sapientiae a Deo tra-
ditae obsisteret et repugnaret. Neque ita laboriosum fuit oppor-
tuna indicare remedia, fontes nimirum germanae doctrinae male
desertos repeti oportere. Id Nos primum litteris datis encyclicis
Aeternt Patris praestitimus; pluribus deinde auctoritatis Nostrae
actis, atque privatis etiam cum episcopis et moderatoribus reli-
giosorum Ordinum colloquiis idem saepius confirmavimus, deli-
beratum Nobis esse et constitutum doctrinam Sancti Thomae
Aquinatis in scholas omnes revocare; eam nempe doctrinam, quam
amplae romanorum Pontificum sacrorumque Conciliorum laudes
commendant, et qua, suffragante saeculorum voce, nihil solidius
possit aut fructuosius optarl. — Rem nos moliri et negptii et
laboris plenam omnino intelleximus, quum tanti referret.' quanti
graviorum disciplinarum paene omnium instaurare rationem: eam
tamen maturare et urgere contendimus, opera enim Ordinum
religiosorum valde confisi, quorum explorata virtus nihil profecto
neque ingenio neque viribus parceret ad cousilia Nostra iuvanda
et perficienda. Quo quidem in numero deesse non poterat inclita
Societas Iesu, quippe quae et late pateat in Ecclesia et studiis
deditam iuventutem suopte praescripto habeat excolendam: ale-
bantque in Nobis expectationem non modo perpetua testimonia
summae eius pietatis in hanc Apostolicam Sedem, sed propriae
elus sacratae leges, quibus alumni sapientiam Aquinatis persequi
et profiteri tenentur. — HEa igitur mente ut Societas Iesu in
proposito tam praeclaro fidelissime constet, atque locum cum

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI., 27



386  Litterae Apostolicae quibus constitutiones Societatis Iesu

primis teneat in ea, cui tantopere studemus, doctrina vera tuenda
et propaganda, visum est easdem Societatis leges, prout in con-
stitutionibus Ignatii Patris, in decretis congregationum generalium,
in mandatis praepositorum habentur, in summam quamdam con-
ferre, easque firmas atque 1n perpetuam ratas suprema auctoritate
Nostra declarare. Quo etiam fiet ut, si quae forte speciosae
causae vel inductae consuetudinis aliqua ex parte contrariae, vel
minus rectae interpretationis resideant, eis penitus sublatis, regula
et norma statuatur a Nobis certa, stabilis, definita.

Quod primum est, idque omnibus probe notum, sic insignis
ille Societatis auctor crebris constitutionum locis decrevit, se-
quendam in unaquaque disciplina doctrinam solidam et securam,
atque etiam securiorem et magis approbatam!®: quod plurles
redit ipsum per decreta et iussa tum congregationum tum prae-
positorum rite affirmatum. Hoc autem amplius ille praecepit, ut
doctrina, quam sequeretur Societas, una eademque esset apud
omnes atque in omni munerum perfunctione: Idem sapiamus,
tdem, quoad etus fiert possit, dicamus omnes, wuzta Apostolum.
Doctrinae igitur differentes non admittantur, nec verbo wn con-
cionibus wvel lectionibus publicis, mec scriptis libris?: item:
Patres deputati ex variis nationibus pro libro de ratione stu-
diorum recognoscendo, quum de delectu opinionum primo loco
tractandum censuwissent, ac tamquam fundamentum proposuis-
sent, doctrinam Societatis esse debere uniformem, securam et
solidam, iuxta constitutiones ...> Quae quidem uniformis do-
ctrinae praeceptio non eo circumseribi putanda est, ut sententias
tantummodo quae sunt in scholis communes respiciat, verum etiam
ad opiniones latius pertinere de quibus catholicos inter doctores
minus conveniat: In opinionibus etiam, in quibus catholic
doctores variant inter se vel contrariv sunt, ut conformitas in
Societate sit, curandum est.* Quando enim e lege unius scri-
ptoris doctrina in Societate eligenda est,> ideo per se apparet,
opiniones item disputatas et disputabiles eo i1pso praescripto con-
tineri, quum in sententiis communibus, quocumque demum prae-
eunte auctore, nihil de ipsa doctrina accidat immutatum. -— Haec
vero legifer Pater, provida mente et sancta, ad altiora quaedam
direxit, ut coniunctioni concordiaeque et universae quasi corporis
Societatis et varia inter eius membra prospiceret: quae virtutes
quanto magis necessariae sunt ad religiosi fervorem spiritus nu-
triendum ubertatemque salutarium fructuum gignendam, tanto faci-

lconsthVcV§4 ? Ib. p. 1L, c. 1. § 18.
8 Congr. V., decr. 56, 4 Comst. p. 11, c. L. decl. O,
s Ib. p. VIII, c. L. litt. K. — Congr. V., decr. 56.



de Doctrina S. Thomae Aquinatis profitenda confirmantur. 387

lins in varietate opinionum languent atque intereunt, quum dissi-
militudo sentiendi disiunctionem saepius faciat animorum: Juvaé
ad unionem membrorum huius Societatis inter se et cum suo
capite . . . eadem doctrina,! Ad eum igitur assequendum con-
cordiae et caritatis modum quem Societatl praestituerat, optime
vidit Ignatius Pater haudquaquam satis esse vulgatam proba-
tamque regulam, opiniones dispares tolerandas, secundum illad,
wn dubuis libertas, sed necessarium opiniones tales minime haberi
in Socletate, easque praecise ab ipsa prohibuit. — Ne cui vero
hoe de unitormi doctrina praeceptum saperet durius, idem caute
consuluit, ut sodalis quisque, priusquam sese votorum religione
obstringeret, rogaretur, Num paratus sit ad wudicium suuwm sub-
mittendum, sentiendumque ut fuerit constitutum in Socictate?:
quo modo lam tum optio datur ews rei eligendae quae, ex lege
deinde imposita, vix tolerabilis possit videri.

Itaque longe alienum fuerit a natura scriptisque legibus
Societatis, ut quis in ea talem opinandi facultatem exposcat quali
extra eam plerique potiantur. Quamvis enim de opinionibus age-
retur valde probabilibus atque doctos nactis patronos, quae tamen
doctrinae refragarentur praescriptae, eas qui sequerentur, repre-
hensionem quidem vitarent novitatis, temeritatis, erroris, at vero
ab una 1lla eademque doctrinae forma, tantopere desiderata et
commendata, prorsus discederent. Idque deterius fieret, si eius-
modi libera opinionis copia ad ea doctrinae capita advocaretur
quae Societas in constitutionibus atque in elenchis per summos
praepositos, mandatu Congregationum generalium, confectis, iam
aperte lussit ab universis admittenda esse vel improbanda; quae
libertas in licentiam et culpam descisceret. — Hoc legiter Pater
tamquam fundamento in Societate posito, quo praeterea ludicio
excellebat, certam ipse unam delegit formam doctrinae, quam,
utpote maXime omnium integram et eminentem, consensione
sapientum et diuturno usu comprobatam, prae ceteris ab Ecclesia
laudatam, bene potuit filiis suis praescribere, eorum mentibus non
modo vim afferens nullam, sed immo pabulum exhibens incorruptum
et salutare; eaque fuit doctrina S. Thomae Aquinatis: In theo-
logia legetur . . . doctrina scholastica Dwi Thomae.® Fatendum
sane est sanctum Fundatorem, salvo quidem de uniformi doctrina
praecepto, eiusque rei causa doctrina Angelici anteposita, attamen,
ut patet ex multis locis constitutionum, suavi quadam prudentia
reliquisse posteris facultatem designandae doctrinae, quam et
tempus et ipsa rerum tractatio Societati aptiorem esse monerent:

1 Const. p- X, §9. 2 Exam. c. 111, § 11.
8 Const. p. 1V, c. XIV, § 1.
27



388  Litterae Apostolicae quibus constitutiones Societatis Iesu

aeque vero fatendum, eadem posteros facultate iamdiu esse usos,
atque laudatissime usos, quo plane modo decebat tanti patris
filios, eius animi et virtutis heredes. Iktenim in congregatione
V. generali commemorantes patres monita constitationum, wunius
scriptoris doctrinam eligendam esse, unanimi consensu statu-
erunt, doctrinam S. Thomae in theologia scholastica tamquam
solidwrem, securiorem, magis approbatam et consentaneam con-
stitutionibus sequendam esse': cui decreto quo plus firmitatis
accederet, haec addita voluerunt: Nostr: omnino S. Thomam ut
proprium doctorem habeant, eoque amplius ut nullus ad docendum
theologiam assumatur, qui non sit vere S. Thomae doctrinae
studiosus; qui vero ab eo sunt alieni, omwino removeantur.?
Quae omnia tam considerate et prudenter consulta, potius quam
diaturnitate exoleverint aut defluxerint, frequenter sunt singula-
timque confirmata, in congregatione praesertim XXLII, peculiari
quodam decreto edito; quod quidem decretum, quum Nobis
primum exhibitum est, X1V cal. dec. an. MDCCCLXXXIII,
commendatione Nostra dignum habuimus, eique haec volenti animo
adscripsimus: Decretum de retinenda S. Thomae Aquinatis in
scholis Societatis lesu doctrina, quod in conventu magno Or-
dinis nuper habito removatum est, valde Nobis probatur, et
maxime hortamur ut diligentissime n posterum ab omnibus
servetur.

Qui porro Societatis praescriptiones de studils pependerit,
el perspicuum erit, doctrinam S. Thomae etiam in philosophicis,
non in theologicis tantum, esse omnino sequendam. Licet enim
ex regula sequendus sit in philosophia Aristoteles, philosophia
S. Thomae nihil demum alia est atque aristotelea: hanc nempe
Angelicus scientissime ommnium interpretatus est, hanc erroribus,
scriptori ethnico facile excidentibus, emendatam, christianam fecit,
hac ipsemet usus est in exponenda et vindicanda catholica veri-
tate. Hoc ipsum numeratur inter summa beneficia, quae magno
Aquinati debet Ecclesia, quod christianam theologiam cum peri-
patetica philosophia iam tum dominante tam belle sociaverit, ut
Aristotelem Christo militantem iam non adversarium habeamus.?
— Neque vero aliter ab eo fieri poterat, qui doctorum theologiue
scholasticae extitit princeps: nam, quod omnes norunt, haec disci-
plina ewusmodi est, quae fontes adeat quidem proprios, doctrinas
nimirum divinitus revelatas, ex eisque in rem suam omni reli-
gione et studio derivet, sed operam quoque multam adhibeat sibi
philosophiae tamquam optimae adiutricis, ad fidem ipsam sive

1 Congr. V, decr. 41. 2 Ib. decr. 56.
8 Card. Sfortia Pallavicini, Vindicationes Soc. lesu, ¢, 24,



de Doctrina S. Thomae Aquinatis profitenda confirmantur. 389

tuendam sive illustrandam. Quotquot igitur Aristotelem cogitant
debentque tuta via sectari, philosophiam Aquinatis amplectantur
oportet: idque eo magis quod in Societate philosophiam prae-
ceptores ita mterpretarl iubentur, ut verae theologiae scholasticae,
quam commendant constitutiones, ancillari et subservire facmnt 1
atque idcirco aristoteleae institutionis ratio praeoptata est, quia
eidem proposito melins visa sit respondere: Quum Societas phi-
losophiam Aristotelis, tamquam theologiae magis utilem amplexa
sit, li inhaerendum ommino est.? Philosophia vero quam So-
cietatis alumni profiteantur, nisi sit ad mentem et rationem Ange-
licl, nequaquam subservire poterit theologiae eius scholasticae,
quam omnes reapse tenentur sequi. Quod illi in primis sibi
dictum habeant qui, Aristotelis interpretes vel catholicos in varias
dissimilesque opiniones quum videant discedentes, integrum sibi
fortasse putent quam velint opinionem assumere, nihil fere labo-
rantes quid senserit Thomas: hoe enim ipso, ut palam est, etiam
in theologia ab illo recederent, ob eamdemque causam ab ipsa
deficerent docirina wniformi quam legifer Pater constantissime
iussit habendam. Quapropter consilio bene laudabili actum est
a Congregatione XXI1II, quae non ita multo post editas a Nobis
litteras encyclicas Aeferni Patris convenit, hoc etiam scripto
capite: Societas lesu plenissimum filialis obedientiae atque as-
sensus obsequium (eis encyclicis litteris) sollemni ac publico
testimonio manifestandum sibi esse twudicavit®: eo autem totae
spectabant litterae Nostrae ut S. Thomae philosophia in scholis
omnibus restituta vigeret.

Neque tamen Nobis sententia est derogari quidquam de prae-
claris scriptorum meritis quos Societas per aetates eduxit: ist-
haec immo domestica gloria retinenda conservandaque ita est,
ut omnes, sodales maxime Societatis, magne faciant et diligenter
consulant probatos illos et eximios Societatis doctores quorum
laus in Feclesia est.* Nam virtute ut erant atque ingenio ex-
imii, data studiosissime opera scriptis Angelici, certis locis sen-
tentiam eius copiose luculenterque exposuerunt, doctrinam optima
eruditionis supellectile ornaverunt, multa inde acute utiliterque
ad errores refellendos novoes conclusernnt, iis praeterea adiectis
quaecumque ab Kecclesia sunt deinceps in eodem . genere vel
amplius declarata vel pressius decreta; quornm sollertiae fructns
nemo quidem sine lactura neglexerit. At maxime vero cavendum
ne forte, ex opinione qua illi floreant eximii auctores ex ipsoque
studlo quod impendatur eorum scriptis, potins quam adiumenta,

1 Congr. UL, can. 8. * Ib. XVI, decr. 36.
3 Ib. X‘(III decr. 15. + Ib, deer. 18.



390  Litterae Apostolicae quibus constitutiones Societatis Iesu

ut propositum recte est, ad veram colendam S. Thomae doctrinam
suppeditentur, aliquid oriatur, quod uniformi doctrinae officiat:
haec enim nullo pacto speranda erit, nisi Societatis alumni auctori
adhaereant uni, ei scilicet iam probato, de quo uno praeceptum,
sequantur S. Thomam, eumque wuti proprium doctorem habeant.
Ex quo illud consequitur ut, si qua in re ii ipsi auctores quos
laudavimus a documentis magistri communis dissideant, nihil tunc
ambigendum quae recta sit via; eamque non difficile erit tenere,
propterea quod, in documentis quae certo sunt 8. Thomae, non
ita fiet facile ut scriptores Societatis- ab illo omnes dissentiant.
(QQuare satis fuerit, prout postulent quaestiones, si ex illis aucto-
ribus deligant qui cum eodem consentiant, una opera duplicem
capientes utilitatem, sequi se posse Doctorem Angelicum et
optimos Societatis auctores.

Nemo autem induecat in animum licere sibi illis promiscue
opinionibus uti, quas forte deprehenderit in libris seriptorum So-
cietatis eisque de moderatorum permissu editis. Praeter enim
quam quod ex istis non pauci editi sunt antequam certas de studiis
leges Societas constituisset, eiusmodi libertati numquam summi
praepositi non restiterunt, hoc praeterea frequenter aperteque,
etiam sub haec tempora, testati, in quibusdam librorum censoribus
et diligentiae plus et severitatis fuisse optandum.! In quo non
equidem sumus nescii, quibusdam ex locis constitutionum aliquid
veniae datum videri, atque etiam plane hoc esse alfirmatum,
doctrinae S. Thomae non ita Societatem habendam esse adstrictam
ut nulla prorsus in re ab eo recedere liceat.? Verum qui eos-
dem inter se constitutionum locos conferat diligenter, facile intel-
liget, tantum abesse ut ea ipsa exceptione quidquam de legibus
positis derogetur, ut eaedem potius firmius consistant. Quaedam
enimvero libera datur facultas, primo, si quando vel ambigua
fuerit S. Thomae sententia, vel in s quaestionibus, quas
S. Thomas non attingit®: in quibus ergo quaestionibus ab illo
tractatis sententia eius dilucida emergat, ne in istis quidem li-
berum est ab ipso deflectere. — Hic tamen illas revocare luverit
plenas iudicii cautiones, a P. C. Aquaviva datas: Neque vero
satis est binis vel ternis locis niti sparsim collectis, et per con-
sequentias aut inconvenientia, vel cum violentia adductis: quasi
credendum sit eam esse opinionem Sancti Viri, quia illam quo-
modocumque nnuit aliud agens in illis locis. Verum necesse

1 Ex litteris P. C. Aquavivae, an. 1613, de observanda ratione stu-
diorum deque doctrina S. Thomae: ex Ordinatione P. F. Piccolomini pro
studiis superioribus, an. 1651: ex Ordinat. P. P. Beckx, an, 1858.

? Congr. V, decr. 56. 8 Ib. decr. 41.



de Doctrina S. Thomae Aquinatis profitenda confirmantur, 391

est videre, quid sentiat, ubi ex professo id agit, et attente ex-
pendere, quidquam cohaerenter vel dissonanter afferat cum
reliquo corpore doctrinae!: scilicet ne quis vanis artibus per-
suadeat sibi sententiam Angelici ambiguitati patere. De quae-
stionibus autem quas ille fortasse non attigit, principia et capita
doctrinae eius penitus cognita sint oportet, ne quae reddantur
responsa ullo modo pugnent cum illis: apteque hic faciunt quae
censuit ea ipsa Congregatio XXI1I1I, serio monendos esse nostros
tum theologiae tum philosophiae professores et scholasticos, ne
proprio dudicio mimium fidentes nmovas a se conceptas inter-
pretationes pro vera germanaque S. Thomae doctrina temere
aut inconsulte tradant.? — Similis videtur libera dari facultas,
secundo,  quaestionibus mere philosophicis, aut etiam in iis
quae ad Scripturas et ad Canones pertinent.® Verum, ut ceteras
mittamus, palam est quaestiones philosophicas, si qua ratione ad
theologiam attineant, ab ea dimotas esse facultate; neque adeo
multas apud 5. Thomam reperire licebit, quas non ille ad theo-
logiam retulerit. In ipsis porro quaestionibus mere philosophicis,
duo opportune incidant admonenda: alterum, ut ¢n rebus alicuius
momentt ab Aristotele* (eademque de causa a 8. Thoma) non
recedant; ex quo libera cuiquam non erit facultas nisi in rebus
parvi aut nullius momenti: alterum, ut sibi interdictum existi-
ment recedere a S. Thoma n praecipuis, et quae tamquam
fundamentum sunt aliarum plurium.® — Illud postremum in
quo ab eo ipso magistro non temere sit dissentire, quum vide-
licet aliqua doctrinae forma, sententiae eius contraria, i catho-
licis academiis fere sit recepta,® neque est commemorandum
quidem: namque academiae tales aetate nostra numerantur paucae,
nec ulla prope in eis, si huic Apostolicae Sedi audiant dicto, ob-
tinere potest doctrina quae adversetur Angelico, cuius immo
vestigiis se omnes, ut debent, insistere profitentur. Satius fuerit
auream sententiam excitare, qua ea ipsa iussa ad exitum robo-
rantur: Ceterum, ne forte ex us, quae dicta sunt, sumat aliquis
occasionem S. Thomae doctrinam facile deserendi, praescri-
bendum videtur, ut nullus ad docendam theologiam assumatur,
qui non sit vere S. Thomae doctrinae studiosus: qui vero ab eo
sunt alieni, omnino removeantur. Nam qui ex animo S. Thomae
fuerint addicti, certum erit, eos ab eo mon recessuros, nisi gra-
vate admodum et rarissime.” Utraque haec probe expendenda

1 De soliditate et uniformitate doctrinae, 24 maii 1611.

2 Congr. V, decr. 18. 8 Ib. V, deer. 56. 4 Ib. decr. 41.
» Kx ecit. litt. P. C. Aquaviva, 1611. ¢ Congr. V, decr, 41.
“ Ib. V, decr. 56.

i



392 Litterae Apostolicae quibus constitutiones Societatis Iesu etc.

conditio. Si enim non id liceat nisi gravate admodum, nemo
sane facere ausit probabili tantum causa, sed gravissima adductus,
ipsasque inter opiniones probabiles maluerit esse cum S. Thoma,
ut eam assequatur doctrinam et wmiformem et securam quae
dicta est. Quod vero non id liceat nisi rarissime, hoc si recte
ex sua sententia accipiatur, ita nimirum ut non ad omnes uni-
verse spectet, sed ad opiniones inter doctores catholicos agitatas
restrictisque eis modis quos paulo supra notavimus, non accidet
sane ut quispiam a doctrina 8. Thomae recedat, nisi » una vel
altera conclusione, mon alicutus momenti, nequaquam vero uu
praecipuis et quae tamguam fundamentum sunt  multorum
plurium.

Quam exposuimus studiorum rationem de doctrinae delectu
habendo, ea plane est quam Societas lesu, ad praescripta legiferi
Patris, alumnis sois omnpibus praefinivit, eo consilio ut quam
maxime 1donei instituantur ad gloriam divinam augendam, utili-
tatesque procurandas Ecclesiae et proximorum, neque minus ut
consulant suo ipsorum profectni. Quae quidem ratio tam aequa
visa est Nobis atque opportuna, ut, etiamsi per Societatis leges
praecepta mnon esset, eam Nosmetipsi praecepissemus; id quod
pro auctoritate Nostra Apostolica in praesentia facimus atque
edicimus. — Hoc tamen et laetitiam affert et auget spem, quod,
quum alumnos Societatis Iesu in partem operae quam urgemus,
instaurandae S. Thomae philosophiae, adsciverimus, nihil prae-
terea opus sit nisi ut eos ad instituta disciplinae suae custodienda
adhortemur. Quod si praescriptis hisce Nostris iidem Societatis
alumni religiose debent omnes diligenter parere, religiosius debent
ac diligentius, tum magistri, conformanda ad ea iluventute quam
docent, tum studiorum praefecti, vigilando et curando ut integra
ea Ipsa valeant et observentur. Hoc autem ex conscientia officii
singulariter praestabunt moderatores, quorum est sodales ad ma-
gisteria deligere: neque dubitent sese in ipsa anctoritate Nostra
tueri, ut quos obtemperanti ingenio viderint et studiosos doctrinae
8. Thomae, eos merito foveant provehantque, quos vero ad illam
noverint minus propensos, eos a magisteriiy, respectu hominum
nullo, submoveant. - Ita in pontificia Universitate Gregoriana,
quae fere est in conspectn Nostro, in quam cogitationes et curas
non leves contulimus, laetamur optatis 1ussisque Nostris suatis ad-
modum esse factum, eamque videmus propterea et magna fre-
quentia alumnorum et doctrinae fama rectae solidaeque florentem.
Fructus iidem tam praestabiles desiderandi quidem non erunt,
ubicumque doctrina impertiatur ab iis quos eadem mens agat,
eadem aluerint studia.



Pipstl. Erlafs, betr. die Ordensr. der Gesellschaft Jesu etc. 393

Ad ultimum quo praescripta Nostra firmius permaneant et
melius ampliusque succedant, decernimus, ut hae Apostolicae
litterae in forma Brevis datae, in universa Societate Iesu sint
et ab omnibus habeantur tamquam definita ac perpetua lex de
doctrinarum delectu; ut ad cetera pontificia documenta, quibus
complentur instituta eiusdem Societatis, adiungantur, atque tam-
quam certa consulantur norma, si quae incidant de recta studi-
orum ratione cognoscenda quaestiones; ut ipsarum exemplaria
sodalibus, quotquot sunt erruntve moderatores, vel studiorum
praefecti, vel magistri rei theologicae aut philosophicae, vel li-
brorum censores, singulis singula tradantur; ut eaedem, statim
ut allatae erunt, itemque quotannis in iunstauratione studiorum,
in collegiis omnibus vel domiciliis Societatis ubi philosophiae vel
theologiae studia coluntur, publice ad mensam legantur.

lamvero quae litteris hisce Nostris declaravimus et statuimus,
ea omnla rata firmaque in omne tempus permaneant: irritum
autem et inane futurum edicimus, si quid super his a quoquam
contigerit attentari: contrariis nihil obstantibus quibuscumque.

Datum Romae apud S. Petrum sub anulo Piscatoris die
XXX Decembris MDCCCXCII, Pontificatus Nostri anno decimo
quinto.

S. Card. VANVTELLI

PAPSTLICHER ERLASS,

DURCH WELCHEN JENE ORDENSREGELN DER GESELL-
SCHAFT JESU, IN WELCHEN DIE LEHRE DES HEILIGEN
THOMAS VON AQUIN VORGESCHRIEBEN WURDE,
WIEDER EINGESCHARFT WERDEN.,

Papst Leo XIIL

zur immerwihrenden Darnachachtung.

[ Einleitung./
la) Veranlassung und Zweck der Thomasencyklika.]

Mit hochstem Ernste haben Wir, wie es unsere Pflicht als
Papst ist, bald nach dem Antritt Unserer Regierung Uns mit
dem Gedanken beschiftigt, dals die Zeitstromung eine der Kirche
feindliche ist, und dafs diec menschliche Gesellschaft riicksichtlich



394  Pipstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

der wichtigsten Fragen beinahe geradezu Schiffbruch gelitten
hat. Die Hauptursache solch verhingnisvollen Unterganges ist,
wie wir erkannten, in einer zweifachen Thatsache gelegen: einer-
seits hat man jene sichere Philosophie, welche den Weg zum
Christusglanben baut, allenthalben geringgeschitzt und fast ver-
achtet; andererseits ist eine Sucht nach Neuerungen zur Herr-
schaft gelangt, welche sich unter dem falschen Scheine des
Fortschrittes der von Gott geoffenbarten Wahrheit entgegensetzt
und mit ihr nicht vereinigen ldfst. Schwer war es gar nicht,
die geeigneten Mittel zur Abhilfe zu bezeichnen: brauchte man
doch blofs die Quellen jener echten Lehre wieder aufzusuchen,
die man ungliicklicherweise verlassen hatte. Hierauf haben wir
zuerst in Unserer Encyklika ,,Aeterni Patris“ hingewiesen; dar-
nach haben Wir auch in verschiedenen offiziellen Aktenstiicken
sowie im Privatgesprich mit Bischofen und Ordensvorstinden
immer wieder nachdriicklich eingeschirft, es sei Unser wohliiber-
legter Plan und Entschlufs, dals die Lehre des heiligen Thomas
von Aquin in alle Schulen wieder eingefiihrt werde; denn sie
ist ja jene Lehre, welche von den romischen Péapsten und
von den heiligen Kirchenversammlungen mit grofsartigen Lob-
spriichen empfohlen wird und, nach dem Zeugnisse von Jahr-
hunderten, an Zuverlissigkeit und Fruchtbarkeit nichts zu wiin-
schen iibrig lafst.

b) Alle Orden, auch die Gesellschaft Jesu, haben die Thomas-
encyklika zu befolgen.|

Es ist Uns durchaus klar, dals dieses Unternehmen auf be-
deutende Schwierigkeiten stofsen werde; denn es bedeutete ge-
radezu eine Revolution in den wichtigern Wissenschaftszweigen ;
trotzdem gingen Wir ans Werk, auf unverzigliche Ausfiibrung
zu dringen, im festen Vertrauen auch auf die religiosen Orden,
von deren erprobter Tugend Wir erwarteten, dieselben wiirden
auf alle Fille, ihrem Charakter gemils, ihren ganzen Kinfluls
aufbieten, um Unsere Absichten zu fordern und durchzufiihren.
Von ihnen konnte auch die beriihmte Gesellschaft Jesu nicht
ausgenommen sein, da dieselbe doch in der Kirche weit ver-
breitet ist und dem Unterrichte der studierenden Jugend berufs-
mifsig obliegt. Unsere Erwartungen nihrten in Uns, abgesehen
von bestindigen Beweisen grofster Anhdnglichkeit an Unseren
apostolischen Stuhl, ihre eigenen geheiligten Gesetze, durch welche
die Mitglieder verpflichtet werden, die Weisheit des Aquinaten
eifrig zu studieren und sie zu lehren.



iiber die Lehre des hl. Thomas. 395

[e) Absicht und Veranlassung des vorliegenden Breves.]

In der Absicht also, dafs die Gesellschaft Jesu bei einem
so herrlichen Vorsatze getreulichst beharre und hauptsichlich
bei der von Uns so sehr angestrebten Verteidigung und Ver-
breitung der wahren Lehre (des hl. Thomas) einen Platz ein-
nehme, haben Wir fiir gut befunden, die genannten Gesetze der
(Gesellschaft, wie dieselben in den Konstitutionen des Vaters
lgnatius, in den Beschliissen der Generalkongregationen und in
den Vorschriften der Generille enthalten sind, in kurzer Uber-
sicht zusammenzustellen und sie aut Grund Unserer obersten
Gewalt als rechtskriftig und fir immerdar giltig zu erkliren.
Sollte poch irgendein durch den #ufseren Schein blendender
Vorwand, eine teilweise entgegenstehende Gewohnheit, die sich
eingeschlichen hat, oder eine unrichtige Auslegung iibrig sein,
so wird hiermit dem allem von Uns ein fiir allemal ein Riegel
vorgeschoben und zugleich eine sichere, feste und unabéanderliche
Richtschnur vorgezeichnet.

/1. Vorschriften des hl. Ignatius iiber die Lehre des
hl. Thomas./

(a) Der hl. Ignatius und die Konstitutionen schreiben
Einheitlichkeit in der Lehre vor.]

Erstlich ist es allen wohlbekannt, dals der treffliche Stifter
der Gesellschaft an zahlreichen Stellen der Konstitutionen vor-
geschrieben hat, in jedem Wissenschattszweige habe man der
sicheren und zuverliassigen Lehre, ja sogar der sichereren und
anerkannteren zu folgen; das bekriftigen die Beschliisse und
Vorschriften der Kongregationen und der Generalobern zu wieder-
holten Malen in feierlicher Form. Jener hat aufserdem auch noch
vorgeschrieben, dals die Lehre der Gesellschaft bei allen und
zwar auch bei der Verwaltung jeglicher Ordensdmter ein und
dieselbe sei: ,,S0 viel als moglich wollen Wir, nach dem Wort
des Apostels, in Sine und Wort iibereinstimmen. Abweichende
Lehren mogen also in keiner Weise angenommen werden, weder
miindlich in Predigten oder Gffentlichen Vorlesungen, noch schrift-
lich in Biichern;* ebenso: ,Die Patres, welche aus den ver-
schiedenen Nationen mit der Abfassung einer Studienordnung
betraut sind, hielten dafiir, man miisse vorerst iiber die Auswahl
der Ansichten verhandeln, und haben als leitenden Grundsatz
aufgestellt, die Lehre der Gesellschaft miisse gleichtormig, fest
und zuverldssig sein und den Konstitutionen eutsprechen...“ Die
8o vorgeschriebene Kinheitlichkeit der Lehre darf aber nicht auf



396  Pipstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

jene Anschauungen beschrinkt werden, welche in den katho-
lischen Schulen ohnehin allgemein anerkannt sind, sondern sie
muls sich weiterhin auch auf jene Meinungen erstrecken, iiber
welche die katholischen Lehrer geteilter Ansicht sind: ,,Es muls
Sorge getragen werden, dals 1o der (esellschaft auch in Bezug
auf jene Lehren Einhelligkeit herrsche, betreffs derer die katho-
lischen Lehrer von einander abweichen oder sich gegenseitig
bekampfen. Denn wenn es vorgeschrieben ist, dals ,eines
Schriftstellers Lehre in der Gesellschaft zu wihlen sei*, so liegt
auf der Hand, dals sich dies, kraft der Vorschrift, ebenso auf
Jene bestrittenen und bestreitbaren Meinungen bezieht; denn in
betreff der allgemein angenommenen Lehrsitze ist es gleichgiiltig,
an welchen Lehrer man sich anschlielsen will, weil die Lehre
selbst sich gleichbleibt.

[b) Notwendigkeit dieser Einheit fiir die Gesellschaft Jesu.]

In vorsorglicher! und heiliger Absicht hat der Vater und
Gesetzgeber diese Vorschriften mit einem hoheren Ziele in Ver-
bindung gesetzt: Einmiitigkeit und Eintracht der ganzen Gesell-
schaft wie ihrer einzelnen Mitglieder unter sich hatte er im
Auge; und dies sind Tugenden, welche im selben Grade, als sie
fiir das innere geistliche Leben und fiir eine truchtbare dulsere
Thétigkeit des Ordensmannes nétig sind, umso leichter unter der
Verschiedenheit der Meinungen leiden und dadurch zu Grunde
gehen, da die Nichtiibereinstimmung in den Auffassungen oftmals
auch die Gremiiter entfremdet: ,,Die Einheit der Mitglieder unserer
Gesellschaft unter sich und mit threm Haupte .. .. wird durch
Gleichheit der Lehre gefordert.” Soilte also diese der Gesell-
schaft vorgezeichnete Art von Kintracht und Liebe erreicht
werden, so konnte es, wie Vater Ignatius ganz gut sah, durch-
aus nicht damit sein Bewenden haben, dals nach dem bekannten
und erprobten Grundsatz, der in den Worten ,,Im Zweifelhaften
Freiheit!* seinen Ausdruck findet, einander entgegengesetzte
Meinungen geduldet wurden; vielmehr schien es dem Heiligen
notwendig, dals es dergleichen Meinungen inzerhalb der Gesell-
schaft (Jesu) iiberhaaupt nicht geben diirfe, und er verwehrte ihr
dieselben schlechtweg.

¢) Hinweis auf das Geliibde des Gehorsams. |

Damit aber diese Vorschrift der Einheitlichkeit in der Lehre
nicht etwa fiir den Geschmack irgend jemandes zu streng er-

t providus kann auch ,vorhersehend® bedeuten.



iiber die Lehre des hl. Thomas. 397

scheine, hat er wohlweislich dafiir Sorge getragen, dals jedem
Mitglied vor Ablegung der Gelibde die Frage vorgelegt werde,
,,0b er bereit sei, sein Higenurteil zu unterwerfen und die per-
sb’nliohen Anschauungen den Vorschriften der Gesellschaft anzu-
passen‘‘: so wird achon in jenem Augenblick die Wahl iber
etwas gelassen, was nach der Ubernahme der gesetzlichen Ver-
pflichtungen die Menschenkraft vielleicht zu iibersteigen scheint.

[II. Diese Einheitlichkeit wird durch Anschlujs an die
Lehre des hi. Thomas erreicht.]

[a) Die Meinungsfreiheit ist somit in der Gesellschaft Jesu
sehr eingeschrinkt.]

Eine so weitgehende Meinungsfreiheit, wie man sie aulser-
halb der Gesellschaft genielst, wire daher innerhalb derselben
ein ihrer Natur und ihren geschriebenen Gesetzen gleich fremdes
Verlangen. Wer somit sehr wahrscheinliche und von Gelehrten
vertretene Meinungen annimmt, welche indes der vorgeschriebenen
Lehre Abbruch thun, wiirde zwar dem Vorwurt der Neuerungs-
sucht, der Kiihnheit und des Irrtums entgehen, sich aber doch
von jener so sehr wiinschenswerten und empfohlenen Einheit-
lichkeit der Lehre durchaus entfernen. Noch schlechier ware
dies, wenn eine solche Denkfreiheit fur jene Lehrpunkte in
Anspruch genommen werder: wiirde, iilber deren allgemeine An-
nahme oder Verwerfung die Gesellschaft bereits in den Kon-
stitutionen und den im Auftrag der Generalkongregationen von
den Generalobern angefertigten Ausziigen entschieden hat: das
hiefse, die Freiheit in Frechheit und Stunde ausarten lassen.

[b) Die Gesellschaft Jesu ist zum Anschlufs an den hl. Thomas
verpflichtet.|

Nachdem also die Grundlage gelegt war, wihlte der Vater
und Gesetzgeber mit jenem praktischen Blick, der ihn auch
sonst auszeichnete, gleich selbst eine bestimmte Form der Lehre,
namlich die allergesundeste und allerhervorragendste, die nach
Ubereinstimmung der Gelehrten und nach langer li.rta.blung er-
probteste, die mehr als andere von der Kirche geprlesune diese
Form der Lehre konnte er somit gar wohl seinen Séhnen vor-
schreiben, weil er damit ihrem (xelste in keiner Weise Gewalt
anthat, sondern ihm vielmehr eine unversehrte und heilsame
Nahrung bot. Diese Lehre nun war die des hl. Thomas von
Aquin: ,In der Theologie . . . . wird iiber die Schullehre des
gottlichen Thomas gelesen werden.” Man muls zugeben, dals



398  Papstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

der heilige Stifter zwar, nach vielen Stellen in den Konstitutionen,
mit zarter Klugheit den Nachkommen die Moglichkeit offen
gelassen hat, Lehrbestimmungen zu fillen, vorausgesetzt, dals
der Grundsatz ven der Einheit in der Lehre und somit auch
vom Vorzug der Lehre des englischen Meisters hochgehalten
wiirde; gleicherweise muls man aber zugeben, dals die Nach-
kommen von dieser Moglichkeit schon lingst Gebrauch gemacht
haben, und zwar hochloblichen Gebrauch, wie es sich fir die
Sobne und Geistes- wie Tugenderben eines so grofsen Vaters
geziemte. Denn mit Berutung auf die Mahnung der Konstitu-
tionen, ,eines Schrittstellers Lehre sei auszuwihlen®, beschlossen
sie einstimmig, ,man miisse in der Scholastik der Lehre des
heiligen Thomas als der zuverlidssigeren, sichereren, dem allge-
meinen Urteil und den Konstitutionen entsprechenderen folgen‘;
um dieser Kntscheidung noch mehr Nachdruck zu verleihen,
wurde der Beschluls hinzugefigt: ,,Die Unseren sollen auf jeden
Fall den heiligen Thomas wie ihren eigenen Lehrer betrachten®,
umsomehr als ,niemand zum theologischen Lehramt zugelassen
werden darf, der nicht wirklich an der Lehre des heiligen
Thomas hingt; wer dieselbe nicht befolgt, ist unter jeder Be-
dingung abzusetzen*. Alle diese so wohl iiberdachten und klugen
Malsregeln sind nicht nur nicht im Laut der Zeit veraltet und
allméhlich verschwunden, sondern vielmehr hiufig und im ein-
zelnen wieder eingescharft worden, besonders durch einen ge-
wissen besonderen Beschluls der 23. Generalkongregation; gerade
letzteren Beschlufs haben Wir selbst am 18. November 1883,
als er Uns zum ersten Male vorgelegt wurde, Unserer Empfehlung
gewiirdigt und demselben aus tefster Seele die Worte beige-
schrieben: ,,Die Bestimmung iiber das Festhalten der Schulen
der Gesellschaft Jesu an der Lehre des heiligen Thomas, welche
in der jiingst stattgefundenen grofsen Versammlung des Ordens
erneut worden ist, findet gar sehr Unsere Billigung, und Wir
fordern aufs nachdriicklichste dazu auf, dafs es in Zukunft auch
von allen aufs eifrigste beobachtet werde.*

JII1. Auch in der Philosophie ist die Gesellschaft zum
Anschlufs an den hl. Thomas verpflichtet.|

[a) Aristoteles und der hl. Thomas.)

Wer ferner die Studienvorschriften der Gesellschaft (Jesu)
erwigt, dem wird es klar werden, dals die Lehre des hl. Thomas
auch in der Philosophie, nicht blofs in der Theologie, durchaus
zu befolgen ist. Denn obwohl man der Regel gemils dem



iiber die Lehre des hl. Thomas. 399

Aristoteles zu folgen hat, so ist ja die Philosophie des hl. Thomas
schlielslich doch keine andere als die aristotelische; sie hat der
englische Lehrer aufs scharfsinnigste ausgelegt, sie hat er von
Irrtimern, wie sie dem nichtchristlichen Schriftsteller vielleicht
mit unterlaufen mochten, gereinigt und dadurch zuar christlichen
gemacht, sie hat er bei der Erkldrung und Verteidigung der
katholischen Wahrheit selbst beniitzt. Gerade dies zdhlt zu den
grolsten Verdiensten, welche sich der grolse Aquninate um die
Kirche erworben hat, dals er die christiiche Theologie mit der
damals schon zur Herrschaft gelangten peripatetischen Philosophie
so hiibsch zu gesellen wulste, dals wir einen Aristoteles, der
tir Christus streitet, jetzt nicht mehr zum Gegner haben.

[b) Die Beziehungen der aristotelisch-thomistischen Philosophie
zur Theologie.]

Anderes durfte von dem nicht erwartet werden, der unter
den Lehrern der scholastischen Theologie der erste ist; denn
bekanntermalsen besteht das Wesen der Scholastik darin, dals
sie die Offenbarung zur eigentlichen Quelle hat und hieraus fir
thre Zwecke mit ehrfurchtsvollem Eifer schopft, sich aber auch
der Philosophie als Helferin bedient, den Glauben zu schiitzen
und zu erlautern. Wer immer also aus Neigung und Berut
Aristoteliker ist, muls die Philosophie des hl. Thomas annehmen.
Dies gilt um so eher, als in der Gesellschaft den Lehrern fiir
die Erklarung der Philosophie vorgeschrieben ist, die letztere
der von den Konstitutionen empfohlenen, wahren scholastischen
Theologie eine dienende Magd sein zu lassen; auch entschied
man sich deshalb fiir den aristotelischen Vorbereitungskurs, weil
er genanntem Zweck ganz gut zu entsprechen schien: ,,Well
die Gesellschaft die Philosophie des Aristoteles, als die fiir die
Theologie geeignetere, angenommen hat, so mufs an ihr durchaus
festgehalten werden.” Ist dagegen die Philosophie, welche von
den Mitgliedern der Gesellschatt gelehrt wird, nicht nach dem
Geiste und dem Sinne des engelgleichen Lehrers, dann wird sie
keineswegs als Vorbereitung auf seine scholastische Theologie
dienen konnen, welche zu befolgen alle ausdriicklich ,,verpflichtet*
sind. Das mogen sich vor allem jene gesagt sein lassen, die da
glauben, weil selbst die katholischen Ausleger des Aristoteles
in ihren Meinungen auseinandergehen, so sei es auch ihnen
unverwehrt, irgend eine Meinung anzunehmen und sich um die
Lehre des hl. Thomas blutwenig zu kiimmern; auf diese Weise
wiirden sie offenbar auch in der Theologie mit ihm in Gegensatz
treten und somit von jener ,einheitlichen Lehre“ abweichen, auf



400  Pipstl. Erlafs, betr, die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

deren Bewahrung der Vater und Gesetzgeber in seinen Vor-
schriften so grofses Gewicht legt. Daher war es sehr klug und
Ioblich, dafs die 23. Generalkongregation, welche nicht sehr spit
nach unserer Encyklika ,,Aeterni Patris zusammentrat, in ihre
Akten den Befehl aufgenommen hat: | Die Gesellschatt hat fiir
notig befunden, ihren kindlichen Gehorsam und ihre Unterwerfung
(unter jene Encyklika) durch feierliche und offentliche Kund-
gebung zu erklaren‘: das aber war der einzige Zweck unseres
Schreibens, dafs die Philosophic des hl. Thomas in allen Schulen
wieder eingefiihrt werde und erbliihe.

[IV. Die theologischen Schriftsteller der Gesellschaft sind
nach ihwrer Stellung zuw Thomas zu beurteilen, an und fiir
sich aber keine Autoritiit.|

Wir wollen die herrlichen Verdienste der Schriftsteller,
welche die Gesellschaft im Lauf der Zeit hervorgebracht hat,
nicht schmélern; dieser Hausruhm kann vielmehr auch fernerhin
festgehalten werden, in dem Sinne, dals alle, besonders die Mit-
glieder der Gesellschaft, ,jene anerkannten und hervorragenden
Lehrer aus der Gesellschaft, welche von der Kirche gepriesen
werden, hochachten und fleifsig zu Rate ziehen®. Denn geméls ihrer
hervorragenden Tugend und Begabung haben sie, nachdem sie die
Schriften des engelgleichen Lehrers aufs eifrigste studiert, an be-
stimmten Stellen seinen Sinn weitliufig und deutlich auseinander-
gesetzt, haben seine Lehre mit vortrefflichem gelehrten Beiwerk
ausgeschmiickt, haben aus derselben zur Widerlegung neuaut-
tauchender Irrtiimer scharfsinnige und uniitzliche Schlulsfolgerungen
gezogen, wobel sie besonders das hinzufiigten, was spiter von
der Kirche in derselben Sache ausfihrlicher erklart oder genauer
bestimmt worden ist; diese Friichte ihrer Emsigkeit diirtte wohl
niemand ohne Verlust unbeachtet lassen. Allein man muls dabei
dennoch im hochsten Grade auf der Hut sein, damit nicht aus der
hohen Meinung, welche man diesen hervorragenden Schriftstellern
entgegenbringt, und aus dem Eifer, mit welchem man ihre Schriften
studiert, anstatt eines in guter Absicht gesuchten Hilfsmittels
zum Studium der Lehre des hl. Thomas im Gegenteil ein Erfolg
sich zeige, welcher mit der Einheitlichkeit der Lehre in Wider-
spruch steht: denn eine solche Kinheitlichkeit wird keinesfalls
zu erhoffen sein, so lange nicht die Mitglieder der Gesellschatt
einem Gewihrsmann anhdngen, nimlich dem bereits anerkannten,
von dem allein vorgeschrieben ist: ,,Dem hl. Thomas sollen
sie folgen und ihn als ihren eigenen Lehrer betrachten.“ Daraus



iiher die Lehre des hl. Thomas. 401

ergibt sich, dals in allen jenen Fillen, in welchen etwa die
genannten Schriftsteller von den Satzungen des allgemeinen
Lehrers abweichen, nicht der geringste Zweifel obwalten darf,
welcher Weg der rechte sei: und ihn einzuhalten wird nicht so
schwer sein, weil es riicksichtlich jener Lehren, welche bestimmt
die des hl. Thomas sind, nicht so leicht geschehen wird, dals
simtliche Schrittsteller aus der Gesellschaft andere Ansichten
vertreten als er. Es mag daher nach Erfordernis der einzelnen
Fragen geniigen, irgendeinen jener Autoren auszuwihlen, welche
mit 1hm iibereinstimmen; so ist ein doppelter Vorteil gewonnen:
man kann dem engelgleichen Lehrer und zugleich auch den
besten Schriftstellern der Gesellschaft folgen.

/V. Ob die Mitglieder der Gesellschaft Jesu vom hi. Thomas
abweichen diirfen./

[a) Verwarnung wegen der Biichercensur. — Ein Einwand aus
den Konstitutionen.,]

Niemand aber lasse es sich in den Sinn kommen, es sel
ihm gestattet, kunterbunt jenen Meinungen sich anzuschlielsen,
die er etwa in den Biichern der Schriftsteller aus der Gesell-
schatt gefunden hat, und zwar in jenen, deren Ausgabe mit
Erlanbnis der Obern erfolgt ist. Denn abgesehen davon, dals
viele dieser Biicher vor der bestimmten gesetzlichen Regelung
der Studienordnung in der Gesellschatt erschienen sind, so sind
auch die Generalobern solcher Uuvgebundenheit jederzeit ent-
gegengetreten und haben iiberdies hiaufig und unumwunden, auch
in neuester Zeit noch, erklirt, dals bei gewissen Biichercensoren
sowohl mehr Sorgfalt als auch mehr Strenge zu wiinschen ge-
wesen wire. Es ist uns diesbeziiglich wohl bekannt, dals einige
Stellen der Konstitutionen eine gewisse Freiheit einzurdumen
scheinen, und dals geradezu behauptet wird, die Gesellschaft sei
nicht in einem solchen Malse zur Beobachtung der Lehre des
hl. Thomas verpflichtet, dafs man ,durchaus in gar nichts von
ihm abweichen diirfte. Wer indes dieselben Stellen der Kon-
stitutionen sorgféltig unter einander vergleicht, wird leicht er-
kennen, dafs auf die einmal gegebenen Gesetze nur ein grolserer
Nachdruck gelegt wird, statt dals dieselben etwa durch den an-
gefiihrten KEinwand abgeschwicht wiirden. Eine gewisse Freiheit
wird ndmlich zugestanden, erstens, ,,wenn irgendeinmal die An-
sicht des hl. Thomas zweideutig sein sollte, oder in jenen Fragen,
die der hl. Thomas nicht beriihrt. In den von ihm behandelten
Fragen also, in deven sich sein Urteilsspruch als klar heraus-
stellt, ist es keinesfalls freigestellt, von ihm abzuweichen.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 28



402  Pipstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

|b) Verwarnungen betreffs der Auslegung des hl. Thomas.|

Hier mag es forderlich sein, die hochst praktischen Vor-
sichtsmalsregeln des Ordensgenerals P. C. Aquaviva wieder in
Erinnerung zu bringen: , Man  darf es nicht dabei bewenden
lassen, sich auf je zwei oder drei Citate zu stiitzen, die sich
zerstreut finden oder aus Aufzahlungen oder aus indirekten
Beweisen oder durch Entstellung sich beibringen lassen mogen;
als ob man glauben diirfte, dies und jenes sei die wirkliche
Anpsicht des Heiligen, weil er davon an Stellen spricht, wo von
einer ganz anderen Sache die Rede ist. Vielmehr ist es not-
wendig, dals man zusehe, was er dann meint, wenn er aus-
driicklich und mit Vorsatz von dem betreffenden Gegenstande
handelt, und dafs man autmerksam erwigt, was er im Zusammen-
hang mit seinem ganzen System oder im (Gegensatz zu demselben
erklart:“ es soll namlich niemand durch frivole Kiinsteleien sich
einreden, die Lehre des hl. Thomas sei unklar. Handelt es
sich aber um Fragen, die er vielleicht nicht berithrt, so muls
man (zu deren Losung) das ganze System seiner Lehre inne-
haben und sich vor Augen halten, damit nicht die Loésung, die
man gibt, mit jenem in Widerspruch stehe; und vortrefflich
palst hierzu der Beschluls der 23. Generalkongregation, ,unsere
Lehrer und Schiiler sowohl der Theologie als der Philosophie
sind ernstlich zu verwarnen, dafs sie nicht, ihrem eigenen Urteil
allzu sehr trauend, voreilig und uniiberlegt neue von ihnen er-
fundene Auslegungen fiir die wahre und echte Lehre des heil.
Thomas ausgeben.

[e) Darf man in nichttheologischen Fragen von Thomas
abweichen %]

Eine dhnliche Freiheit scheint zweitens vorhanden zu sein
,in rein philosophischen Fragen oder auch in jenen, die sich auf
Schrift und Kirchenrecht beziehen“. Allein es ist, abgesehen
von anderem, klar, dals in dieser Freiheit jene Fragen nicht
inbegriffen sind, welche irgendwie mit der Theologie in Zu-
sammenhang stehen; und beim hl. Thomas wird man nicht gar
viele finden, bei denen er nicht schon seibst diesen Zusammen-
hang mit der Theologie angegeben hiitte. Fiir die Behandlung
»rein philosophischer Fragen ist eine doppelte Warnung zu
beachten: erstens, dals man ,in halbwegs bedeutenden Dingen
von Aristoteles (und aus gleichem Grunde vom hl. Thomas) nicht
abweichen darf“, so dals sich diese Freiheit einzig und allein auf
unbedeutende Dinge beschrinkt, zweitens, dals man sich das



iiber die Lehre des hl. Thomas. 403

Verbot gegenwirtig halte, vom hl. Thomas abzuweichen ,in den
Hauptfragen, welche fiir die meisten ibrigen die Grundlage bilden“.

[d) Sdmtliche kathol. Hochschulen haben sich an 8t. Thomas
anzuschlie(sen. — Widerspenstige Lehrer aus der Gesellschaft
Jesu sind abzusetzen.|

Nicht einmal erwdhnt zu werden verdient, dafs man vom
hl. Thomas nicht leichtsinnigerweise abweichen darf, wenn irgend-
eine mit der seinen in Widerspruch stehende Lehrform ,,in den
katholischen Hochschulen* etwa ,,argenommen* sei: denn derlei
Hochschulen gibt es in unserer Zeit wenige; auch kann auf
ihnen, wenn anders sie Unserem Apostolischen Stuhl und seiner
Botmilsigkeit sich unterwerfen, fast gar keine Lehre Geltung
haben, die dem engelgleichen Meister entgegensteht; vielmehr
erklaren alle, dafs sie, wie es ihre Pflicht ist, in seine Fuls-
stapfen treten. Besser ist es wohl, jenen goldenen Urteilsspruch
wieder auferstehen zu lassen, der den besprochenen Vorschriften
erfolgreich Nachdruck verschaffe: ,,Damit iibrigens niemand etwa
aus dem Gesagten einen Vorwand ableite, sich iiber die Lehre
des hl. Thomas ohne Umstinde hinwegzusetzen; so scheint es uns
notig, zu bestimmen, dafs niemand zu einer Theologieprofessur
zugelassen werde, der nicht in Wahrheit fir die Lehre des
hl. Thomas begeistert wire; wer sich aber ihr gegeniiber fremd
verhilt, soll einfach abgesetzt werden. Denn wenn einer von
Herzen dem hl. Thomas zugethan ist, wird er sicherlich nur
hochst ungern und blofs in den allerseltensten Fallen von ihm
abgehen.” Jede dieser beiden Bedingungen muls richtig erwogen
werden. Wenn man etwas ,nur ungern* darf, dann wird wohl
niemand sich’s herausnehmen, es blofs auf Grund einer wahr-
scheinlichen Ursache zu thun, sondern hochstens aus einem sechr
ernsten Anlasse, und angesichts probabler Meinungen wird er
es wohl vorziehen, auf die Seite des hl. Thomas zu treten, um
die bereits erlauterte ,Einheitlichkeit* und ,,Sicherheit* in der
Lehre zu erreichen. Aber auch der Ausdruck, es sei ,nur
hochst selten erlaubt, mufs nach der darin liegenden Absicht
richtig aufgefalst werden; so namlich, dafs er nicht schlechtweg
und allgemein zu nehmen ist, sondern sich auf die unter den
katholischen Lehrern offenen Fragen bezieht, und zwar mit jenen
Einschréi.nkungen, die Wir kurz vorher bezeichnet haben. Dann
wird es nicht geschehen, dals irgend jemand von der Lehre des
hl. Thomas abweiche, es sel denn ,in der einen oder anderen
Schlufsfolgerung ohne weitere Bedeutung®, keineswegs aber ,in
den Hauptfragen, von denen die meisten anderen abhiangen‘.

28*



404  Ppapstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

[ VI. Riickblick und praktische Zusammenfassung./

|a) Gesetzeskraft der Vorschriften iiber die Lehre des
hl. Thomas.|

Die Studienordnung iiber die Auswahl der Meinungen ist
in der von Uns bestimmten Fassung genau jene, welche die
Gesellschaft Jesu, gemils den Weisungen ihres Vaters und Ge-
setzgebers, fiir alle 1hre Mitglieder urspriinglich festgestellt hat,
zu dem Zweck, dals sie eine moglichst geeignete Vorbildung
erhielten, Gottes Ehre zu fordern und zum Nutzen der Kirche
und des Nachsten zu arbeiten, und dals sie zugleich fiir den
eigenen Fortgang Sorge triigen. Die so erklirte Studienordnung
betrachten Wir als so angemessen und zeitgemals, dals Wir selbst
sie auch daon, wenn sie durch die Gesetze der Gesellschaft
nicht vorgeschrieben worden wiire, in eigener Person vorschreiben
wiirden: und Wir thun und erkliren dies mit Gegenwirtigem
kraft Unserer papstlichen Amtsgewalt.

[b) Wen verpflichten die vorliegenden piipstlichen
Vorschriften ?|

Gieichwohi macht Uns der Umstand einerseits Freude und
vermehrt Unsere Zuversicht, dals es, nachdem Wir Mitglieder
der Gesellschatt Jesu zur Anteilnahme an der von uns dringend
gewiinschten Wiederherstellung der Philosophie des hl. Thomas
beigezogen haben, nichts weiter bedarf, als sie zur Anhanglich-
keit an ihre eigene Lehre aufzufordern. Wenn die Verpflichtung,
diesen Unseren Vorschriften gewissenhaft und genau zu gehor-
samen, alle Mitglieder der Gesellschaftt trifft, so sind zu noch
grofserer Gewissenhaftigkeit und Genauigkeit verpflichtet: 1. die
Lehrer, welche die Jugend in diesem Geiste zu erziehen haben,
und 2. die Studienleiter, welche mit wachsamem Auge dafiir zu
sorgen haben, damit das alles in Geltung bleibe und thatsachlich
beobachtet werde. In ganz besonderer Weise haben dies im
Vollbewulstsein der mit ihrem Amte verbundenen Gewissens-
pflicht jene Vorgesetzten auszufiihren, denen es zukommt, den
Mitgliedern die Lehrbefihigung zuzusprechen; und sie brauchen
kein Bedenken zu tragen, in Unserer eigenen Amtsgewalt Schutz
zu suchen, um diejenigen, welche sich gehorsam und fiir die
Lehre des hl. Thomas begeistert zeigen, verdientermalsen zu
begiinstigen und zu hoheren Stellen zu befordern, und um da-
gegen diejenigen, welche als dieser Lehre abgeneigt gelten, unter
Hintansetzung jeglicher Menschenfurcht vom Lehramt abzusetzen.



iiber die Lehre des hl. Thomas. 405

(¢) Die Gregoriana in Rom wird als nachahmenswertes
Vorbild hingestellt.]

So zum Beispiel treut es Uns, dals man an der fast vor
Unseren Augen befindlichen pépstlich Gregorianischen Hoch-
schule, der Wir manch ernste Gedanken und Sorgen zugewendet
haben, Unsern Wiinschen und Befehlen gar wohl nachgekommen
ist; deshalb sehen Wir denn auch, wie sie sowohl in Bezug auf
die Zahl der Schiiler als hinsichtlich des Rufes rechter und zu-
verlassiger Lehre erbliiht. Dieselben so trefflichen Friichte wird
wan iiberall dort nicht zu vermissen brauchen, wo immer solche
lehren, welche von derselben Gesinnung getrieben und vom selben
Eifer beseelt sind.

[ VII. Durchfiithrungsbestimmungen./

Damit schliefslich Unsere Vorschritten unentwegt in Geltung
bleiben und um so besseren und umfassenderen Erfolg haben,
verordnen Wir, dals Unser vorliegendes pépstliches Breve in der
ganzen Gesellschatt Jesu als endgiltiges und unverriickbares
Gesetz iiber die Wahl der Lehrmeinungen gelte und von allen
als solches angesehen werde; dafs es den iibrigen pipstlichen
Erlassen iiber die Gesellschaft Jesu angeschlossen werde und in
auftauchenden Fragen iiber die Studienordnung als zuverlassige
Richtschnur zu Rate gezogen werde; dals von den gegenwirtigen
und zukiinftigen Mirtgliedern der Gesellschaft jeder einzelne Vor-
gesetzte, Studienleiter, Theologie- und Philosophielehrer und
Biichercensor je ein Exemplar erhalte; dals das Breve sofort,
nachdem es zugestellt worden ist, und ebenso alljahrlich beim
Beginn der Studien in allen Koliegien oder Hausern der (yesell-
schaft Jesu, wo es theologische oder philosophische Vorlesungen
gibt, offentlich bei Tisch zur Verlesung gelange.

[ Schlufs. |

Nun aber moge alles, was Wir in diesem Unserem Schreiben
erklirt und befohlen haben, fiir alle Zeit in Geltung bleiben; fir
ungiiltig und nichtig aber erklaren Wir jeden, von wem immer
ausgehenden gegenteiligen Versuch; alles, was dem zuwider sein
mag, soll in keiner Weise entgegenstehen.

Gegeben zu Rom, bei St. Peter, unter dem Fischerring, am
30. Dezember 1892, im 15. Jahre Unseres Pontifikates.

S. Kardinal Vannutelli.

%



	Litterae apostolicae = Päpstlicher Erlass

