
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Litterae apostolicae = Päpstlicher Erlass

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762044

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762044
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




LEO PP. XIII
IJilecte Fili, salutem et apostolicam benedictionera

— Postquam Nos, per encyclicas Litteras Aeterni Tatris,
philosophicas disciplinas ad fontes eos reducendas cura-
vimus, unde retroactis aetatibus tantum liauserant luminis
ac firmitatis, gratulari sane debuimus quod catholici ubi-

que viri, facto velnti agmine, Nobisque, qua observantia

par fuerat, morem gerentes, Tlioniae Aquinatis immor-
taiia scripta assidua manu versanda contentoque studio
illustrât)da susceperint. Te quoque, Dilecte Fili, operam
in bac sparta probasse tuam iain, abhinc annos quatuor,
agnovimus, quum sex prima volumina Annalium philoso-
phicis ac theologicis disciplinis proveliendis, a te aliisque
praeclari ingenii viris editorum, Nobis obtulisti. Nunc

vero, quum quatuor adhuc eorundem Annalium volumi-
nibus Nos donatos volueris, übet exantlati laboris te

sociosque tuos exornare laude. Quae quidem laus, dum

promeriti sit loco pracmii, stimulos simul adiiciat ut

coepto ne desistatis, profligatisque praeposterae pliiloso-

phiae erroribus, Aquinatis doctrinas latius proferendas

suoque in honore servandas adlaboretis. Paternae porro
benevolentiae testis divinorumque munerum auspex sit

apostolica benedictio, quam tibi ceterisque in scribendo

sociis amantissime impertimus.

Datum Romae apud S. Petrum die XXII. Februarii

anno MDCCCXCVII, Pontificatus Nostri vigesimo. —

Leo P. P. XIII.
[Manu propria.]

Dilecto Filio
ERNESTO COMMER Sacerdoti

Doctori Thoologiao tradondae
in R. Universitate Wratislaviensi

Wratislaviam



LITTERAE APOSTOLICAE

QUIBUS CONSTITUTIONE» SOCIETATIS IESU DE
DOCTRINA S. THOMAE A QUINATIS PROFITENDA

CONFIRMANTÜR

LEO PP. XIII.
AD PERPETUAM REI MEMORI AM

Gravissime Nos, pro apostolieo officio, infesta Ecclesiae
tempora atque humanae societatis in maximis rebus quasi nau-
fragium, sub ipsa pontificatus exordia, reputantes, praecipuam
tanti exitii causam in eo agnovimus quod certis iis principiis
in8titutisque, quibus ad christianam fidem munitur via, neglectis
passim et prope contemptis, libido invaluisset novarum rerum,
quae per speciem progredientis doctrinae, sapientiae a Deo tra-
ditae obsisteret et repugnaret. Neqne ita laboriosum fuit oppor-
tuna indicare remédia, fontes nimirum germanae doctrinae male
desertos repeti oportere. Id Nos priinum litteris datis encyclicis
Aeterni Patris praestitimus; pluribus deinde auctoritatis Nostrae
actis, atque privatis etiam cum episcopis et moderatoribus reli-
giosorum Ordinum colloquiis idem saepius confirmavimus, deli-
beratum Nobis esse et constitutum doctrinam Sancti Thomae
Aquinatis in Scholas omnes revocare; eam nempe doctrinam, quam
amplae romanorum Pontificum sacrorumque Conciliorum laudes
commendant, et qua, sufl'ragante saeculorum voce, nihil solidius
possit aut i'ructuosius optari. — Rem nos moliri et negotii et
laboris plenam omnino intelleximus, quum tanti referret quanti
graviorum disciplinarum paene omnium instaurare rationem: eam
tarnen maturare et urgere contendimus, opera enim Ordinum
religiosorum valde confisi, quorum explorata virtus nihil profecto
neque ingenio r.eque viribus parceret ad consilia Nostra iuvanda
et perficieuda. Quo quidem in numéro deesse non poterat inclita
Societas Iesu, quippe quae et late pateat in Ecclesia et studiis
deditam iuventutem suopte praescripto habeat excolendam: ale-
bantque in Nobis expectationem non modo perpétua testimonia
8ummae eius pietatis in hanc Apostolicam Sedem, sed propriae
eius sacratae leges, quibus alumni sapientiam Aquinatis persequi
et profiteri tenentur. — Ea igitur mente ut Societas Iesu in
proposito tarn praeclaro fidelissime constet, atque locum cum

•Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 27



386 Litterae Apostolicae quibus constitutiones Societatis Iesu

primis teneat in ea, oui tantopere atudemus, doctrina vera tuenda
et propaganda, visum est easdem Societatis leges, prout in con-
stitutionibus Ignatii Patris, in decretis congregationuin generalium,
in mandatis praepositorum habentur, in summatn quamdam con-
ferre, easque firm as atque in perpetuam ratas suprema auctoritate
Nostra declarare. Quo etiam fiet ut, si quae forte speciosae
causae vel inductae consuetudinis aliqua ex parte contrariae, vel
minus rectae interpretations resideant, eis penitus sublatis, régula
et norma statuatur a Nobis certa, stabilis, definita.

Quod primum est, idque omnibus probe notum, sie iusiguis
ille Societatis auetor crebris constitutionum locis decrevit, se-
quendam in unaquaque disciplina doctrinam solidam et securam,
atque etiam securiorem et magis approbatam1: quod pluries
redit ipsum per décréta et iussa tum congregationum tum
praepositorum rite affirmatum. Hoc autem amplius ille praeeepit, ut
doctrina, quam sequeretur Societas, una eademque esset apud
omnes atque in omni munerum perfunctioue: Idem sapiamus,
idem, quoad eius fieri possit, dicamus omnes, iuxta Apostolum.
Doctrinac igitur différentes non admittantur, nec verbo in con-
cionibus vel lectionibus publicis, nec scriptis libris2: item:
Patres deputati ex variis nationibus pro libro de ratione stu-
diorum recognoscendo, quum de delectu opinionum primo loco
tractandum censuissent, ac tamquam fundamentum proposassent,

doctrinam Societatis esse deberc uniformem, securam et
solidam, iuxta constitutiones .3 Quae quidem uniformis do-
ctrinae praeeeptio non eo circumscribi putanda est, ut sententias
tantummodo quae sunt in scholis communes respiciat, verum etiam
ad opiniones latius pertinere de quibus catholicos inter doctores
minus conveniat : In opinionibus etiam, in quibus catholici
doctores variant inter se vel contrarii sunt, ut conformitas in
Societate sit, curandum. est.4 Quando enim e lege unius scri-
ptoris doctrina in Societate eligenda est,5 ideo per se apparet,
opiniones item disputatas et disputabiles eo ipso praescripto con-
tineri, quum in sententiis communibus, quocumque demum prae-
eunte auetore, nihil de ipsa doctrina accidat iminutatum. — Haec
vero legifer Pater, provida mente et saneta, ad altiora quaedam
direxit, ut coniunctioni concordiaeque et universae quasi corporis
Societatis et varia inter eius membra prospiceret: quae virtutes
quanto magis necessariae sunt ad religiosi fervorem spiritus nu-
triendum ubertatemque salutarium fruetuum gignendam, tanto f'aei-

' Const, p. IV, c. V. § 4. 3 Ib. p. III, c. I. § 18.
3 Congr. V., decr. 56. 4 Const, p. III, c. I. decl. 0.
5 Ib. p. VIII, c. I. litt. K. — Congr. V., decr. 56.



de Doctrina S. Thoraae Aquinatis profitenda confirmantur. 387

lius in varietate opinionum languent atque intereunt, quum dissi-
militudo sentiendi disiunctionein saepius faciat animorum: luvat
ad unionem membrorum huius Societatis inter se et cum suo
capite eadem doctrina.1 Ad eum igitur assequendum con-
cordiae et caritatis modum quem Societati praestituerat, optiuie
vidit Ignatius Pater haudquaquam satis esse vulgatam proba-
tamque regulam, opiniones dispares toleraudas, secundum illud,
in dubiis libertas, sed necessarium opiniones taies minime haberi
in Societate, easque praecise ab ipsa prohibuit. — Ne cui vero
hoc de uniformi doctrina praeceptum saperet durius, idem caute
consuluit, ut sodalis quisque, priusquam sese votorum religione
obstringeret, rogaretur, Num parafas sit ad indicium suum sub-
mittendum, sentiendumque ut fuerit constitutum in Societute2:
quo modo iam tum optio datur eius rei eligendae quae, ex lege
deinde imposita, vix tolerabilis posait videri.

Itaque longe alienum fuerit a natura scriptisque legibus
Societatis, ut quis in ea talem opinandi facultatem exposcat quali
extra eam plerique potiautur. Quamvis enim de opinionibus age-
retur valde probabilibus atque doctos nactis patronos, quae tarnen
doctrinae refragarentur praescriptae, eas qui sequerentur, repre-
lieusionem quidem vitarent novitatis, temeritatis, erroris, at vero
ab una ilia eademque doctrinae forma, tantopere desiderata et
commendata, prorsus discedereut. Idque detenus fieret, si eius-
modi libera opmionis copia ad ea doctrinae capita advocaretur
quae Societas in constitutionibus atque in elenchis per suminos
praepositos, mandatu Uongregationura generalium, confectis, iam
aperte iussit ab universis admittenda esse vel iinprobanda; quae
libertas in licentiam et culparn descisceret. — Hoc legifer Pater
tamquam fundamento in Societate posito, quo praeterea iudicio
excellebat, certain ipse unam delegit formam doctrinae, quam,
utpote maxime omnium integram et eminentem, consensione

sapientuin et diuturno usu comprobatam, prae ceteris ab Ecclesia
laudatam, bene potuit filiis suis praescribere, eorum mentibus non
modo vim afi'erens nullam, sed inimo pabulum exhibens incorruptum
et salutare; eaque fuit doctrina 8. Thomae Aquinatis: In theo-
logia legetur doctrina scholastica Divi Thomae.3 Fatendum
sane est sanctum Fundatorem, salvo quidem de uniformi doctrina
praeeepto, eiusque rei causa doctrina Angelici anteposita, attamen,
ut patet ex multis locis constitutionum, suavi quadam prudentia
reliquisse poBteris facultatem designandae doctrinae, quam et
ternpus et ipsa rerum tractatio Societati aptiorem esse monerent:

1 Const, p. X, § 9. 2 Exam. c. III, § 11.
3 Const, p. IV, c. XIV, § 1.

27*



388 Litterae Apostolieae quikus eonstitutiones Societatis Iesu

aeque vero fatendum, eadem posteros facultate iamdiu esse usos,
atque laudatissime usos, quo plane modo decebat tanti patris
filios, eius animi et virtutis heredes. Eteniin in congregatione
V. generali commémorantes patres monita constitutionum, unins
scriptoris doctrinam eligendam esse, unauimi consensu statu-
erunt, doctrinam S. Thomae in theologia scholastica tamquam
solidtorem, securiorem, rnagis approbatam et consentaneam con-
stitutionibus sequendam esse1: cui decreto quo plus lirmitatis
accederet, haec addita volueruut: Nostri omnino S. Thomam ut
proprium doctorem habeant, eoque amplius ut nullus ad docendum
theologiam assumatur, qui non sit vere S. Thomae doctrinae
studiosus; qui vero ab eo sunt alieni, omnino removeantur.2
Quae omnia tain considerate et prudenter consulta, potius quant
diuturnitate exoleverint aut defluxerint, frequenter sunt singula-
timque confirntata, in congregatione praesertim XXLII, peculiari
quodam decreto edito; quod quidcm decretum, quum Nobis
priinum exhibitum est, XIV cal. dec. an. MDCCCLXXX1II,
commcndatioue Nostra dignum habuimus, eique haec volenti animo
adscripsimus: Decretum de retinenda S. Thomae Aquinatis in
scholis Societatis Iesu doctrina, quod in conventu magno Or-
dinis nuper habito renovatum est, valde Nobis probatur, et

maxime hortamur ut diligentissime in posterum ab omnibus
servetur.

Qui porro 8ocietatis praescriptiones de studiis pependerit,
ei perspicuum erit, doctrinam 8. Thomae etiam in philosophicis,
non in theologicis tantum, esse omnino sequendam. Licet enim
ex régula sequendus sit in philosophia Aristoteles, philosophia
8. Thomae nihil demum alia est atque aristotelea: hanc nempe
Angelicus scientissime omnium interpretatus est, hanc erroribus,
scriptori ethnico facile excidentibus, emendatam, christianam fecit,
hac ipsemet usus est in exponenda et vindicanda catholica veri-
tate. Hoc ipsum numeratur inter summa bénéficia, quae magno
Aquinati debet Ecelesia, quod christianam theologiam cum peri-
patetica philosophia iam tum dominante tam belle sociaverit, ut
Aristotelem Christo militantem iam non adversarium habeamus.3

— Neque vero aliter ab eo fieri poterat, qui doctorum theologiae
scholasticae extitit princeps: nam, quod omnes norunt, haec disciplina

eiusmodi est, quae fontes adeat quidem proprios, doctrinas
nimirum divinitus revelatas, ex eisque in rem suam omni reli-
gione et studio derivet, sed operam quoque multarn adhibeat sibi
philosophiae tamquam optimae adiutricis, ad fidem ipsam sive

1 Gongr. V, deer. 41. 2 lb. deer. 56.
3 Card. Sfortia Pallavicini, Vindicationes Soc. Iesu, c. 24.



de Doctrina S. Thomae Aquinatis profitenda confirmantur. 389

tuendam sive illnstrandam. Quotquot igitur Aristotelem cogitant
debentque tuta via sectari, philosophiam Aquinatis amplectantur
oportet: idque eo magis quod in Societate philosophiam prae-
ceptores ita interpretari iubentur, ut verae theologiae scliolasticae,
quam commendant constitutiones, ancillari et subservire faciant,1
atque idcirco aristoteleae institutionis ratio praeoptata est, quia
eidern proposito melius visa sit respondere: Qmim Societas
philosophiam Aristotelis, tamquam theologiae magis utilcm amplexa
sit, Uli inhaerendum omnino est} Philosophia vero quam So-
cietatis alumni profiteantur, nisi sit ad mentem et rationem Ange-
lici, nequaquam subservire poterit theologiae eins scholasticae,
quam omnes reapse tenentur sequi. Quod il Ii in primis sibi
dictum habeant qui, Aristotelis interprètes vel catholicos in varias
dissimilesque opiniones quum videant discedentes, integrum sibi
t'ortasse putent quam velint opinionem assumere, nihil fere labo-
rantes quid senserit Thomas: hoc enim ipso, ut palam est, etiani
in theologia ab illo recederent, ob eamdemque causam ab ipsa
deficerent doctrina uniformi quam legifer Pater constantissime
iussit habendam. Quapropter consilio bene laudabili actum est
a Congregatione XXIII, quae non ita multo post éditas a Nobis
litteras encyclicas Aetcrni Patris convenit, hoc etiam scripto
capite: Societas lesu plenissimum flialis obedientiae atque as-
scnsus obscquium (eis encyclicis litteris) sollemni ac publico
testimonio manifestandum sibi esse iudicavit3: eo autem totae
spectabant litterae Nostrae ut S. Thomae philosophia in scholis
omnibus restituta vigeret.

Neque tamen Nobis sententia est derogari qnidquam de prae-
claris scriptorum meritis quos Societas per aetates eduxit: ist-
haec immo domestica gloria retinenda conservandaque ita est,
ut omnes, sodales maxime Soeietatis, magni faciant et diligenter
consulant probatos illos et eximios Soeietatis doctores quorum
laus in Ecclesia est.4 Nam virtute ut erant atque ingenio ex-
imii, data studiosissime opera scriptis Angelici, certis locis sen-
tentiam eius copiose lucnlenterque exposuerunt, doctrinain optima
eruditionis supellectile ornaverunt, multa inde acute utiliterque
ad errores refellendos novos concluserunt, iis praeterea adiectis

quaecumque ab Ecclesia sunt deinceps in eodem. genere vel
amplius declarata vel pressius décréta; quorum sollertiae fructns
nemo quidem sine iactura neglexerit. At maxime vero cavendum
ne forte, ex opinione qua illi floreant eximii auctores ex ipsoque
studio quod impendatur eorum scriptis, potius quam adiumenta,

1 Covgr. Ill, can. 8. 2 lb. XVI, deer. 36.
:l Ib. XXIII, (leer. 15. 4 lb. deer. 18.



390 Litterae Apostolicae quibus constitutiones Societatis Iesu

ut propositum recte est, ad veram colendam S. Thomae doctrinam
suppeditentur, aliquid oriatur, quod unif'ormi doctrinae officiât:
haec enim nullo pacto speranda erit, nisi Societatis alumni auctori
adhaereant uni, ei scilicet iam probato, de quo uno praeceptum,
sequantur S. Thomam, eunique uti proprium doctorem habeant.
Ex quo illud consequitur ut, si qua in re ii ipsi auctores quos
laudavimus a documentis magistri communis dissideant, nihil tunc
ambigendum quae recta sit via; eamque non difficile erit tenere,
propterea quod, in documentis quae ccrto sunt S. Thomae, non
ita fiet facile ut scriptores Societatis- ab illo omnes dissentiant.
Quare satis fuerit, prout postulent quaestiones, si ex illis aucto-
ribus deligant qui cum eodem consentiant, una opera duplicem
capientes utilitatem, sequi se posse Doctorem Angelicum et
optimos Societatis auctores.

Nemo autem inducat in animum licere sibi illis promiscue
opinionibus uti, quas forte deprehenderit in libris scriptorum
Societatis eisque de moderatoruin permissu editis. Praeter enim

quam quod ex istis non pauci editi sunt antequam certas de studiis
leges Societas constituisset, eiusmodi libertati numquam summi
praepositi non restiterunt, hoc praeterea frequenter aperteque,
etiam sub haec tempora, testati, in quibusdam librorum censoribus
et diligentiae plus et severitatis fuisse optandum.1 In quo non
equidem sumus nescii, quibusdam ex locis constitutiouura aliquid
veniae datum videri, atque etiam plane hoc esse alfirmatum,
doctrinae S. Thomae non ita Societatem habendam esse adstrictam
ut nulla prorsus in re ab eo recedere liceat.'2 Verum qui eos-
dem inter se constitutionum locos conférât diligenter, facile intel-
liget, tantuin abesse ut ea ipsa exceptione quidquam de legibus
positis derogetur, ut eaedem potius firmius consistant. Quaedain
enimvero libera datur facultas, primo, si quando vel ambigua
fuerit S. Thomae sentcntia, vel in iis quaestionibus, quas
S. Thomas non attingit8: in quibus ergo quaestionibus ab illo
tractatis sententia eius dilucida emergat, ne in istis quidem
liberum est ab ipso deflectere. — Hie tarnen illas revocare iuverit
plenas iudicii cautiones, a P. C. Aquaviva datas: Neque vero
satis est binis vel ternis locis niti sparsim collectis, et per con-
sequentias aut inconvenientia, vel cum violentia adductis; quasi,
credendum sit earn esse opinionem Sancti Viri, quia illam quo-
modocumque innuit aliud agens in illis locis. Verum necesse

1 Ex litteris P. C. Aquavivae, an. 1613, de observanda ratione stu-
diorum deque doctrina S. Thomae: ex Ordinatione P. F. Piccolomini pro
studiis superioribus, an. 1651: ex Ordiuat. P. P. Beckx, an. 1858.

2 Congr. V, deer. 56. 3 lb. deer. 41.



de Doctrina S. Thomae Aquinatis profitenda conßrmantur. 391

est viclere, quid sentiat, ubi ex professo id agit, et attente ex-
pendere, quidquam cohaerenter vel dissonanter afferat cum
reliquo corpore doctrinae1: scilicet ne quis vanis artibus per-
suadeat sibi sententiam Angelici ambiguitati patere. De quae-
stionibus autem quas ille i'ortasse non attigit, principia et capita
doctrinae eius penitus cognita sint oportet, ne quae reddantur
responsa ullo modo pugnent cum illis: apteque hie faciunt quae
censuit ea ipsa Congregatio XX11I, serio monendos esse nostros
tum theologiae tum philosophiae professores et scholasticos, ne
proprio iudicio nimium ftdentes novas a se conceptas
interpretations pro vera germanaque S. Thomae doctrina temere
aut inconsulte tradant.2 — Similis videtur libera dari facultas,
secundo, in quaestionibus mere philosophicis, aut etiam in iis
quae ad Scripturas et ad Canones pertinent.3 Verum, ut ceteras
mittamus, palarn est quaestiones philosophicas, si qua ratione ad
theologiam attineant, ab ea dimotas esse facilitate; neque adeo
multas apud S. Thomam reperire licebit, quas non ille ad
theologiam retulerit. In ipsis porro quaestionibus mere philosophicis,
duo opportune incidant admonenda: alterum, ut in rebus alicuius
momenti ab Aristotelei (eademque de causa a S. Thoma) non
recédant; ex quo libera cuiquam non erit facultas nisi in rebus
parvi aut nullius momenti: alterum, ut sibi interdictum existi-
ment recedere a 8. Thoma in praecipuis, et quae tarnquam
fundamentum sunt aliarum plurium.5 — Illud postremum in
quo ab eo ipso magistro non temere sit dissentire, quum videlicet

aliqua doctrinae forma, sententiae eius contraria, in catho-
lic'ts academiis fere sit recepta,6 neque est commemorandum
quidem: namque academiae tales aetate nostra numerantur paucae,
nec ulla prope in eis, si huic Apostolicae Sedi audiant dicto, ob-

tinere potest doctrina quae adversetur Angelico, cuius imrno
vestigiis se omnes, ut debent, insistere profitentur. Satius fuerit
auream sententiam excitare, qua ea ipsa iussa ad exitum robo-
rantur: Ceterum, ne forte ex iis, quae dicta sunt, sumat aliquis
occasionem S. Thomae doctrinam facile deserendi, praescri-
bendurn videtur, ut nullus ad doccndam theologiam assumatur,
qui non sit vere S. Thomae doctrinae studiosus: qui vero ab eo

sunt alieni, omnino removeantur. Nam qui ex animo S. Thomae
fuerint addicti, certum erit, eos ab eo non recessuros, nisi gra-
vate admodum et rarissime.1 Utraque haec probe expendenda

1 Be soliditate et uniformitate doctrinae, 24 niaii 1611.
- Concjr. V, deer. 18. 3 Ib. V, deer. 56. 4 lb. deer. 41.
5 Ex cit. litt. P. C. Aquaviva, 1611. 6 Congr. V, deer. 41.
7 Ib. V, deer. 56.



3i)2 Litterae Apostolicae quibus constitutiones Societatis Iesu etc.

conditio. Si eniin non id liceat nisi gravate admodum, nemo
sane facere ausit probabili tantum causa, sed gravissima adductus,
ipsasque inter opiniones probabiles maluerit esse cum S. Thoma,
ut earn assequatur doctrinam et uniformem et securam quae
dicta est. Quod vero non id liceat nisi rarissime, hoc si recte
ex sua sententia accipiatur, ita nimirum ut non ad ornnes
universe spectet, sed ad opiniones inter doctores catholicos agitatas
restrictisque eis modis quos paulo supra notavimus, non accidet
sane ut quispiam a doctrina S. Thornae recedat, nisi in una vel
altera conclusione, non alicuius momenti, nequaquam vero in
praecipuis et quae tamquam fundamentum sunt midtorum
plurium.

Quam exposuimus studiorum rationem de doctrinae delectu
habendo, ea plane est quam Societas lesu, ad praescripta legiferi
Patris, alumnis suis omnibus prnefinivit, eo consilio ut quam
maxime idonei instituantur ad gloriam divinam augendam, utili-
tatesque procurandas Ecclesiae et proximorum, neque minus ut
consulant suo ipsorum profectui. Quae quidem ratio tarn aequa
visa est Nobis atque opportuna, ut, etiamsi per Societatis leges
praecepta non esset, earn Nosmetipsi praecepissemus; id quod

pro auctoritate Nostra Apostolica in praesentia facimus atque
edicimus. — Hoc tarnen et laetitiam aftert et auget spem, quod,
quum alumnos Societatis Iesu in partem operae quam urgemus,
instaurandae S. Thomae philosophiae, adsciverimus, nihil prae-
terea opus sit nisi ut eos ad iustituta disciplinae suae custodienda
adhortemur. Quod si praescriptis hisce Nostris iidem Societatis
alumni religiose debent omnes diligenter parere, religiosius debent
ac diligentius, turn magistri, contbrmanda ad ea iuventute quam
docent, turn studiorum praefecti, vigilando et curando ut intégra
ea ipsa valeant et observentur. Hoc autem ex conscientia otticii
singulariter praestabuut moderatores, quorum est sodales ad ma-
gisteria deligere: neque dubitent sese in ipsa auctoritate Nostra
tueri, ut quos obteraperanti ingenio viderint et studiosos doctrinae
S. Thomae, eos merito foveant provehantque, quos vero ad illam
noverint minus propensos, eos a magisteriis, respectu hominuni
nullo, submoveant, -- Ita in pontiticia Universitate Gregoriana,
quae fere est in conspectu Nostro, in quam cogitatiouos et curas
non leves contuliraus, laetamur optatis mssisque Nostris satis
admodum esse factum, eamque videmus propterea et magna fre-
quentia alumnorum et doctrinae fama rectae solidaeque florentem.
Fructus iidem tam praestabiles desideraudi quidem non erunt,
ubicumque doctrina impertiatur ab iis quos eadem mens agat,
eadem aluerint studia.



Päpstl. Erlafs, betr. die Ordensr. der Gesellschaft Jesu etc. 393

Ad ultimum quo praescripta Nostra firmius permaneant et
melius ampliusque succédant, decernimus, ut hae Apostolicae
litterae in forma Brevis datae, in universa Societate lesu sint
et ab omnibus habeantur tamquam definita ac perpétua lex de
doctrinarum delectu; ut ad cetera pontificia documenta, quibus
complentur instituta eiusdem Societatis, adiungantur, afque
tamquam certa consulantur norma, si quae incidant de recta studi-
orum ratione cognoscenda quaestiones; ut ipsarum exemplaria
sodalibus, quotquot sunt erruntve raoderatores, vel studiorum
praefecti, vel magistri rei theologicae aut philosophicac, vel li-
brorum censores, singulis singula tradantur; ut eaedem, statim
ut allatae erunt, itemque quotannis in instauratione studiorum,
in collegiis omnibus vel domiciliis Societatis ubi philosophiae vel
theologiae studia coluntur, publice ad mensam legantur.

lamvero quae litteris hisce Nostris declaravimus et statuimus,
ea omnia rata firmaque in omne tempus permaneant: irritum
autem et inane futurum edicimus, si quid super his a quoquam
contigerit attentari: contrariis nihil obstantibus quibuscumque.

Datum Romae apud S. Petrum sub anulo Piscatoris die
XXX Decembris MDCCCXCII, Pontificatus Nostri anno decinio
quinto.

S. Card. VANVTELLI

PÄPSTLICHER ERLASS,

DURCH WELCHEN JENE ORDENSREGELN DER GESELLSCHAFT

JESU, IN WELCHEN DIE LEHRE DES HEILIGEN
THOMAS VON AQUIN VORGESCHRIEBEN WURDE,

WIEDER EINGESCHÄRFT WERDEN.

Papst Leo XIII.
zur immerwährenden Darnachachtung.

[Einleitung./
|a) Veranlassung und Zweck der Thomasencyklika.]

Mit höchstem Ernste haben Wir, wie es unsere Pflicht als

Papst ist, bald nach dem Antritt Unserer Regierung Uns mit
dem Gedanken beschäftigt, dafs die ZeitströmuDg eine der Kirche
feindliche ist, und dafs die menschliche Gesellschaft rücksichtlich



394 Päpstl. Erlai's, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

der wichtigsten Fragen beinahe geradezu Schiffbruch gelitten
hat. Die Hauptursache solch verhängnisvollen Unterganges ist,
wie wir erkannten, in einer zweifachen Thatsache gelegen: einerseits

hat man jene sichere Philosophie, welche den Weg zum
Christusglauben baut, allenthalben geringgeschätzt und fast
verachtet; andererseits ist eine Sucht nach Neuerungen zur
Herrschaft gelangt, welche sich unter dem falschen Scheine des
Fortschrittes der von Gott geoffenbarten Wahrheit entgegensetzt
und mit ihr nicht vereinigen läfst. Schwer war es gar nicht,
die geeigneten Mittel zur Abhilfe zu bezeichnen: brauchte man
doch blofs die Quellen jener echten Lehre wieder aufzusuchen,
die man unglücklicherweise verlassen hatte. Hierauf haben wir
zuerst in Unserer Encyklika „Aeterni Patris" hingewiesen;
darnach haben Wir auch in verschiedenen offiziellen Aktenstücken
sowie im Privatgespräch mit Bischöfen und Ordensvorständen
immer wieder nachdrücklich eingeschärft, es sei Unser wohlüberlegter

Plan und Entschlufs, dafs die Lehre des heiligen Thomas
von Aquin in alle Schulen wieder eingeführt werde; denn sie
ist ja jene Lehre, welche von den römischen Päpsten und
von den heiligen Kirchenversammlungen mit grofsartigen
Lobsprüchen empfohlen wird und, nach dem Zeugnisse von
Jahrhunderten, an Zuverlässigkeit und Fruchtbarkeit nichts zu
wünschen übrig läfst.

b) Alle Orden, auch die Gesellschaft Jesu, haben die Thomas-
encyklika zu befolgen.]

Es ist Uns durchaus klar, dafs dieses Unternehmen auf
bedeutende Schwierigkeiten stofsen werde; denn es bedeutete
geradezu eine Revolution in den wichtigern Wissenschaftszweigen;
trotzdem gingen Wir ans Werk, auf unverzügliche Ausführung
zu drängen, im festen Vertrauen auch auf die religiösen Orden,
von deren erprobter Tugend Wir erwarteten, dieselben würden
auf alle Fälle, ihrem Charakter gemäfs, ihren ganzen Einflufs
aufbieten, um Unsere Absichten zu fördern und durchzuführen.
Von ihnen konnte auch die berühmte Gesellschaft Jesu nicht
ausgenommen sein, da dieselbe doch in der Kirche weit
verbreitet ist und dem Unterrichte der studierenden Jugend berufs-
mäfsig obliegt. Unsere Erwartungen nährten in Uns, abgesehen
von beständigen Beweisen gröfster Anhänglichkeit an Unseren
apostolischen Stuhl, ihre eigenen geheiligten Gesetze, durch welche
die Mitglieder verpflichtet werden, die Weisheit des Aquinaten
eifrig zu studieren und sie zu lehren.



über die Lebre des hl. Thomas. 395

[c) Absicht und Veranlassung des vorliegenden Breves.]
In der Absicht also, dafs die Gesellschaft Jesu bei einem

so herrlichen Vorsatze getreulichst beharre und hauptsächlich
bei der von Uns so sehr angestrebten Verteidigung und
Verbreitung der wahren Lehre (des hl. Thomas) einen Platz
einnehme, haben Wir für gut befunden, die genannten Gesetze der
Gesellschaft, wie dieselben in den Konstitutionen des Vaters
Ignatius, in den Beschlüssen der Generalkongregationen und in
den Vorschriften der Generäle enthalten sind, in kurzer Übersicht

zusammenzustellen und sie auf Grund Unserer obersten
Gewalt als rechtskräftig und für immerdar gültig zu erklären.
Sollte noch irgendein durch den äufseren Schein blendender
Vorwand, eine teilweise entgegenstehende Gewohnheit, die sich
eingeschlichen hat, oder eine unrichtige Auslegung übrig sein,
so wird hiermit dem allem von Uus ein für allemal ein Riegel
vorgeschoben und zugleich eine sichere, feste und unabänderliche
Richtschnur vorgezeichnet.

II. Vorschriften des hl. Ignatius über die Lehre des
hl. Thomas.I

[a) Der hl. Ignatius und die Konstitutionen schreiben
Einheitlichkeit in der Lehre vor.]

Erstlich ist es allen wohlbekaunt, dafs der treffliche Stifter
der Gesellschaft an zahlreichen Stellen der Konstitutionen
vorgeschrieben hat, in jedem Wissenschaftszweige habe man der
sicheren und zuverlässigen Lehre, ja sogar der sichereren und
anerkannteren zu folgen; das bekräftigen die Beschlüsse und
Vorschriften der Kongregationen und der Generalobern zu wiederholten

Malen in feierlicher Form. Jener hat aufserdem auch noch
vorgeschrieben, dafs die Lehre der Gesellschaft bei allen und
zwar auch bei der Verwaltung jeglicher Ordensämter ein und
dieselbe sei: „So viel als möglich wollen Wir, nach dem Wort
des Apostels, in Sinn und Wort übereinstimmen. Abweichende
Lehren mögen also in keiner WTeise angenommen werden, weder
mündlich in Predigten oder öffentlichen Vorlesungen, noch schriftlich

in Büchern;" ebenso: „Die Patres, welche aus den
verschiedenen Nationen mit der Abfassung einer Studienordnung
betraut sind, hielten dafür, man müsse vorerst über die Auswahl
der Ansichten verhandeln, und haben als leitenden Grundsatz
aufgestellt, die Lehre der Gesellschaft müsse gleichförmig, fest
und zuverlässig sein und den Konstitutionen entsprechen ..." Die
so vorgeschriebene Einheitlichkeit der Lehre darf aber nicht auf



396 Päpstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

jene Anschauungen beschränkt werden, welche in den
katholischen Schulen ohnehin allgemein anerkannt sind, sondern sie
mufs sich weiterhin auch auf jene Meinungen erstrecken, über
welche die katholischen Lehrer geteilter Ansicht sind: „Es mill's
Sorge getragen werden, dafs in der Gesellschaft auch in Bezug
auf jene Lehren Einhelligkeit herrsche, betreffs derer die
katholischen Lehrer von einander abweichen oder sich gegenseitig
bekämpfen." Denn wenn es vorgeschrieben ist, dafs „eines
Schriftstellers Lehre in der Gesellschaft zu wählen sei", so liegt
auf der Hand, dafs sich dies, kraft der Vorschrift, ebenso auf
jene bestrittenen und bestreitbaren Meinungen bezieht; denn in
betreff der allgemein angenommenen Lehrsätze ist es gleichgültig,
an welchen Lehrer man sich anschliefsen will, weil die Lehre
selbst sien gleichbleibt.

[b) Notwendigkeit dieser Einheit für die Gesellschaft Jesu.]

In vorsorglicher1 und heiliger Absicht hat der Vater und
Gesetzgeber diese Vorschriften mit einem höheren Ziele in
Verbindung gesetzt: Einmütigkeit und Eintracht der ganzen Gesellschaft

wie ihrer einzelnen Mitglieder unter sich hatte er im
Auge; und dies sind Tugenden, welche im selben Grade, als sie

für das innere geistliche Leben und für eine fruchtbare äufsere

Thätigkeit des Ordensmannes nötig sind, umso leichter unter der
Verschiedenheit der Meinungen leiden und dadurch zu Grunde
gehen, da die Nichtübereinstimmung in den Auffassungen oftmals
auch die Gemüter entfremdet: „Die Einheit der Mitglieder unserer
Gesellschaft unter sich und mit ihrem Haupte wird durch
Gleichheit der Lehre gefördert." Sollte also diese der Gesellschaft

vorgezeichnete Art von Eintracht und Liebe erreicht
werden, so konnte es, wie Vater Ignatius ganz gut sah, durchaus

nicht damit sein Bewenden haben, dafs nach dem bekannten
und erprobten Grundsatz, der in den Worten „Im Zweifelhaften
Freiheit!" seinen Ausdruck findet, einander entgegengesetzte
Meinungen geduldet wurden; vielmehr schien es dem Heiligen
notwendig, dafs es dergleichen Meinungen innerhalb der Gesellschaft

(Jesu) überhaupt nicht geben dürfe, und er verwehrte ihr
dieselben schlechtweg.

[c) Hinweis auf das Gelübde des Gehorsams.]

Damit aber diese Vorschrift der Einheitlichkeit in der Lehre
nicht etwa für den Geschmack irgend jemandes zu streng er-

1 provides kann auch „vorhersehend" bedeuten.



über die Lehre des hl. Thomas. 397

scheine, hat er wohlweislich dafür Sorge getragen, dal's jedem
Mitglied vor Ablegung der Gelübde die Frage vorgelegt werde,
,,ob er bereit sei, sein Eigenurteil zu unterwerfen und die
persönlichen Anschauungen den Vorschriften der Gesellschaft
anzupassen": so wird schon in jenem Augenblick die Wahl über
etwas gelassen, was nach der Übernahme der gesetzlichen
Verpflichtungen die Menschenkraft vielleicht zu übersteigen scheint.

[II. Diese Einheitlichkeit wird durch AnschluJ's an die
Lehre des hl. Thomas erreicht./

[a) Die Meinungsfreiheit ist somit in der Gesellschaft Jesu
sehr eingeschränkt.]

Eine so weitgehende Meinungsfreiheit, wie man sie aufser-
halb der Gesellschaft geniefst, wäre daher innerhalb derselben
ein ihrer Natur und ihren geschriebenen Gesetzen gleich fremdes
Verlangen. Wer somit sehr wahrscheinliche und von Gelehrten
vertretene Meinungen annimmt, welche indes der vorgeschriebenen
Lehre Abbruch thun, würde zwar dem Vorwurf der Neuerungssucht,

der Kühnheit und des Irrtums entgehen, sich aber doch

von jener so sehr wünschenswerten und empfohlenen Einheitlichkeit

der Lehre durchaus entfernen. Noch schlechter wäre
dies, wenn eine solche Denkfreiheit für jene Lehrpunkte in
Anspruch genommen werdet: würde, über deren allgemeine
Annahme oder Verwerfung die Gesellschaft bereits in den
Konstitutionen und den im Auftrag der Generalkongregationen von
den Generalobern angefertigten Auszügen entschieden hat: das

hiefse, die Freiheit in Frechheit und Siiude ausarten lassen.

|b) Die Gesellschaft Jesu ist zum Ansehlufs an den hl. Thomas
verpflichtet.]

Nachdem also die Grundlage gelegt war, wählte der Vater
und Gesetzgeber mit jenem praktischen Blick, der ihn auch
sonst auszeichnete, gleich selbst eine bestimmte Form der Lehre,
nämlich die allergesundeste und allerhervorragendste, die nach
Übereinstimmung der Gelehrten und nach langer Erfahrung
erprobteste, die mehr als andere von der Kirche gepriesene; diese
Form der Lehre konnte er somit gar wohl seinen Söhnen

vorschreiben, weil er damit ihrem Geiste in keiner Weise Gewalt
anthat, sondern ihm vielmehr eine unversehrte und heilsame

Nahrung bot. Diese Lehre nun war die des hl. Thomas von
Aquin: „In der Theologie wird über die Schullehre des

göttlichen Thomas gelesen werden." Man mufs zugeben, dafs



398 Päpstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

der heilige Stifter zwar, nach vielen Stellen in den Konstitutionen,
mit zarter Klugheit den Kachkommen die Möglichkeit offen
gelassen hat, Lehrbestimmungen zu fällen, vorausgesetzt, dal's

der Grundsatz von der Einheit in der Lehre und somit auch
vom Vorzug der Lehre des englischen Meisters hochgehalten
würde; gleicherweise mufs man aber zugeben, dafs die
Nachkommen vou dieser Möglichkeit schon längst Gebrauch gemacht
haben, und zwar hochlöblichen Gebrauch, wie es sich für die
Söhne und Geistes- wie Tugenderben eines so grofsen Vaters
geziemte. Denn mit Berufung auf die Mahnung der Konstitutionen,

„eines Schriftstellers Lehre sei auszuwählen", beschlossen
sie einstimmig, „man müsse in der Scholastik der Lehre des

heiligen Thomas als der zuverlässigeren, sichereren, dem
allgemeinen Urteil und den Konstitutionen entsprechenderen folgen";
um dieser Entscheidung noch mehr Nachdruck zu verleihen,
wurde der Besch lu ('s hinzugefügt: „Die Unseren sollen auf jeden
Fall den heiligen Thomas wie ihren eigenen Lehrer betrachten",
umsomehr als „niemand zum theologischen Lehramt zugelassen
werden darf, der nicht wirklich an der Lehre des heiligen
Thomas hängt; wer dieselbe nicht befolgt, ist unter jeder
Bedingung abzusetzen". Alle diese so wohl überdachten und klugen
Mafsregeln sind nicht nur nicht im Lauf der Zeit veraltet und
allmählich verschwunden, sondern vielmehr häufig und im
einzelnen wieder eingeschärft worden, besonders durch einen
gewissen besonderen Beschlufs der 23. Generalkongregation; gerade
letzteren Beschlufs haben Wir selbst am 18. November 1883,
als er Uns zum ersten Male vorgelegt wurde, Unserer Empfehlung
gewürdigt und demselben aus tiefster Seele die Worte beige-
schriebeu: „Die Bestimmung über das Festhalten der Schulen
der Gesellschaft Jesu an der Lehre des heiligen Thomas, welche
in der jüngst stattgefundenen grofsen Versammlung des Ordens
erneut worden ist, findet gar sehr Unsere Billigung, und Wir
fordern aufs nachdrücklichste dazu auf, dafs es in Zukunft auch

von allen aufs eifrigste beobachtet werde."

[III. Auch in der Philosophie ist die Oeselisehaft zum
Ansehlufs an den hl. Thomas verpflichtet./

[a) Aristoteles und der hl. Thomas.]

Wrer ferner die Studienvorschriften der Gesellschaft (Jesu)
erwägt, dem wird es klar werden, dafs die Lehre des hl. Thomas
auch in der Philosophie, nicht blofs in der Theologie, durchaus
zu befolgen ist. Denn obwohl man der Kegel geinäfs dem



über die Lehre des hl. Thomas. 399

Aristoteles zu folgen hat, so ist ja die Philosophie des hl. Thomas
8chliefslich doch keine andere als die aristotelische; sie hat der
englische Lehrer aufs scharfsinnigste ausgelegt, sie hat er von
Irrtümern, wie sie dem nichtchristlichen Schriftsteller vielleicht
mit unterlaufen mochten, gereinigt und dadurch zur christlichen
gemacht, sie hat er bei der Erklärung und Verteidigung der
katholischen Wahrheit selbst benützt. Gerade dies zählt zu den

gröfsten Verdiensten, welche sich der grofse Aquinate um die
Kirche erworben hat, dafs er die christliche Theologie mit der
damals schon zur Herrschaft gelangten peripatetischen Philosophie
so hübsch zu gesellen wul'ste, dafs wir einen Aristoteles, der
für Christus streitet, jetzt nicht mehr zum Gegner haben.

|b) Die Beziehungen der aristotelisch-thomistischen Philosophie
zur Theologie.]

Anderes durfte von dem nicht erwartet werden, der unter
den Lehrern der scholastischen Theologie der erste ist; denn
bekanutermafsen besteht das Wesen der Scholastik darin, dafs
sie die Offenbarung zur eigentlichen Quelle hat und hieraus lür
ihre Zwecke mit ehrfurchtsvollem Eifer schöpft, sich aber auch
der Philosophie als Helferin bedient, den Glauben zu schützen
und zu erläutern. Wer immer also aus Neigung und Beruf
Aristoteliker ist, mufs die Philosophie des hl. Thomas annehmen.
Dies gilt um so eher, als in der Gesellschaft den Lehrern für
die Erklärung der Philosophie vorgeschrieben ist, die letztere
der von den Konstitutionen empfohlenen, wahren scholastischen
Theologie eine dienende Magd sein zu lassen; auch entschied
mau sich deshalb für den aristotelischen Vorbereitungskurs, weil
er genanntem Zweck ganz gut zu entsprechen schien: „Weil
die Gesellschaft die Philosophie des Aristoteles, als die für die
Theologie geeignetere, angenommen hat, so mufs an ihr durchaus
festgehalten werden." 1st dagegen die Philosophie, welche von
den Mitgliedern der Gesellschaft gelehrt wird, nicht nach dem
Geiste und dem Sinne des engelgleichen Lehrers, dann wird sie

keineswegs als Vorbereitung auf seine scholastische Theologie
dienen können, welche zu befolgen alle ausdrücklich „verpflichtet"
sind. Das mögen sich vor allem jene gesagt sein lassen, die da

glauben, weil selbst die katholischen Ausleger des Aristoteles
in ihren Meinungen auseinandergehen, so sei es auch ihnen
unverwehrt, irgend eine Meinung anzunehmen und sich um die
Lehre des hl. Thomas blutwenig zu kümmern; auf diese Weise
würden sie offenbar auch in der Theologie mit ihm in Gegensatz
treten und somit von jener „einheitlichen Lehre" abweichen, auf



400 Päpstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

deren Bewahrung der Vater und Gesetzgeber in seinen
Vorschriften so grofses Gewicht legt. Daher war es sehr klug und
löblich, dafs die 23. Generalkongregation, welche nicht sehr spät
nach unserer Encyklika „Aeterui Patris" zusammentrat, in ihre
Akten den Befehl aufgenommen hat: „Die Gesellschaft hat für
nötig befunden, ihren kindlichen Gehorsam und ihre Unterwerfung
(unter jene Encyklika) durch feierliche und öffentliche
Kundgebung zu erklären": das aber war der einzige Zweck unseres
Schreibens, dafs die Philosophie des hl. Thomas in allen Schulen
wieder eingeführt werde und erblühe.

!IV. Die theologischen Schriftsteller der Gesellschaft sind
nach ihrer Stellung zu Thomas zu beurteilen, an und für•

sich aber keine Autorität.]
Wir wollen die herrlichen Verdienste der Schriftsteller,

welche die Gesellschaft im Lauf der Zeit hervorgebracht hat,
nicht schmälern; dieser Hausruhm kann vielmehr auch fernerhin
festgehalten werden, in dem Sinne, dafs alle, besonders die
Mitglieder der Gesellschaft, „jene anerkannten und hervorragenden
Lehrer aus der Gesellschaft, welche von der Kirche gepriesen
werden, hochachten und ffeifsig zu liate ziehen". Denn gomäfs ihrer
hervorragenden Tugend und Begabung haben sie, nachdem sie die
Schriften des engelgleichen Lehrers aufs eifrigste studiert, an
bestimmten Stellen seinen Sinn weitläufig und deutlich auseinandergesetzt,

haben seine Lehre mit vortrefflichem gelehrten Beiwerk
ausgeschmückt, haben aus derselben zur Widerlegung
neuauftauchender Irrtümer scharfsinnige und nützliche Schlufsfolgerungen
gezogen, wobei sie besonders das hinzufügten, was später von
der Kirche in derselben Sache ausführlicher erklärt oder genauer
bestimmt worden ist; diese Früchte ihrer Emsigkeit dürfte wohl
niemand ohne Verlust unbeachtet lassen. Allein man mufs dabei
dennoch im höchsten Grade auf der Hut sein, damit nicht aus der
hohen Meinung, welche man diesen hervorragenden Schriftstellern
entgegenbringt, und aus dem Eifer, mit welchem man ihre Schriften
studiert, anstatt eines in guter Absicht gesuchten Hilfsmittels
zum Studium der Lehre des hl. Thomas im Gegenteil ein Erfolg
sich zeige, welcher mit der Einheitlichkeit der Lehre in Widerspruch

steht: denn eine solche Einheitlichkeit wird keinesfalls
zu erhoffen sein, so lange nicht die Mitglieder der Gesellschaft
einem Gewährsmann anhängen, nämlich dem bereits anerkannten,
von dem allein vorgeschrieben ist: „Dem hl. Thomas sollen
sie folgen und ihn als ihren eigenen Lehrer betrachten." Daraus



über die Lehre des hl. Thomas. 401

ergibt sich, dals in allen jenen Fällen, in welchen etwa die

genannten Schriftsteller von den Satzungen des allgemeinen
Lehrers abweichen, nicht der geringste Zweifel obwalten darf,
welcher Weg der rechte sei: und ihn einzuhalten wird nicht so
schwer sein, weil es rücksichtlich jener Lehren, welche bestimmt
die des hl. Thomas sind, nicht so leicht geschehen wird, dafs
sämtliche Schriftsteller aus der Gesellschaft andere Ansichten
vertreten als er. Es mag daher nach Erfordernis der einzelnen
Fragen genügen, irgendeinen jener Autoren auszuwählen, welche
mit ihm übereinstimmen; so ist ein doppelter Vorteil gewonnen:
man kann dem engelgleichen Lehrer und zugleich auch den
besten Schriftstellern der Gesellschaft folgen.

/ V. Ob die Mitglieder der Gesellschaft Jesu vom hl. Thomas
abweichen dürfen. I

|a) Verwarnung wegen der Büchercensur. — Ein Einwand aus
den Konstitutionen.]

Niemand aber lasse es sich in den Sinn kommen, es sei
ihm gestattet, kunterbunt jenen Meinungen sich anztischliefsen,
die er etwa in den Büchern der Schriftsteller aus der Gesellschaft

gefunden hat, und zwar in jenen, deren Ausgabe mit
Erlaubnis der Obern erfolgt ist. Denn abgesehen davon, dals
viele dieser Bücher vor der bestimmten gesetzlichen .Regelung
der Studienordnung in der Gesellschaft erschienen sind, so sind
auch die Generalobern solcher Uugebundenheit jederzeit
entgegengetreten und haben überdies häufig und unumwunden, auch
in neuester Zeit noch, erklärt, dafs bei gewissen Büchercensoren
sowohl mehr Sorgfalt als auch mehr Strenge zu wünschen
gewesen wäre. Es ist uns diesbezüglich wohl bekannt, dafs einige
Stellen der Konstitutionen eine gewisse Freiheit einzuräumen

scheinen, und dafs geradezu behauptet wird, die Gesellschaft sei

nicht in einem solchen Mafse zur Beobachtung der Lehre des

hl. Thomas verpflichtet, dafs man „durchaus in gar nichts von
ihm abweichen dürfte". Wer indes dieselben Stellen der
Konstitutionen sorgfältig unter einander vergleicht, wird leicht
erkennen, dafs auf die einmal gegebeneu Gesetze nur ein gröfserer
Nachdruck gelegt wird, statt dafs dieselben etwa durch den
angeführten Einwand abgeschwächt würden. Eine gewisse Freiheit
wird nämlich zugestanden, erstens, „wenn irgendeinmal die
Ansicht des hl. Thomas zweideutig sein sollte, oder in jenen Fragen,
die der hl. Thomas nicht berührt". In den von ihm behandelten
Fragen also, in denen sich sein Urteilsspruch als klar herausstellt,

ist es keinesfalls freigestellt, von ihm abzuweichen.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI.



402 Päp8tl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

[b) "Verwarnungen betreffs der Auslegung des hl. Thomas. |

Hier mag es förderlich sein, die höchst praktischen Vor-
sichtsmafsregeln des Ordensgenerals P. C. Aquaviva wieder in

Erinnerung zu bringen: „Man darf es nicht dabei bewenden
lassen, sich auf je zwei oder drei Citate zu stützen, die sich
zerstreut finden oder aus Aufzahlungen oder aus iudirekten
Beweisen oder durch Entstellung sich beibringen lassen mögen;
als ob man glauben dürfte, dies und jenes sei die wirkliche
Ansicht des Heiligen, weil er davon an Stellen spricht, wo von
einer ganz anderen Sache die Rede ist. Vielmehr ist es
notwendig, dafs mau zusehe, was er dann meint, wenn er
ausdrücklich und mit Vorsatz von dein betreffenden Gegenstände
handelt, und dafs man aufmerksam erwägt, was er im Zusammenhang

mit seinem ganzen System oder im Gegensatz zu demselben
erklärt:" es soll nämlich niemand durch frivole Künsteleien sich
einreden, die Lehre des hl. Thomas sei unklar. Handelt es
sich aber um Fragen, die er vielleicht nicht berührt, so mufs
man (zu deren Lösung) das ganze System seiner Lehre
innehaben und sich vor Augen halten, damit nicht die Lösung, die
man gibt, mit jenem in Widerspruch stehe; und vortrefflich
pafst hierzu der Beschlufs der 23. Generalkongregation, „uusere
Lehrer und Schüler sowohl der Theologie als der Philosophie
sind ernstlich zu verwarnen, dafs sie nicht, ihrem eigenen Urteil
allzu sehr trauend, voreilig und unüberlegt neue von ihnen
erfundene Auslegungen für die wahre und echte Lehre des heil.
Thomas ausgeben".

[c) Darf man in nichttheologischen Fragen von Thomas
abweichen ?]

Eine ähnliche Freiheit scheint zweitens vorhanden zu sein

„in rein philosophischen Fragen oder auch in jenen, die sich auf
Schrift und Kirchenrecht beziehen". Allein es ist, abgesehen
von anderem, klar, dafs in dieser Freiheit jene Fragen nicht
inbegriffen sind, welche irgendwie mit der Theologie in
Zusammenhang stehen; und beim hl. Thomas wird man nicht gar
viele finden, bei denen er nicht Bchon selbst diesen Zusammenhang

mit der Theologie angegeben hätte. Für die Behandlung
„rein philosophischer" Fragen ist eine doppelte Warnung zu
beachten: erstens, dafs man „in halbwegs bedeutenden Dingen
von Aristoteles (und aus gleichem Grunde vom hl. Thomas) nicht
abweichen darf", so dafs sich diese Freiheit einzig und allein auf
unbedeutende Dinge beschränkt, zweitens, dafs man sich das



über die Lehre des hl. Thomas. 403

Verbot gegenwärtig halte, vom hl. Thomas abzuweichen „in den

Hauptfragen, welcho für die meisten übrigen die Grundlage bilden".

[d) Sämtliche kathol. Hochschulen haben sich an St. Thomas
anzuschliefsen. — "Widerspenstige Lehrer aus der Gesellschaft

Jesu sind abzusetzen.!

Nicht einmal erwähnt zu werden verdient, dafs man vom
hl. Thomas nicht leichtsinnigerweise abweichen darf, wenn irgendeine

mit der seinen in Widerspruch stehende Lehrform „in den
katholischen Hochschulen" etwa „angenommen" sei: denn derlei
Hochschulen gibt es in unserer Zeit wenige; auch kann auf
ihnen, wenn anders sie Unserem Apostolischen Stuhl und seiner
Botmäfsigkeit sich unterwerfen, fast gar keine Lehre Geltung
haben, die dem engelgleichen Meister entgegensteht; vielmehr
erklären alle, dafs sie, wie es ihre Pflicht ist, in seine Fufs-
8tapfen treten. Besser ist es wohl, jenen goldenen Urteilsspruch
wieder auferstehen zu lassen, der den besprochenen Vorschriften
erfolgreich Nachdruck verschaffe: „Damit übrigens niemand etwa
aus dem Gesagten einen Vorwand ableite, sich über die Lehre
des hl. Thomas ohne Umstände hinwegzusetzen; so scheint es uns
nötig, zu bestimmen, dafs niemand zu einer Theologieprofessur
zugelassen werde, der nicht in Wahrheit für die Lehre des
hl. Thomas begeistert wäre; wer sich aber ihr gegenüber fremd
verhält, soll einfach abgesetzt werden. Denn wenn einer von
Herzen dem hl. Thomas zugethan ist, wird er sicherlich nur
höchst ungern und blofs in den allerseltensten Fällen von ihm
abgehen." Jede dieser beiden Bedingungen mufs richtig erwogen
werden. Wenn man etwas „nur ungern" darf, dann wird wohl
niemand sich's herausnehmen, es blofs auf Grund einer
wahrscheinlichen Ursache zu thun, sondern höchstens aus einem sehr
ernsten Anlasse, und angesichts probabler Meinungen wird er
es wohl vorziehen, auf die Seite des hl. Thomas zu treten, um
die bereits erläuterte „Einheitlichkeit" und „Sicherheit" in der
Lehre zu erreichen. Aber auch der Ausdruck, es sei „nur
höchst selten" erlaubt, mufs nach der darin liegenden Absicht
richtig aufgefafst werden; so nämlich, dafs er nicht schlechtweg
und allgemein zu nehmen ist, sondern sich auf die unter den
katholischen Lehrern offenen Fragen bezieht, und zwar mit jenen
Einschränkungen, die Wir kurz vorher bezeichnet haben. Dann
wird es nicht geschehen, dafs irgend jemand von der Lehre des
hl. Thoraas abweiche, es sei denn „in der einen oder anderen
Schlufsfolgerung ohne weitere Bedeutung", keineswegs aber „in
den Hauptfragen, von denen die meisten anderen abhängen".

28*



404 Päpstl. Erlafs, betr. die Ordensregeln der Gesellschaft Jesu

/ VI. liiickbUch und praktische Zusammenfassung. /

[al Gesetzeskraft der Vorschriften über die Lehre des
hl. Thomas.]

Die Studienordnung über die Auswahl der Meinungen ist
in der von Uns bestimmten Fassung genau jene, welche die
Gesellschaft Jesu, gemäfs den Weisungen ihres Vaters und
Gesetzgebers, für alle ihre Mitglieder ursprünglich festgestellt hat,
zu dem Zweck, dafs sie eine möglichst geeignete Vorbildung
erhielten, Gottes Ehre zu fordern und zum Nutzen der Kirche
und des Nächsten zu arbeiten, und dafs sie zugleich für den
eigenen Fortgang Sorge trügen. Die so erklärte Studienordnung
betrachten Wir als so angemessen und zeitgemäfs, dafs Wir selbst
sie auch dann, wenn sie durch die Gesetze der Gesellschaft
nicht vorgeschrieben worden wäre, in eigener Person vorschreiben
würden: und Wir thun und erklären dies mit Gegenwärtigem
kraft Unserer päpstlichen Amtsgewalt.

fb) Wen verpflichten die vorliegenden päpstlichen
Vorschriften?]

Gleichwohl macht Uns der Umstand einerseits Freude und
vermehrt Unsere Zuversicht, dafs es, nachdem Wir Mitglieder
der Gesellschaft Jesu zur Anteilnahme an der von uns dringend
gewünschten Wiederherstellung der Philosophie des hl. Thomas
beigezogen habeu, nichts weiter bedarf, als sie zur Anhänglichkeit

an ihre eigene Lehre aufzufordern. Wenn die Verpflichtung,
diesen Unseren Vorschriften gewissenhaft und genau zu
gehorsamen, alle Mitglieder der Gesellschaft trifft, so sind zu noch
gröl'serer Gewissenhaftigkeit und Genauigkeit verpflichtet: 1. die
Lehrer, welche die Jugend in diesem Geiste zu erziehen haben,
und 2. die Studienleiter, welche mit wachsamem Auge dafür zu
sorgen haben, damit das alles in Geltung bleibe und thatsächlich
beobachtet werde. In ganz besonderer Weise haben dies im
Vollbewufst8ein der mit ihrem Amte verbundenen Gewissenspflicht

jene Vorgesetzten auszuführen, denen es zukommt, den
Mitgliedern die Lehrbefähigung zuzusprechen; und sie brauchen
kein Bedenken zu tragen, in Unserer eigenen Amtsgewalt Schutz
zu suchen, um diejenigen, welche sich gehorsam und für die
Lehre des hl. Thomas begeistert zeigen, verdientermafsen zu
begünstigen und zu höheren Stellen zu befördern, und um
dagegen diejenigen, welche als dieser Lehre abgeneigt gelten, unter
Hintansetzung jeglicher Menschenfurcht vom Lehramt abzusetzen.



über die Lehre des hl. Thomas. 405

[c) Die Gregoriana in Rom wird als nachahmenswertes
"Vorbild hingestellt.]

So zum Beispiel freut es Uns, dafs man an der fast vor
Unseren Augen befindlichen päpstlich Gregorianischen
Hochschule, der Wir manch ernste Gedanken und Sorgen zugewendet
haben, Unsern Wünschen und Befehlen gar wohl nachgekommen
ist; deshalb sehen Wir denn auch, wie sie sowohl in Bezug auf
die Zahl der Schüler als hinsichtlich des Rufes rechter und
zuverlässiger Lehre erblüht. Dieselben so trefflichen Früchte wird
man überall dort nicht zu vermissen brauchen, wo immer solche
lehren, welche von derselben Gesinnung getrieben und vom selben
Eifer beseelt sind.

/ VII. Durchführungsbestimmungen./
Damit schliefslich Unsere Vorschriften unentwegt in Geltung

bleiben und um so besseren und umfassenderen Erfolg haben,
verordnen Wir, dafs Unser vorliegendes päpstliches Breve in der
ganzen Gesellschaft Jesu als endgültiges und unverrückbares
Gesetz über die Wahl der Lehrmeinungen gelte und von allen
als solches angesehen werde; dafs es den übrigen päpstlichen
Erlassen über die Gesellschaft Jesu angeschlossen werde und in
auftauchenden Fragen über die Studienordnung als zuverlässige
Richtschnur zu Rate gezogen werde; dafs von den gegenwärtigen
und zukünftigen Mitgliedern der Gesellschaft jeder einzelne
Vorgesetzte, Studienleiter, Theologie- und Philosophielehrer und
Büchercensor je ein Exemplar erhalte; dafs das Breve sofort,
nachdem es zugestellt worden ist, und ebenso alljährlich beim
Beginn der Studien in allen Kollegien oder Häusern der Gesellschaft

Jesu, wo es theologische oder philosophische Vorlesungen
gibt, öffentlich bei Tisch zur Verlesung gelange.

/Schlufs./

Nun aber möge alles, was Wir in diesem Unserem Schreiben
erklärt und befohlen haben, für alle Zeit in Geltung bleiben; für
ungültig und nichtig aber erklären Wir jeden, von wem immer
ausgehenden gegenteiligen Versuch; alles, was dem zuwider sein

mag, soll in keiner Weise entgegenstehen.
Gegeben zu Rom, bei St. Peter, unter dem Fischerring, am

30. Dezember 1892, im 15. Jahre Unseres Pontifikates.
S. Kardinal Vannutelli.

»-«KS-*


	Litterae apostolicae = Päpstlicher Erlass

