
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Neu-Thomisten. 351

Wir begreifen darum schwer, wie man bei uns beständig, auch
mit Berufung auf neuere Kundgebungen der höchsten kirchlichen
Auktorität, von einer Rückkehr zur Philosophie des hl. Thomas
reden kann und dabei das Studium des Aristoteles vernachlässigt,
ja, hie und da durch herbes Urteilen über ihn der Wissenschaft
einen Dienst zu thun glaubt.

DIE NEU-THOMISTEN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts, von Bd. XI, S. 155. Schlufs.)

Behauptet demnach P. Frins, die Determinierung schränke
das Vermögen, die Potenz ein gerade auf diese Thätigkeit, so
weifs er absolut nichts von der ganzen Philosophie. Die
Determinierung schränkt die Potentialität, nicht die Aktualität
oder Kausalität ein, weil diese Determinierung der praemotio
physica nicht durch einen Stoff, sondern durch einen Akt, eine
Form geschieht. Und gerade die Form, nicht der Stoff, bildet
das Princip der Kausalität. Im Wesen der Determinierung
liegt somit in gar keiner Weise, dafs ein Ding „ad unam actionem
restringatur et adstringatur", das „restringere, coërcere" im Sinne
der Notwendigkeit gefafst. Das nächstbeste Lehrbuch der
Scholastik kann UDserm Autor diesbezüglich gehörigen Aufschlufs
geben. — Wenn aber dies, dann ist es ebenso eine offene
Unwahrheit, dafs die Prä determinierung dieses verursache. Die
Prä determinierung ändert nichts an dem innersten Wesen der
Determinierung. Die Determinierung durch die Form aber
bedeutet immer und überall eine Vollkommenheit, nicht aber eine
Unvollkommenheit, denn sie schränkt die Potentialität eines
jeden Dinges ein. So wenigstens lehrt die gesamte
scholastische Philosophie. Das potentielle Sein wird dadurch ein
aktuelles Sein.

Kommt es nun bei irgend einer Kreatur vor, dafs sie durch
die Determinierung oder auch Prädeterminierung „restringatur

et adstringatur" oder coërceatur, so trägt daran weder die
Determinierung noch die Prädeterminierung, sondern die Fähigkeit

oder Potenz der Kreatur die Schuld. Die De- oder
Prädeterminierung vollzieht sich durch einen Akt, eine Form, die



352 Die Neu-Thomisten.

von und in der Fähigkeit oder Potenz aufgenommen wird.
Dann trifft aber natürlich der Grundsatz der Scholastik zu: quid-
quid recipitur, recipitur secundum modum recipientis. Ist demnach

das Vermögen, die Potenz oder Potentialität einer Kreatur
so enge begrenzt von Natur aus, dafs eine einzige, oder auch

nur diese Form das ganze Fassungsvermögen ein für allemal
ausfüllt, so ist und bleibt die Kreatur auf diese Determinierung,
auf diese Form mit Notwendigkeit beschränkt. Nähme der
Stoff alle stofflichen Formen auf einmal auf, so wäre seine ganze
Potentialität, seine Fassungskraft erschöpft. Eine andere als eine
stoffliche Form vermag er nicht aufzunehmen, für eine andere
hat er keine Potenz. Dasselbe gilt auch von den Vermögen oder
Fähigkeiten. Könnte der Mensch alles auf einmal erkennen und
wollen, mit andern Worten: lande er einen Gegenstand, welcher
alles umfafst, was er zu erkennen und zu begehren wünscht, so
wäre seine Potentialität erschöpft. Darum müfste er diesen
Gegenstand mit Notwendigkeit erkennen und wollen.
Allein dies ist für die freie Kreatur hier auf Erden nicht der
Fall. Denn die Tbätigkeit oder auch die Unthätigkeit sind
jetzt für uns nicht ein Gut, welches unsere ganze Potentialität
ausfüllt. Die Prädeterminierung bildet somit einen Akt, eine
Form, welche noch Potentialität genug übrig läfst, ähnlich
der substantiellen Form, welche dem Stoffe noch Raum gewährt
für die Aufhahme anderer Formen, oder dem Accidens,
wodurch die Substanz determiniert wird.

Dafs dies Grundsätze der scholastischen Philosophie sind,
läfst sich ohne Mühe beweisen. Mit Bezug auf die
Prädeterminierung sagt der hl. Thomas: Motus primi moventis non
recipitur uniformiter in omnibus mobilibus, sed in unoquoque
secundum proprium modum. Quaest. disp. de malo. q. 3.
a. 2. Es ist dies nichts anderes als das allbekannte Axiom :

quidquid recipitur, recipitur ad modum recipientis. Bezüglich
der Potentialität, die trotz der Determinierung noch übrig
bleibt und die Freiheit der Kreatur wahrt, heilst es: movens
tunc ex necessitate causat inotuin in mobili, quando potestas
moventis excedit mobile, ita quod tota ojus possibilitas mo-
vonti subdatur. Cum autem possibilitas voluntatis sit re-
spectu boni universalis et perfecti, non subjicitur ejus possibilitas

tota alicui particulari bono. Et ideo non ex necessitate
movetur ab illo. Summ, theol. 1. p. 82. a. 2. ad 2. Vgl. Quaest.
disp. de malo. q. 6. a. 1. ad 7.

Aus alledem geht hervor, dafs die Behauptung unseres
Autors, durch die Determinierung oder Prädeterminierung werde



Die Neu-Thomisten. 353

ein Zwang oder eine Nötigung herbeigeführt, durch und
durch unwahr ist. Der Autor hat übrigens auch nicht einmal
den Versuch gemacht, diese seine These irgendwie zu beweisen.
Er beruft sich einfach auf Bastida, und damit ist sein Beweis
erbracht.

Der Unterschied, welchen der Autor zwischen der physischen

Vorherbewegung und der Vorherbestimmung macht, ist
ebenfalls durch und durch falsch. Denn bei der physischen
Vorherbewegung wird ja ebenfalls ein Akt, eine Form mitgeteilt.
Habere talem formam est motum esse. Diese Form wird dann
mitgeteilt, wenn das Vermögen, die Potenz sich „in dispositione
determinata" befindet. Folglich richtet sich die physische
Vorherbewegung nach der „dispositio determinata". Der Autor
versteht unter der Indifferenz der Kreatur unmittelbar vor der
Thätigkeit eine Gleichgültigkeit für beide Gegensätze, was
so unrichtig als nur möglich ist. Die dispositio determinata
unmittelbar vor der Thätigkeit beweist schon die Unwahrheit der
Annahme des Autors. Der Eindruck, welchen der Gegenstand
auf das Vermögen macht, zerstört schon die Indifferenz im
•Sinne unseres Autors, wie der hl. Thomas in Quaest. disp.
de malo. q. 6. a. 1. beweist. Somit ist die Theorie unseres
Autors ganz und gar unwahr und nur zu dem Zwecke erfunden,
um bei den Stellen des hl. Thomas vorbeizukommen. Weil
es schon einmal nicht anders geht, mufs der Autor eine physische

Bewegung, einen physischen Einflufs gelten lassen. Aber,
um nicht „Thomist" zu werden, ist dieser Einflufs Gottes blofs
ein „allgemeiner", ohne Ziel und Richtung, also ins Blaue; oder
ein in sich selber unbestimmter, was noch sinnloser ist.

Unser Autor will den Thomisten, oder wie er mit Vorliebe
sagt, den „Neu-Thomisten" noch eine andere Unwahrheit
nachweisen. Er behauptet nämlich, dafs Gott die Kreaturen zwar
bewege, aber nicht vorherbewege, wie die „Neu-Thomisten"
erklären. Denn, meint der Autor, würde Gott die Kreatur
vorherbewegen, so wäre der terminus dieser aktuellen Bewegung
Gottes nicht unmittelbar die Thätigkeit selber der Kreatur,
sondern das nächste Princip dieser Thätigkeit. Dem aber
widerspricht der Thatbestand in sich und die Ausdrucksweise des
hl. Thomas.

Unser Autor weifs wieder einmal nichts von der Philosophie.
Ein Wesen in die Wirklichkeit, in actu versetzen heifst nach
den Grundsätzen der Philosophie und des hl. Thomas diesem
Dinge einen Akt, eine Form mitteilen. Habere talem formam
est motum esse. Bewegt also Gott die Vermögen oder



354 Die Neu-Thomisteu.

Potenzen der Kreaturen, so verleiht er ihnen damit einen Akt,
eine Form, die Wirklichkeit in ordine operativo. Der hl. Thomas
sagt nirgends, Gott bewege die Kreaturen dadurch, dafs ihre
Thätigkeit, sondern dadurch, dafs ihre Potenzen in actu
seien oder in actu übergeführt würden. Will der Autor den
hl. Thomas für sich in Anspruch nehmen, so mufs er denselben
sagen lassen: Deus movet creaturam in quantum facit actionem
creaturae esse in actu. Der Autor findet die Begriffsbestimmung
von dem Wesen der Bewegung, welche der hl. Thomas mit den
Worten gibt: movere nihil aliud est quam educere aliquid de

potentia in actum als sehr gut angegeben. Allein gerade diese
Begriffsbestimmung gibt seiner eigenen Theorie den Todesstofs.
Der hl. Thomas spricht in der vom Autor angezogenen Stelle:
Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 1. von der Bewegung oder von dem
Bewegtwerden der Potenz, nicht aber der Thätigkeit.
Bewegt also Gott dadurch, dafs er die Thätigkeit hervorbringt,
educit de potentia in actum, so bewegt er eben nicht die Potenz
der Kreatur, sondern deren Thätigkeit. Der hl. Thomas aber
lehrt ausdrücklich, dafs Gott die Potenz bewege. Somit hat
sich unser Autor in der eigenen Falle gefangen. Die Uberschrift
des genannten Artikels lautet: utrum voluntas — also die
Potenz — moveatur ab intellect«. Dann sagt der hl. Thomas:
infantum aliquid indiget moveri ab aliquo, inquantum est in potentia
ad plura. Oportet enim quod id quod est in potentia reducatur
in actum per aliquid quod est in actu. Et hoc est movere. Du-
pliciter autem aliqua vis — also die Potenz — invenitur esse
in potentia ad diversa etc. Wie jedermann sieht, ist hier von
der Potenz, nicht von der actio oder Thätigkeit die Bede.
Der „modus loquendi S. Thomae" ist somit sonnenklar. Will
der Autor vielleicht zum Überflusse auch noch behaupten, die
actio oder die Thätigkeit sei „in potentia ad plura"?
Versetzt demnach Gott die Potenz in actu, damit eben diese Potenz
als wirksame Ursache einen Akt, die Thätigkeit als
entsprechenden Effekt hervorbringe, so ist die Vorherbewegung von
selber gegeben. Dafs die actio oder Thätigkeit der Kreatur
deren „formalis traductio et eductio de potentia in actum" sei,
das glauben zwar die Violinisten, sonst aber kein Mensch. Die
gesamte übrige Menschheit erklärt, die Thätigkeit bilde einen

Effekt, eine Wirkung der Kreatur, und eine Wirkung könne
niemals ihre eigene Ursache formell konstituieren.

Unser Autor beanstandet ferner das Wort: „vorher". In
der Stelle: Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149 — Summ, theol. 1.

2. q. 113. a. 8 soll der hl. Thomas weniger genau gesprochen



Die Neu-Thomisten.

haben, wie dessen Kommentator: Ferrariensis zu der erstem
Stelle ausdrücklich erkläre. Es könne somit zwar ein „vorher"
unserer Auflassung, nicht aber der Wirklichkeit nach,
angenommen werden. — Allein unser Autor bringt nicht den ganzen
Text des Ferrariensis. Ferrariensis definiert die Bewegung:
inotus est actus existentis in potentia inquantum hujusmodi a

movente causatus in mobili. Wenn also die Bewegung
vom Beweger verursacht ist, so mufs die Thätigkeit des

Bewegers offenbar vorausgehen, die Kausalität des

Bewegers früher sein. Aber Ferrariensis bemerkt doch, dafs die
Bewegung des Bewegers und des Bewegten „eadem res" sei!
Ganz richtig. In welcher Weise aber dies der Wahrheit ge-
mäfs behauptet werden könne, haben wir früher gesagt. Fassen
wir die Bewegung des Bewegers als Thätigkeit und die
Bewegung des Bewegten als ein Leiden auf, so sind diese beiden
nicht „eadem res", sondern real unterschieden und gehören
einer verschiedenen Kategorie an. Das Prädikament: „actio"
unterscheidet sich real vom Prädikament: „passio". Nun ist
aber die Bewegung des Beweglichen, also das Bewegt-werden
eine passio, nicht eine actio. Versteht man aber unter der
Bewegung des Bewegers nicht die Thätigkeit, sondern das, was
durch eben diese Thätigkeit mitgeteilt wird, also den Akt, die
Form, und unter der Bewegung des Beweglichen das, wodurch
es bewegt ist in formeller Weise, so sind beide „eadem res".
Denn durch eben diese mitgeteilte Form ist das Bewegliche
bewegt: habere talem formain est motum esse. Allein, habere
talem formam ist nicht real identisch mit der Thätigkeit
des Beweglichen. Diese Thätigkeit folgt vielmehr auf die

mitgeteilte Form. Tarn Deus quam natura immediate operantur,
licet ordinentur secundum prius et posterius. Quaest. disp.
de potentia. q. 3. a. 7. ad 4. Nun erklärt aber weder der
hl. Thomas, noch Ferrariensis, die Thätigkeit Gottes sei „eadem
res" mit der Thätigkeit der Kreatur, sondern wir hören das

gerade Gegenteil. lmpossibile est quod eorum quae sunt
diversa secundum esse sit operatio una. Dico autem opera-
tionem unam non ex parte ejus in quod terminatur actio, sed
secundum quod egreditur ab agente. Summa ctr. Gent. üb. 2.
c. 57. — Licet motus sit communis actus moventis et moti,
tarnen alia operatio est facere motum et recipere motum.
Unde et duo praedicamenta ponuntur: „facere" et „pati". 1. c.

— Inwiefern sind demnach die zwei vorhin genannten „eadem
res"? Nihil enim inconveniens est moventis et moti, quamvis
secundum esse diversorum, esse eundem actum. Nam motus est



356 Die Neu-Thomisten.

idem quod actus moventis sicut a quo est, moti autem sicut
in quo est. 1. c. — Warum aber kann die Thätigkeit Gottes
nicht „eadem res" sein mit der Thätigkeit der Kreatur? Quum
enim actio consequatur for m am et virtutem, oportet, quorum
sunt diversae formae et virtutes, et actiones esse
diver sas. i. c.

Bewegt also Gott den Willen nicht früher, teilt er der
Kreatur keinen Akt, keine Form mit, so kann er auch nicht
die Ursache der Thätigkeit des Geschöpfes bilden, weil eine
und dieselbe Thätigkeit nicht aus zwei, ihrem Sein nach
verschiedenen Thätigkeiten heraustreten kann. Darum kann die
Thätigkeit Gottes und jene der Kreatur unmöglich „eadem res"
sein. Dies hat folglich Ferrariensis auch nicht behauptet. Dafür
aber behauptet dies unser Autor.

Die Bezeichnung „decretum praedeterminans, seu divina
praedeffinitio" stammt nicht von den „Thomisten", wie der Autor
S. 85 meint. Denn wir lesen im hl. Thomas: et hanc etiam
rationem ponendi ideas, scilicet praedefinitionem operum agen-
dorum innuit Dionysius in cap. 5. de divinis nominib. dicens:
exemplaria dicimus in Deo existentium rationes substantificatas
et singulariter praeexistentes ; quas Theologia praedefinitiones
vocat, et divinas et bonas voluutates existentium praedeter-
minativas et effectivas, secundum quas supersubstantialis
essentia omnia praedefinivit et produxit. Quaest. disp. de
veritate. q. 3. a. 1. — Ldeae existentes in mente divina sunt
creativae et productivae verum. 1. c. ad 5. Anderswo heifst
es: alii reducunt omnia haec in causam supracoelestem scilicet
in providentiam Dei, a qua omnia sunt praedeterminata et
ordinata. Et secundum istos fatum erit quidam effectue pro-
videntiae, quia providentia nihil aliud est quam ratio ordinis
rerum prout est in mente divina. Fatum vero est explioatio
illius ordinis prout est in rebus. Unde Boëthius: fatum est
immobilis dispositio rebus mobilibus inhaerens. Q,uodl. 12.
a. 5. Vgl. C^uaest. disp. de veritate. q. 5. a. 1. ad 1. — Summ,
theol. 1. p. q. 116. — Die weitere Behauptung des Autors, dafs
mit dem vorherbestimmenden Dekrete der „Thomisten" sich die
Freiheit nicht vertrage, ist eben nur eine Behauptung, weiter
aber nichts. Dasselbe gilt von der Behauptung, dafs die prae-
motio physica und die praedeterminatio physica „toto eoelo
différant". Dafs der hl. Thomas auch bei seinen Untersuchungen
einen bestimmten Stoff vor sich habe, läfst sich nicht in Abrede
stellen. Allein, der englische Lehrer stellt dabei auch
bestimmte allgemeine Principien auf, eingedenk eines Gesetzes



Die Neu-Thomisten. 357

der Logik, welches vorschreibt, dafs in einem Syllogismus der
Obersatz von allgemeiner Gültigkeit sein müsse. Dieser Obersatz

kommt nun in der Stelle Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149
vor und lautet: motio autem moventis praecedit motum mobilis
ratione et causa. Nebenbei bemerken wir, dafs in dieser Stelle
fortwährend das Wort: „praevenire" vorkommt.

Kein Thomist hat je behauptet, dafs der Gegenstand auf
den Willen gar keinen Eindruck mache. S. 88. Allein, nicht
jede Neigung des Willens ist schon eine actio Vitalis, wie
der Autor behauptet. Die actio Vitalis erfolgt dann, wenn der
Wille sich „in dispositione determinata" befindet, gemäfs der
Lehre des hl. Thomas in Summ, theol. 1. 2. q. 10. a. 1. ad 2.
Was der Autor S. 90 sagt, steht wiederum im Widerspruche
mit dem System des Molinismus und mit dem Autor selber. Der
Autor sagt daselbst: es ist gar kein Zweifel, dafs auch nach
dem Simultan-Konkurse und der wirksamen Gnade im Sinne der
Molinisten Gott den Willen ex parte potentiae wirksam
bewegt. P. Molina und der Autor selber S. 25 leugnen dies
ausdrücklich. Dasselbe gilt von P. Pesch mit seiner „innern
Selbstbestimmungsfähigkeit". Von einem „complere vel
supplere vigorem ad agendum" kann somit nicht die Rede sein. Zu
diesem Zwecke müfste doch Gott auf den Willen als solchen, als
Potenz einwirken. Im Sinne der Molinisten aber wirkt Gott den
Akt des Willens, weiter aber nichts. Ebendaselbst bringt der
Autor abermals die „effieientia indeclinabilis et insuperabilis ad
objectum omnino determinatum", während er auf S. 96
entschieden bestreitet, dafs auf diese praemotio physica unmittelbar
der Effekt folge. S. 109 leugnet der Autor rundweg, dafs aus
einer unbestimmten Potenz kein bestimmter Akt hervorgehen

könne. Der Autor verteidigt somit eine unbestimmte
Ursache und eine bestimmte Wirkung, die aus eben dieser
Ursache heraustritt. Die Potenz, welche in ordine operativo
noch gar keine Wirklichkeit, sondern nur die Möglichkeit
hat, bringt nichtsdestoweniger eine wirkliche Thätigkeit hervor.
Herr von Münchhausen hat in unserm Autor einen warmen
Verteidiger gefunden. Selbst P. Kleutgen gesteht, dafs in einem
Dinge, welches früher eine Thätigkeit hervorbringen konnte, aber
nicht hervorbrachte, jetzt aber eine solche hervorbringt, bereits
eine Veränderung eingetreten sein müsse. Nach unserm
Autor aber geht dies ohne eine eingetretene Veränderung vor
sich. Für den hl. Thomas ist es, wie wir bereits gehört haben,
eine ausgemachte Sache, dafs eine bestimmte Thätigkeit nur
aus einem ebenfalls bestimmten Agens heraustreten kann.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 24



358 Die Neu-Thomisten.

Infolgedessen tritt aus einem Dinge, welches sich in der Potenz
befindet, keinerlei Thätigkeit heraus. Opus determinatum non
progreditur nisi a determinate agente. Et inde est quod illud
quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet indeterminate

ad multa. Sed forma quae est terminans potentiam materia©
principium actionis dicitur. I. Sent. d. 45. q. 1. a. 3. — Nulla
potentia passiva potest in actum exire nisi compléta per formam
sui activi, per quam fit in actu, quia nihil operatur nisi secundum
quod est in actu. III. Sent. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2.

Der Beweis des Autors, dafs der Verstand oft vom Willen
bewegt werde, ohne dafs dieser letztere der Natur nach früher
dem Verstände etwas einpräge, denselben verändere, ist, wie alle
Beweise des Autors, durch und durch falsch. Eine Bewegung
oder Bestimmung, ohne dafs der Beweger dem Beweglichen, dem
zu Bestimmenden etwas mitteile, kann es ein für allemal
nicht geben. Nun aber bewegt und bestimmt der Wille den
Verstand. Cum ergo in viribus animae voluntas habeat locum
primi motoris actus ejus est prior quodammodo actibus aliarum
virium, inquamum imperat eos secundum intentionom finis ultirai,
et utitur eis in consecutione ejusdem. Et ideo vires motae
a voluntate duo ab ea recipiunt. Primo formam aliquam
ipsius secundum quod omne movens et agens imprimit
suam similitudinem in motis et patientibus ab eo.
III. Sent. d. 23. q. 3. a. 1. Daraus ergibt sich die bekannte
Thatsache, dafs die Beweise unseres Autors weiter nichts sind
als grundlose Behauptungen. Man vergleiche: Summ, theol.
1. 2. q. 23. a. 4 und q. 26. a. 2.

Wie nicht anders zu erwarten, mufs auch hier wiederum
der hl. Thomas herhalten. Denn, bemerkt unser Autor, es ist
klar und offen, dafs der hl. Thomas den Freiheitsgebrauch,
usum proprium libertatis, in den wahren und eigentlichen Akt des
Willens verlegt, indem der Wille die erkannte Sache anstrebt
und umfafst. Folglich mufs eine Stelle des hl. Thomas ganz
anders ausgelegt werden, als es gewöhnlich geschieht. Die
genannte Stelle lautet: cum Deus sit primum principium motionis
omnium, quaedam sic moventur a Deo, ut etiam ipsa se inoveant,
sicut quae habent liberum arbitrium ; quae si fuerint in débita
dispositione et ordine debito ad recipiendam motionem, qua
moventur a Deo, sequentur bonae actiones, quae totaliter reducuntur
in Deum sicut in causam. Wie mufs also diese Stelle verstanden
werden? Sie ist nicht so aufzufassen, sagt der Autor, als verlangte
S. Thomas eine Disposition unseres Willens, die der Natur nach
der Bewegung und dem Konkurse Gottes mit unserer Thätig-



Die Neu-Thomisten. 359

keit voranginge. Wir disponieren uns vielmehr gut oder schlecht
durch unsere Thätigkeit selber.

Aus der Darlegung des Autors leiten wir nun folgende
Schlufsfolgerungen ab: Die Disposition unseres Willens mufs
jedenfalls der Bewegung Gottes und seinem Konkurse
vorangehen. Besteht nun diese Vorbereitung in der Thätigkeit
des Willens selber, so geht diese Thätigkeit der Bewegung
Gottes voraus. Gott mufs somit auf die Thätigkeit der Kreatur
warten, sich von der Thätigkeit der Kreatur zu der M i t-
wirkung bestimmen lassen. Gottes Konkurs verhält sich
stofflich. Dazu kommt die sonderbare Ansicht, dafs die
Ursache erst durch ihre Wirkung, nämlich der Wille durch
seine Thätigkeit gut oder schlecht disponiert wird. Bis jetzt
haben wir immer gehört, dafs aus einer gut oder schlecht
disponierten Ursache der Effekt heraustrete, somit die Disposition
der Ursache dem Effekte vorausgehen müsse. Nun erklärt
uns aber der Autor, dafs diese Disposition der Ursache von der
Wirkung herstamme. Daraus folgt unwiderleglich, dafs unser
Wille erst durch die Thätigkeit selber gut oder böse wird.
Von einer Doktrin dieser Art hat der hl. Thomas wahrhaftig nie

geträumt. Sie steht aber auch im hellen Widerspruche mit dem

Zusammenhange der Stelle selber. Denn es heifst da, wenn der
Wille sich in einer guten, gehörigen Disposition befinde, so folge
eine gute Thätigkeit. Was soll nun das Wort: „folgen"
bedeuten, falls der Wille durch die Thätigkeit selber gut
disponiert wird? Wozu wird er denn gut disponiert?
Vielleicht für die Bewegung Gottes? Die braucht der Wille gar
nicht mehr. Denn befindet er sich bereits in der Thätigkeit,
und dies ist der Fall, weil eben diese Thätigkeit die Disposition
bildet, so ist der Konkurs Gottes vollständig überflüssig. Der
Konkurs Gottes ist ja nur zu dem Zwecke notwendig, damit
eine Thätigkeit des Willens zu stände komme. 1st diese

Thätigkeit bereits als Disposition vorhanden, dann brauchen
wir wahrhaftig keinen Konkurs Gottes mehr, und niemand weifs,
wozu diese Disposition dienen soll. — Endlich spricht der heil.
Thomas an der genannten Stelle nirgends von der guten oder
schlechten Disposition der Willensthätigkeit, sondern des
Willens, damit eine gute Thätigkeit erfolge. Somit ist das eine:
„lucidum et planum", dafs der Autor die Wahrheit absichtlich
entstellt, die Auktorität des hl. Thomas arg mifsbraucht.

Eines indessen wollen wir genau zur Kenntnis nehmen. Der
Autor sagt nämlich S. 112, nisi enim uobiscum concurreret Deus
et eandem nobiscum operationem operaretur, actio nostra a nobis

24*



360 Die Neu-Thomisten.

reapse dici noil posset. Die „Thomisten" erklären, nisi Deus
nos de potentia in actum reduceret, ex potentia agentibus actu
agentes faceret, actio nostra a nobis reapse dici non posset.
Diese Potenz der „Thomisten'1 wird nun von den Molinisten auf
das heftigste bekämpft und als Tod der Freiheit ausgerufen. Nun
denn, vermag der Wille ohne Konkurs Gottes — non posset
sagt ja der Autor, wie P. Molina — nicht in Wirklichkeit
irgend eine Thätigkeit zu entwickeln, ist es dann nicht ebenso

um die Freiheit geschehen? Wie hat doch der Autor 8. 17 die
Freiheit definiert? Es heifst daselbst: Molinistae insuper ad

libertatem a necessitate in operando formalem et simpliciter dictam

quam maxime exigunt, ut in eo ipso signo rationis, quo voluntas
reipsa transeat in actum volendi, aut libéré non transeat in actum
volendi, possit etiam in concreto i. e. ratione habita omnium
momentorum quae voluntatem vere et physice afficiunt, reapse
non trau8ire in illum actum; aut contrario possit reapse
ransire in illum actum. 8. 112 aber lesen wir, dafs der
Wille ohne Konkurs Gottes reapse non posset elicere
actionem. Wie kommt also der Autor dazu, die „Thomisten" wegen
ihrer Doktrin zu bekämpfen? Sehr einfach; es geschieht aus
dem Grunde, weil sie die praemotio physica des hl. Thomas
und nicht den Simultan-Konkurs des P. Molina lehren. Das

„reapse elici non posse" ist natürlich etwas ganz anderes, wenn
es die „Thomisten", und etwas ganz anderes, wenn es die
Molinisten verteidigen. Noch dazu bemerkt der Autor S. 112, die
Thätigkeit könne, insoferne sie praecise von uns ausgeht, als
endgültig möglich betrachtet werden. Hören wir den Autor
selber. Itaque quoniam actio, quae est vere et identice nostra,
etiam a Deo procedit, potest considerari, ut reddens seipsam,
quatenus praecise a nobis procedit, ultimo possibilem.

Was unser Autor hier sagt, ist fürwahr nicht mehr
verständlich und de facto „non potest considerari". Denn eine actio,
die „procedit", ist mehr als „ultimo possibilis". Eine actio, die
„ultimo possibilis" ist, „non procedit". Am allerwenigsten aber
kann eine actio, die „procedit", sich selber „ultimo possibilem
reddere". Diese Widersprüche kann kein Mensch verdauen.
Leider stehen auf eben dieser Seite noch mehrere andere
Widersprüche. Macht sich nämlich die Thätigkeit, insofern sie praecise
von uns ausgeht, „ultimo possibilem", und eine blofs mögliche,
wenn auch „ultimo" mögliche Thätigkeit geht nicht hervor,
sondern immer nur eine wirkliche, so ist eben diese wirkliche
Thätigkeit nicht „vere et identice nostra", sondern nur die Thätigkeit

des göttlichen Konkurses. In dieser Weise wird aller-



Die Neu-Thomisten. 361

dings die „prioritas" Gottes und die „posterioritas" unserer
Thätigkeit gewahrt. Allein eben die Thätigkeit ist ja, insofern
sie praecise von uns ausgeht, nur „ultimo possibilis", somit nicht
wirklich? — Ferner eben diese Thätigkeit, die, insofern sie
von uns ausgeht, ultimo possibilis ist, soll nach der Versicherung
des Autors in ihrer Weise den angebotenen und bedingten Konkurs

Gottes determinieren. Wie kann das, was „ultimo possi-
bile" ist, ein anderes determinieren? wie kann dieses ultimo
po8sibile den genannten Konkurs Gottes bestimmeu, dafs
derselbe in der Wirklichkeit gerade auf diese Thätigkeit seinen
Einflufs geltend mache und in einen thatsächlich gewährten
und ausgeübten Konkurs übergehe? Liegt der Grund dafür
vielleicht darin, dafs eben diese unsere Thätigkeit „ultimo
possibilis" ist? Allein, diese possibilitas ultima hat der Autor früher
überhaupt gefordert, damit der Mensch, damit dessen Wille frei
sei. Weiters verlangt der Autor für die Freiheit, dafs der Wille
nicht praecise für diese oder jene Thätigkeit bestimmt werde.
Es widerspricht ganz einfach den Denkgesetzen, dafs ein, wenn
auch ultimo Mögliches die Thätigkeit eines andern bestimme.
Die stoffliche Bestimmung des göttlichen Einflusses durch den
Willen verwerfen ja die Molinisten. Nach der Ansicht unseres
Autors hätten wir es aber in Wahrheit nicht einmal mit einer
stofflichen Bestimmung zu thun, weil die Thätigkeit der
Kreatur ja gar nicht existiert, sondern blofs ultimo possibilis

ist. Dazu kommt, dafs gemäfs der Sentenz des Autors
die Thätigkeit des Willens als ultimo possibilis die Disposition
bildet für die Aufnahme der Bewegung Gottes. Derlei
Anschauungen lassen sich schlechterdings nicht mehr begreifen, ganz
abgesehen von der Behauptung, dafs die Actio, insofern dieselbe
praecise von uns stammt, sich selber zu einer ultimo
möglichen mache.

Wir werden darum bei der gewöhnlichen Auslegung der
Stelle des hl. Thomas bleiben müssen, welcher gemäfs die Potenz,
also der Wille, nicht durch seine eigene Thätigkeit, sondern
durch etwas anderes für die Bewegung Gottes disponiert wird.
Diese Disposition ist nun allerdings früher als die Bewegung
Gottes gemäfs der Art und Weise, nach welcher das stoffliche
Element früher ist als das formelle. Dieses stoffliche Element
„modifiziert" auch das formelle, denn: quidquid recipitur in ali-
quo, recipitur secundum modum recipient«. Indessen kann die

Thätigkeit der Kreatur niemals früher sein als die Thätigkeit

Gottes, weil die erstere ein Seiendes durch Anteilnahme,
ens per participationem, letztere dagegen ein Seiendes durch seine



362 Die Neu-Tliomisten.

Wesenheit, ens per essentiam bildet. Simpliciter früher ist
aber jederzeit die Form als der Stoff.

Kein „Thomist" bestreitet, dafs nach dein hl. Thomas der

„usus formalis" der Freiheit in der Thätigkeit des Willens
bestehe. Darum handelt es sich aber nicht zunächst, sondern um
den Übergang des Willens aus dem Zustande der Potenz in
jenen der Aktualität. Wir fragen in erster Linie darum, wie
und wodurch das agens in potentia ein agens in actu werde.
Der „usus" bildet dann den Effekt, die unmittelbare Wirkung
des agens in actu. Freilich, die Molinisten halten dafür, dafs
die Potenzen von Natur aus und beständig agentia in actu
ausmachen. Selbstverständlich bedürfen diese Potenzen dann weder
einer Vorherbestimmung, noch Vorherbewegung. Für diesen Fall
hat auch noch kein „Thomist" eine solche gefordert. Allein, die
Voraussetzung der Molinisten ist eine ganz falsche. Die Potenzen
oder Fähigkeiten der Kreaturen sind von Natur aus, und vielfach

auch sonst nicht agentia in actu, sondern blofs in
potentia. Wenn sie agentia in actu sind, hat, wie P. Kleutgen
selber gesteht, bereits eine Veränderung stattgefunden.
S. 106 spricht der Autor von der Ansicht einiger Molinisten,
die dahin geht, die Determinierung der Kreatur bestehe ihrem
ontologischen Wesen nach in der freien Fähigkeit mit der
realen Identität, die sich jetzt anders als früher für das
erkannte Objekt disponiere und konstituiere. Wie sich aber eine
Fähigkeit bei realer Identität jetzt anders als früher für
einen Gegenstand disponieren könne, das uns zu sagen hat der
Autor vergessen. Verhält sich eine Fähigkeit jetzt anders als

früher, so ist eben eine Veränderung eingetreten, die reale
Identität somit aufgehoben. Diese Veränderung aber hat
sich vollzogen auf Grund eines Seienden, eines ens, welches
zu der Fähigkeit hinzugekommen ist. Dieses Seiende nennen
wir Akt oder Form. Es ist vorübergehend, per modum trans-
euntis et intentionis in der Fähigkeit.

Der Simultan-Konkurs der Molinisten.
S. 113 lesen wir über den Konkurs Gottes: sine concursu

Dei actio nulla creaturae locum habere potest. Der
concursus oblatus necessario est multiplex et indifférons. Der
concursus actu exhibitus est cum actione creaturae re identifi-
cata. Allein diese beiden Konkurse Gottes, der oblatus und
exhibitus, bilden eigentlich doch nur einen Konkurs, der sich
indessen in einem doppelten Zustande befindet.

Hier haben wir ebensovielo Widersprüche und Unmöglich-



Die Neu-Thomisten. 363

keiten als Sätze vor uns. In der That! ,,Ohne Konkurs Gottes
kann keinerlei Thätigkeit der Kreatur zu stände kommen."
Daraus folgt dann, wollen wir von der Beweisführung des Autors
gegen die Thomisten Gebrauch machen, dafs der Konkurs Gottes
dem Geschöpfe erst die Fähigkeit oder Potenz mitteilt. Die
Kreatur kann nur darum etwas nicht, weil sie dazu keine

Fähigkeit oder Potenz hat. S. 17 aber fordert der Autor
für die Freiheit, dafs der Wille unter Voraussetzung aller
Momente, die denselben in Wahrheit und physisch affizieren, possit
reapse non transire in illum actum; aut contrario possit reapse
transire in illum actum. Warum bekämpft dann der Autor die
„Thomisten"? — Ferner, „der Konkurs Gottes ist ein vielfacher".
Wäre dem nicht so, bemerkt der Autor, so könnten wir in
dem Momente, in welchem wir diese eine Thätigkeit ausüben,
nicht that8ächlieh, reapse eine andere Thätigkeit setzen. Hat
es der Autor je zu stände gebracht, aufser der einen Thätigkeit,

welche er de facto vollzieht, in eodem signo reapse
eine andere Thätigkeit zu setzen? Mit andern Worten: hat der
Autor je im Leben zwei Thätigkeiten zugleich gesetzt,
denselben Gegenstand gewollt und nicht gewollt? Ein Widerspruch

dieser Art ist auch dem Konkurs Gottes unmöglich.
Besagt aber die Beweisführung des Autors nichts anderes, als
der Konkurs Gottes müsse aus dem Grunde ein vielfacher sein,
damit die Kreatur, während sie de facto die eine Thätigkeit
ausübt, in eodem signo reapse die Fähigkeit oder Potenz
beibehalte, eine andere Thätigkeit zu setzen, so ist der Beweis
für die Vielheit des Konkurses total mifslungen. Denn erstens

gibt der vielfache Konkurs Gottes der Kreatur nicht erst die

Fähigkeit oder Potenz für eine andere Thätigkeit, indem
die Geschöpfe diese Fähigkeit schon von Natur aus haben;
zweitens behalten sie diese Fähigkeit auch dann bei, wenn der
Konkurs nicht ein vielfacher ist. Der Konkurs Gottes gibt und
nimmt der Kreatur keine Fähigkeit oder Potenz. Ebensowenig

kann dieser Konkurs bewirken, dafs die Geschöpfe
zugleich thätig und unthätig seien oder zwei Thätigkeiten
zugleich setzten. Somit brauchen wir einen vielfachen Konkurs
durchaus nicht. Die Ansicht des Autors, der Konkurs Gottes
müsse deshalb ein vielfacher sein, weil sonst die Thätigkeit,
welche die Kreatur de facto ausübt, eine notwendige wäre,
ist eben nur eine blofse Behauptung, weiter nichts. Eine

notwendige könnte diese Thätigkeit nur dann sein, wenn der
Konkurs Gottes die Fähigkeit oder Potenz der Kreatur für
eine andere Thätigkeit zerstörte, was der Autor nicht zu



364 Die Neu-Thomisten.

beweisen vermag. Die Thätigkeit Gottes füllt nicht die ganze
Potentialität der Kreatur aus.

„Der Konkurs Gottes mufs überdies indifferent sein." Was
ist der Konkurs Gottes? Nichts anderes als die Bewegung oder
Thätigkeit Gottes. Was ist nun aber eine indifferente Bewegung?
Der reine Widerspruch. Wie der Autor selber aus der Theologie

oder aus der Moral weifs, kann man in abstracto von
indifferenten Handlungen, Bewegungen sprechen, allein derlei
Handlungen existieren weder, noch können sie existieren.
In in di vi duo gibt es nur ganz bestimmte Handlungen, die
ein ganz bestimmtes Ziel vor sich haben. Dies ist hier noch
umsomehr der Fall, als der Zweck oder das Ziel des göttlichen
Konkurses ja die Thätigkeit der Kreatur bildet. Es kann somit
auch die Thätigkeit der Kreatur nicht etwas Indifferentes
sein. Sowohl als Ziel, als auch als Thätigkeit schliefst sie

jede Indifferenz aus. Und wozu sollte auch dieser indifferente
Konkurs Gottes dienen? Der Konkurs Gottes ist nach unserm
Autor durchaus notwendig, damit die Kreatur eine Thätigkeit
zu stände bringe. Allein, ein indifferenter Konkurs,
angenommen, er existierte, könnte doch nie eine Thätigkeit bewirken.
Opus determinatum non sequitur nisi ex determinato agente.
Wie wenig indifferent dieser Konkurs Gottes ist, sagt uns
der Autor selber mit den Worten: unus est concursus, quem
Deus, quantum est ex parte sua, cum creatura exercere pa-
ratus est, si ipsa, quod suum sit simul praestet. Will also Gott
diesen Konkurs „exercere", so kann er unmöglich ein
indifferenter Konkurs sein, weil ein solcher „exerceri non potest".
Ebensowenig vermag die Kreatur, quod suum est, durch eine
indifferente Thätigkeit zu leisten. Handelt es sich wirklich
um das „exercere", so kann damit nur eine bestimmte Thätigkeit

oder Bewegung Gottes zu einem bestimmten Zwecke und
Ziele hin gemeint sein. Andernfalls will Gott einfach nicht,
non est paratus.

„Der Konkurs Gottes, welcher exhibitus heifst, bildet der
Sache nach eins und dasselbe mit der Thätigkeit der Kreatur."

Darauf antwortet der hl. Thomas mit einem: „impossibile
est". Impossibile est quod eorum quae sunt diversa secundum esse,
sit operatio una. Der Autor kann aber nicht bestreiten, dafs
Gott und die Kreatur „sint diversa secundum esse". Die Stelle
des hl. Thomas samt deren Begründung haben wir früher genau
angegeben.

Dieser concursus exhibitus ist immer „ad unum determinatus".

Ja, wie kann aber dann die Freiheit der Kreatur bestehen



Die Neu-Thomisten. 365

Der Autor macht ja fortwährend den „Thomisten" gegenüber
geltend, dafs die Thätigkeit oder Bewegung Gottes, die das

Geschöpf „ad unum determiniert", die Freiheit aufhöbe. Meint
vielleicht der Autor, dies treffe nur bei dem „concursus oblatus",
nicht aber bei dem „concursus exhibitus" zu? Sollte dies der
Fall sein, so müfsten wir antworten, dafs die „Thomisten" nicht
nach dem concursus oblatus, sondern nach dem exhibitus
fragen. Der concursus oblatus, quem Deus paratus est dare,
kümmert die „Thomisten" gar nicht. Es handelt ganz besonders
sich vielmehr um die thatsächliche, wirkliche Bewegung
Gottes, nicht um jene, welche Gott erst zu geben bereit ist.
Von dieser thatsächlichen Bewegung Gottes behauptet nun
der Autor gegen die Thomisten, sie determiniere den Willen
ad unum und zerstöre infolgedessen die Freiheit. Nun lesen
wir aber hier schwarz auf weifs, der concursus Dei exhibitus,
quem Deus reapse praestat, sei determinatus ad unum.

Was verstehen die Molinisten unter dem concursus oblatus?
Dieser Konkurs, als solcher, ist der ewige Beschlufs Gottes, der,
was ihn selber betrifft, durchaus wirksam ist und alle Thätig-
keiten und Wirkungen, deren die Kreatur in Rücksicht auf ihre
Natur und Fähigkeiten, je nach den Bedingungen, in welchen
sie sich befindet, fähig ist, physisch verursacht. Aber dieser
ewige, wirksame, physisch bewirkende Entschlufs Gottes ist ein,
in seiner Art von Seiten der sekundären Ursache, auf welche er
sich objektiv bezieht, bedingter Entschlufs. Gott will nämlich,
dafs dieser oder jener Akt durch den Willen der Kreatur
gesetzt werde, wenn dieser Wille sich, soviel an ihm ist, zur
Vollziehung dieses Aktes determiniert. Und unter eben dieser

Bedingung will Gott EinHufs nehmen und mitwirken zu
demselben Akte, soweit dies von Seiten des ersten Frincips notwendig
ist. So unser Autor S. 114.

In dieser Darlegung haben wir zunächst abermals einen

Widerspruch zu verzeichnen. Es heifst nämlich: „si ipsa
voluntas se8e ad eliciendum hunc actum, quantum ex ipsa est,
determinet." Nach dem soeben Gehörten bestimmt sich also der
Wille selber, diesen oder jenen Akt auszuführen; folglich geht
die Selbstbestimmung voraus und unterscheidet sich real von
der wirklichen Thätigkeit oder Setzung des Aktes, von dem

„elicere hunc actum". Allein S. 107 ff. hat der Autor den
Beweis zu erbringen versucht, dafs die Selbstbestimmung formell
in der Thätigkeit selber, im actus elicitus bestehe. Will demnach

der Autor konsequent vorgehen, den Widerspruch mit sich
selber vermeiden, so mufs er sagen : Gott will konkurrieren,



366 Die Neu-Thomisten.

mitwirken mit dem Akte des Willens, wenn der Wille seinerseits

diesen Akt setzt, „elicit". Dies ist der logisch richtige
Satz im Systeme der Molinisten. Allein, verhält sich die Sache
also, dann hängt der Konkurs Gottes thatsächlich von der
Thätigkeit der Kreatur ab. Der concursus oblatus wäre nicht
wirksam, physisch verursachend, bestimmte die Kreatur
nicht, soviel an ihr ist, sich zu dieser ihrer Thätigkeit. Es ist
der helle Widerspruch, zu sagen, von Seiten Gottes sei der
„concursus efficax et physice ei'ficiens", aber doch nur unter der
Bedingung, dafs die Kreatur, soviel an ihr ist, sich zu diesem
Akte determiniert. Wir wollen einmal zugeben, der Konkurs
sei von Seiten Gottes „efficax et physice elficiens". Wodurch ist
er es denn? Aus welchen Motiven hat Gott dieses „decretum
efficax et physice efficiens" gefafst? Entweder hängt dieses
Dekret Gottes von der Bedingung, beziehungsweise von der
Erfüllung der Bedingung durch die Kreatur, ab, wird es irgendwie

beeinflufst, und dann hängt der Wille Gottes thatsächlich
von der Kreatur ab, wird sein Wille durch den Willen der
Kreatur „efficax et physice efficiens". Oder die Setzung und
Ausführung dieser Bedingung durch die Kreatur hat keinerlei
Einflufs auf den Willen Gottes, dieser Wille hängt nicht davon
ab, und dann brauchen wir diese Bedingung nicht, denn das
decretum ist ohne diese Bedingung „efficax et physice efficiens".
Diese beiden Lehren vereinigen wollen, heilst den Widerspruch
predigen.

Der Autor meint, dieser bedingungsweise Konkurs Gottes
schliefse keine Schwäche und Unterwerfung Gottes unter die
Kreatur in sich, sondern sei nur ein Ausflufs der Güte Gottes.
Allein, dies ist nur in dem Falle richtig, als die Erfüllung der
Bedingung keinerlei Einflufs auf das decretum hat, den Willen
Gottes nicht bestimmt. In diesem Falle ist aber die Bedingung
überhaupt überflüssig, und das decretum aus sich, ab intrin-
scco „efficax und physice efficiens". Hängt aber das decretum
in irgend einer Weise von der Bedingung ab, so ist die
Unterwerfung Gottes unter die Kreatur ein für allemal besiegelt.
Ebenso unrichtig ist die weitere Behauptung des Autors, es sei
nicht notwendig, dafs die Kreatur früher als thätig sich
erweise, Gott zum Konkurse anrege. Denn ein bedingter Konkurs

läfst sich gar nicht anders denken, als dals entweder zwei
auf Kommando, oder der andere erst dann in Thätigkeit übergeht,

wenn er den einen bereits in der Thätigkeit begriffen
erblickt. Darum bemerkt ja P. Herice, S. J., wie wir früher
gehört haben, dafs dieser bedingte Konkurs Gottes einfach



Die Neu-Thomisten. 367

nicht begreiflich, non intelligibilis, sei. Und in der That verhält

sich die Sache so. Wir können doch nicht annehmen, dafs
Gott und die Kreatur wie auf Kommando, wie es beim Militär
Sitte ist, sich zur Thätigkeit anschicken. Somit kann nur
entweder die Thätigkeit Gottes, oder jene der Kreatur früher
sein. Die Thätigkeit Gottes darf aber nach den Molinisten
nicht früher sein, denn sie würde die Freiheit der Kreatur
aufheben. Folglich ist die Thätigkeit der Kreatur früher. Das

Beispiel, welches der Autor angeführt, ist so ungeschickt als nur
möglich. Dieses Beispiel würde, falls es den Molinisten damit
Ernst ist, ihr ganzes Lehrgebäude zum Einstürze bringen. Der
Autor sagt nämlich: „die Fähigkeit des Willens, von der
zuvorkommenden Gnade angeregt, bringt einen übernatürlichen Akt
der Liebe Gottes hervor, indem die Gnade auf diesen Akt Ein-
flufs nimmt. In eben diesem Momente wirkt aber auch der
übernatürliche habitus der Liebe. In ähnlicher Weise müssen
wir uns denken, dafs die Potenz Gottes, gleichsam ein
gewisser habitus, allen Dingen und dem Willen des Menschen
innerlichst innewohnend, und mit ihnen verbunden, bei jeder
Thätigkeit der Kreatur mitwirkt. Die Potenz Gottes verhält sich
zu jeder geschöpflichen Ursache, wie die Wesenheit der Seele
zu ihren Potenzen, vorausgesetzt, dafs diese sich real von ihren
Potenzen unterscheidet."

Dieses Beispiel des Autors ist so falsch als nur möglich.
Zum ersten bildet die Gnade das principium radicale des
übernatürlichen Aktes, der habitus der Liebe ist das principium pro-
ximum des actus charitatis. Allein, diese beiden Faktoren
genügen nicht, dafs ein wirklicher Akt oder de facto gesetzt
werde, andernfalls wäre der Mensch in der Gnade, beständig,
ohne Unterbrechung mit Bezug auf den Akt der Liebe in
Thätigkeit, was wahrlich niemand behaupten kann. Zum
zweiten ist die Gnade der Natur und Kausalität nach früher
als der habitus charitatis, denn, wie S. Thomas lehrt, bildet die
Gnade die Wurzel der Tugenden, und letztere gehen in
ähnlicher Weise aus der Gnade hervor, wie die Fähigkeiten oder
Potenzen aus dem Wesen der Seele. Die Molinisten aber
bestreiten, dafs der Konkurs Gottes der Natur und Kausalität nach
früher sei als die Thätigkeit der Kreatur. Beide sind vielmehr
zugleich, nach unserm Autor sogar re identificata. Zum
dritten ist die Liebe ein habitus, der ein vollkommenes festes
Sein in der Potenz hat, in welcher er sich befindet. Allein, die
Bewegung Gottes, der Konkurs, hat kein fixes, sondern nur ein
vorübergehendes Sein, wie S. Thomas ausdrücklich bemerkt, und



368 Die Neu-Thomisten.

auch die Erfahrung lehrt, indem sonst der Mensch fortwährend,
ununterbrochen den Akt der Liebe thatsächlich ausüben
müfste. Vgl. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. ad 7. Die
Potenz Gottes mit einem habitus vergleichen, das kann wirklich
nur den Molinisten einfallen. Um nichts besser ist der Vergleich
der Potenz Gottes mit der Seele hinsichtlich ihrer Fähigkeiten
oder Potenzen. Alles, was der Autor hier anführt, berührt die
Fähigkeit oder Potenz oder „se tenet ex parte potentiae",
vervollständigt das Thätigkeitsvermögen. Der Xonkurs Gottes
aber vervollständigt nicht das Vermögen zu der Thätigkeit.
Diese ist vielmehr ohne Konkurs Gottes schon vollkommen kom-
plet für die Thätigkeit. Folglich können wir uns die „potentia
divina" nicht als „quemdam habitum" denken. Nach den
Molinisten wirkt Gott gar nicht auf die Potenz als Potenz.

Will demnach Gott nur unter der Bedingung konkurrieren,
dafs die Kreatur ebenfalls will, so macht er seinen Willen von
der Kreatur abhängig. Dies aber kann er nicht. Gott kann
unmöglich sich durch die Kreatur zu etwas bestimmen lassen.
Niemals kann darum die Kreatur den Grund abgeben, dafs
Gott sich absolut entschliefst, efficaciter und als physisch
efficiens mitzuwirken. Darum ist es nichts als eine
Irreführung, wenn die Molinisten behaupten, der Wille Gottes,
das decretum, sei von Seiten Gottes ein absolutes und
wirksames. Ein solches ist es nur, indem es von der Zustimmung,
von dem consensus der Kreatur bestimmt wurde. Thut die
Kreatur von ihrer Seite nicht alles, so ist auch das decretum
selber ein unwirksames, durch die Bedingung, die von der
Kreatur nicht eingehalten wurde, in seiner Absolutheit
beeinträchtigtes decretum. Ein Beispiel wird die Sache klar
machen. Ich will einen Kaufvertrag mit einem andern ab-

schliefsen, aber unter der Bedingung, dafs dieser andere seine

Ansprüche nicht zu hoch spannt. Ich weifs indessen voraus,
dafs die Forderungen des andern mir vollkommen entsprechen.
Darum will ich den Kaufvertrag absolut und in wirksamer
Weise zur Ausführung bringen. Wer wird nun leugnen, dafs
die Leistungen des andern bestimmend auf meinen Entschlufs
einwirken? Hier von einem absoluten und unabhängigen
Willen zu sprechen, kann keinem vernünftigen Menschen in den
Sinn kommen. Ja, mein Entschlufs ist ein absoluter, wirksamer,
allein das Motiv, warum er dieses ist, bildet das mir erwünschte
Entgegenkommen des andern Teiles. Durch dieses Entgegenkommen

ist mein Wille ein absoluter, wirksamer geworden.
Wollte demnach jemand so ohne weiteres meinen absoluten,



Die Neu-Thomisten. 369

wirksamen Entschlufs anerkennen und hervorheben, so würde
er sich und andere betrügen. So verhält sich die Sache auch
mit Bezug auf den Willen Gottes. Darum ist es eine Täuschung
und Irreführung anderer, wenn die Molinisten fortwährend
behaupten, das decretum Gottes sei „ex parte sua etficax et physice
eificiens", aber von Seiten der Kreatur, des Gegenstandes bilde es
ein decretum „conditionatum". Das decretum Gottes ist ein
absolutes und wirksames, ja, aber es ist ein solches geworden
durch die Voraussicht der Zustimmung der Kreatur. Diese
Zustimmung macht es zu einem absoluten und wirksamen Dekret.
Die vorausgesehene Zustimmung bildet für Gott den Beweggrund,

dafs er absolut und wirksam will. Darum kann man
in diesem Falle nur von einem durch die Kreatur bewirkten
absoluten und wirksamen decretum Gottes sprechen. Alles andere
ist leeres Gerede. Gott sieht voraus, dafs mit der Kreatur sich
dieses und jenes ausführen läfst. So sagt er sich denn, gut,
8chliefsen wir ab, thun wir mit. Es ist unser ernster, aufrichtiger
Wille. Das decretum Gottes ist an und für sich selber ein
bedingtes, nicht aber ein absolutes.

Dafs wir mit dieser unserer Auffassung mit Bezug auf die
Theorie der Molinisten im vollen Rechte sind, beweist der Autor
durch den zweiten Vergleich, den er der moralischen Ordnung
entnimmt. Gott will und wollte von Ewigkeit her, dafs,
soweit es von ihm abhängt, jede Thätigkeit und jeder Effekt
der sekundären Ursache ausgeführt werde und zu stände komme,
wenn nur die Kreatur das, was von ihrer Seite erforderlich
ist, um diesen Effekt zu bewirken, von ihrer Seite aus leistet.
Damit ist die Abhängigkeit Gottes von der Kreatur doch

gewifs klar genug an den Tag gelegt. Jemand will sich
vermählen. Er kann es natürlich nur thun, wenn der andere Teil
seine Zustimmung gibt. Er sieht aber mit aller Gewifsheit voraus,

dafs dieser andere Teil seinen consensus geben wird. Folglich

ist dieser sein Entschlufs, zu heiraten, ein durchaus absoluter

und wirksamer. Ist diese Schlufsfolgerung ohne weiters
eine richtige? Nein, durchaus nicht. Sein Wille, der ernste,
aufrichtige Wille hängt ab von der Zustimmung des andern
Teiles. Darum wäre es ganz und gar falsch, zu sagen, dieser
Mensch habe einen absoluten, wirksamen Willen. Diesen Willen
macht eben die bestimmte Zusage zu einem absoluten, folglich
abhängigen. Dieser Mensch kann, ohne mehr als halb
verrückt zu sein, nicht im vorhinein durchaus heiraten wollen
ohne Rücksicht und Gewifsheit bezüglich der Beistimmung

des andern Teiles. Gerade darum ist sein Wille dieser



370 Die Neu-Thomisten.

Beistimmung untergeordnet, von ihr abhängig, nicht aber
in sich absolut. Andererseits aber kann diesem Willen auch
die Absolutheit im Sinne von wahr und ernstlich nicht
abgesprochen werden. Die Molinisten bewegen sich nun
fortwährend in diesem Trugschlüsse herum und behaupten mit
aller Hartnäckigkeit, das decretum Gottes sei von seiner Seite
aus ein durchaus absolutes und physisch wirksames. Das Wort:
absolut und physisch wirksam wird nämlich in der Bedeutung
von ernstlich und aufrichtig gefafst, als wäre dies so ohne weiters
eins und dasselbe. In Wahrheit setzt die Theorie der Molinisten
die Bedingung in das decretum Gottes selber hinein, ordnet sie
dieses decretum der Kreatur unter und macht es durchaus von
ihr abhängig, somit selber zu einem bedingten.

Dies geht umsomehr aus dem Umstände hervor, als dieses
decretum ein allgemeines, ein „decretum generale" ist, wie die
Molinisten selber behaupten. Dieses decretum heifst aus dem
Grunde ein allgemeines, weil durch dasselbe nicht blofs zu
einem Akte der Konkurs angeboten wird, sondern zu mehreren
oder auch zu allen, welche die freie Potenz hinsichtlich des
dargestellten Gegenstandes hic et nunc setzen kann. Dafs nun
die Kreatur überhaupt hic et nunc nur einen, nicht mehrere
oder sogar alle Akte setzen kann, davon scheinen die
Molinisten nichts zu wissen. Vgl. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. 1.

ad 16. 18. 19. Dieses decretum Gottes bezieht sich auch nicht
auf alle Akte, die in individuo, sondern die in specie möglich

sind. Und es umfafst diese Akte nicht im allgemeinen,
confuse, sondern im einzelnen, in particulari. Es bezieht sich
auf den bestimmten und singulären Akt in den einzelnen Arten.

Da soll sich nun auskennen, wer es vermag. Das decretum
Gottes, ex parte sua efficax et efficiens, ist ein „decretum
commune ad plures actus" und bezieht sich nichtsdestoweniger „ad
singulos actus in individuo". Wie dann eben dieses decretum
noch „multiplex et indifferens" sein könne, läfst sich absolut
nicht begreifen. Nach den gewöhnlichen Gesetzen ist das
commune nicht particulare, und das particulare nicht commune. Noch
dazu erstreckt sich dieses decretum „generale" nicht auf alle
Akte, die „in individuo", sondern nur, die „in specie" möglich
sind. Nichtsdestoweniger umfafst es „in particulari" den be
stimmten singulären Akt in den einzelnen Arten. Ein
indifferentes decretum bezieht sich gemäfs den üenkgesetzen
auf alle „in individuo" möglichen Akte, nicht blofs „in specie".
Ebenso hat das indifferente decretum keinen bestimmten,
einzelnen Akt „in particulari" vor Augen. Zu allem Überflusse



Die Neu-Thomisten. 371

ist dieses sonderbare decretum nicht schlechthin für die Thätig-
keit, sondern nur für die Mitthätigkeit bestimmt. Und dies
nicht einmal absolut, sondern nur, wenn die Kreatur ebenfalls

mitthätig sein will. Das einemal ist es absolutes, dann wieder
bedingtes decretum.

Was nun, wenn der Wille nicht mitthätig sein will? Dann
steht Gott einfach der Kreatur machtlos gegenüber. Es ist
dann um Gottes Allmacht geschehen. Der Wille oder das
decretum Gottes ist nach den Molinisten indifferent, cum quadam
exercitii indifferentia, sagt der Autor S. 119. Es erstreckt sich
auf keinen Akt in bestimmter Weise mehr als auf die
andern. Darum bleibt es ganz und gar der Bestimmung oder
Determinierung der sekundären Ursache überlassen, dafs dieses
decretum Gottes mit Bezug auf diese Thätigkeit und diesen

Effekt, oder hinsichtlich einer andern Thätigkeit und andern
Wirkung thatsächlich zu einem wirksamen wird. Sed

num relate ad hanc actionem et hunc effectum, aut ad aliam
actionem aliuinque effectum reapse efficax evasurus sit, id prorsus
determination! secundae causae relinquitur. Da haben
wir's ja. Der Konkurs Gottes ist indifferent, aus sich unwirksam,

und er wird erst zu einem wirksamen durch die
Determinierung der sekundären Ursache. Determiniert diese ihn nicht,
so bleibt er indifferent und unwirksam. Aber ex parte sua ist
er efficax und physice et'ficiens. Damit ist Gottes Ohnmacht
ein für allemal festgestellt. Die Molinisten bestreiten lieber
Gottes Allmacht, als dafs sie die innere Wirksamkeit seines
Willens zugäben. Der Mensch mufs mächtiger sein als Gott
selber. Bemerken wollen wir nur noch, dafs der Autor genau
zwei Zeilen später wiederum schreibt, die Determinierung
der sekundären Ursache geschehe aktiv und physisch ebenfalls
von Gott, nicht von der genannten Ursache allein. Abermals
einige Zeilen später heifst es, der kreatürliche Wille sei durchaus

unbestimmt, setze weder schlechthin, noch voraussetzungsweise,

ex praesuppositioDe, einen andern Akt voraus, sondern
gehe einzig und allein auf Grund seiner aktiven Indifferenz
in einen Akt über, wann und in welchen er selber will. Dies
alles wird uns auf einer und derselben Seite geboten! Zuerst
macht die Determinierung der Kreatur den Konkurs Gottes zu
einem wirksamen; dann bewirkt Gott in wirksamer Weise, bringt
also eben dieser Konkurs wirksam die Determinierung des

kreatürlichen Willens hervor. Endlich bewirkt der durchaus
unbestimmte Wille einzig und allein aus seiner Unbestimmt-



372 Die Neu-Thomisten.

heit den Anfang eines Aktes, wann und welchen er eben will.
Dazu läfst sich natürlich nichts mehr bemerken.

Fürwahr! Der dargebotene Konkurs Gottes ist von seiner
Seite aus „efficax et physice efficiens". Alles, was an
Wirksamkeit und physischer Ursächlichkeit bei der Schöpfung und
Hervorbringung vorhanden ist, das alles Btammt vom Willen
Gottes und seinem Dekrete. Wir müssen nun fragen: ist die
Determinierung der Fähigkeiten zu ihren entsprechenden Thätig-
keiten in den Geschöpfen etwas Positives, Reales; oder bildet
sie nichts Positives, Reales? Trifft ersteres zu, dann stammt die
efficacia und physica efficientia dieser Determinierung von Gott.
Allein, die Molinisten bestreiten auf das entschiedenste, dafs Gott
die Fähigkeiten der Kreaturen, namentlich der freien, wirksam
und physisch determiniere. Ist aber letzteres der Fall, so
unterscheidet sich die determinierte Fähigkeit in nichts von der nicht
determinierten, was die Molinisten, wie P. Kleutgen und Pesch,
wiederum leugnen, indem sie eine Veränderung der Fähigkeit
verteidigen. Ferner, Gott kann wollen, und zwar schlechthin
und absolut, dafs dieser Akt, von diesem Willen, in dieser
Zeit, und auf diese Weise hervorgebracht werde, so dafs Gott
wirksam seinen Einflufs geltend macht und den menschlichen
Willen determiniert. Diese Auffassung des göttlichen Willens
lassen wir, sagt der Autor 8. 115, in keiner Weise zu. — Potest

porro divina voluntas, dum vult actum aliquem humanae voluntatis

fieri, se habere dupliciter. Kam ut talis actus a tali volun-
tate tali tempore, tali modo etc. fiat, id potest velle si m plie iter
et absolute, atque applicando ita suam omnipotentiam, ut effi-
caciter influât et secum ferat ac determinet humanam volun-
tatem, ut simul in eundem actum influât. Hic modus in liberis
actibus nostris a nobis non admittitur.

Wie stimmt nun diese Stelle zu der auf S. 114
niedergeschriebenen, worin gesagt wird: quidquid eft'icaciae et phy-
sicae ef'ficientiae ad res creandas et producendas divinitus
procedit, id a Dei voluntate ejusque decreto procedit? Wie
stimmt diese Stelle zu der andern auf S. 115, worin es heifst,
der Einflufs Gottes erstrecke sich auf alles „quod verae physicae
entitatis, actualitatis, realitatis quomodocunque tandem in illa
actione illoque voluntatis creatae actu inveniatur"? Gott wirkt
ja gar nicht „efficaciter" ein? Gott „determiniert" den Willen
nicht? — Gott verpflichtet sich nur dann mitzuwirken, wenn
der Wille von seiner Seite alles das leistet, was ihm möglich
ist zur Hervorbringung und Vollendung eines Effektes: dummodo
item creatura id, quod ipsius est, ad elliciendum perficiendumque



373

ilium effectum praestet. A. a. 0. S. 116. Wessen ist nun die
Kreatur „capax"? was ist „ipsius"? was kann sie „von ihrer
Seite aus leisten"? Gar nichts, antwortet der Autor
unmittelbar darauf, wollte es Gott nicht von Ewigkeit her in
wirksamer Weise. Hoc ipsum vero creatura praestare non posset
realiter, nisi quidquid verae entitatis et realitatis in illa actione
ut sic illoque effectu creaturae invenitur, Deus id omne pro sua
parte jam ab aeterno, ut suo tempore fieret et esset, efficaciter
voluisset. Also vorhin wurde uns gesagt, Gott wolle nicht
„efficaciter influere" ; jetzt will Gott wiederum „efficaciter".
Nebenbei gesagt, ist es ganz und gar unbegreiflich, dafs Gott
der Kreatur Bedingungen vorschreibt, Forderungen an sie stellt,
welche die Kreatur „realiter praestare non potest", die ganz und
gar vom „voluntas Dei efficax" abhängen, und dieser voluntas
Dei ist indifferent quantum ad exercitium.

Zufolge S. 116 sieht Gott auf das deutlichste alle Akte in
der Art und in individuo voraus, welche dieser menschliche Wille
in diesem Zeitmomente, mit diesem Objekte und unter diesen
Umständen hervorbringen kan n. Das Wort: „kann", potest, hat
der Autor mit Sperrdruck hervorgehoben. Früher dagegen hat
der Autor fortwährend erklärt, Gott sehe auf das bestimmteste
voraus, was der menschliche Wille unter den genannten
Bedingungen thun werde. Offenbar sind dem Autor „thun können"
und „thun werden" vollkommen identische Dinge. Darum
erklärt sich manches rein Unbegreifliche im Autor ganz von
selber. Der kreatürliche Wille „realiter praestare non potest"
alles das, was Gott als Bedingung seiner Mitwirkung gestellt
hat. Er kann es nur, weil Gott von Ewigkeit es „efficaciter"
gewollt hat. Nichtsdestoweniger bildet den terminus dieses

wirksamen göttlichen Willens nicht schlechthin die Thätig-
keit, sondern nur die Mitthätigkeit, wenn nämlich die Kreatur
selber mitwirken will. Non determinatur tale decretum sim-

pliciter ad agendum, sed coagendum, utique si arbitrium creatum
coagere voluerit. A. a. 0. S. 118. Von Seiten Gottes indessen
ist dieses Dekret ein absolutes, nur der Akt des Willens,
also das decretum ist ein bedingtes. Aliunde non obstat, quod
sit conditionatum, quia, quantum est ex parte Dei est absolutum.
Nam si potentia executiva seu activa Dei ad extra est distincta
ratione a voluntate, et per hanc applicatur ad agendum, per ilium
actum conditionatum manet applicata et exposita ad influendum
ad talem actum.

8. 119 ist es aber wiederum nichts mit der Ansicht, dafs
Gott „distinetissime praevidet omnes actus in specie et in indi-

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 25



374

viduo, quos haec voluntas humana in hoc momento temporis cum
hoc objecto aliisque circumstantiis efficere potest". Vielmehr:
„habet Deus scientiam mediam, vi cujus praescit, quid singulae
creaturae liberae in singulis occasionibus, positis omnibus ad
agendum necessariis, reapse sint acturae et electurae." Noch
mehr!

S. 119 wird uns gesagt, wozu der dargebotene Konkurs
Gottes eigentlich dient. Nämlich, böte Gott seinen Konkurs dem
Geschöpfe nicht zu allen Arten an, applizierte er
denselben nicht auf das Innerste dem Willen, so fehlte
dem Geschöpfe, dem Willen eo ipso die nächste, adäquate
Potenz, und damit die Freiheit für die Akte. So nach
P. Suarez und Lessius. Welchen Grund haben diese Autoren
für ihre Ansicht? Ohne den angebotenen Konkurs Gottes
entbehrte die Potenz eines Momentes, welches wesentlich für die
Thätigkeit im voraus gefordert wird. Etenim careret jam po-
tentia aliquo momento praevie ad agendum essentialiter requisito.

Nichts beweist besser die Inkonsequenz, das Widerspruchsvolle
im ganzen System der Molinisten, als diese zwei Sätze.

Durch nichts wird das Unrecht der Bekämpfung der „Thomisten"
klarer dargethan als durch die soeben vernommene Ansicht der
Hauptvertreter des Molinismus. Den Thomisten wird beständig
der Vorwurf gemacht, sie leugneten, dafs die Kreaturen ohne
die Vorherbewegung und Vorherbestimmung Gottes zu irgend
einer Thätigkeit das Vermögen, die Fähigkeit oder Potenz
zu der Thätigkeit besäfsen. Von den „Thomisten" wird das

gerade Gegenteil verteidigt. Denn sie sagen, den Kreaturen
seien die Fähigkeiten oder Potenzen schon von Natur aus,
bei der Schöpfung in nächster und adäquater Bedeutung
mitgeteilt worden. Sie lehren weiter, dafs durch die praemotio oder
praedeterminatio physica Gottes an den Fähigkeiten oder Potenzen
der Kreaturen durchaus nichts geändert werde, sondern die
praedeterminatio sich vielmehr nach der Natur und Beschaffenheit
der Potenzen richte. Die Potenzen der Kreaturen bildeten ihrem
innersten, eigensten Wesen nach das nächste, adäquate
Princip der Thätigkeit. In hoc consistit ratio potentiae ut sit
proximum principium operis et non primum. I. Sent. d. 45.

q. 1. a. 3. ad 2. Sicut Dionysius dicit ad divinam Providentiam
non pertinet naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde
omnia movet secundum eorum conditionem. Diese Grundsätze
werden von den „Thomisten" so oft und nachdrücklich betont,
dafs einer mehr als farbenblind sein miifste, wären ihm dieselben
unbekannt geblieben.



375

Dagegen behaupten gerade die Molinisten das, was sie den
„Thomisten" vorwerfen. Denn wir hören von ihnen, die Kreatur
habe ohne Konkurs Gottes gar keine nächste und adäquate
Potenz und infolgedessen keine Freiheit; ohne diesen Konkurs

mangle der Potenz ein wesentliches und dem Handeln
vorausgehendes Requisit. Die „Thomisten" erklären, die
Bewegung Gottes gehe der Natur und Kausalität nach der
Bewegung und Thätigkeit der Kreatur voraus. Dies wird nun
von den Molinisten bekämpft. Ihrer Doktrin gemäfs sind beide
zugleich. Allein, was lesen wir hier? Da heifst es, der Konkurs

Gottes bilde ein wesentliches praevie ad agendum
notwendiges Requisit. Die „Thomisten" behaupten, die Bewegung
Gottes affiziere innerlich die Potenz, den Willen. Auch dies
wird von den Molinisten in Abrede gestellt. Nach ihnen bezieht
sich der Konkurs Gottes nur auf den Akt, nicht aber auf die
Potenz. Hier lesen wir: si Deus suum concursum non intime
voluntati applicaret etc. Und das Merkwürdigste an der
ganzen Sache ist dabei noch, dafs dieser dem Willen innerlichst
applizierte, praevie ad agendum essentialiter requisitus concursus
trotzdem quantum ad exercitium indifferent bleibt, also keine
bestimmte Wirkung hervorbringt. Warum Gott ihn dann
intime voluntati appliziert, ist freilich nicht mehr zu begreifen.

Ebensowenig verständlich ist es, wenn gesagt wird, der
Konkurs Gottes, also der Wille Gottes sei nicht insofern ein
indifferenter zu nennen, als er etwa sich auf einen
unbestimmten Gegenstand, unbestimmt auf die Thätigkeiten und
Wirkungen der freien Kreatur bezöge; sondern nur insofern er
diese bestimmten Thätigkeiten und Wirkungen mit einer gewissen
subjektiven Indifferenz, cum quadam exercitii indifferentia, im

Auge hat. Ein decretum, der Beschlufs oder Willensakt
Gottes cum quadam exercitii indifferentia ist eben kein Ent-
schlufs, kein Willensakt. Ein Wille mit dieser Eigenschaft will
nichts. Man könnte ihn höchstens eine Velleität nennen. Aber
eigentlich ist er nicht einmal das. Denn solange er sich in der

genannten Indifferenz befindet, ist er in der Potenz, nicht aber
in actu. Überdies, wie armselig und schwach mufs dieser Wille
Gottes sein, wenn seine Wirksamkeit ganz und gar von der
sekundären Ursache, von der Determinierung dieser Ursache
abhängt! Sed num relate ad hanc actionem et hunc effectum, aut
ad aliam actionem aliumque effectum reapse efficax evasurus
sit, id prorsus determinationi secundae causae relinquitur.

Obgleich das Wirksammachen des göttlicheu Konkurses
ganz und gar der Determinierung der sekundären Ursache



376 Die Neu-Thomisten.

überlassen bleibt, so ist doch diese Determinierung der sekundären

Ursache, nach der Versicherung des Autors, nicht aus-
schliefslich das Werk der sekundären Ursache, sondern auch die
That des.göttlichen Konkurses. Selbstverständlich kann sie dieses
letztere nur in unwirksamer Weise sein. Denn wirksam
wird der Konkurs Gottes erst durch die Determinierung der
zweiten Ursache. Folglich kann dieser Konkurs unmöglich die
wirksame Ursache der Determinierung selber sein. Völlig
unbegreiflich ist darum die Behauptung des Autors auf S. 120,
diese Determinierung der sekundären Ursache erfolge auch von
seiten des Konkurses Gottes aus wirksam, efficienter. Es darf
uns daher auch nicht wunder nehmen, wenn wir S. 121 den
Satz lesen: potest etiam dici et porro dici debet, causam primam
determinari a causa secunda si spectes actuale exercitium
concursus oblati. Auf welche Weise bewirkt nun die sekundäre
Ursache, dafs der Konkurs Gottes „reapse efficax evadat"? Worin
besteht die Determinierung des Konkurses Gottes durch die
Geschöpfe? In einem aktiven und wirksamen Einflüsse nicht,
erklärt unser Autor S. 121. Das ist nun ganz merkwürdig.
Der Konkurs Gottes ist in sich unwirksam, wird erst durch die
Determinierung der sekundären Ursache ein thatsächlich
wirksamer, und eben diese Determinierung ist gleichfalls nicht eine
aktive und wirksame. Wie kann denn eine nicht aktive und
nicht wirksame Ursache den Konkurs Gottes zu einem
wirksamen machen? Diese Determinierung inufs man dahin
verstehen, bemerkt der Autor weiter, dafs Gott selber seinen
höchsten und allgemeinen Konkurs den zweiten Ursachen
anbequemt. Allein, das steht im hellen Widerspruche mit dem
Satze, dafs die Wirksamkeit dos göttlichen Konkurses ganz
und gar der Determinierung durch die zweiten Ursachen
überlassen bleibe.

Wir stofsen somit überall auf dieselbe Erscheinung: was auf
der einen Seite als Wahrheit hingestellt wird, das wird auf der
nächstfolgenden, oft nur einige Zeilen später, wieder in Abrede
gestellt und verworfen. Darum ist es gauz einfach unmöglich,
anzugeben, was die Molinisten eigentlich wollen, was sie im Grunde
lehren. Sie sind weder unter sich, noch jeder mit sich selber
einig, zu welcher Anschauung sie sich bekennen sollen. Einig
sind sie nur in der Bekämpfung der „Thomisten". Um dies
aber fertig zu bringen, stellen sie die grundlose, durch nichts
bewiesene und beweisbare Doktrin auf, die Frädeterminierung
Gottes restringiere und adstringiere, mit andern Worten:
nötige die freie Kreatur zu einem der beiden Gegensätze. Diese



Die Neu-Thomisteii. 377

Doktrin ist leider auf Sand gebaut. Denn notwendig wird
eine Kreatur nur dann bestimmt, zu Einem restringiert und ad-
stringiert, wenn deren Empfänglichkeit oder Potentialität durch
diese eine Form vollständigt erschöpft oder ausgefüllt erscheint.
Und gerade dies ist es, was der hl. Thomas mit Bezug auf die
freien Geschöpfe ausdrücklich bestreitet. Die betreffenden Stellen
haben wir früher genau angegeben, wir brauchen sie darum nicht
noch einmal zu wiederholen.

Die zweite durchaus unbewiesene und unbeweisbare
Behauptung der Molinisten ist die, dafs die Fähigkeiten oder
Potenzen der Kreaturen durch die Thätigkeit selber in actu
gesetzt, formell und in actu konstituiert oder agentia in actu
werden. Auch diesbezüglich haben wir die Lehre des hl. Thomas
bereits vernommen. Diese Ansicht der Molinisten widerstreitet
dem Begriffe und innersten Wesen der Thätigkeit, als einem
aus dem Agens heraustretenden Seienden; widerspricht dem
Begriffe und Wesen eines formell konstitutiven Princips : steht
endlich im hellen Widerspruche mit der Thätigkeit, als dem

Effekte, der Wirkung einer Potenz in actu. Vgl. I. Sent,
d. 32. q. 1. a. 1.

Betrachten wir die Sache etwas genauer, so werden wir
finden, dafs erstens die „Thomisten" das gar nicht lehren, was
die Molinisten von ihnen behaupten; dafs zweitens die Molinisten
ganz dasselbe besagen, was sie den „Thomisten" zum Vorwurfe
machen: dafs endlich die Molinisten gerade dasjenige verteidigen,
was in der That höchst tadelnswert wäre, falls die „Thomisten"
es thatsächlich lehrten.

Zum ersten: die „Thomisten" leugnen nicht, dafs die Kreaturen

ohne praemotio und praedetermiuatio physica die Fähigkeit
oder Potenz für eine Thätigkeit haben im wahren und

vollen Sinne des Wortes: Fähigkeit, Potenz. Ebensowenig
bestreiten sie diese Fähigkeit oder Potenz für die Unthätigkeit
unter der praemotio und praedeterminatio physica, die potentia
proxima et adaequata.

Zum zweiten: die Molinisten dagegen behaupten, dafs die
Kreaturen ohne Konkurs Gottes gar keine nächste, adäquate
Fähigkeit oder Potenz, infolgedessen auch keine Freiheit besitzen.

Zum dritten: besitzt die Kreatur ohne Einflufs Gottes gar
keine Fähigkeit oder Potenz, so hat Gott dieselbe sehr mangelhaft

ausgestattet und ihrer Natur und Wesenheit nicht einmal
das gegeben, was sie notwendig braucht, um thätig sein zu
können. Allerdings ist es dann um die Freiheit der Geschöpfe



378 Die Neu-Thomisten.

herzlich schlecht bestellt. Denn die Gebote Gottes stützen sich
auf die freien Fähigkeiten oder Potenzen der Kreaturen. Endlich
lallt auch Gottes Allmacht, wenn Gott nicht im stände ist,
die Kreatur frei zu determinieren. Die „Thomisten" dagegen
behaupten, dafs Gott gerade wegen seiner Allmacht bewirke,
dafs die Kreatur nicht blofs überhaupt, sondern dal's sie auch
frei bewegt werde. Wie er darum das Sein, so kann er auch
den Seinsmodus den Geschöpfen mitteilen. Denn auch dieser
modus bildet ein Seiendes. Mit diesem „modus" hat Gott die
Geschöpfe von Natur aus eingerichtet.

Allerdings, etwas kann Gott nicht machen, nämlich, dafs
die Kreatur erste Ursache ihrer Thätigkeit sei, dafs die
Geschöpfe sich selber aus der Potenz, aus dem Zustande der
„ltuhe" in den Akt, in den Zustand der Aktualität überführen.
Denn Gott allein bildet ein ens immobile, die Kreaturen sind
entia mobilia. Darum bildet eine jede ein movens motum.
Gott aber, und zwar er ganz allein, ist ein movens non motum.
Er ganz allein ist niemals in potentia, in der „Ruhe", sondern
immer in actu. Daher bildet seine Freiheit auch zugleich die
Unabhängigkeit. Gott determiniert sich selber ganz allein.
Oder sagen wir richtiger, Gott ist von Natur aus, eben weil er
Gott ist, schon für das aktuelle Sein, für das esse in actu
bestimmt, die Kreatur dagegen nicht. Wäre Gott nicht beständig
und von Natur aus in actu, so könnte er gar nicht sich selber
determinieren, sich selber aus der Potenz in den Akt
überführen. Wer demnach für die freie Kreatur die Selbstdeter-
minierung mit Ausschlufs Gottes verlangt, der fordert für
die Freiheit des Geschöpfes mehr, als Gott der Kreatur oder
sich selber gewähren kann.

Noch einen andern wichtigen Umstand dürfen wir nicht mit
Stillschweigen übergehen. Die Molinisten der Neuzeit tragen
gar kein Bedenken, mit den gröfsten und berühmtesten
Vertretern ihres Systems mit Bezug auf die Kenntnis der Lehre des
hl. Thomas zu brechen. Diese Koryphäen haben ausdrücklich
zugegeben, dafs der englische Meister eine Doktrin vortrage, die
sie bekämpfen zu müssen glaubten. Die neuern Molinisten
dagegen behaupten mit allem Eifer, der hl. Thomas habe nichts
anderes gelehrt, als das, was sie selber verteidigen. Sollte denn
wirklich von den vielen und gelehrten Autoren der frühern Zeit
nicht ein einziger im stände gewesen sein, den hl. Thomas

richtig zu verstehen? Das Zeugnis, welches damit ihren
berühmtesten Männern ausgestellt wird, ist keineswegs ein
absonderlich gutes.



Die Neu-Thomisten. 379

Quis ut Deus? Welches Geschöpf kann jene Freiheit
für sich fordern, die Gott allein zukommt, die nur Gott eigen
sein kann? die Selbstdeterminierung ohne eine andere
vorausgehende Ursache? Zu dem Begriffe und innersten
Wesen der Freiheit überhaupt gehört zwar, dafs das freie
Ding sich selber bestimme oder determiniere. Allein, es gehört
nicht zu dem Begriffe und innersten Wesen der Freiheit, dafs

das, was frei ist, sich ganz allein, unabhängig von einem jedem
andern, selbst unabhängig von Gott, selber bestimme oder
determiniere. Dieses letztere gehört einzig und allein nur zu
dem Begriffe und innersten Wesen der Freiheit Gottes. Vgl.
Summ, theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Quaest. disp. de veritate.
q. 24. a. 1. ad 3. — Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 2. ad 4. —
Auf diesen durchaus falschen Begriff von dem innersten Wesen
der Freiheit baut sich das ganze System der Molinisten auf.

Der Begriff und das innerste Wesen der Freiheit
überhaupt besteht nicht darin, dafs das, was frei ist, thiitig oder
auch nicht thätig sein, sondern darin, dafs es die Thätigkeit oder
auch die Unthätigkeit als semen Gegenstand, sein Objekt
auswählen kann. Rationalis potestas dicitur esse oppositorum, quae
sub electione cadunt, quorum proprie est liberum arbitrium.
II. Sent. d. 7. q. 1. a. 1. ad 1. — Liberi autera arbitrii objectum
est secundarium bonum, quod est eligibile ad finem. 1. c. d. 24.

q. 1. a. 3. — Electio semper per liberum arbitrium fit. Summ,
ctr. Gent. lib. 1. c. 88. — Vgl. Quaest. disp. de veritate. q. 22.
a. 15. — Eine Auswahl treffen aber kann ein Ding in der
Wirklichkeit nur dann, wenn es sich in actü, nicht aber
solange es sich in der Potenz, in der „Buhe" befindet. Darum
wählt es sich in diesem Zustande der „Ruhe" weder die Thätigkeit,

noch auch diese „Ruhe", in welcher es sich soeben

befindet, aus. Auswählen besagt eine Thätigkeit. Und thätig
ist nur dasjenige, was sich in actu, nicht aber das, was in der
Potenz sich befindet. — Auf diesem durchaus falschen Begriffe
der Freiheit beruht das System der Molinisten.

Bestimmen, determinieren heifst einem Dinge Schranken,
Grenzen setzen. Diese Grenzen oder Schranken werden
entweder dem Stoff, oder dem, was sich wie der Stoff verhält, mit
einem Worte der Potentialität gesetzt, und zwar durch die
Form, den Akt oder die Aktualität; oder aber umgekehrt dem
Akte, der Form oder Aktualität durch den Stoff, durch die
Potentialität. So beschränken sich gegenseitig Stoff und Form,
Potenz und Akt, Substanz und Accidens. Allein Schranken oder
Grenzen setzen ist durchaus nicht eins und dasselbe mit not-



380 Die Neu-Tliomisten.

wendige Schranken setzen, andernfalls würde jede Substanz
durch ihre Accidenzen per accidens mit notwendigen Grenzen
eingeschränkt. Darum gibt es zwischen der Nichtdeterminierung
und der notwendigen Determinierung ein Mittleres, nämlich
die kontingente oder freie Üeterminierung. Welche von diesen
Determinierungen platzgreife, das hängt von der Natur und
Beschaffenheit dessen ab, was determiniert wird. Animalia bruta
moventur per instinctum superioris agentis ad aliquid determina-
tum secundum modum formae particularis, cujus conceptionem
sequitur appetitus sensitivus. Sed Deus movet quidem volun-
tatem immutabiliter propter efficaciam virtutis moventis, quae
deficere non potest. Sed propter naturam voluntatis inotae,
quae indifferenter se habet ad diversa, non inducitur nécessitas,

sed manet libertas. Sicut etiam in omnibus Providentia
divina infallibiliter operatur; et tarnen a causis contingentibus
proveniunt effectus contingenter, inquantum Deus omnia movet
proportionabiliter, unumquodque secundum suum
modum. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. 1. ad 3. Summ, theol.
1. 2. q. 10. a. 4. — Auf die Verleugnung dieses Grundprincips
stützt sich das System der Molinisten.

Zu dem Begriffe und innersten Wesen der Freiheit gehört,
dafs das, was frei ist, von keinem äufsern Beweger bestimmt
oder determiniert werde. Allein, Gott bildet nicht den äufsern,
sondern den innern Beweger, denn er wirkt in der freien
Kreatur selber. Moveri voluntarie est moveri ex se, id est
a principio intrinseco. Sed illud principium intrinsecum
potest esse ab alio principio extrinseco. Et sie moveri ex se

non répugnât ei quod movetur ab alio. Summ, theol. 1. p.
q. 105. a. 4. ad 2. — Ex parte vero ipsius potentiae voluntas
uullo modo potest moveri nisi a Deo. Operatio enim voluntatis
est iuclinatio quaedam volentis in volitum. Hanc autem inclina-
tionem solus ille immutare potest, qui virtutem volendi crea-
turae contulit, sicut et naturalem inclinationem solum illud agens
potest mutare, quod potest dare virtutem quam consequitur in-
clinatio naturalis. Solus autem Deus est qui potentiam volendi
tribuit creaturae, quia ipse solus est auetor intellectualis naturae.
I. c. q 10(5. a. 2. — Vgl. a. a. 0. q. 111. a. 2. — 1. 2. q. 0.

a. 6. -- q. 80. a. 1. — Nur die Bestreitung dieser Wahrheit
hält das System der Molinisten aufrecht.

Der Gegenstand der Allmacht Gottes ist das Seiende,
und zwar alles Seiende, d. h. alles das, was möglich ist,
keinen innern Widerspruch in sich schliefst. Summ, theol. 1. p.
q. 25. a. 3. — 3. p. q. 13. a. 1. — Summ. ctr. Gent. lib. 2.



Die Neu-Thomisten. 381

c. 22. 25. — Quaest. disp. de potentia. q. 1. a. 7. — Die zwei
modi: notwendig und kontingent oder frei bilden Beiende,
sind mögliche Acoidenzen, weil sie thatsächlich in den
verschiedenen Kreaturen existieren. Sie machen folglich den Gegenstand,

das Objekt der Allmacht Gottes aus. Daher bewegt
Gott die freien Kreaturen vermöge seiner Allmacht auch

frei, nicht aber mit Notwendigkeit. Quaest. disp. de veri-
tate. q. 23. a. 5. — Summ. ctr. Gent. lib. 1. c. 85. — Summ,
theol. 1. p. q. 19. a. 8. — Die Bekämpfung dieser offenkundigen
Wahrheit bildet die Grundlage des Systems der Molinisten.

Gott hat den Kreaturen eine doppelte Natur und Beschaffenheit

mitgeteilt: den einen eine notwendige, den andern eine

kontingente und freie. Seiner Vorsehung nun kommt es zu,
alle Dinge ihrer Natur und Beschaffenheit gemäfs zu leiten
und zu bewegen. Ad divinam Providentiam pertinet, ut gradus
entium, qui possibilis sunt, adimpleatur. Ens autem dividitur
per contiugens et necessarium. Et est per se divisio entis. Si

igitur divina Providentia excluderet omnem contingentiam non
omnes gradus entium conservarentur. In omni motu est quae-
dam generatio et corruptio : nam in eo quod movetur ahquid
incipit, et aliquid desinit esse. Si ergo omnis generatio et
corruptio subtraheretur, subtracta contingeutia rerum omnium, ut
ostensum est, consequens est quod et motus subtraheretur a

rebus, et omnia mobilia. Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 72. —
Verbum Damasceni non est intelligendum hoc modo, quod omnia
ea quae sunt in nobis, id est in electione nostra, a divina
Providentia excludantur ; sed quia non sunt per divinam
Providentiam ita determinata ad unum, sicut ea quae liber-
tatem arbitrii non habent. — Deus dimisit hominem in
manu consilii sui, inquantum constitnit eum propriorum actuum
provi8orem. Sed tarnen providentia hominis de suis actibus non
excludit divinam Providentiam de eisdem, sicut nec virtutes
activae creaturarum excludunt virtutem activam divinam.
Quaest. disp. de veritate. q. 5. a. 5. ad 1 et 4. — Vgl. Summ,
theol. 1. 2. q. 10. a. 4. — Die Bestreitung dieser zweifellosen
Wahrheit macht das System der Molinisten plausibel.

Gott bildet sowohl in der Ordnung des Seins, als auch in
der Ordnung der Thiitigkeit ein Seiendes durch seine Wesenheit.

Alle andern Dinge dagegen sind in dieser zweifachen
Ordnung Seiende durch Anteilnahme. Das Seiende durch
seine Wesenheit ist aber früher und bildet die Ursache alles
Seienden durch Anteilnahme. Folglich ist auch die Bestimmung

oder Determinierung der Kreaturen, der freien, wie der
Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 26



382 Die Neu-Thomisten.

andern, durch Gott früher, als jede andere Determinierung'
durch die Geschöpfe. Q,uod per essentiam dicitur est causa
omnium, quae per participationem dicuntur: sicut ignis est causa
omnium ignitorum inquantum hujusmodi. Deus autem est ens
per essentiam suam, quia est ipsum esse. Omne autem aliud
ens est per participationem; quia ens quod sit suum esse non
potest esse nisi unurn. Deus igitur est causa essendi omnibus
aliis. Summ. ctr. Gent. lib. 2. c. 15. Vgl. 1. c. lib. 3. c. 66. —
Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 2. — 1. c. q. 16. a. 3. — Summ,
theol. 1. p. q. 44. a. 1. — Die Verwerfung dieser offenkundigen,
auf dem Gesetze der Analogie beruhenden Wahrheit rettet das
System der Molinisten.

Die Bestimmung oder Determinierung der Ursache zu einer
Thätigkeit unterscheidet sich der Sache nach oder real von
der Thätigkeit selber. Denn die Thätigkeit geht als Effekt
oder Wirkung aus der bestimmten, determinierten
Ursache hervor. Folglich mufs diese Determinierung nicht
allein real unterschieden, sondern auch der Natur und
Kausalität nach früher sein, als die heraustretende Thätigkeit,
in dem letztere einen Effekt bildet. Causa quae est ex se

contingens oportet ut determinetur ab aliquo exteriori
ad effectuai. Summ, theol. 1. p. q. 19. a. 3. ad 5. — I. Sent,
d. 45. q. 1. a. 3. Folglich kann die Ursache unmöglich durch
die Thätigkeit selber als Ursache bestimmt oder
determiniert werden. — Der Widerspruch gegen diese von der
Philosophie allgemein anerkannte Wahrheit macht das System
der Molinisten einigennafsen möglich.

Daraus geht zur Evidenz hervor, dafs die Molinisten für
ihr System einen sehr hohen Preis einsetzen. Kein Wunder.
Sie tauschen dafür jene Freiheit ein, die sich ganz allein und
ausschliefslich selber bestimmt oder determiniert: die Freiheit

Gottes. Und noch mehr als das. Denn nach ihrer Theorie
besitzt die Kreatur eine innere Selbstbestimmungsfähigkeit,
potentiam sese determinandi in potentia, die vollauf genügt,
während Gott eine innere Selbstbestimmungswirklichkeit,
potentiam in actu haben mufs.

Die Wahrheit lautet anders, und zwar, dafs alles im
Universum beweglich ist und bewegt werden mufs von dem, der
unbeweglich ist, von Gott, dem ersten Beweger. Omnia quae
sunt in toto mundo aguntur ab aliquo, praeter primum agens,
quod ita agit quod nullo modo ab alio ag'itur; in quo est idem
natura et voluntas. Summ, theol. 1. p. q. 60. a. 1. ad 2. Die
sichtbare Welt enthält eine Ordnung von wirkenden Ursachen,



383

in welchen das Dasein der nachfolgenden von dem Dasein der
vorhergehenden bedingt ist. Eine solche Reihe kann aber —
auch abgesehen von ihrer Dauer — in sich selber keinen
genügenden Grund ihres Seins haben, da ja jedes Glied derselben
von aufsen empfangenes Sein fortpflanzt. Wie jede noch
so lange Reihe gezogener Eisenbahnwagen eine ziehende
Lokomotive voraussetzt, so setzt jede Reihe verursachter Ursachen
ein Wesen voraus, das verursacht, ohne verursacht zu sein. Im
Sinne der alten Philosophie genügt es nicht, dafs eine der
Naturrevolutionen der Zeit und Zahl nach die erste sei. Es
mufs eine Ursache geben, die selbst nicht verursacht ist, die
also nicht der Zeit und der Zahl, sondern der Natur und
dem Vorrange nach die erste ist, weil sie der Grund aller
verursachten Ursachen ist.

Wir sehen also, dafs die Philosophie der Vergangenheit
die Reihe der Naturereignisse, wie sie im Weltlauf that-

sächlich sich zeigt, gründlicher und allseitiger aufgefafst
hat, als die neuere Naturwissenschaft. Sie betrachtete nicht
sowohl das oberflächliche Nacheinander in der Zeit,
sondern den innern Kausalnexus, und zwar diesen in
doppelter Hinsicht: zuerst als Bewegung, d. h. als passive
Veränderung, und dann als bewirkende Ursächlichkeit, d. h.
als aktive Veränderung. Auf doppeltem Wege zeigte sie, dafs
man im Sinne der mechanischen Naturerklärung notwendig zu
einer aufsernatürlichen Ursache geführt werde. P. Pesch.
A. a. 0. II. B. S. 141.

Diese Ansicht eines Molinisten bestätiget S. Thomas mit
den Worten: In omnibus moventibus ordinatis oportet quod virtus
secundi moventis derivetur a virtute moventis primi, quia movens
secundum non movet, nisi inquantum movetur a primo.
Summ, theol. 1. 2. q. 93. a. 3. — Ferner: Quantumcunque
natura aliqua corporalis vel spiritualis ponatur perfecta, non
potest in suum actum procedere nisi moveatur a Deo.
Quae quidem motio est secundum suae Providentiae rationem,
non secundum necessitatem naturae, sicut motio corporis coelestis.
1. c. q. 109. a. 1.

433>—=

26*


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

