Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762043

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Neu-Thomisten. 351

Wir begreifen darum schwer, wie man bei uns bestindig, auch
mit Berufung auf neuere Kundgebungen der héchsten kirchlichen
Auktoritdt, von einer Riickkehr zur Philosophie des hl. Thomas
reden kann und dabei das Studium des Aristoteles vernachlassigt,
ja, hie und da durch herbes Urteilen iiber ihn der Wissenschaft
einen Dienst zu thun glaubt.

DIE NEU-THOMISTEN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts. von Bd. XI, S. 155. Schluls.)

B . ——

Behauptet demnach P. Frins, die Determinierung schridnke
das Vermogen, die Potenz ein gerade auf diese Thatigkeit, so
weils er absolut nichts von der ganzen Philosophie. Die Deter-
minierung schrankt die Potentialitat, nicht die Aktualitat
oder Kausalitat ein, weil diese Determinierung der praemotio
physica nicht durch einen Stoff, sondern durch einen Akt, eine
Form geschieht. Und gerade die Form, nicht der Stoff, bildet
das Princip der Kausalitit. Im Wesen der Determinierung
liegt somit in gar keiner Weise, dafs ein Ding ,,ad unam actionem
restringatur et adstringatur®, das ,restringere, coércere‘ im Sinne
der Notwendigkeit gefalst. Das nidchstbeste Lehrbuch der
Scholastik kann uunserm Autor diesbeziiglich gehorigen Aufschluls
geben. — Wenn aber dies, dann ist es ebenso eine offene Un-
wahrheit, dals die Pradeterminierung dieses verursache. Die
Prideterminierung éndert nichts an dem innersten Wesen der
Determinierung. Die Determinierung durch die Form aber
bedeutet immer und iiberall eine Vollkommenheit, nicht aber eine
Unvollkommenheit, denn sie schrankt die Potentialitit eines
jeden Dinges ein. So wenigstens lehrt die gesamte schola-
stische Philosophie. Das potentielle Sein wird dadurch ein
aktuelles Sein.

Kommt es nun bei irgend einer Kreatur vor, dals sie durch
die Determinierung oder auch Priddeterminierung ,restrin-
gatur et adstringatur” oder coérceatur, so tragt daran weder die
Determinierung noch die Prideterminierung, sondern die Fihig-
keit oder Potenz der Kreatur die Schuld. Die De- oder Pri-
determinierung vollzieht sich durch einen Akt, eine Form, die



352 Die Neu-Thomisten.
von und in der Fahigkeit oder Potenz aufgenommen wird.
Dann trifft aber natiirlich der Grundsatz der Scholastik zu: quid-
quid recipitur, recipitur secundum modum recipientis. Ist dem-
nach das Vermogen, die Potenz oder Potentialitit einer Kreatur
so enge begrenzt von Natur aus, dals eine einzige, oder auch
nur diese Form das ganze Fassungsvermogen ein fiir allemal
ausfullt, so ist und bleibt die Kreatur auf diese Determinierung,
auf diese Form mit Notwendigkeit beschrinkt. Nahme der
Stoff alle stofflichen Formen auf einmal auf, so wire seine ganze
Potentialitat, seine Fassungskraft erschopft. Eine andere als eine
stoffliche Form vermag er nicht aufzunehmen, fiir eine andere
hat er keine Potenz. Dasselbe gilt auch von den Vermdgen oder
Fahigkeiten. Konnte der Mensch alles auf einmal erkennen und
wollen, mit andern Worten: finde er einen Gegenstand, welcher
alles umfalst, was er zu erkennen und zu begehren wiinscht, so
wire seine Potentialitit erschopft. Darum miifste er diesen
Gegenstand mit Notwendigkeit erkennen und wollen.
Allein dies ist fiir die freie Kreatur hier auf Erden npicht der
Fall. Denn die Thiatigkeit oder auch die Unthiatigkeit sind
jetzt fir uns nicht ein Gut, welches unsere ganze Potentialitdt
ausfiillt. Die Pradeterminierung bildet somit einen Akt, eine
Form, welche noch Potentialitidt genug iibrig lilst, ahnlich
der substantiellen Form, welche dem Stoffe noch Raum gewihrt
fir die Aufpahme anderer Formen, oder dem Accidens, wo-
durch die Substanz determiniert wird.

Dafs dies Grundsitze der scholastischen Philosophie sind,
lifst sich obne Miithe beweisen. Mit Bezug auf die Prideter-
minierung sagt der hl. Thomas: Motus primi moventis non re-
cipitur uniformiter in omnibus mobilibus, sed in unoquoque
secundum proprium modum. Quaest. disp. de malo. q. 3.
a. 2. Es ist dies nichts anderes als das alibekannte Axiom :
quidquid recipitur, recipitur ad modum recipientis. Beziiglich
der Potentialitit, die trotz der Determinierung noch iibrig
bleibt und die Freiheit der Kreatur wahrt, heilst es: movens
tunc ex necessitate causat motum in mobili, quando potestas
moventis excedit mobile, ita quod tota ejus possibilitas mo-
venti subdatur. Cum autem possibilitas voluntatis sit re-
spectu boni universalis et perfecti, non subjicitur ejus possibi-
litas tota alicui particulari bono. Kt ideo non ex necessitate
movetur ab illo. Summ. theol. 1. p. 82. a. 2. ad 2. Vgl. Quaest.
disp. de malo. q. 6. a. 1. ad 7.

Aus alledem geht hervor, dals die Behauptung unseres
Autors, durch die Determinierung oder Prideterminierung werde



Die Neu-Thomisten. 353

ein Zwang oder eine Notigung herbeigefiihrt, durch und
durch unwahr ist. Der Autor hat iibrigens auch nicht einmal
den Versuch gemacht, diese seine These irgendwie zu beweisen.
Er beruft sich einfach auf Bastida, und damit ist sein Beweis
erbracht.

Der Unterschied, welchen der Autor zwischen der physi-
schen Vorherbewegung und der Vorherbestimmung macht, ist
ebenfalls durch und durch falsch. Deon bei der physischen Vor-
herbewegung wird ja ebenfalls ein Akt, eine Form mitgeteilt.
Habere talem formam est motum esse. Diese Form wird dann
mitgeteilt, wenn das Vermogen, die Potenz sich ,jin dispositione
determinata‘ befindet. Folglich richtet sich die physische Vorher-
bewegung nach der ,dispositio determinata“. Der Autor ver-
steht unter der Indifferenz der Kreatur unmittelbar vor der
Thatigkeit eine Gleichgiiltigkeit fir beide Gegensitze, was
so unrichtig als nur moglich ist. Die dispositio determinata un-
mittelbar vor der Thatigkeit beweist schon die Unwahrheit der
Annahme des Autors. Der Eindruck, welchen der Gegenstand
auf das Vermogen macht, zerstort schon die Indifferenz im
Sinne unseres Autors, wie der hl. Thomas in Quaest. disp.
de malo. q. 6. a. 1. beweist. Somit ist die Theorie unseres
Autors ganz und gar unwahr und nur zu dem Zwecke erfunden,
um bei den Stellen des hl. Thomas vorbeizukommen. Welil
es schon einmal nicht anders geht, muls der Autor eine physi-
sche Bewegung, einen physischen Einfluls gelten lassen. Aber,
um nicht ,,Thomist“ zu werden, ist dieser Kinfluls Gottes blols
ein ,allgemeiner”, ohne Ziel und Richtung, also ins Blaue; oder
ein in sich selber unbestimmter, was noch sinnloser ist.

Unser Autor will den Thomisten, oder wie er mit Vorliebe
sagt, den ,Neu-Thomisten noch eine andere Unwahrheit nach-
weisen. Er behauptet nédmlich, dafs Gott die Kreaturen zwar
bewege, aber nicht vorherbewege, wie die ,,Neu-Thomisten*
erkliren. Denn, meint der Autor, wiirde Gott die Kreatur vor-
herbewegen, so wire der terminus dieser aktuellen Bewegung
Gottes nicht unmittelbar die Thitigkeit selber der Kreatur, son-
dern das nachste Princip dieser Thitigkeit. Dem aber wider-
spricht der Thatbestand in sich und die Ausdrucksweise des
hl. Thomas.

Uvser Autor weils wieder einmal nichts von der Philosophie.
Ein Wesen in die Wirklichkeit, in actu versetzen heilst nach
den Grundsitzen der Philosophie und des hl. Thomas diesem
Dinge einen Akt, eine Form mitteilen. Habere talem formam
est motum esse. Bewegt also Gott die Vermidgen oder



354 Die Neu-Thomisten.

Potenzen der Kreaturen, so verleiht er ihnen damit einen Akt,
eine Form, die Wirklichkeit in ordine operativo. Der hl. Thomas
sagt nirgends, Gott bewege die Kreaturen dadurch, dals ihre
Thatigkeit, sondern dadurch, dals ihre Potenzen in actu
seien oder in actu iibergefiihrt wiirden. Will der Autor den
hl. Thomas fiir sich in Anspruch nehmen, so muls er denselben
sagen lassen: Deus movet creaturam in quantum facit actionem
creaturae esse in actu. Der Autor findet die Begriffsbestimmung
von dem Wesen der Bewegung, welche der hl. Thomas mit den
Worten gibt: movere nihil aliud est quam educere aliquid de
potentia in actum als sehr gut angegeben. Allein gerade diese
Begriffsbestimmung gibt seiner eigenen Theorie den Todesstofs.
Der hl. Thomas spricht in der vom Autor angezogenen Stelle:
Summ. theol. 1. 2. q. Y. a. 1. von der Bewegung oder von dem
Bewegtwerden der Potenz, nicht aber der Thitigkeit. Be-
wegt also Gott dadurch, dafs er die Thiatigkeit hervorbringt,
educit de potentia in actum, so bewegt er eben nicht die Potenz
der Kreatur, sondern deren Thitigkeit. Der hl. Thomas aber
lehrt ausdriicklich, dafs Gott die Potenz bewege. Somit hat
sich unser Autor in der eigenen Falle gefangen. Die Uberschrift
des genannten Artikels lautet: utrum voluntas — also die Po-
tenz — moveatur ab intellectu. Dann sagt der hl. Thomas: in-
tantum aliquid indiget moveri ab aliquo, inquantum est in potentia
ad plura. Oportet enim quod id quod est in potentia reducatur
in actum per aliquid quod est in actu. Et hoc est movere. Du-
pliciter autem aliqua vis — aiso die Potenz — invenitur esse
in potentia ad diversa etc. Wie jedermann sieht, ist hier von
der Potenz, nicht von der actio oder Thatigkeit die Rede.
Der ,modus loquendi S. Thomae“ ist somit sonnenklar. Will
der Autor vielleicht zum Uberflusse auch noch behaupten, die
actio oder die Thitigkeit sei ,in potentia ad plura“? Ver-
setzt demnach Gott die Potenz in actu, damit eben diese Potenz
als wirksame Ursache einen Akt, die Thitigkeit als entspre-
chenden Effekt hervorbringe, so ist die Vorherbewegung von
selber gegeben. Dals die actio oder Thatigkeit der Kreatur
deren ,formalis traductio et ednctio de potentia in actum* sei,
das glauben zwar die Molinisten, sonst aber kein Mensch. Die
gesamte iibrige Menschheit erklirt, die Thitigkeit bilde einen
Effekt, eine Wirkung der Kreatur, und eine Wirkung konne
niemals ihre eigene Ursache formell konstituieren,

Unser Autor beanstandet ferner das Wort: ,vorher. In
der Stelle: Summ. ctr. Gent. lib. 3. ¢. 149 — Summ. theol. I.
2. q. 113. a. 8 soll der hl. Thomas weniger genau gesprochen



Die Neu-Thomisten. 359

haben, wie dessen Kommentator: Ferrariensis zu der erstern
Stelle ausdriicklich erklare. Es konne somit zwar ein ,,vorher*
unserer Auffassung, nicht aber der Wirklichkeit nach, ange-
nommen werden. — Allein unser Autor bringt nicht den ganzen
Text des Ferrariensis. Ferrariensis definiert die Bewegung:
motus est actus existentis in potentia inquantum hujusmodi a
movente causatus in mobili Wenn also die Bewegung
vom Beweger verursacht ist, so muls die Thatigkeit des
Bewegers offenbar vorausgehen, die Kausalitit des Be-
wegers friiher sein. Aber Ferrariensis bemerkt doch, dals die
Bewegung des Bewegers und des Bewegten ,eadem res“ sei!
Ganz richtig. In welcher Weise aber dies der Wahrheit ge-
mils behauptet werden konne, haben wir frither gesagt. Fassen
wir die Bewegung des Bewegers als Thatigkeit und die Be-
wegung des Bewegten als ein Leiden auf, so sind diese beiden
nicht ,eadem res“, sondern real unterschieden und gehoren
einer verschiedenen Kategorie an. Das Pradikament: ,actio®
unterscheidet sich real vom Pradikament: ,passio*. Nun ist
aber die Bewegung des Beweglichen, also das Bewegt-werden
eine passio, nicht eine actio. Versteht man aber unter der
Bewegung des Bewegers nicht die Thatigkeit, sondern das, was
durch eben diese Thatigkeit mitgeteilt wird, also den Akt, die
Form, und unter der Bewegung des Beweglichen das, wodurch
es bewegt ist in formeller Weise, so sind beide ,eadem res“.
Denn durch eben diese mitgeteilte Form ist das Bewegliche
bewegt: habere talem formam est motum esse. Allein, habere
talem formam ist nicht real identisch mit der Thatigkeit
des Beweglichen. Diese Thitigkeit folgt vielmehr auf die
mitgeteilte Form. Tam Deus quam natura immediate operantur,
licet ordinentur secundum prius et posterius. Quaest. disp.
de potentia. q. 3. a. 7. ad 4. Nun erklirt aber weder der
hl. Thomas, noch Ferrariensis, die Thatigkeit Gottes sei ,,eadem
res“ mit der Thiatigkeit der Kreatur, sondern wir horen das
gerade Gegenteil. lmpossibile est quod eornm quae sunt
diversa secundum esse sit operatio una. Dico autem opera-
tionem unam non ex parte ejus in quod terminatur actio, sed
secundum quod egreditur ab agente. Summa ctr. Gent. lib. 2.
¢. 37. — Licet motus sit communis actus moventis et moti,
tamen alia operatio est facere motum et recipere motum.
Unde et duo praedicamenta ponuntur: ,facere* et ,pati“. l. c.
— Inwiefern sind demnach die zwei vorhin genannten ,,eadem
res“? Nihil enim inconveniens est moventis et moti, quamvis
secundum esse diversorum, esse eundem actum. Nam motus est



356 Die Neu-Thomisten.

idem quod actus moventis sicut a quo est, moti autem sicut
in quo est. . . — Warum aber kann die Thitigkeit Gottes
nicht ,eadem res sein mit der Thatigkeit der Kreatur? Quum
enim actio consequatur formam et virtutem, oportet, quorum
sunt diversae formae et virtutes, et actiones esse di-
versas, l. c.

Bewegt also Gott den Willen nicht friither, teilt er der
Kreatur keinen Akt, keine Form mit, so kann er auch nicht
die Ursache der Thatigkeit des Geschopfes bilden, weil eine
und dieselbe Thatigkeit nicht aus zwei, ithrem Sein nach ver-
schiedenen Thatigkeiten heraustreten kann. Darum kann die
Thiatigkeit Gottes und jene der Kreatur unmiglich ,eadem res“
sein. Dies hat folglich Ferrariensis auch nicht behauptet. Dafiir
aber behauptet dies unser Autor.

Die Bezeichnung ,decretum praedeterminans, seu divina
praedeffinitio* stammt nicht von den , Thomisten‘, wie der Autor
S. 83 meint. Denn wir lesen im hl. Thomas: et hanc etiam
rationem ponendi ideas, scilicet praedefinitionem operum agen-
dorum innuit Dionysius in cap. 3. de divinis nominib. dicens:
exemplaria dicimus in Deo existentium rationes substantificatas
et singulariter praeexistentes; quas Theologia praedefinitiones
vocat, ¢t divinas et bonas voluntates existentium praedeter-
minativas et effectivas, secundum quas supersubstantialis
essentia omnia praedefinivit et produxit. Quaest. disp. de
veritate. q. 3. a. 1. — ldeae existentes in mente divina sunt
creativac et productivae rerum. l. c. ad 5. Anderswo heilst
es: alii reducunt omnia haec in causam supracoelestem scilicet
in providentiam Dei, a qua omnia sunt praedeterminata et
ordinata. Et secundum istos fatum erit quidam effectus pro-
videntiae, quia providentia nihil aliud est quam ratio ordinis
rerum prout est in mente divina. Fatum vero est explicatio
illius ordinis prout est in rebus. Unde Boéthius: fatum est
immobilis dispositio rebus mobilibus inhaerens. Quodl. 12.
a. 5. Vgl Quaest. disp. de veritate. q. 5. a. 1. ad 1. — Summ.
theol. 1. p. q. 116. — Die weitere Behauptung des Autors, dals
mit dem vorherbestimmenden Dekrete der ,, Thomisten® sich die
Freiheit nicht vertrage, ist eben nur eine Behauptung, weiter
aber nichts. Dasselbe gilt von der Behauptung, dals die prae-
motio physica und die praedeterminatio physica ,toto coelo dif-
ferant. Dals der hl. Thomas auch bei seinen Untersuchungen
einen bestimmten Stoff vor sich habe, lalst sich nicht in Abrede
stellen. ~ Allein, der englische Lehrer stellt dabei auch be-
stimmte allgemeine Principien auf, eingedenk eines Gesetzes



Die Neu-Thomisten. DT

der Logik, welches vorschreibt, dafs in einem Syllogismus der
Obersatz von allgemeiner Giiltigkeit sein miisse. Dieser Ober-
satz kommt nun in der Stelle Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 149
vor und lautet: motio autem moventis praecedit motum mobilis
ratione et causa. Nebenbei bemerken wir, dals in dieser Stelle
fortwihrend das Wort: ,praevenire“ vorkommt.

Kein Thomist hat je behauptet, dals der Gegenstand auf
den Willen gar keinen Eindruck mache. S. 88. Allein, nicht
jede Neigung des Willens ist schon eine actio vitalis, wie
der Autor behauptet. Die actio vitalis erfolgt dann, wenn der
Wille sich ,in dispositione determinata® befindet, gemils der
Lehre des hl. Thomas in Summ. theol. 1. 2. q. 10. a. 1. ad 2.
Was der Autor 8. 90 sagt, steht wiederum im Widerspruche
mit dem System des Molinismus und mit dem Autor selber. Der
Autor sagt daselbst: es ist gar kein Zweifel, dals auch nach
dem Simultan-Konkurse und der wirksamen Gnade im Sinne der
Molinisten Gott den Willen ex parte potentiae wirksam be-
wegt. P. Molina und der Autor selber S. 25 leugnen dies
ausdriicklich. Dasselbe gilt von P. Pesch mit seiner ,innern
Selbstbestimmungsfihigkeit“. Von einem ,complere vel sup-
plere vigorem ad agendum® kann somit nicht die Rede sein. Zu
diesem Zwecke miilste doch Gott auf den Willen als solchen, als
Potenz einwirken. Im Sinne der Molinisten aber wirkt Gott den
Akt des Willens, weiter aber nichts. Ebendaselbst bringt der
Autor abermals die ,efficientia indeclinabilis et insuperabilis ad
objectum omnino determinatum®, wihrend er auf S. 96 ent-
schieden bestreitet, dals auf diese praemotio physica unmittelbar
der Effekt folge. 8. 109 leugnet der Autor rundweg, dals aus
einer unbestimmten Potenz kein bestimmter Akt hervor-
gehen konpe. Der Autor verteidigt somit eine unbestimmte
Ursache und eine bestimmte Wirkung, die aus eben dieser
Ursache heraustritt. Die Potenz, welche in ordine operativo
noch gar keine Wirklichkeit, sondern nur die Moglichkeit
hat, bringt nichtsdestoweniger eine wirkliche Thatigkeit hervor.
Herr von Miinchhausen hat in unserm Autor einen warmen Ver-
teidiger gefunden. Selbst P. Kleutgen gesteht, dafs in einem
Dinge, welches friiher eine Thatigkeit hervorbringen konnte, aber
nicht hervorbrachte, jetzt aber eine solche hervorbringt, bereits
eine Verdnderung eingetreten sein miisse. Nach unserm
Autor aber geht dies ohne eine eingetretene Verinderung vor
sich. Fiir den hl. Thomas ist es, wie wir bereits gehort haben,
eine ausgemachte Sache, dafs eine bestimmte Thatigkeit nur
aus einem ebenfalls bestimmten Agens heraustreten kann.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 24



358 Die Neu-Thomisten.

Infolgedessen tritt aus einem Dinge, welches sich in der Potenz
befindet, keinerlei Thatigkeit heraus. Opus determinatum non
progreditur nisi a determinato agente. Kt inde est quod illud
quod est tantum in potentia, non agit, quia se habet indetermi-
nate ad multa. Sed forma quae est terminans potentiam materiae
principium actionis dicitur. I. Sent. d. 45. q. 1. a. 3. — Nulla
potentia passiva potest in actum exire nisi completa per formam
sui activi, per quam fit in actu, quia nihil operatur nisi secundum
quod est in actu. IIL. Sent. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2.

Der Beweis des Autors, dafs der Verstand oft vom Willen
bewegt werde, ohne dafls dieser letztere der Natur nach friher
dem Verstande etwas einprige, denselben verindere, ist, wie alle
Beweise des Autors, durch und durch falsch. KEine Bewegung
oder Bestimmung, ohne dafs der Beweger dem Beweglichen, dem
zu Bestimmenden etwas mitteile, kann es ein fiir allemal
nicht geben. Nun aber bewegt und bestimmt der Wille den
Verstand. Cum ergo in viribus animae voluntas habeat locum
primi motoris actus ejus est prior quodammodo actibus aliarum
virium, inquantum imperat eos secundum intentionem finis ultimi,
et utitur eis in consecutione ejusdem. Kt ideo vires motae
a voluntate duo ab ea recipiunt. Primo formam aliquam
ipsius secundum quod omne movens et agens imprimit
suam similitudinem in motis et patientibus ab eo.
I1I. Sent. d. 23. q. 3. a. 1. Daraus ergibt sich die bekannte
Thatsache, dals diec Beweise unseres Autors weiter nichts sind
als grundlose Behauptungen. Man vergleiche: Summ. theol.
1. 2. q. 23. a. 4 und q. 26. a. 2.

Wie nicht anders zu erwarten, mufs auch hier wiederum
der hl. Thomas herhalten. Denn, bemerkt unser Autor, es ist
klar und offen, dals der hl. Thomas den Freiheitsgebrauch,
usum proprium libertatis, in den wahren und eigentlichen Akt des
Willens verlegt, indem der Wille die erkannte Sache anstrebt
und umfafst. Folglich mufls eine Stelle des hl. Thomas ganz
anders ausgelegt werden, als es gewohnlich geschieht. Die
genannte Stelle lautet: cum Deus sit primum principium motionis
omnium, quaedam sic moventur a Deo, ut etiam ipsa se moveant,
sicut quae habent liberum arbitrium; quae si fuerint in debita
dispositione et ordine debito ad recipiendam motionem, qua mo-
ventur a Deo, sequentur bonae actiones, quae totaliter reducuntur
in Deum sicut in causam. Wie muls also diese Stelle verstanden
werden? Sie ist nicht so aufzufassen, sagt der Autor, als verlangte
S. Thomas eine Disposition unseres Willens, die der Natur nach
der Bewegung und dem Konkurse Gottes mit unserer Thatig-



Die Neu-Thomisten. 359

keit voranginge. Wir disponieren uns vielmehr gut oder schlecht
durch unsere Thatigkeit selber.

Aus der Darlegung des Autors leiten wir nun folgende
Schlulsfolgerungen ab: Die Disposition unseres Willens mufs
jedenfalls der Bewegung Gottes und seinem Konkurse voran-
gehen. Besteht nun diese Vorbereitung in der Thatigkeit
des Willens selber, so geht diese Thatigkeit der Bewegung
Gottes voraus. Gott muls somit auf die Thatigkeit der Kreatur
warten, sich von der Thitigkeit der Kreatur zu der Mit-
wirkung bestimmen lassen. Gottes Konkurs verhalt sich
stoftflich. Dazu kommt die sonderbare Ansicht, dals die Ur-
sache erst durch ihre Wirkung, nidmlich der Wille durch
seine Thitigkeit gut oder schlecht disponiert wird. Bis jetzt
haben wir immer gehort, dals aus einer gut oder schlecht dispo-
nierten Ursache der Effekt heraustrete, somit die Disposition
der Ursache dem Effekte vorausgehen miisse. Nun erkléart
uns aber der Autor, dals diese Disposition der Ursache von der
Wirkung herstamme. Daraus folgt unwiderleglich, dals unser
Wille erst durch die Théatigkeit selber gut oder bose wird.
Von einer Doktrin dieser Art hat der hl. Thomas wahrhaftig nie
getraumt. Sie steht aber auch im hellen Widerspruche mit dem
Zusammenhange der Stelle selber. Denn es heilst da, wenn der
Wille sich in einer guten, gehorigen Disposition befinde, so folge
eine gute Thiatigkeit. Was soll nun das Wort: ,folgen”“ be-
deuten, falls der Wille durch die Thatigkeit selber gut
disponiert wird? Wozu wird er denn gut disponiert? Viel-
leicht fur die Bewegung Gottes? Die braucht der Wille gar
nicht mehr. Denn befindet er sich bereits in der Thatigkeit,
und dizs ist der Fall, weil eben diese Thatigkeit die Disposition
bildet, so ist der Konkurs Gottes vollstindig iberfliissig. Der
Konkurs Gottes ist ja nur zu dem Zwecke notwendig, damit
eine Thatigkeit des Willens zu stande komme. Ist diese
Thitigkeit bereits als Disposition vorhanden, dann brauchen
wir wahrhaftig keinen Konkurs Gottes mehr, und niemand weils,
wozu diese Disposition dienen soll. — Kndlich spricht der heil.
Thomas an der genannten Stelle nirgends von der guten oder
schlechten Disposition der Willensthidtigkeit, sondern des Wil-
lens, damit eine gute Thitigkeit erfolge. Somit ist das eine:
ylucidum et planum®, dals der Autor die Wahrheit absichtlich
entstellt, die Auktoritdit des hl. Thomas arg milsbraucht.

Eines indessen wollen wir genau zur Kenntnis nehmen. Der
Autor sagt namlich S. 112, nisi enim nobiscum concurreret Deus
et eandem nobiscum operationem operaretur, actio nostra a nobis

24*



360 Die Neu-Thomisten.

reapse dici non posset. Die , Thomisten” erkliren, nisi Deus
nos de potentia in actum reduceret, ex potentia agentibus actu
agentes faceret, actio nostra a nobis reapse dici non posset.
Diese Potenz der , Thomisten“ wird nun von den Molinisten auf
das heftigste bekdmpft und als Tod der Freiheit ausgerufen. Nun
denn, vermag der Wille ohne Konkurs Gottes — non posset
sagt ja der Autor, wie P. Molina — nicht in Wirklichkeit
irgend eine Thatigkeit zu entwickeln, ist es dann nicht ebenso
um die Freiheit geschehen? Wie hat doch der Autor S. 17 die
Freiheit definiert? Es heilst daselbst: Molinistae insuper ad
libertatem a necessitate in operando formalem et simpliciter dictam
quam maxime exigunt, ut in eo ipso signo rationis, quo voluntas
reipsa transeat in actum volendi, aut libere non transeat in actum
volendi, possit etiam in concreto i. e. ratione habita omnium
momentorum quae voluntatem vere et physice afficiunt, reapse
non transire in illum actum; aut contrario possit reapse
ransire in illum actum. 8. 112 aber lesen wir, dals der
Wille ohne Konkurs Gottes reapse non posset elicere acti-
onem. Wie kommt also der Autor dazu, die ,,Thomisten“ wegen
ihrer Doktrin zu bekdmpfen? Sehr einfach; es geschieht aus
dem Grunde, weil sie die praemotio physica des hl. Thomas
und nicht den Simultan-Konkurs des P. Molina lehren. Das
,reapse elici non posse“ ist natiirlich etwas ganz anderes, wenn
es die ,/Thomisten, und etwas ganz anderes, wenn es die Mo-
linisten verteidigen. Noch dazu bemerkt der Autor S. 112, die
Thatigkeit konne, insoferne sie praecise von uns ausgeht, als
endgiiltig moglich betrachtet werden. Horen wir den Autor
selber. Itaque quoniam actio, quae est vere et identice nostra,
etiam a Deo procedit, potest considerari, ut reddens seipsam,
quatenus praecise a nobis procedit, ultimo possibilem.

Was unser Autor hier sagt, ist fiirwahr nicht mehr ver-
standlich und de facto ,,non potest considerari“. Denn eine actio,
die ,procedit”, ist mehr als ,ultimo possibilis. Eine actio, die
nultimo possibilis*“ ist, ,non procedit. Am allerwenigsten aber
kann eine actio, die ,procedit”, sich selber ,ultimo possibilem
reddere”. Diese Widerspriiche kann kein Mensch verdauen.
Leider stehen auf eben dieser Seite noch mehrere andere Wider-
spriiche. Macht sich nidmlich die Thétigkeit, insofern sie praecise
von uns ausgeht, ,ultimo possibilem*, und eine blols mogliche,
wenn auch ,ultimo mogliche Thatigkeit geht nicht hervor, son-
dern immer nur eine wirkliche, so ist eben diese wirkliche
Thiitigkeit nicht ,vere et identice nostra®, sondern nur die Thatig-
keit des gottlichen Konkurses. In dieser Weise wird aller-



Die Neu-Thomisten. 361

dings die ,prioritas“ Gottes und die ,posterioritas unserer
Thatigkeit gewahrt. Allein eben die Thétigkeit ist ja, insofern
sie praecise von uns ausgeht, nur ,ultimo possibilis®, somit nicht
wirklich? —— Ferner eben diese Thitigkeit, die, insofern sie
von uns ausgeht, ultimo possibilis ist, soll nach der Versicherung
des Autors in ihrer Weise den angebotenen und bedingten Kon-
kurs Gottes determinieren. Wie kaon das, was ,ultimo possi-
bile“ ist, ein anderes determinieren? wie kann dieses ultimo
possibile den genannten Konkurs Gottes bestimmen, dals der-
selbe in der Wirklichkeit gerade auf diese Thitigkeit seinen
Einfluls geltend mache und in einen thatsdchlich gewihrten
und ausgeiibten Konkurs iibergehe? Liegt der Grund dafiir
vielleicht darin, dals eben diese unsere Thétigkeit ,ultimo pos-
sibilis“ ist? Allein, diese possibilitas ultima hat der Autor frither
iiberhaupt gefordert, damit der Mensch, damit dessen Wille frei
sel. Weiters verlangt der Autor fiir die Freiheit, dals der Wille
nicht praecise fir diese oder jene Thatigkeit bestimmt werde.
Es widerspricht ganz einfach den Denkgesetzen, dals ein, wenn
auch ultimo Mogliches die Thatigkeit eines andern bestimme.
Die stoffliche Bestimmung des gottlichen Einflusses durch den
Willen verwerfen ja die Molinisten. Nach der Ansicht unseres
Autors hatten wir es aber in Wahrheit nicht einmal mit einer
stofflichen Bestimmung zu thun, weil die Thitigkeit der
Kreatur ja gar nicht existiert, sondern blofs ultimo possi-
bilis ist. Dazu kommt, dals gemils der Sentenz des Autors
die Thétigkeit des Willens als ultimo possibilis die Disposition
bildet fiir die Aufnahme der Bewegung Gottes. Derlei An-
schauungen lassen sich schlechterdings nicht mehr begreifen, ganz
abgesehen von der Behauptung, dals die Actio, insofern dieselbe
praecise von uns stammt, sich selber zu einer ultimo mog-
lichen mache.

Wir werden darum bei der gewohnlichen Auslegung der
Stelle des hl. Thomas bleiben miissen, welcher gemils die Potenz,
also der Wille, nicht durch seine eigene Thiatigkeit, sondern
durch etwas anderes fiir die Bewegung Gottes disponiert wird.
Diese Disposition ist pun allerdings frither als die Bewegung
Gottes gemils der Art und Weise, nach welcher das stoffliche
Element triiher ist als das formelle. Dieses stoffliche Element
smodifiziert auch das formelle, denn: quidquid recipitur in ali-
quo, recipitur secundum modum recipientis. Indessen kann die
Thitigkeit der Kreatur niemals frither sein als die Thitig-
keit Gottes, weil die erstere ein Seiendes durch Anteilnahme,
ens per participationem, letztere dagegen ein Seiendes durch seine



362 Die Neu-Thomisten.

Wesenheit, ens per essentiam bildet. Simpliciter friher ist
aber jederzeit die Form als der Stoff.

Kein ,,Thomist bestreitet, dals nach dem hl. Thomas der
»usus formalis“ der Freiheit in der Thatigkeit des Willens be-
stehe. Darum handelt es sich aber nicht zunichst, sondern um
den Ubergang des Willens aus dem Zustande der Potenz in
Jenen der Aktualitdt. Wir fragen in erster Linie darum, wie
und wodurch das agens in potentia ein agens in actu werde.
Der ,,usus“ bildet dann den Effekt, die unmittelbare Wirkung
des agens in actu. Freilich, die Molinisten halten dafir, dafs
die Potenzen von Natur aus und bestindig agentia in actu aus-
machen. Selbstverstandlich bediirfen diese Potenzen dann weder
einer Vorherbestimmung, noch Vorherbewegung. Fiir diesen Fall
hat auch noch kein ,,Thomist“ eine solche gefordert, Allein, die
Voraussetzung der Molinisten ist eine ganz falsche. Die Potenzen
oder Fihigkeiten der Kreaturen sind von Natur aus, und viel-
fach auch sonst nicht agentia in actu, sondern blofs in po-
tentia. Wenn sie agentia in actu sind, hat, wie P. Kleutgen
selber gesteht, bereits eine Verdnderung stattgefunden.
S. 106 spricht der Autor von der Ansicht einiger Molinisten,
die dahin geht, die Determinierung der Kreatur bestehe ihrem
ontologischen Wesen nach in der freien Fahigkeit mit der
realen Identitdt, die sich jetzt anders als friher fir das
erkannte Objekt disponiere und konstituiere. Wie sich aber eine
Fahigkeit bei realer Identitat jetzt anders als friither fiir
einen Gegenstand disponieren konne, das uns zu sagen hat der
Autor vergessen. Verhilt sich eine Fahigkeit jetzt anders als
friher, so ist eben eine Verinderung eingetreten, die reale
Identitdt somit aufgehoben. Diese Verinderung aber hat
sich vollzogen auf Grund eines Seienden, eines ens, welches
zu der Fihigkeit hinzugekommen ist. Dieses Seiende nennen
wir Akt oder Form. Es ist voriibergehend, per modum trans-
euntis et intentionis in der Fahigkeit.

Der Simultan- Konkurs der Molinisten.

S. 113 lesen wir iiber den Konkurs Gottes: sine concursu
Dei actio nulla creaturae locum habere potest. Der
concursus oblatus necessario est multiplex et indifferens. Der
concursus actu exhibitus est cum actione creaturae re identifi-
cata. Allein diese beiden Konkurse Gottes, der oblatus und
exhibitus, bilden eigentlich doch nur einen Konkurs, der sich
indessen in einem doppelten Zustande befindet.

Hier haben wir ebensoviele Widerspriiche und Unmdoglich-



Die Neu-Thomisten. 363

keiten als Sdtze vor uns. In der That! ,,Ohne Konkurs Gottes
kann keinerlei Thitigkeit der Kreatur zu stande kommen.*
Daraus folgt dann, wollen wir von der Beweisfiihrung des Autors
gegen die Thomisten Gebrauch machen, dals der Konkurs Gottes
dem Geschopfe erst die Fahigkeit oder Potenz mitteilt. Die
Kreatur kann nur darum etwas nicht, weil sie dazu keine
Féahigkeit oder Potenz hat. S. 17 aber fordert der Autor
fir die Freiheit, dafs der Wille unter Voraussetzung aller Mo-
mente, die denselben in Wahrheit und physisch affizieren, possit
reapse mnon transire in illum actum; aut contrario possit reapse
transire in illum actum. Warum bekdmpft dann der Autor die
,»Thomisten“? — Ferner, , der Konkurs Gottes ist ein vielfacher®.
Wire dem nicht so, bemerkt der Autor, so kdnnten wir in
dem Momente, in welchem wir diese eine Thatigkeit ausiiben,
nicht thatsdchlich, reapse eine andere Thatigkeit setzen. Hat
es der Autor je zu stande gebracht, aufser der einen Thitig-
keit, welche er de facto vollzieht, in eodem signo reapse
eine andere Thitigkeit zu setzen? Mit andern Worten: hat der
Autor je im Leben zwei Thitigkeiten zugleich gesetzt, den-
selben Gegenstand gewollt und nicht gewollt? Ein Wider-
spruch dieser Art ist auch dem Konkurs Gottes unmoglich.
Besagt aber die Beweisfiihrung des Autors nichts anderes, als
der Konkurs Gottes miisse aus dem Grunde ein vielfacher sein,
damit die Kreatur, wihrend sie de facto die eine Thitigkeit
ausiibt, in eodem signo reapse die Fiahigkeit oder Potenz
beibehalte, eine andere Thitigkeit zu setzen, so ist der Beweis
fir die Vielheit des Konkurses total mifslungen. Denn erstens
gibt der vieltache Konkurs Gottes der Kreatur nicht erst die
Fiahigkeit oder Potenz fur eine andere Thitigkeit, indem
die Geschopfe diese Fihigkeit schon von Natur aus haben;
zweitens behalten sie diese Fahigkeit auch dann bei, wenn der
Konkurs nicht ein vielfacher ist. Der Konkurs Gottes gibt und
nimmt der Kreatur keine Fahigkeit oder Potenz. Ebenso-
wenig kann dieser Konkurs bewirken, dals die Geschopfe z u-
gleich thitig und unthitig selen oder zwei Thitigkeiten zu-
gleich setzten. Somit brauchen wir einen vielfachen Konkurs
durchaus nicht. Die Ansicht des Autors, der Konkurs Gottes
miisse deshalb ein vielfacher sein, weil sonst die Thatigkeit,
welche die Kreatur de facto ausiibt, eine notwendige wire,
ist eben nur eine blofse Behauptung, weiter nichts. Eine
notwendige konnte diese Thitigkeit nur dann sein, wenn der
Konkurs Gottes die Fahigkeit oder Potenz der Kreatur (fiir
eine andere Thitigkeit zerstorte, was der Autor nicht zu



364 Die Neu-Thomisten.

beweisen vermag. Die Thitigkeit Gottes fiillt nicht die ganze
Potentialitit der Kreatur aus.

,Der Konkurs Gottes mufs iiberdies indifferent sein. Was
ist der Konkurs Gottes? Nichts anderes als die Bewegung oder
Thatigkeit Gottes. Was ist nun aber eine indifferente Bewegung ?
Der reine Widerspruch. Wie der Autor selber aus der Theo-
logie oder aus der Moral weils, kann man in abstracto von
indifferenten Handlungen, Bewegungen sprechen, allein derlei
Handlungen existieren weder, noch konnen sie existieren.
In individuo gibt es nur ganz bestimmte Handlungen, die
ein ganz bestimmtes Ziel vor sich haben. Dies ist hier noch
umsomehr der Fall, als der Zweck oder das Ziel des gottlichen
Konkurses ja die Thitigkeit der Kreatur bildet. Es kann somit
auch die Thatigkeit der Kreatur nicht etwas Indifferentes
sein. Sowohl als Ziel, als auch als Thatigkeit schlielst sie
jede Indifferenz aus. Und wozu sollte auch dieser indifferente
Konkurs Gottes dienen? Der Konkurs Gottes ist nach unserm
Autor durchaus notwendig, damit die Kreatur eine Thitigkeit.
zu stande bringe. Allein, ein indifferenter Konkurs, ange-
nommen, er existierte, konnte doch nie eine Thatigkeit bewirken.
Opus determinatum non sequitur nisi ex determinato agente.
Wie wenig indifferent dieser Konkurs Gottes ist, sagt uns
der Autor selber mit den Worten: unus est concursus, quem
Deus, quantum est ex parte sua, cum creatura exercere pa-
ratus est, si ipsa, quod suum sit simul praestet. Will also Gott.
diesen Konkurs ,exercere’, so kann er unmoglich ein indif-
ferenter Konkurs sein, weil ein solcher ,jexerceri non potest®.
Ebensowenig vermag die Kreatur, quod suum est, durch eine
indifferente Thitigkeit zu leisten. Handelt es sich wirklich
um das ,exercere, so kann damit nur eine bestimmte Thitig-
keit oder Bewegung Gottes zu einem bestimmten Zwecke und
Ziele hin gemeint sein. Andernfalls will Gott einfach nicht,
non est paratus.

,Der Konkurs Gottes, welcher exhibitus heilst, bildet der
Sache nach eins und dasselbe mit der Thatigkeit der Krea-
tur.  Darauf antwortet der hl. Thomas mit einem: ,impossibile
est”. Impossibile est quod eorum quae sunt diversa secundum esse,
it operatio una. Der Autor kanc aber nicht bestreiten, dals
Gott und die Kreatur ,sint diversa secundum esse. Die Stelle
des hl. Thomas samt deren Begriindung haben wir friiher genau
angegeben.

Dieser concursus exhibitus ist immer ,,ad unum determina-
tus“. Ja, wie kann aber dann die Freiheit der Kreatur bestehen ?



Die Neu-Thomisten. 365

Der Autor macht ja fortwidhrend den ,,Thomisten“ gegeniiber
geltend, dals die Thitigkeit oder Bewegung Gottes, die das
Geschopf ,,ad unum determiniert”, die Freiheit aufhobe. Meint
vielleicht der Autor, dies treffe nur bei dem ,concursus oblatus®,
nicht aber bei dem ,concursus exhibitus® zu? Sollte dies der
Fall sein, so miifsten wir antworten, dals die ,,/ Thomisten* nicht
nach dem concursus oblatus, sondern nach dem exhibitus
fragen. Der concursus oblatus, quem Deus paratus est dare,
kiimmert die ,,Thomisten“ gar nicht. Es handelt ganz besonders
sich vielmehr um die thatsédchliche, wirkliche Bewegung
Gottes, nicht um jene, welche Gott erst zu geben bereit ist.
Von dieser thatsichlichen Bewegung Gottes behauptet nun
der Autor gegen die Thomisten, sie determiniere den Willen
ad unum und zerstore infolgedessen die Freiheit. Nun lesen
wir aber hier schwarz auf weils, der concursus Dei exhibitus,
quem Deus reapse praestat, sel determinatus ad unum.

Was verstehen die Molinisten unter dem concursus oblatus?
Dieser Konkurs, als solcher, ist der ewige Beschlufs Gottes, der,
was ihn selber betrifft, durchaus wirksam ist und alle Thatig-
keiten und Wirkungen, deren die Kreatur in Riicksicht auf ihre
Natur und Faihigkeiten, je nach den Bedingungen, in welchen
sie sich befindet, fahig ist, physisch verursacht. Aber dieser
ewige, wirksame, physisch bewirkende Entschluls Gottes ist ein,
in seiner Art von seiten der sekunddren Ursache, auf welche er
sich objektiv bezieht, bedingter Entschluls. Gott will ndmlich,
dals dieser oder jener Akt durch den Willen der Kreatur ge-
setzt werde, wenn dieser Wille sich, soviel an ihm ist, zur
Vollziehung dieses Aktes determiniert. Und unter eben dieser
Bedingung will Gott Einfluls nehmen und mitwirken zu dem-
selben Akte, soweit dies von seiten des ersten Princips notwendig
ist. So unser Autor S. 114.

In dieser Darlegung haben wir zunachst abermals einen
Widerspruch zu verzeichnen. Es heilst nimlich: ,si ipsa vo-
luntas sese ad eliciendum hunc actum, quantum ex ipsa est,
determinet. Nach dem soeben Gehorten bestimmt sich also der
Wille selber, diesen oder jenen Akt auszufiihren; folglich geht
die Selbstbestimmung voraus und unterscheidet sich real von
der wirklichen Thatigkeit oder Setzung des Aktes, von dem
,elicere hunc actum‘. Allein S. 107 ff. hat der Autor den Be-
weis zu erbringen versucht, dals die Selbstbestimmung formell
in der Thatigkeit selber, im actus elicitus bestehe. Will dem-
nach der Autor konsequent vorgehen, den Widerspruch mit sich
selber vermeiden, so mufs er sagen: Gott will konkurrieren,



366 Die Neu-Thomisten.

mitwirken mit dem Akte des Willens, wenn der Wille seiner-
seits diesen Akt setzt, ,elicit“. Dies ist der logisch richtige
Satz im Systeme der Molinisten. Allein, verhdlt sich die Sache
also, dann hangt der Konkurs Gottes thatsichlich von der
Thatigkeit der Kreatur ab. Der concursus oblatus wire nicht
wirksam, physisch verursachend, bestimmte die Kreatur
nicht, soviel an ihr ist, sich zu dieser ihrer Thitigkeit. Ks ist
der helle Widerspruch, zu sagen, von seiten Gottes sei der ,,con-
cursus efficax et physice efficiens, aber doch nur unter der
Bedingung, dals die Kreatur, soviel an ihr ist, sich zu diesem
Akte determiniert. Wir wollen einmal zugeben, der Konkurs
sel von seiten Gottes ,efficax et physice efficiens“. Wodurch ist
er es denn? Aus welchen Motiven hat Gott dieses ,decretum
efficax et physice efficiens” gefafst? Entweder hiangt dieses
Dekret Gottes von der Bedingung, beziehungsweise von der Er-
fillung der Bedingung durch die Kreatur, ab, wird es irgend-
wie beeinflulst, und dann hingt der Wille Gottes thatséichlich
von der Kreatur ab, wird sein Wille durch den Willen der
Kreatur ,efficax et physice efficiens“. (der die Setzung und
Ausfithrung dieser Bedingung durch die Kreatur hat keinerlei
Einfluls auf den Willen Gottes, dieser Wille hdngt nicht davon
ab, und dann brauchen wir diese Bedingung nicht, denn das
decretum ist ohne diese Bedingung ,.efficax et physice efficiens®.
Diese beiden Lehren vereinigen wollen, heilst den Widerspruch
predigen.

Der Autor meint, dieser bedingungsweise Konkurs Gottes
schlielse keine Schwiiche und Unterwerfung Gottes unter die
Kreatur in sich, sondern sei nur ein Ausfluls der Giite Gottes.
Allein, dies ist nur in dem Falle richtig, als die Erfiillung der
Bedingung keinerlei Einfluls auf das decretum hat, den Willen
Gottes nicht bestimmt. In diesem Falle ist aber die Bedingung
iiberhaupt iiberfliissig, und das decretum aus sich, ab intrin-
seco ,efficax und physice efficiens”, Hangt aber das decretum
in irgend einer Weise von der Bedingung ab, so ist die Unter-
werfung Gottes unter die Kreatur ein fir allemal besiegelt.
Ebenso unrichtig ist die weitere Behauptung des Autors, es sei
nicht notwendig, dafs die Kreatur friher als thatig sich er-
weise, Gott zum Konkurse anrege. Denn ein bedingter Kon-
kurs lilst sich gar nicht anders denken, als dals entweder zwei
auf Kommando, oder der andere erst dann in Thitigkeit iiber-
geht, wenn er den einen bereits in der Thatigkeit begriffen
erblickt. Darum bemerkt ja P. Herice, S. J., wie wir friiher
gehort haben, dals dieser bedingte Konkurs Gottes einfach



Die Neu-Thomisten. 367

nicht begreiflich, non intelligibilis, sei. Und in der That ver-
halt sich die Sache so. Wir kionnen doch nicht annehmen, dals
Gott und die Kreatur wie auf Kommando, wie es beim Militar
Sitte ist, sich zur Thatigkeit anschicken. Somit kann nur ent-
weder die Thatigkeit Gottes, oder jene der Kreatur friiher
sein. Die Thatigkeit Gottes darf aber nach den Molinisten
nicht friher sein, denn sie wiirde die Freiheit der Kreatur
aufheben. Folglich ist die Thatigkeit der Kreatur frither. Das
Beispiel, welches der Autor angefiihrt, ist so ungeschickt als nur
moglich. Dieses Beispiel wiirde, falls es den Molinisten damit
Ernst ist, ihr ganzes Lehrgebdude zum Einsturze bringen. Der
Autor sagt namlich: ,die Fahigkeit des Willens, von der zuvor-
kommenden Gnade angeregt, bringt einen ibernatiirlichen Akt
der Liebe Gottes hervor, indem die Gnade auf diesen Akt Ein-
fluls nimmt. In eben diesem Momente wirkt aber auch der
iibernatiirliche habitus der Liebe. In &hnlicher Weise miissen
wir uns denken, dafs die Potenz Gottes, gleichsam ein ge-
wisser habitus, allen Dingen und dem Willen des Menschen
innerlichst innewohnend, und mit ihnen verbunden, bei jeder
Thatigkeit der Kreatur mitwirkt. Die Potenz Gottes verhalt sich
zu jeder geschopflichen Ursache, wie die Wesenheit der Seele
zu ihren Potenzen, vorausgesetzt, dals diese sich real von ihren
Potenzen unterscheidet.*

Dieses Beispiel des Autors ist so falsch als nur moglich.
Zum ersten bildet die Gnade das principium radicale des iiber-
natiirlichen Aktes, der habitus der Liebe ist das principium pro-
ximum des actus charitatis. Allein, diese beiden Faktoren ge-
niigen nicht, dals ein wirklicher Akt oder de facto gesetzt
werde, andernfalls wire der Mensch in der Gnade, bestindig,
ohne Unterbrechung mit Bezug auf den Akt der Liebe in
Thatvigkeit, was wahrlich niemand behaupten kann. Zum
zweiten ist die Gnade der Natur und Kausalitit nach friiher
als der habitus charitatis, denn, wie S. Thomas lehrt, bildet die
Gnade die Wurzel der Tugenden, und letztere gehen in dhn-
licher Weise aus der Gnade hervor, wie die Fahigkeiten oder
Potenzen aus dem Wesen der Seele. Die Molinisten aber be-
streiten, dals der Konkurs Gottes der Natur und Kausalitit nach
frither sei als die Thatigkeit der Kreatur. Beide sind vielmehr
zugleich , nach unserm Autor sogar re identificata. Zum
dritten ist die Liebe ein habitus, der ein vollkommenes festes
Sein in der Potenz hat, in welcher er sich befindet. Allein, die
Bewegung Gottes, der Konkurs, hat kein fixes, sondern nur ein
voritbergehendes Sein, wie S. Thomas ausdriicklich bemerkt, und



368 _ Die Neu-Thomisten.
auch die Erfahrung lehrt, indem sonst der Mensch fortwahrend,
ununterbrochen den Akt der Liebe thatsdachlich ausiiben
miifste. Vgl. Quaest. disp. de potentia. q. 3. a. 7. ad 7. Die
Potenz Gottes mit einem habitus vergleichen, das kann wirklich
nur den Molinisten einfallen., Um nichts besser ist der Vergleich
der Potenz Gottes mit der Seele hinsichtlich ihrer Fahigkeiten
oder Potenzen. Alles, was der Autor hier anfiihrt, beriihrt die
Fahigkeit oder Potenz oder ,se tenet ex parte potentiae®, ver-
vollstindigt das Thitigkeitsvermogen. Der Konkurs Gottes
aber vervollstdndigt nicht das Vermogen zu der Thitigkeit.
Diese ist vielmehr ohue Konkurs Gottes schon vollkommen kom-
plet fiir die Thatigkeit. Folglich kdnnen wir uns die ,potentia
divina® nicht als ,quemdam habitum* denken. Nach den Moli-
nisten wirkt Gott gar nicht auf die Potenz als Potenz.

Will dempach Gott nur unter der Bedingung konkurrieren,
dals die Kreatur ebenfalls will, so macht er seinen Willen von
der Kreatur abhéngig. Dies aber kann er nicht. Gott kann
unmoglich sich durch die Kreatur zu etwas bestimmen lassen.
Niemals kann darum die Kreatur den Grund abgeben, dals
Gott sich absolut entschliefst, efficaciter und als physisch
efficiens mitzuwirken. Darum ist es nichts als eine Irre-
fihrung, wenn die Molinisten behaupten, der Wille Gottes,
das decretum, sei von seiten Gottes ein absolutes und wirk-
sames. Kin solches ist es nur, indem es von der Zustimmung,
von dem consensus der Kreatur bestimmt wurde. Thut die
Kreatur von ihrer Seite nicht alles, so ist auch das decretum
selber ein unwirksames, durch die Bedingung, die von der
Kreatur nicht eingehalten wurde, in seiner Absolutheit be-
eintriachtigtes decretum. Kin Beispiel wird die Sache klar
machen. Ich will einen Kaufvertrag mit einem andern ab-
schlielsen, aber unter der Bedingung, dafs dieser andere seine
Anspriiche nicht zu hoch spannt. Ich weils indessen voraus,
dals die Forderungen des andern mir vollkommen entsprechen.
Darum will ich den Kaufvertrag absolut und in wirksamer
Weise zur Ausfihrung bringen. Wer wird nun leugnen, dafs
die Leistungen des andern bestimmend auf meinen Entschluls
einwirken? Hier von einem absoluten und unabhédngigen
Willen zu sprechen, kann keinem verniinfiigen Menschen in den
Sion kommen. Ja, mein Entschlufs ist ein absoluter, wirksamer,
allein das Motiv, warum er dieses ist, bildet das mir erwiinschte
Entgegenkommen des andern Teiles. Durch dieses KEntgegen-
kommen ist mein Wille ein absoluter, wirksamer geworden.
Wollte demnach jeman! so ohne weiteres meinen absoluten,



Die Neu-Thomisten. 369

wirksamen Entschluls anerkennen und hervorheben, so wiirde
er sich und andere betriigen. So verhalt sich die Sache auch
mit Bezug auf den Willen Gottes. Darum ist es eine Tauschung
und Irrefiihrung anderer, wenn die Molinisten fortwidhrend be-
haupten, das decretum Gottes sei ,ex parte sua etficax et physice
etficiens”, aber von seiten der Kreatur, des Gegenstandes bilde es
ein decretum ,conditionatum*., Das decretum Gottes ist ein ab-
solutes und wirksames, ja, aber es ist ein solches geworden
durch die Voraussicht der Zustimmung der Kreatur. Diese Zu-
stimmung macht es zu einem absoluten und wirksamen Dekret.
Die vorausgesehene Zustimmung bildet fiir Gott den Beweg-
grund, dals er absolut und wirksam will. Darum kann man
in diesem Falle nur von einem durch die Kreatur bewirkten
absoluten und wirksamen decretum Gottes sprechen. Alles andere
ist leeres Gerede. Gott sieht voraus, dafs mit der Kreatur sich
dieses und jenes ausfilhren lafst. So sagt er sich denn, gut,
schliefsen wir ab, thun wir mit. Es ist unser ernster, aufrichtiger
Wille. Das decretum Gottes ist an und fiir sich selber ein
bedingtes, nicht aber ein absolutes.

Dafs wir mit dieser unserer Auffassung mit Bezug auf die
Theorie der Molinisten im vollen Rechte sind, beweist der Autor
durch den zweiten Vergleich, den er der moralischen Ordnung
entnimmt. Gott will und wollte von Ewigkeit her, dals, so-
weit es von ihm abhéngt, jede Thatigkeit und jeder Effekt
der sekundéren Ursache ausgefiihrt werde und zu stande komme,
wenn nur die Kreatur das, was von ihrer Seite erforderlich
ist, um diesen Effekt zu bewirken, von ihrer Seite aus leistet.
Damit ist die Abhiangigkeit Gottes von der Kreatur doch
gewifs klar genug an den Tag gelegt. Jemand will sich ver-
mihlen. Er kann es natiirlich nur thun, wenn der andere Teil
seine Zustimmung gibt. Er sieht aber mit aller Gewifsheit vor-
aus, dafs dieser andere Teil seinen consensus geben wird. Folg-
lich ist dieser sein Entschluls, zu heiraten, ein durchaus ab so-
luter und wirksamer. Ist diese Schlufsfolgerung ohne weiters
eine richtige? Nein, durchaus nicht. Sein Wille, der ernste,
aufrichtige Wille hdangt ab von der Zustimmung des andern
Teiles. Darum wire es ganz und gar falsch, zu sagen, dieser
Mensch habe einen absoluten, wirksamen Willen. Diesen Willen
macht eben die bestimmte Zusage zu einem absoluten, folglich
abhingigen. Dieser Mensch kann, ohne mehr als halb ver-
riickt zu sein, nicht im vorhinein durchaus heiraten wollen
ohne Riicksicht und Gewilsheit beziiglich der Beistim-
mung des andern Teiles. Gerade darum 1st sein Wille dieser



370 Die Neu-Thomisten.

Beistimmung untergeordnet, von ihr abhidungig, nicht aber
in sich absolut. Andererseits aber kann diesem Willen auch
die Absolutheit im Sinne von wahr und ernstlich nicht ab-
gesprochen werden. Die Molinisten bewegen sich nun fort-
wiahrend in diesem Trugschlusse herum und behaupten mit
aller Hartnickigkeit, das decretum Gottes sei von seiner Seite
aus ein durchaus absolutes und physisch wirksames. Das Wort:
absolut und physisch wirksam wird namlich in der Bedeutung
von ernstlich und aufrichtig gefalst, als wire dies so ohne weiters
eins und dasselbe. In Wahrheit setzt die Theorie der Molinisten
die Bedingung in das decretum Gottes selber hinein, ordnet sie
dieses decretum der Kreatur unter und macht es durchaus von
ihr abhingig, somit selber zu einem bedingten.

Dies geht umsomehr aus dem Umstande hervor, als dieses
decretum ein allgemeines, ein , decretum generale* ist, wie die
Molinisten selber behaupten. Dieses decretum heilst aus dem
Grunde ein allgemeines, weil durch dasselbe nicht blols zu
einem Akte der Konkurs angeboten wird, sondern zu mehreren
oder auch zu allen, welche die freie Potenz hinsichtlich des dar-
gestellten Gegenstandes hic et nunc setzen kann. Dals nun
die Kreatur iiberhaupt hic et nunc nur einen, nicht mehrere
oder sogar alle Akte setzen kann, davon scheinen die Moli-
nisten nichts zu wissen. Vgl. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. 1.
ad 16. 18. 19. Dieses decretum Gottes bezieht sich auch nicht
auf alle Akte, die in individuo, sondern die in specie mog-
lich sind. Und es umfalst diese Akte nicht im allgemeinen,
confuse, sondern im einzelnen, in particulari. Es bezieht sich
auf den bestimmten und singuldren Akt in den einzeinen Arten.

Da soll sich nun auskennen, wer es vermag. Das decretum
Gottes, ex parte sua efficax et efficiens, ist ein ,,decretum com-
mune ad plures actus und bezieht sich nichtsdestoweniger ,ad
singulos actus in individuo*. Wie dann eben dieses decretum
noch ,multiplex et indifferens® sein konne, lilst sich absolut
nicht begreifen. Nach den gewodhnlichen Gesetzen ist das com-
mune nicht particulare, und das particulare nicht commune. Noch
dazu erstreckt sich dieses decretum ,generale’ nicht auf alle
Akte, die ,in individuo*“, sondern nur, die ,in specie’ moglich
sind. Nichtsdestoweniger umfafst es ,jin particulari“ den be.
stimmten singuliaren Akt in den einzelnen Arten. KEin indif-
ferentes decretum bezieht sich gemils den Denkgesetzen
auf alle ,,in individuo“ moglichen Akte, nicht blofs ,,in specie®.
Ebenso hat das indifferente decretum keinen bestimmten,
einzelnen Akt ,in particulari vor Augen. Zu allem Uberflusse



Die Neu-Thomisten. 371

ist dieses sonderbare decretum nicht schlechthin fiir die Thatig-
keit, sondern nur fiir die Mitthatigkeit bestimmt. Und dies
nicht einmal absolut, sondern nur, wenn die Kreatur ebenfalls
mitthitig sein will. Das einemal ist es absolutes, dann wieder
bedingtes decretum.

Was nun, wenn der Wille nicht mitthitig sein will? Dann
steht Gott eicfach der Kreatur machtlos gegeniiber. KEs ist
dann um Gottes Allmacht geschehen. Der Wille oder das de-
cretum Gottes 1st nach den Molinisten indifferent, cum quadam
exercitii indifferentia, sagt der Autor S. 119. Es erstreckt sich
auf keinen Akt in bestimmter Weise mehr als auf die an-
dern. Darum bleibt es ganz und gar der Bestimmung oder
Determinierung der sekundaren Ursache iiberlassen, dals dieses
decretum Gottes mit Bezug auf diese Thatigkeit und diesen
Effekt, oder hinsichtlich einer andern Thatigkeit und andern
Wirkung thatsdchlich zu einem wirksamen wird. Sed
num relate ad hanc actionem et hunc effectum, aut ad aliam
actionem aliumque effectum reapse efficax evasurus sit, id prorsus
determinationi secundae causae relinquitur. Da haben
wir's ja. Der Konkurs Gottes ist indifferent, aus sich unwirk-
sam, und er wird erst zu einem wirksamen durch die Deter-
minierung der sekundidren Ursache. Determiniert diese ihn nicht,
8o bleibt er indifferent und unwirksam. Aber ex parte sua ist
er efficax und physice efficiens. Damit ist Gottes Ohnmacht
ein fiir allemal festgestellt. Die Molinisten bestreiten lieber
Gottes Allmacht, als dals sie die innere Wirksamkeit seines
Willens zugében. Der Mensch mufs michtiger sein als Gott
selber. Bemerken wollen wir nur noch, dals der Autor genau
zwei Zeilen spiter wiederum schreibt, die Determinierung
der sekunddaren Ursache geschehe aktiv und physisch ebenfalls
von Gott, nicht von der genannten Ursache allein. Abermals
einige Zeilen spiter heilst es, der kreatiirliche Wille sei durech-
aus unbestimmt, setze weder schlechthin, noch voraussetzungs-
weise, ex praesuppositione, einen andern Akt voraus, sondern
gehe einzig und allein auf Grund seiner aktiven [ndifferenz
in einen Akt iiber, wann und in welchen er selber will. Dies
alles wird uns auf einer und derselben Seite geboten! Zuerst
macht die Determinierung der Kreatur den Konkurs Gottes zu
einem wirksamen; daon bewirkt Gott in wirksamer Weise, bringt
also eben dieser Konkurs wirksam die Determinierung des
kreatiirlichen Willens hervor. Endlich bewirkt der durchaus
unbestimmte Wille einzig und allein aus seiner Unbestimmt-



372 Die Neu-Thomisten.

heit den Anfang eines Aktes, wann und welchen er eben will.
Dazu lifst sich natirlich nichts mehr bemerken.

Fiirwahr! Der dargebotene Konkurs Gottes ist von seiner
Seite aus ,efficax et physice efficiens“. Alles, was an Wirk-
samkeit und physischer Ursichlichkeit bei der Schopfung und
Hervorbringung vorhanden ist, das alles stammt vom Willen
Gottes und seinem Dekrete. Wir miissen nun fragen: ist die
Determinierung der Fahigkeiten zu ihren entsprechenden Thatig-
keiten in den (reschopfen etwas Positives, Reales; oder bildet
sie nichts Positives, Reales? 'Trifft ersteres zu, dann stammt die
efficacia und physica efficientia dieser Determinierung von Gott.
Allein, die Molinisten bestreiten auf das entschiedenste, dals Gott
die Fihigkeiten der Kreaturen, namentlich der freien, wirksam
und physisch determiniere. Ist aber letzteres der Fall, so unter-
scheidet sich die determinierte Fiahigkeit in nichts von der nicht
determinierten, was die Molinisten, wie P. Kleutgen und Pesch,
wiederum leugnen, indem sie eine Verinderung der Fahigkeit
verteidigen. Ferner, Gott kann wollen, und zwar schlechthin
und absolut, dafs dieser Akt, von diesem Willen, in dieser
Zeit, und aut diese Weise hervorgebracht werde, so dafs Gott
wirksam seinen Einfluls geltend macht und den menschlichen
Willen determiniert. Diese Auffassung des gottlichen Willens
lassen wir, sagt der Autor S. 115, in keiner Weise zu. -— Potest
porro divina voluntas, dum vult actum aliquem humanae volun-
tatis fieri, se habere dupliciter. Nam ut talis actus a tali volun-
tate tali tempore, tali modo ete. fiat, id potest velle simpliciter
et absolute, atque applicando ita suam omnipotentiam, ut effi-
caciter influat et secum ferat ac determinet humanam volun-
tatem, ut simul in eundem actum influat. Hic modus in liberis
actibus nostris a nobis non admittitur.

Wie stimmt nun diese Stelle zu der auf S. 114 nieder-
geschriebenen, worin gesagt wird: quidquid efficaciae et phy-
sicae efficientiae ad res creandas et producendas divinitus
procedit, id a Dei voluntate ejusque decreto procedit? Wie
stimmt diese Stelle zu der andern auf S. 115, worin es heilst,
der Einfluls Gottes erstrecke sich auf alles ,,quod verae physicae
entitatis, actualitatis, realitatis quomodocunque tandem in illa
actione illoque voluntatis creatae actu inveniatur“? Gott wirkt
ja gar nicht ,efficaciter” ein? Gott ,,determiniert” den Willen
nicht? — Gott verpflichtet sich nur dann mitzuwirken, wenn
der Wille von seiner Seite alles das leistet, was ihm moglich
ist zur Hervorbringung und Vollendung eines Effektes: dummodo
item creatura id, quod ipsius est, ad elliciendum perficiendumque



Die Neu-Thomisten. 313

illum effectum praestet. A. a. O. 8. 116. Wessen ist nun die
Kreatur ,capax“? was ist ,ipsius“? was kann sie ,von ihrer
Seite aus leisten“? Gar nichts, antwortet der Autor un-
mittelbar darauf, wollte es Gott nicht von Ewigkeit her in wirk-
samer Weise. Hoc ipsum vero creatura praestare non posset
realiter, nisi quidquid verae entitatis et realitatis in illa actione
ut sic illoque effectu creaturae invenitur, Deus id omne pro sua
parte jam ab aeterno, ut suo tempore fieret et esset, efficaciter
voluisset. Also vorhin wurde uns gesagt, Gott wolle nicht
nefficaciter influere®; jetzt will Gott wiederum ,efficaciter.
Nebenbei gesagt, ist es ganz und gar unbegreiflich, dals Gott
der Kreatur Bedingungen vorschreibt, Forderungen an sie stellt,
welche die Kreatur ,realiter praestare non potest®, die ganz und
gar vom ,voluntas Dei efficax“ abhingen, und dieser voluntas
Dei ist indifferent quantum ad exercitium.

Zufolge 5. 116 sieht Gott auf das deutlichste alle Akte in
der Art und in individuo voraus, welche dieser menschliche Wille
in diesem Zeitmomente, mit diesem Objekte und unter diesen
Umstédnden hervorbringen kann. Das Wort: ,kann“, potest, hat
der Autor mit Sperrdruck hervorgehoben. Friiher dagegen hat
der Autor fortwidhrend erkldrt, Gott sebe auf das bestimmteste
voraus, was der menschliche Wille unter den genannten Be-
dingungen thun werde. Offenbar sind dem Autor ,,thun konnen®
und ,thun werden® vollkommen identische Dinge. Darum
erklart sich manches rein Unbegreifliche im Autor ganz von
selber. Der kreatiirliche Wille ,realiter praestare non potest®
alles das, was Gott als Bedingung seiner Mitwirkung gestellt
hat. Er kann es nur, weil Gott von Ewigkeit es ,efficaciter
gewollt hat. Nichtsdestoweniger bildet den terminus dieses
wirksamen gottlichen Willens nicht schlechthin die Thatig-
keit, sondern nur die Mitthitigkeit, wenn ndmlich die Kreatur
selber mitwirken will. Non determinatur tale decretum sim-
pliciter ad agendum, sed coagendum, utique si arbitrium creatum
coagere voluerit. A. a. O. 8. 118. Von seiten Gottes indessen
ist dieses Dekret ein absolutes, nur der Akt des Willens,
also das decretum ist ein bedingtes. Aliunde non obstat, quod
sit conditionatum, quia, quantum est ex parte Dei est absolutum.
Nam si potentia executiva seu activa Dei ad extra est distincta
ratione a voluntate, et per hanc applicatur ad agendum, per illum
actum conditionatum manet applicata et exposita ad influendum
ad talem actum.

S, 119 ist es aber wiederum nichts mit der Ausicht, dafs
Gott ,,distinctissime praevidet omnes actus in specie et in indi-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 25



(3

374 Die Neu-Thomisten.

viduo, quos haec voluntas humana in hoc momento temporis cum
hoc objecto aliisque circumstantiis efficere potest“. Vielmehr:
yhabet Deus scientiam mediam, vi cujus praescit, quid singulae
creaturae liberae in singulis occasionibus, positis omnibus ad
agendum necessariis, reapse sint acturae et electurae.“ Noch
mehr!

S. 119 wird uns gesagt, wozu der dargebotene Konkurs
Gottes eigentlich dient. Namlich, bote Gott seinen Konkurs dem
Geschopfe nicht zu allen Arten an, applizierte er den-
selben nicht auf das Innerste dem Willen, so fehlte
dem Geschopfe, dem Willen eo ipso die nidchste, adiquate
Potenz, und damit die Freiheit fiir die Akte. So nach
P. Suarez und Lessius. Welchen Grund haben diese Autoren
fir ihre Anpsicht? Ohne den angebotenen Konkurs Gottes
entbehrte die Potenz eines Momentes, welches wesentlich fiir die
Thatigkeit im voraus gefordert wird. KEtenim careret jam po-
tentia aliquo momento praevie ad agendum essentialiter requisito.

Nichts beweist besser die Inkonsequenz, das Widerspruchs-
volle im ganzen System der Molinisten, als diese zwei Sitze.
Durch nichts wird das Unrecht der Bekdmpfung der ,,Thomisten®
klarer dargethan als durch die soeben vernommene Ansicht der
Hauptvertreter des Molinismus. Den Thomisten wird bestindig
der Vorwurf gemacht, sie leugneten, dals die Kreaturen ohne
die Vorherbewegung und Vorherbestimmung Gottes zu irgend
einer Thitigkeit das Vermogen, die Fahigkeit oder Potenz
zu der Thatigkeit besdlsen. Von den ,,Thomisten wird das
gerade Gegenteil verteidigt. Denn sie sagen, den Kreaturen
seien die Fahigkeiten oder Potenzen schon von Natur aus,
bei der Schopfung in nédchster und adidquater Bedeutung mit-
geteilt worden. Sie lehren weiter, dals durch die praemotio oder
praedeterminatio physica Gottes an den Fihigkeiten oder Potenzen
der Kreaturen durchaus nichts geindert werde, sondern die prae-
determinatio sich vielmehr nach der Natur und Beschaffenheit
der Potenzen richte. Die Potenzen der Kreaturen bildeten ihrem
innersten, eigensten Wesen nach das nidchste, adiquate
Princip der Thatigkeit. In hoc consistit ratio potentiae ut sit
proximum principium operis et non primum. L. Sent. d. 45.
q- 1. a. 3. ad 2. Sicut Dionysius dicit ad divinam Providentiam
non pertinet naturam rerum corrumpere, sed servare. Unde
omnia movet secandum eorum conditionem. Diese Grundsitze
werden von den ,Thomisten® so oft und nachdriicklich betont,
dafs einer mehr als farbenblind sein miilste, waren ihm dieselben
unbekannt geblieben.



Die Neu-Thomisten. 375

Dagegen behaupten gerade die Molinisten das, was sie den
,, Thomisten‘ vorwerfen. Denn wir horen von ihnen, die Kreatur
habe ohne Konkurs Gottes gar keine nidchste und adidquate
Potenz und infolgedessen keine Freiheit; ohne diesen Kon-
kurs mangle der Potenz ein wesentliches und dem Handeln
vorausgehendes Requisit. Die , Thomisten® erklaren, die Be-
wegung Gottes gehe der Natur und Kausalitit nach der Be-
wegung und Thatigkeit der Kreatur voraus. Dies wird nun
von den Molinisten bekdmpft. Ihrer Doktrin geméils sind beide
zugleich. Allein, was lesen wir hier? Da heilst es, der Kon-
kurs Gottes bilde ein wesentliches praevie ad agendum not-
wendiges Requisit. Die ,/ Thomisten“ behaupten, die Bewegung
Gottes affiziere innerlich die Potenz, den Willen. Auch dies
wird von den Molinisten in Abrede gestellt. Nach ihnen bezieht
sich der Konkurs Gottes nur auf dem A kt, nicht aber aut die
Potenz. Hier lesen wir: si Deus suum concursum non intime
voluntati applicaret etc. Und das Merkwiirdigste an der
ganzen Sache ist dabei noch, dals dieser dem Willen innerlichst
applizierte, praevie ad agendum essentialiter requisitus concursus
trotzdem quantum ad exercitium indifferent bleibt, also keine
bestimmte Wirkung hervorbringt. Waraum Gott ihn dann
intime voluntati appliziert, ist freilich nicht mehr zu begreifen.

Ebensowenig verstdndlich ist es, wenn gesagt wird, der
Konkurs Gottes, also der Wille Gottes sei nicht insofern ein
indifferenter zu mnennen, als er etwa sich auf einen unbe-
stimmten Gegenstand, unbestimmt auf die Thatigkeiten und
Wirkungen der freien Kreatnr bezoge; sondern nur insofern er
diese bestimmten Thitigkeiten und Wirkungen mit einer gewissen
subjektiven Indifferenz, cum quadam exercitii indifferentia, im
Auge hat. Ein decretum, der Beschluls oder Willensakt
Gottes cum quadam exercitii indifferentia ist eben kein Ent-
schlufs, kein Willensakt. Ein Wille mit dieser Kigenschaft will
nichts. Man konnte ihn hochstens eine Velleitdt nennen. Aber
eigentlich ist er nicht einmal das. Denn solange er sich in der
genannten Indifferenz befindet, ist er in der Potenz, nicht aber
in actu. Uberdies, wie armselig und schwach mufs dieser Wille
Gottes sein, wenn seine Wirksamkeit ganz und gar von der
sekunddren Ursache, von der Determinierung dieser Ursache ab-
hingt! Sed num relate ad hanc actionem et hunc effectum, aut
ad aliam actionem aliumque effectum reapse efficax evasurus
8it, id prorsus determinationi secundae causae relinquitur.

Obgleich das Wirksammachen des gottlichen Konkurses
ganz und gar der Determinierung der sekundéren Ursache

25



376 Die Neu-Thomisten.

iberlassen bleibt, so ist doch diese Determinierung der sekun-
daren Ursache, nach der Versicherung des Autors, nicht aus-
schlielslich das Werk der sekundaren Ursache, sondern auch die
That des.gottlichen Konkurses. Selbstverstandlich kann sie dieses
letztere nur in unwirksamer Weise sein. Denn wirksam
wird der Konkurs Gottes erst durch die Determinierung der
zweiten Ursache. Folglich kann dieser Konkurs unmoglich die
wirksame Ursache der Determinierung selber sein. Vollig
unbegreiflich ist darum die Behauptung des Autors auf S. 120,
diese Determinierung der sekundaren Ursache erfolge auch von
seiten des Konkurses Gottes aus wirksam, efficienter. KEs darf
uns daher auch nicht wunder nehmen, wenn wir 8. 121 den
Satz lesen: potest etiam dici ¢t porro dici debet, causam primam
determinari a causa secunda si spectes actuale exercitium
concursus coblati. Auf welche Weise bewirkt nun die sckundare
Ursache, dafs der Konkurs Gottes ,reapse efficax evadat“? Worin
besteht die Determinierung des Konkurses Gottes durch die Ge-
schopfe? In einem aktiven und wirksamen Einflusse nicht,
erklart unser Autor S. 121. Das ist nun ganz merkwiirdig.
Der Konkurs Gottes ist in sich unwirksam, wird erst durch die
Determinierung der sekundiren Ursache ein thatsdchlich wirk-
samer, und eben diese Determinierung ist gleichfalls nicht eine
aktive und wirksame. Wie kann denn eine nicht aktive und
nicht wirksame Ursache den Konkurs Gottes zu einem wirk-
samen machen? Diese Determinierung muls man dahin ver-
stehen, bemerkt der Autor weiter, dals Gott selber seinen
hochsten und allgemeinen Konkurs den zweiten Ursachen an-
bequemt. Allein, das steht im hellen Widerspruche mit dem
Satze, dals die Wirksamkeit des gottlichen Konkurses ganz
und gar der Determinierung durch die zweiten Ursachen iiber-
lassen bleibe.

Wir stolsen somit iiberall auf dieselbe Erscheinung: was auf
der einen Seite als Wahrheit hingestellt wird, das wird auaf der
nachstfolgenden, oft nur einige Zeilen spiter, wieder in Abrede
gestellt und verworfen. Darum ist es ganz eintach unmoglich, an-
zugeben, was die Molinisten eigentlich wollen, was sie im Grunde
lehren. Sie sind weder unter sich, noch jeder mit sich selber
einig, zu welcher Anschauung sie sich bekennen sollen. Einig
sind sie nur in der Bekdamptung der ,Thomisten”. Um dies
aber fertig zu bringen, stellen sie die grundlose, durch nichts
bewiesene und beweisbare Doktrin auf, die Prideterminierung
Gottes restringiere und adstringiere, mit andern Worten:
notige die freie Kreatur zu einem der beiden Gegensitze. Diese



Die Neu-Thomisten. 371

Doktrin ist leider auf Sand gebaut. Denn notwendig wird
eine Kreatur nur dann bestimmt, zu Einem restringiert und ad-
stringiert, wenn deren Empfinglichkeit oder Potentialitdt durch
diese eine Form vollstindigt erschopft oder ausgefillt erscheint.
Und gerade dies ist es, was der hl. Thomas mit Bezug auf die
freien Geschopfe ausdriicklich bestreitet. Die betreffenden Stellen
haben wir friiher genau angegeben, wir brauchen sie darum nicht
noch einmal zu wiederholen.

Die zweite durchaus unbewiesene und unbeweisbare Be-
hauptung der Molinisten ist die, dals die Fahigkeiten oder Po-
tenzen der Kreaturen durch die Thatigkeit selber in actu
gesetzt, formell und in actu konstituiert oder agentia in actu
werden. Auch diesbeziiglich haben wir die Lehre des hl. Thomas
bereits vernommen. Diese Ansicht der Molinisten widerstreitet
dem Begriffe und innersten Wesen der Thatigkeit, als einem
aus dem Agens heraustretenden Seienden; widerspricht dem
Begriffe und Wesen eines formell kounstitutiven Princips: steht
endlich im hellen Widerspruche mit der Thatigkeit, als dem
Eftekte, der Wirkung einer Potenz in actu. Vgl L Sent.
d. 32. q. 1. a. 1.

Betrachten wir die Sache etwas genauer, so werden wir
finden, dals erstens die ,, Thomisten“ das gar nicht lehren, was
die Molinisten von thnen behaupten: dals zweitens die Molinisten
ganz dasselbe besagen, was sie den ,Thomisten* zum Vorwurfe
machen: dals endlich die Molinisten gerade dasjenige verteidigen,
was in der That hochst tadelnswert wire, falls die ,,Thomisten*
es thatsichlich lehrten.

Zum ersten: die ,,Thomisten leugnen nicht, dafs die Krea-
turen ohne praemotio und praedeterminatio physica die Fihig-
keit oder Potenz fir eine Thétigkeit haben im wahren und
vollen Sinne des Wortes: Fahigkeit, Potenz. Ebensowenig be-
streiten sie diese Fihigkeit oder Potenz fir die Unthiugkeit
unter der praemotio und praedeterminatio physica, die potentia
proxima et adaequata.

Zum zweiten: die Molinisten dagegen behaupten, dals die
Kreaturen ohne Konkurs Gottes gar keine niichste, adiquate
Fihigkeit oder Potenz, infolgedessen auch keine Freiheit besitzen,

Zum dritten: besitzt die Kreatur ohne Einfluls Gottes gar
keine Fahigkeit oder Potenz, so hat Gott dieselbe sehr mangel-
haft ausgestattet und ihrer Natur uud Wesenheit nicht einmal
das gegeben, was sie notwendig braucht, um thitig sein zu
konnen. Allerdings ist es dann um die Freiheit der Geschopfe



378 Die Neu-Thomisten.

herzlich schlecht bestellt. Denn die Gebote Gottes stiitzen sich
auf die freien Fihigkeiten oder Potenzen der Kreaturen. Endlich
fallt auch Gottes Allmacht, wenn Gott nicht im stande ist,
die Kreatur frei zu determinieren. Die ,,Thomisten“ dagegen
behaupten, dals Gott gerade wegen seiner Allmacht bewirke,
dafs die Kreatur nicht blofs iiberhaupt, sondern dafls sie auch
frei bewegt werde. Wie er darum das Sein, so kann er auch
den Seinsmodus den Geschopfen mitteilen. Denn auch dieser
modus bildet ein Seiendes. Mit diesem ,,modus“ hat Gott die
Geschopfe von Natur aus eingerichtet.

Allerdings, etwas kann Gott nicht machen, namlich, dals
die Kreatur erste Ursache ihrer Thiatigkeit sei, dals die Ge-
schopte sich selber aus der Potenz, aus dem Zustande der
,Ruhe“ in den Akt, in den Zustand der Aktualitdt iiberfiihren.
Denn Gott allein bildet ein ens immobile, die Kreaturen sind
entia mobilia. Darum bildet eine jede ein movens motum.
Gott aber, und zwar er ganz allein, ist ein movens non motum.
Er ganz allein ist niemals in potentia, in der ,,Ruhe, sondern
immer in actu. Daber bildet seine Freiheit auch zugleich die
Unabhidngigkeit. Gott determiniert sich selber ganz allein.
Oder sagen wir richtiger, Gott ist von Natur aus, eben weil er
Gott ist, schon fir das aktuelle Sein, fiir das esse in actu
bestimmt, die Kreatur dagegen nicht. Wire Gott nicht bestindig
und von Natur aus in actu, so konnte er gar nicht sich selber
determinieren, sich selber aus der Potenz in den Akt iiber-
fihren. Wer demnpach fiir die freie Kreatur die Selbstdeter-
minierung mit Ausschluls Gottes verlangt, der fordert fir
die Freiheit des Geschopfes mehr, als Gott der Kreatur oder
sich selber gewihren kann.

Noch einen andern wichtigen Umstand diurfen wir nicht mit
Stillschweigen iibergehen. Die Molinisten der Neuzeit tragen
gar kein Bedenken, mit den grolsten und beriithmtesten Ver-
tretern ihres Systems mit Bezug auf die Kenntnis der Lehre des
hl. Thomas zu brechen. Diese Koryphiden haben ausdriicklich
zugegeben, dals der englische Meister eine Doktrin vortrage, die
sie bekdmpfen zu miissen glaubten. Die neuern Molinisten da-
gegen behaupten mit allem Kiter, der hl. Thomas habe nichts
anderes gelehrt, als das, was sie selber verteidigen. Sollte denn
wirklich von den vielen und gelehrten Autoren der frithern Zeit
nicht eiu einziger im stande gewesen sein, den hl. Thomas
richtig zu verstehen? Das Zeugnis, welches damit ihren be-
rithwtesten Minnern ausgestellt wird, ist keineswegs ein abson-
derlich gutes.



Die Neu-Thomisten. 379

Quis ut Deus? Welches Geschopf kann jene Freiheit
fiir sich fordern, die Gott allein zukommt, die nur Gott eigen
sein kann? die Selbstdeterminierung ohne eine andere
vorausgehende Ursache? Zu dem Begriffe und innersten
Wesen der Freiheit iiberhaupt gehort zwar, dals das freie
Ding sich selber bestimme oder determiniere. Allein, es gehort
nicht zu dem Begriffe urnd innersten Wesen der Freiheit, dafs
das, was frei ist, sich ganz allein, unabhéngig von einem jedem
andern, selbst unabhingig von Gott, selber bestimme oder de-
terminiere. Dieses letztere gehort einzig und allein nur zu
dem Begriffe und innersten Wesen der Freiheit Gottes. Vgl
Summ. theol. 1. p. q. 83. a. 1. ad 3. — Quaest. disp. de veritate.
q. 24. a. 1. ad 3. — Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 2. ad 4. —
Auf diesen durchaus falschen Begriff von dem innersten Wesen
der Freiheit baut sich das ganze System der Molinisten auf.

Der Begriff und das innerste Wesen der Freiheit iiber-
haupt besteht nicht darin, dals das, was frei ist, thitig oder
auch nicht thatig sein, sondern darin, dals es die Thatigkeit oder
auch die Unthdtigkeit als seinen Gegenstand, sein Objekt aus-
wiahlen kann. Rationalis potestas dicitur esse oppositorum, quae
sub electione cadunt, quorum proprie est liberum arbitrium.
IL. Sent. d. 7. q. 1. a. 1. ad 1. — Liberi autem arbitrii objectum
est secundarium bonum, quod est eligibile ad finem. 1. c¢. d. 24.
q.- 1. a. 3. — Electio semper per liberum arbitrium fit. Summ.
ctr. Gent. lib. 1. c¢. 88. — Vgl. Quaest. disp. de veritate. q. 22.
a. 15, — Eine Auswahl treffen aber kann ein Ding in der
Wirklichkeit nur dann, wenn es sich in actu, nicht aber so-
lange es sich in der Potenz, in der ,Ruhe“ befindet. Darum
wihlt es sich in diesem Zustande der ,,Ruhe® weder die Thatig-
keit, noch auch diese ,Ruhe”, in welcher es sich soeben be-
findet, aus. Auswidhlen besagt eine Thatigkeit. Und thatig
ist nur dasjenige, was sich in actu, nicht aber das, was in der
Potenz sich befindet. — Auf diesem durchaus falschen Begriffe
der Freiheit beruht das System der Molinisten.

Bestimmen, determinieren heifst einem Dinge Schranken,
Grenzen setzen, Diese Grenzen oder Schranken werden ent-
weder dem Stoff, oder dem, was sich wie der Stoff verhalt, mit
einem Worte der Potentialitdt gesetzt, und zwar durch die
Form, den Akt oder die Aktualitit; oder aber umgekehrt dem
Akte, der Form oder Aktualitit durch den Stoff, durch die Po-
tentialitit. So beschranken sich gegenseitig Stoff und Form,
Potenz und Akt, Substanz und Accidens. Allein Schranken oder
Grenzen setzen ist durchaus nicht eins und dasselbe mit not-



380 Die Neu-Thomisten.

wendige Schranken setzen, andernfalls wiirde jede Substanz
durch ihre Accidenzen per accidens mit notwendigen Grenzen
eingeschrinkt. Darum gibt es zwischen der Nichtdeterminierung
und der notwendigen Determinierung ein Mittleres, namlich
die kontingente oder freie Determinierung. Welche von diesen
Determinierungen platzgreife, das hédngt von der Natur und Be-
schaffenheit dessen ab, was determiniert wird. Animalia bruta
moventur per instinctum superioris agentis ad aliquid determina-
tum secundum modum formae particularis, cujus conceptionem
sequitur appetitus sensitivus, Sed Deus movet quidem volun-
tatem immutabiliter propter efficaciam virtutis moventis, quae
deficere non potest. Sed propter naturam voluntatis motae,
quae indifferenter se habet ad diversa, non inducitur neces-
sitas, sed manet libertas. Sicut etiam in ommnibus Providentia
divina infallibiliter operatur; et tamen a causis contingentibus
proveniunt effectus contingenter, inquantum Deus omnia movet
proportionabiliter, unumquodque secundum suum mo-
dum. Quaest. disp. de malo. q. 6. a. 1. ad 3. Summ. theol.
1. 2. q. 10. a. 4. — Auf die Verleugnung dieses Grundprincips
stiitzt sich das System der Molinisten.

Zu dem Begriffe und innersten Wesen der Freiheit gehort,
dals das, was frei ist, von keinem dulsern Beweger bestimmt
oder determiniert werde. Allein, Gott bildet nicht den aulsern,
sondern den innern Beweger, denn er wirkt in der freien
Kreatur selber. Moveri voluntarie est moveri ex se, id est
a principio intrinseco. Sed illud principium intriosecum
potest esse ab alio principio extrinseco. Kt sic moveri ex se
non repugnat el quod movetur ab alio. Summ. theol. 1. p.
q. 103. a. 4. ad 2. — Ex parte vero ipsius potentiae voluntas
nullo modo potest moveri nisi a Deo. Operatio enim voluntatis
est inclinatio quaedam volentis in volitum. Hanc autem inclina-
tionem solus ille immutare potest, qui virtutem volendi crea-
turae contulit, sicut et naturalem inclinationem solum illud agens
potest mutare, quod potest dare virtutem quam consequitur in-
clinatio naturalis. Solus autem Deus est qui potentiam volendi
tribuit creaturae, quia ipse solus est auctor intellectualis naturae.
L . q 106. a. 2. — Vgl a. a. 0. q. 111. a. 2. — 1. 2. q. Y.
a. 6. — q. 80. a. 1. — Nur die Bestreitung dieser Wahrheit
halt das System der Molinisten aufrecht.

Der Gegenstand der Allmacht Gottes ist das Seiende,
und zwar alles Seiende, d. h. alles das, was moglich ist,
keinen innern Widerspruch in sich schlie(st. Summ. theol. 1. p.
q. 25. a. 3. — 3. p. q. 13. a. 1. — Summ. ctr. Gent. lib. 2.



Die Neu-Thomisten. 381

c. 22. 25. — Quaest. disp. de potentia. q. 1. a. 7. — Die zwel
modi: notwendig und kontingent oder frei bilden Seiende,
sind mogliche Accidenzen, weil sie thatséichlich in den ver-
schiedenen Kreaturen existieren. Sie machen folglich den Gegen-
stand, das Objekt der Allmacht Gottes aus. Daher bewegt
Gott die freien Kreaturen vermoge seiner Allmacht auch
frei, nicht aber mit Notwendigkeit. Quaest. disp. de veri-
tate. q. 23. a. . -— Summ. ctr. Gent. lib. 1. ¢. 8. — Summ.
theol. 1. p. q. 19. a. 8. —— Die Bekdmpfung dieser offenkundigen
Wahrheit bildet die Grundlage des Systems der Molinisten.

Gott hat den Kreaturen eine doppelte Natur und Beschaffen-
heit mitgeteilt: den einen eine notwendige, den andern eine
kontingente und freie. Seiner Vorsehung nun kommt es zu,
alle Dinge ihrer Natur und Beschaffenheit gemals zu leiten
und zu bewegen. Ad divinam Providentiam pertinet, ut gradus
entium, qui possibilis sunt, adimpleatur. Kns autem dividitur
per contingens et necessarium. Kt est per se divisio entis. Si
igitur divina Providentia excluderet omnem contingentiam non
omnes gradus entium conservarentur. In omni motu est quae-
dam generatio et corruptio: nam in eo quod movetur aliquid
incipit, et aliquid desinit esse. Si ergo omnis generatio et
corruptio subtraheretur, subtracta contingentia rerum omnium, ut
ostensum est, consequens est quod et motus subtraheretur a
rebus, et omnia mobilia. Summ. ctr. Gent. lib. 3. ¢. 72. —
Verbum Damasceni non est intelligendum hoc modo, quod omnia
ea quae sunt in nobis, id est in electione nostra, a divina
Providentia excludantur; sed quia non sunt per divinam
Providentiam ita determinata ad unum, sicut ea quae liber-
tatem arbitrii non habent. — Deus dimisit hominem in
manu consilil sul, inquantum constituit eum propriorum actuum
provisorem. Sed tamen providentia hominis de suis actibus non
excludit divinam Providentiam de eisdem, sicut nec virtutes
activae creaturarum excludunt virtutem activam divinam.
Quaest. disp. de veritate. q. 5. a. 5. ad 1 et 4 — Vgl. Summ.
theol. 1. 2. q. 10. a. 4. — Die Bestreitung dieser zweifellosen
Wahrheit macht das System der Molinisten plausibel.

Gott bildet sowohl in der Ordnung des Seins, als auch in
der Ordnung der Thitigkeit ein Seiendes durch seine Wesen-
heit. Alle andern Dinge dagegen sind in dieser zweifachen
Ordnung Seiende durch Anteilnahme. Das Seiende durch
seine Wesenheit ist aber friither und bildet die Ursache alles
Seienden durch Anteilnahme. Folglich ist auch die Bestim-
mung oder Determinierung der Kreaturen, der freien, wie der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 26



382 Die Neu-Thomisten.

andern, durch Gott friiher, als jede andere Determinierung
durch die Geschopte. Quod per essentiam dicitur est causa
omnium, quae per participationem dicuntur: sicut ignis est causa
omnium ignitorum inquantum hujusmodi. Deus autem est ens
per essentiam suam, quia est ipsum esse. Omne autem aliud
eus est per participationem; quia ens quod sit suum esse non
potest esse mnisi unum. Deus igitur est causa essendi omnibus
aliis. Summ. ctr. Gent. lib. 2. ¢. 15. Vgl L e. lib. 3. c. 66. —
Quaest. disp. de malo. q. 3. a. 2. — L ¢ q. 16. a. 3. — Summ.
theol. 1. p. q. 44. a. 1. — Die Verwerfung dieser offenkundigen,
auf dem Gesetze der Analogie beruhenden Wahrheit rettet das
System der Molinisten.

Die Bestimmung oder Determinierung der Ursache zu einer
Thatigkeit unterscheidet sich der Sache nach oder real von
der Thatigkeit selber. Denn die Thitigkeit geht als Effekt
oder Wirkung aus der bestimmten, determinierten Ur-
sache hervor. Folglich mufs diese Determinierung nicht
allein real unterschieden, sondern auch der Natur und Kau-
salitdt nach friher sein, als die heraustretende Thatigkeit,
in dem letztere einen Effekt bildet. Causa quae est ex se
contingens oportet ut determinetur ab aliquo exteriori
ad effectum. Summ. theol. 1. p. q. 19. a. 3. ad 5. — 1. Sent.
d. 45. q. 1. a. 3. Folglich kann die Ursache unméglich durch
die Thatigkeit selber als Ursache bestimmt oder deter-
miniert werden. — Der Widerspruch gegen diese von der
Philosophie allgemein anerkannte Wahrheit macht das System
der Molinisten einigermalsen moglich.

Daraus geht zur Evidenz hervor, dafs die Molinisten fir
ihr System einen sehr hohen Preis einsetzen. Kein Wunder.
Sie tauschen dafiir jene Freiheit ein, die sich ganz allein und
ausschliefslich selber bestimmt oder determiniert: die Frei-
heit Gottes. Und noch mehr als das. Denn nach ihrer Theorie
besitzt die Kreatur eine innere Selbstbestimmungsfiahigkeit,
potentiam sese determinandi in potentia, die vollauf geniigt,
withrend Gott eine innere Selbstbestimmungswirklichkeit, po-
tentiam in actu haben muls.

Die Wahrheit lautet anders, und zwar, dals alles im Uni-
versum beweglich ist und bewegt werden muls von dem, der
unbeweglich ist, von Gott, dem ersten Beweger. Omunia quae
sunt in toto mundo aguntur ab aliquo, praeter primum agens,
quod ita agit quod nullo modo ab alio agitur; in quo est idem
natura et voluntas. Summ. theol. 1. p. q. 60. a. 1. ad 2. Die
sichtbare Welt enthilt eine Ordnung von wirkenden Ursachen,



Die Neu-Thomisten. 383

et SCTRERE T ST, —

in welchen das Dasein der nachfolgenden von dem Dasein der
vorhergehenden bedingt ist. Eine solche Reihe kann aber —
auch abgesehen von ihrer Dauer — in sich selber keinen ge-
niigenden Grund ihres Seins haben, da ja jedes Glied derselben
von aufsen emptangenes Sein fortpflanzt. Wie jede noch
so lange Reihe gezogener Hisenbahnwagen eine ziehende Loko-
motive voraussetzt, so setzt jede ‘Reihe verursachter Ursachen
ein Wesen voraus, das verursacht, ohue verursacht zu sein. Im
Sinne der alten Philosophie geniigt es nicht, dals eine der
Naturrevolutionen der Zeit und Zahl nach die erste sei. Es
muls eine Ursache geben, die selbst nicht verursacht ist, die
also nicht der Zeit und der Zahl, sondern der Natur und
dem Vorrange nach die erste ist, weil sie der Grund aller
verursachten Ursachen ist.

Wir sehen also, dals die Philosophie der Vergangen-
heit die Reihe der Naturereignisse, wie sie im Weltlauf that-
sachlich sich zeigt, griindlicher und allseitiger aufgefalst
hat, als die neuere Naturwissenschaft. Sie betrachtete nicht
sowohl das oberflachliche Nacheinander in der Zeit,
sondern den innern Kausalnexus, und zwar diesen in dop-
pelter Hinsicht: zuerst als Bewegung, d. h. als passive Ver-
anderung, und dann als bewirkende Ursdachlichkeit, d. h.
als aktive Verinderung. Auf doppeltem Wege zeigte sie, dals
man im Sinne der mechanischen Naturerklirung notwendig zu
einer aulsernatiirlichen Ursache gefiihrt werde. P. Pesch.

a. O. II. B. 8. 141.

Diese Ansicht eines Molinisten bestdtiget 8. Thomas mit
den Worten: In omnibus moventibus ordinatis oportet quod virtus
secundi moventis derivetur a virtute moventis primi, quia movens
secundum non movet, nisi inquantum movetur a primo.
Summ. theol. 1. 2. q. 93. a. 3. — Ferner: Quantumcunque
natura a.llqua, corporalis vel spiritualis ponatur perfecta, non
potest in suum actum procedere nisi moveatur a Deo.
Quae quidem motio est secundum suae Providentiae rationem,
non secundum necessitatem naturae, sicut motio corporis coelestis.
L. e q. 109, a 1.



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

