Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

230 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Eugen Eberhard, Beitrige zur Lehre vom Urteil. Inau-
gural-Dissertation. Breslau 1893.

Die vorliegende Abhandlung will das Wesen des Urteils feststellen,
In den fiinf ersten Paragraphen werden ebensoviele Theorieen (die Ver-
kniipfungs-, die Subsumtionstheorie, die Theorieen Lotzes, Wundts, Bren-
tanos) widerlegt, § 6 umgrenzt mit Bezugnahme auf Sigwart den Unter-
suchungsgegenstand, in § 7 und 8 entwickelt der Verfasser seine eigene
Lehre iber das Urteil nach dessen zwei Seiten, nimlich Vorstellungs-
material und Giiltigkeitsbewulstsein. Im allgemeinen verfihrt K. beim
Widerlegen mit einer Sicherheit, welche scharfes Durchdringen des Gegen-
standes und entschiedenes, selbstindiges Denken verrit; die Entwickelung
der eigenen Theorie ist ziemlich gelungen, doch zu wenig eingehend.
Der Erfolg und Wert der Studie wird leider durch einige Milsverstind-
nisse und Ungenauigkeiten beeintrichtigt.

1. Mit Gliick widerlegt E. die Theorie der Subsumtion, sowie die
Lehren Lotzes und Brentanos. Bei der erstgenannten wiire jedoch eine
genauere Darstellung der Lehre erwiinscht. ks ist nicht genau, zu sagen:
,sie sucht das Wesen des Urteils darin, dals es den Subjektsbegriff
unter das Pridikat subsumiere**, und es ist unrichtig, dies so zu erkliren:
,d. h. als eine Art der durch das Pridikat bezeichneten Gattung er-
kenne'*. So wird man die Lehre selten formuliert finden; sie lautet viel-
mehr gewohnlich so: ,,das Urteil subsumiert das Subjekt unter den
Pridikatsbegriff*‘; und wenn viele Logiker statt ,,Subjekt* sagen ,,Sub-
jektsbegriff‘‘, so darf dies nicht immer, wie es E. thut, so verstanden
werden, als ob sie nur an Allgemeinbegriffe dichten, oder als wollten
sie die singuliren Urteile aus dem Gebiete der wirklichen Urteile aus-
schliefsen; fiir den Logiker gibt es eben auch Individualbegriffe, wie
Ciisar, Sonne, Cuxhaven. — Dals die Subsumtionstheorie die verbreitetste
Ansicht sei (S. 9), scheint in der Geschichte der Logik keine Bestiitigung
zu finden. Wenn man bei vielen Logikern die Lehre findet, dafs jedes
Urteil sein Subjekt unter den P-begriff subsumiere, oder dafls das Pridikat
an sich immer allgemeiner sei als das Subjekt, so wollen sie dadurch
sehr hiufig nicht das Wesen, sondern eine allgemeine Eigenschaft des
Urteils angeben. — Gut ist der Nachweis, dals manche Urteilsklassen
durch Umwandlung in die Form der Subsumtion eine Verdnderung ihres
Gedankeninhaltes erleiden (S. 14). Auffdllig ist, dafs E. mit ,,Aquipol-
lenz* das Verhiiltnis zwischen S und P im sogen. ,,identischen* Urteil
(auch dies ist eine unglickliche Benennung) bezeichnen will. Man hat
doch unter Aquipollenz immer das Verhéltnis zweier Urteile verschiedener
Form, aber gleichen Wertes verstanden. — Im ganzen hitte der Ver-
fasser gut gethan, die Widerlegung dieser Theorie durch Mill zu be-
niitzen und zu citieren,

2. Bei der Widerlegung der Lotzeschen Identititslehre wire eine
tiefere und durchdringendere Losung jener Schwierigkeit erwiinscht ge-
wesen, durch welche Lotze zu seiner seltsamen Verkiinstelung des kate-
gorischen Urteils verfiihrt wurde. K. hat den Hebel der Losung schon
beriihrt, da er sagt: ,,dals beide Glieder der Aussage eines und dasselbe
meinen, ist insofern richtig, als sich das ganze Urteil auf ein einheit-
liches, wiihrend der vollen Dauer des Aktes identisch mit sich festgehal-
tenes Vorstellungsgebilde als auf seinen Gegenstand bezieht; hingegen



Litterarische Besprechungen. 231

ist es nicht notwendig, dals dieser Gegenstand sowohl im Subjekte als
im Pridikate seinem vollstindigen Inhalt nach wiederholt wird* (8. 27),
aber er hat diesen Hebel nicht fest genug gefalst, um die Schwierigkeit
heben zu kénnen. Was der urteilende Verstand als ,,mit sich identisch*
festhélt, ist das zu beurteilende Ding, nicht das ganze Vorstellungs-
gebilde, das er bedarf, um zur Erkenntnis zu gelangen; und dieses Ding
bleibt sich in S und P gleich, so dafs man in beiden Begriffen des Ur-
teils ein diesbeziigliches, identisches Element des Gedankens annehmen
mufs, wird jedoch in S und P jedesmal unter einer anderen Seinsform
erfafst. Dieses Element leistet der Identititsforderung Lotzes Geniige,
es begriindet die materielle Identitit von S und P, wihrend for-
mell, in den Begriffsmerkmalen, S und P meistens Verschiedenes sind.
Die Unterscheidung von Subjekt und Form der gedachten Dinge lost die
Schwierigkeit,

3. Gegen Wundt verteidigt E. mit Geschick die Lehre, dafs das
Urteil nicht Analyse einer Vorstellung, sondern vielmehr Verbindung
vorher getrennter Vorstellungselemente ist. ,Die Leistung weitaus der
meisten unserer Aussagesiitze besteht nicht ausschlielslich in der Zer-
legung einer zusammengesetzten Vorstellung in ihre Bestandteile, sondern
wesentlich auch in der Zusammenfassung der unterschiedenen Elemente.*
Nur sollte E. sagen: aller unserer Aussagesiitze. ,,Khe ich sagen kann:
ich gehe, der Tisch ist rund, muls ich mich selbst als ich, meine Be-
wegung als gehen, den Tisch als Tisch und seine Eigenschaft als rund
bezeichnet haben.** Statt ,,bezeichnet‘* miilste hier richtig ,,begriffen und
unterschieden' gesagt werden. — Falsch ist es nun aber, wenn E. hier-
aus folgert, dafs das Benennungsurteil dem Thiitigkeits- und Eigenschafts-
urteil vorausgesetzt sei. K. versteht unter ,,Benennungsurteil im strengsten
Sinne‘** (S. 32) dasjenige, welches ,,noch kein Wiedererkennen involviert‘,
und sich im Geiste des Kindes z. B. vollzieht, wenn demselben ,,zum ersten
Male ein Objekt als Tisch bezeichnet wird*“; und dies, wie uns scheint,
ganz abweichend von Sigwart, der ein Benennungsurteil in diesem Sinne
gar nicht kennt. Dieses Benennungsurteil kénnen auch wir nicht an-
erkennen. E. sagt: ,,Wird einem Kinde ein Objekt zum ersten Male als
Tisch bezeichnet, und wiederholt es den benennenden Satz, so ist sein
Urteil' anfangs nur der Ausdruck einer Association zwischen der Ge-
sichts- und Tastvorstellung eines korperlichen Dinges und einem aku-
stischen Empfindungskomplex. Ahnliches gilt im entwickelten Denken
fiir die Verkniipfung eines Individualnamens mit seinem Triger, und ganz
allgemein fiir die Association der Worter mit ihren Bedeutungen.* Wir
meinen, wenn das Kind die Vorstellung oder Wahrnehmung des Tisches
mit der des Lautes Tisch verbindet, so sei das gar nicht Sache des ur-
teilenden Verstandes, sondern der sich gewdhnenden Phantasie. Das
Urteil aber, wenn das Kind im beschriebenen Falle iiberhaupt eines
bildet, ist entweder dieses: dies da, oder so etwas, wird Tisch genannt,
wobei ihm Tisch keinen Begriff gibt, sondern nur Name ist; oder dieses:
dies da ist ein Tisch, wobei es mit Tisch bereits einen selbstgebildeten
Begriff verbindet; das letztere ist ein Benennungsurteil im Sinne Sig-
warts, und von diesem kann zugegeben werden, dafs es dem Thitigkeits-
oder Eigenschaftsurteil vorausgehen mufs. — Es mufs begriifst werden,
dals K. die Frage nach der Entstehung der Urteile und die nach dem
Sinne der pridikativen Verbindung hier entschieden auseinander-
hilt und ihre Verquickung abweist. Dagegen scheint sich K. zu sehr

1 Soll heifsen: Satz.



232 Litterarische Besprechungen.

der Auffassung Wundts zu accommodieren, dals die Vorstellungen der Phan-
tasie und die Anschauungen der Wahrnehmung das , Material** unserer
Urteile sind. Soll unter Material der konstituierende Inhalt des Urteils
verstanden werden, so ist diese Auffassung nicht richtig, als solches darf
nicht Anschauung und Vorstellung, sondern muls das Angeschaute und
Vorgestellte bestimmt werden.

4. Bei der Widerlegung Brentanos haben wir das Bedenken, ob
der Vorwurf, dafs Br. das ,,Anerkennen‘ in doppeltem Sinne gebrauche,
gerechtfertigt sei. Der Doppelsinn soll darin liegen, dafs Br. das An-
erkennen bald im Sinne von ,,als vorgestellt anerkennen‘, bald im Sinne
von ,,fir wahr halten* verstehe. Haben wir jedoch Br. recht verstanden,
so versteht er das Anerkennen, welches alle Urteile konstituiert, niemals
im ersteren Sinne. K. geht von den Urteilen der inneren Wahrnehmung
aus, aus denen auch Br. zuerst seinen Begriff von der ,einfachen An-
erkennung* darthut. KEs wird gesagt, dafs diese Urteile nur bejahend
oder anerkennend sein kénnen, weil das psychische Phinomen, in dessen
Anerkennung das Urteil der inneren Wahrnebmung nach Br. besteht,
wenn es vorhanden ist, eine Leugnung seiner selbst nicht zulifst; wenn
es aber nicht vorhanden ist, nur dadurch geleugnet werden konnte, dals
es vorgestellt wiirde, und dann erst recht nicht geleugnet werden konnte,
sondern als vorgestellt anerkannt werden miilste. Darum lasse sich die
Thatsache, dafs Br. dennoch dem anerkennenden Urteil ein verwerfendes
nebenordne, nur dadurch erkliren, dals Br. das Anerkennen hier und
dort in verschiedenem Sinne meine. Aber jener Gedankengang ist un-
richtig. Freilich, das urspriingliche Urteil der inneren Wahrnehmung ist
immer bejahend: ein psychisches Phinomen ist vorhanden, wir sind uns
desselben bewufst, und erkennen es in diesem Bewulstsein an. Aber
gleichwohl gibt es auch verwerfende Urteile, die sich auf psychische
Phinomene, also auf den eigentiimlichen Gegenstand der inneren Wahr-
nehmung beziehen. KEs ist nutzlos, wenn k. sagt: ,um einen Bewulst-
seinsinhalt leugnen zu kénnen, miifste ich ihn vorstellen; stelle ich ihn
aber vor, so muls ich ihn notwendig als vorgestellt anerkennen‘. Ja,
wir miissen ein psychisches Phinomen, z. B. Zahnweh, das wir nicht
wirklich haben, vorstellen, um es leugnen zu kénnen; dann entsteht in
uns eine Vorstellung davon, und das darin vorgestellte Zahnweh wird
Gegenstand unserer Verneinung. ks ist Téuschung, wenn K. deshalb,
weil wir das Phinomen dann ,,als vorgestellt anerkennen* miissen, meint,
wir konnten es nicht leugnen. Ja, wir miissen es als vorgestellt an-
erkennen; aber Gegenstand dieser Anerkennung ist dann nicht das Phi-
nomen, sondern die Vorstellung desselben. Dies geschieht thatsichlich,
wenn wir denken: ich habe kein Zahnweh, ich erinnere mich dessen nicht,

Wenn wir diesen speciellen Gedankengang Kberhards nicht hilligen,
so erkennen wir gleichwohl an, dafs E. hier eine sehr wunde Stelle der
Lehre Br.s getroffen hat. Worin soll die Verneinung in diesem Gebiete
von Urteilen bestehen, wenn die , Existenz' nicht als Pridikat ange-
nommen wird? Die Verneinung soll der einfache Gegensatz der An-
erkennung sein; aber es ist unertindlich, wie die reine Anerkennung eines
wahrgenommenen oder vorgestellten Subjekts ohne Pridikat einen Gegen-
satz haben soll. Brentano kann die Verneinung nicht erkliren.

Wenn E. ferner gegen Br. einwendet, dals selbst in den Urteilen
der inneren Wahrnehmung nicht ein einfaches Merkmal A den ganzen
Inhalt bilden konne, sondern auch das wahrnehmende Wesen darin ent-
halten sein miisse, und somit ,,die Anerkennung auf dem Bewulstwerden
der Beziehung eines Bewulstseinsinhaltes zum Ich beruhe*, so entspricht



Litterarische Besprechungen. 233

das allerdings der Wahrheit, vermag aber Br. nicht zn widerlegen; denn
bei Br. gehort auch diese Beziehung auf das Ich zu dem ganzen psychi-
schen Phinomen, welches anerkannt wird; ein solches inneres Wahr-
nehmungsurteil wiirde sich in dem Satze: dieses mein Zahnweh (ist),
mein Wohlgefallen an dieser Landschaft (ist) u. &hnlichen aussprechen.

Im iibrigen wiire zu wiinschen, dafs K die Beweise Br.s principieller
widerlegt hitte. Vor allem muflste die grundfalsche Behauptung Br.s
zuriickgewiesen werden, dals ,,jede Wahrnehmung zu den Urteilen zdhlt*‘.
E. thut dies nur unvollstindig dadurch, dals er den ,ersten Wahrneh-
mungen jede Beziehung auf das wahrnehmende Ich und auf duflsere Dinge‘
abspricht, infolgedessen er wenigstens diese nicht als ,,Anerkennungs-
oder Existentialurteile* gelten lilst. Ebenso mulste Br.s Satz, dals ,,der
Begriff der Existenz erst durch innere Erfahrung gewonnen sei‘‘, woraus
er folgert, dals wenigstens die erste Wahrnehmung nicht in der Ver-
bindung des Priidikates ,,Kxistenz‘‘ mit einem wahrgenommenen Subjekte
habe bestehen konnen, angegriffen, und auf den Widerspruch hingewiesen
werden, dals Br. der ,Existenz‘* jeden Begriffsinhalt abspricht, und
andererseits doch von einem ,,Begriffe’* der Existenz sprechen mufs, wo-
durch er selbst der Wahrheit Zeugnis gibt. Dadurch wird der zweite
Beweis Br.s erledigt.

Dem dritten Beweise Br.s gegeniiber hilt E. mit Glick fest, dals
die Umwandlung der gewdhnlichen Satzform in Existentialsitze unzulidssig
ist. Wir hiitten hier noch eine Art historischen Beweises gewiinscht gegen-
iiber der Behauptung Br.s, dafs die Kopula ,,ist** bedeutungslos sei. Ein
solcher Beweis lafst sich fithren aus der Geschichte der Sprachen. Wie
alle Hilfsverba, so war auch die Kopula der Nominalsitze einst von
vollerer Bedeutung. Geschweige also, dals von der Bedeutungslosigkeit
der Kopula auf die Bedeutungslosigkeit des ,,fozev, est, ist* in den Exi-
stentialsitzen geschlossen werden konnte, mufs vielmehr die Kopula selbst
in jiingeren Epochen der Sprachentwickelung als Sinnwort erklirt werden.
Ebenso wire auf die anderen, der Kopula ganz uniihnlichen Bezeich-
nungen der Existenz, wie ,es gibt*, ,es hat‘, ,ist vorhanden*, vrmeoyét
etc. hinzuweisen,

Gegeniiber dem ersten Beweise Br.s — ,,Wer ein Ganzes anerkennt
(z. B. dals ein gelehrter Mann sei), erkennt einschliefslich auch jeden
Teil des Ganzen an (dafs ein Mann sei, dafs ein Gelehrter sei). Wire
nun das Urteil ,A ist' die Anerkennung einer Verbindung des Merkmals
JExistenz* mit A, so wiirde darin einschlielslich auch die einfache An-
erkennung von A als eines Klementes der Verbindung liegen. Aber diese
einfache Anerkennung von A wiirde sich von der Anerkennung der Ver-
bindung des A mit dem Merkmal ,Existenz‘ in keiner Weise unterscheiden.
Der wahre Sinn des Satzes ,A ist* ist mithin die einfache Anerkennung
des einzelnen A“ — mulste erklirt werden, dals derselbe in einer ver-
kehrten Anwendung eines in seiner Weise richtigen Grundsatzes besteht.
_Br. gibt schon den Grundsatz selbst nicht genau wieder, wenigstens nicht
in der Fassung, wie er fiir die Logik der Sitze gilt. Hier lautet er
strenggenommen so: ein Pridikat, das einem wahrhaft zweiteiligen Sub-
Jekte beigelegt wird, kann mit demselben Rechte jedem einzelnen der
Teile beigelegt werden. Gilt der Satz, dals Tiere mit Wirbelsiule und
kaltem Blut lebendige Junge gebiren, so muls auch einzeln wahr sein,
dafs Wirbeltiere lebendige Jungen haben, und dals kaltblitige Tiere
lebendig gebiiren. So ist es nun natiirlich auch, wenn die Existenz als
Priidikat von einem zusammengesetzten Subjekte ausgesagt wird: wenn
es gelehrte Minner gibt, so muls es ebensowohl Gelehrtes als Miunner



234 Litterarische Besprechungen.

geben. Aber dies wendet nun Br. in allgemeiner Weise an, indem er
einerseits, statt zusammengesetzter Subjekte, iitberhaupt ein Ganzes von
Teilen, und statt Priadikation Anerkennung setzt. Der Grundsatz wird
dadurch nicht falsch, aber ungenau, denn was von einem Ganzen gilt,
muls allerdings in irgend einer Weise von den Teilen gelten, aber
in welcher Weise? In gleicher Weise wie vom Ganzen? Nein,
nicht immer, sondern eben in der Weise, wie es dem Verhiltnis dieser
Teile zu ihrem Ganzen entspricht, Zuweilen nun ist ein Ganzes beziiglich
eines seiner Attribute teilbar, und dann gilt von den Teilen, was vom
Ganzen gilt, in derselben Weise; zuweilen ist ein Ganzes nicht in dieser
Weise teilbar, und dann lifst sich mit jenem Grundsatze wenig anfangen,
Br. hat es unterlassen, zu zeigen, dafs das Urteil, als Ganzes gefafst, in
dem S und P Teile sind, hinsichtlich der , Anerkennung‘‘ oder ,,Be-
jahung* teilbar ist. Mit Recht verteidigt E. die Unteilbarkeit, indem
er (S. 39) sagt: ,In dem Urteil ,A ist‘ ist nicht das einzelne A, sondern
die Verbindung eines [xistentialpridikates mit A Gegenstand der An-
erkennung*, was natiirlich von jedem S ist P zu behaupten wire. Br,
ist hier sicherlich dadurch getiauscht worden, dals bei jeglichem bejahenden
Urtelle die Existenz des Subjektes sowohl als die des Pridikates ein-
schlielslich mitgesetzt wird. Aber nicht, weil ,,mit dem Ganzen die Teile
anerkannt werden*, sondern weil einem Dinge nur dann ein reales At-
tribut gegeben werden kann, wenn es wirklich ist, und weil ein Attribut
dadurch, dafs es einem Dinge zukommt, eben auch wirklich ist. Dagegen
ergibt sich aus dem Urteil N ist P tiber das Vorbandensein von N ohne
P nichts, und ebensowenig iiber das Vorhandensein von P ohne N. Daraus
ist klar, dals das Zugleichwahrsein der Sitze S ist und P ist mit dem
Satze S ist P seinen Grund in dem speciellen logischen Verhiltnisse hat,
wonach das Vorhandensein die Voraussetzung sowohl aller Attribute fiir
ein Subjekt, als auch der Inhirenz fiir jedes Attribut ist.

5. Unbefriedigt liels uns die Besprechung der Verkniipfungstheorie
(bei E. an erster Stelle, § 1, S. 5). KEs ist zu bedauern, dafs K. diese,
nach unserem Wissen die verbreitetste Theorie, nicht besser
aufgefalst und richtiger dargestellt hat. K. scheint sich einen minder
berechtigten Vertreter derselben zum Studium und zur Kritik ausersehen
zu haben. So wie K. diese Theorie auffafst, kann er freilich S. 6 sagen:
,,Die Unhaltbarkeit dieser Auffassung (sc. des Urteils als einer Verbindung
oder Trennung von Begriften) ist leicht zu erweisen‘. Aber so trifft K.
auch nur eine specielle Form der Theorie, dagegen weder ihr Wesen
noch ihre allgemeinste Formulierung.

Der wesentlichste Irrtum E.s, der sich durch seine ganze Wider-
legung durchzieht, ist der, dals die Theorie von der Voraussetzung aus-
gehe, nur Allgemeinbegriffe seien Material der Urteile. Indem E. den
,,Begriff‘“ im Sinne der Logiker immer als abstrakten Allgemeinbegriff
versteht, wird er zu der Meinung verfiihrt, dals die Logiker, welche das
Urteil als ,,Verkniipfung von Begriffen'* definieren, dadurch alle jene
Akte vom Gebiete des Urteils ausschlielsen wollen, welche einen Ge-
danken an konkrete Individuen zum Subjekte haben. | Sinn und Vor-
stellung, so sagt man wohl, zeigen uns die Dinge nur, wie sie scheinen,
nicht wie sie sind, ihr wahres Wesen erfasse allein das reine Denken.
Wer in diesem Sinne aio@yoig und diavore, Vorstellung und Denken,
unterscheidet, wird das Urteil im vollen Sinne des Wortes ausschliefslich
fir das letztere in Anspruch nehmen. Die Definition des Urteils als
.einer Verbindung oder Verkniipfung von Begriffen‘ erscheint von diesem
Standpunkte aus als die einfachste und allgemeinste.” Wir gestehen zu,



Litterarische Besprechungen. 235

dals es Vertreter der Verkniipfungstheorie geben mag, welche die Indi-
vidualurteile vom logischen Denken ausschliefsen (aber von allen dem
Recensenten bekannten Logikern scheint nur Hagemann dieser Auffassung
zu huldigen), und dals einige gemeinsame Ausdriicke dieser Schule zu
dieser Auffassung verfihren konnen (z. B. wenn sie in den Lehrbiichern
sagen: jeder Begriff hat einen Inhalt und einen Umfang, der Inhalt eines
Begriffes besteht aus Merkmalen u, s. w.). Aber solche Aulserungen sind
teils in einem allgemeineren, auch auf die Individualbegriffe anwendbaren
Sinne gemeint, teils denominationes a potiori, oft verdankt man sie der
Ungenauigkeit, immer aber erklirt der Zusammenhang und die Beispiele
deutlich die Meinung der Verfasser. Darum ist es ein Schlag in die
Luft, wenn E. zur Kritik der Verkniipfungstheorie sagt: ,Ist jedes Urteil
eine Beziehung zwischen Begriffen, so fallen die Akte, durch welche Be-
griffe aus Anschauungen gewonnen, oder bereits erworbene Begriffe aunf
Anschauungen angewendet werden, auflserhalb des Rahmens der Urteils-
funktion* (tibrigens werden die Akte der ersteren Art von den Logikern
fast durchaus nicht dem Urteil, sondern der Begriffsbildung zugeteilt).
,,Nun hat der Unterschied zwischen Wahrheit und Falschheit nur im Ur-
teil seine Stitte; folglich konnten gerade die ersten, grundlegenden Schritte
aller Begriffserkenntnis hinsichtlich ihrer objektiven Giiltigkeit keine Be-
urteilung finden. Weder die Voraussetzung noch die Folgerung dieser
Deduktion ist richtig. ks ist falsch, dals nach der Verkntipfungstheorie
jene Akte, in welchen Begritfe auf Anschauungen angewendet werden,
aulserhalb des Gebietes der eigentlichen Urteilsfunktion fallen. Aristo-
teles ist doch ohne Zweifel ein Hauptvertreter, ja der Begriinder und
Vater dieser Theorie: &v oig 70 @in9ic 3 wevdéc, avvdesic tig 7dy
voquarwy wonep £v ovrwv. Und weils I, nicht, dals gerade Aristoteles
das Urteil iiber Individuelles, Konkret-Sinnliches, als eine Hauptform des
Urteils aufstellt? (de interpr. c¢. 7. 17 a 38 sqq.). K. gibt bei der Sub-
sumtionstheorie zu, dafs die Annahme, als Elemente des Urteils kénnten
nur ,,Begriffe fungieren, vielleicht keine wesentliche Voraussetzung der
Theorie ist. Warum gibt er dies nicht auch bei der Verkniipfungstheorie
zu, mit welcher jene falsche Annahme noch viel schwicher, und wie ge-
sagt, nur bei ganz vereinzelten Vertretern derselben, verbunden ist? Aber
auch gegen diese gilt die Folgerung K.s nicht, dafs sich nach dieser
Theorie die ersten Schritte unseres KErkennens der Beurteilung ihrer ob-
Jektiven Gultigkeit entziehen. Denn nur die formelle Wabrheit und
Falschheit reservieren die meisten Logiker dem Urteile, und diese ist
zur Beurteilung der objektiven Giltigkeit nicht erforderlich, zu dieser
geniigt es, wenn ein Denkakt eine Priifung seines Zustandekommens zu-
lifst. So ist es ginzlich falsch, wenn K. sagt: ,Die Auffassung des
Urteils als einer Verbindung von Begriffen hat die falschen Voraus-
setzungen der rationalistischen Erkenntnislehre zur Grundlage und ist
folglich ebenso unzulinglich wie diese** (S. 7). E.s Deduktionen sind an
sich sehr gut, und widerlegen die Theorie, dals jedes Urteil aus ab-
strakten Begriffen bestehen miisse, vortrefflich; aber gegen die
Theorie, dafs jedes Urteil eine Verkniipfung sei, vermdgen sie gar
nichts. Ja, diese Theorie verteidigt eigentlich E. selbst gegen Brentano.
Seltsam beriihrt uns die Bemerkung E.s: ,,Auch kurze benennende Aus-
dricke,! wie ,Die Kraniche des Ibykus!¢, ,Herr N. N.* (beim Vorstellen),
Wo ein begriffliches Subjekt weder ausgesprochen noch gedacht wird, lalst
die moderne Logik unbedenklich als Urteile gelten. Wann hat denn

' Richtig gesagt: die dadurch ausgesprochenen Gedanken.



236 Litterarische Besprechungen.

die alte Logik die solchen Ausdriicken entsprechenden Gedanken nicht
als Urteile gelten ]assan? Werfs E. nicht, dals bei Aristoteles ein Bei-
spiel vorkommt, wie: 70 mpoaiov rovro Xwxparye Loriv?

Was S. 8 und 9 (n. 3) tiber die falsche Methode gesagt wird, welcher
die Verkniipfungstheorie ihre Verbreitung verdanke, und welche das Ur-
teil an den Satz binde und nach ihm beurteile, kann jedenfalls nur von
einigen Logikern gelten. Das ,,man glaubt‘ etc. ist eine ungerechte
Verallgemeinerung. Jedoch ist die Zurickweisung der Logiker, welche
Satz und Urteil, Sprechen und Denken identifizieren, z. B. Prantls, ge-
rechtfertigt. Auch stellt I&. den richtigen Grundsatz auf: ,IFir das Wesen
des Urteils ist nur der thatsichliche Bewulstseinszustand des Urteilenden
malsgebend, und eben iiber diesen gibt der Satz keinen absolut zuver-
lissigen Aufschluls. Die Einsicht, wie weit Satz nnd Urteil, iberhaupt
Sprachliches und Gedankliches tibereinstimmen, setzt die gesonderte Unter-
suchung des Denkens voraus.* Gleichwohl wird E. anerkennen miissen,
dals der Satz in hohem Mafse zuverlissiger Zeuge des Gedankens ist,
wenn man nur die Principien, die sich aus dem naturgemiilsen Verhilt-
nisse des Sprechens zum Denken ergeben, richtig anzuwenden weils (vgl.
des Recensenten: ,,Uber die sogen. Quantitit des Urteils®, Einleitung,
S. 4—7). Auch darf itber dem theoretischen Interesse, den thatsiich-
lichen Gedankeninhalt festzustellen, das praktisch-logische Interesse nicht
villig zuriickgesetzt werden, welches ant das geht, was in einem Urteile
und Satze seinem Werte nach fir Gedanken liegen und eingeschlossen
sein konnen.

6. In § 6 soll, zur Grundlegung fiir die Eotwickelung der eigenen
Theorie, das Urteil durch Kriterien von anderen Akten abgegrenzt und
sein Verhiéltnis zum Satze bestimmt werden; IS, bezieht sich hier auf Sig-
wart. Als Kriterium zieht K, zunichst das des Wahr- oder Falschseins
mit Reeht dem des ,,Etwas von KEtwas aussagen' (gegen Sigwart) vor.
Aber der Grund dafiir ist unrichtig, dals das ,,Merkmal der Pridikation
unzulinglich sei, weil auch Sitze vorkommen, welche des begleitenden
Wahrheitsbewufstsoins entbehren®. Denn alle Sitze, deren Gedanken
des Wahrheitsbewulstseins entbehren, sind keine solchen Sitze, in denen
Etwas von Etwas ausgesagt wird. Aussagesatzund Urteil decken
sich. Nicht deshalb ist dem Merkmal der Pradikation das der Notwendig-
keit, wahr oder falsch zu sein, vorzuziehen, weil jenes unzulinglich wiire,
sondern weil es im unentwickelten Begriffe des Urteils noch nicht liegt,
und schon zun Vieles und Bestrittenes iiber die Natur des Urteils sagt.

Wir hegreifen ferner nicht, warum man es nun mit beiden Merk-
malen zusammen versuchen soll, und nicht mit demjenigen allein, welches
nach K. allein zulingiich ist, welches er das des ,Giltigkeitshewulst-
seins** nennt? Das letztere lige doch nidher. Und das hat auch Ari-
stoteles gethan, und hat nicht, wie K. meint, beide ,verquickt'. An der
von E. citierten (.5 45) Stelle 172 23 definiert ArIS[Utt"]PS mcht das Ur-
teil als ,,loyog anor,raiux(g, &y (u T0 € ‘}H‘En' " YEV dfou}m U”“@ZE‘
sondern er begrenzt den /u;'o., anopevrixog als ,,/oym, oo 1o ah;-
8£v£w 1, yevdfodac 1napx.-_=t Seine Worte lauten : Lou o Aoyog
amxg ,uev my,uanruog . anopavtixog dk ov Mg, Al £y (u T0 diy-
Yevew 9 wstfoBm vnag/a Es ist zwar jede Rede bedeutend.
aussagend aber ist nicht jede Rede, sondern nur diejenige, :n
welcher das Wahr- oder Falschsein statt hat. Somit bpgnugt
sich Aristoteles zur vorliufigen Definition des Urteils mit dem ein-
zigen Merkmal, dafs es wabhr oder falsch sein muls. Von Verquickung
kann hier keine Rede sein.



Litterarische Besprechungen. 237

Was die folgenden Untersuchungen wollen, ist nicht recht einzusehen.
Ihr Zweck ist vielleicht, das Verhiltnis von Satz und Urteil zu fixieren.
Aber wozu dann die Untersuchung iiber die unvollstindigen Sitze? Der
Grammatiker weils doch ohnehin, dafs jeder unvollstindige Satz denselben
Sinn (d. h. Gedanken) hat, wie der durch Erginzung des Ausgelassenen
hergestellte Satz. Sinn hitte es also nur, zu unter-uchen, welche Arten
des vollstindigen Satzes Ausdruck eines Urteiles sind; aber dies hat k.
bereits vorher dahin entschieden, dafs nur der Aussagesatz ein Ur-
teil ausspricht, indem er dasselbe vom Befehl-, Wunsch- und Fragesatz
verneinte,.

Was E. in diesem Absatz (S. 45 u. ff.) iber Kopula und Pri-
dikation sagt, ist meist irrtiimlich. Dafls die Pradikation etwas ,,rein
Sprachlich-Akustisches** sei, ist deshalb falsch, weil man lingst jenen
Terminus von der sprachlichen Beziehung des Redens auf das logische
Verhaltnis zwischen den gedachten Dingen (S und P) ibertragen hat.
Ebenso_hat man den Terminus ,,Kopula‘ von dem Wortchen ,,ist* und
seinen Aquivalenten auf das geistige Band zwischen S und P tbertragen.
— Dals E. gegen Sigwart mit Paul annimmt, es gebe Ausrufe, in denen
das Ausgesprochene Urteilssubjekt und die (verschwiegene) Situation Pri-
dikat ist, betrifft keine principielle Frage.

Irrelevant fiir das eigentliche Thema scheint uns anch die Frage,
ob der Urteilsakt von der sprachlichen Fixierung abhéngig sei. K. irrt,
dafs Sigwart diese Frage bejahe; Sigwart verneint sie. Ks freut uns,
dafs E. sie auch verneint, und seine Antwort entschieden erfolgreich
verteidigt.

Kiirzer und gliicklicher hitte E. diesen Abschnitt gestaltet, wenn
er das Urteil einfach definiert hatte als jenen Gedanken, der an sich
schon wahr oder falsch sein mufs, und sein Verhiltnis zur Sprache (zu-
gleich sein dulseres Kriterium) so erkliart hitte, dals jedes Urteil seinen
vollen Ausdruck im Aussagesatz findet, wenn nur fir seine Elemente die
notigen Worte vorhanden sind. ;

Da sich E. bisher mit den hauptsiichlichsten modernen Theorieen
auseinandergesetzt hat, wire zu erwarten gewesen, dals er dies nun auch
mit der Urteilstheorie Sigwarts thue, sie entweder verwerfe, oder in
irgend einer Form zu der seinigen mache. Doch thut kK. keines von
beiden. In § 6 hat er sich zwar mehrfach auf S. bezogen; jedoch dessen
eigentliche Urteilslehre, wonach das Urteil eine Ineinssetzung zweier
Vorstellungen mit dem Bewulstsein objektiver Giiltigkeit ist, nicht be-
sprochen. Seine ganze Besprechung Sigwarts geht darin auf, zu zeigen,
dafs auch aus dessen Auffassung die Abhingigkeit der Urteilsfunktion
von der Sprache nicht notwendig folge. Aus E.s Darstellung lifst sich
nur vermuten, dals er S.s Lehre nicht durchaus verwirft. Kr referiert,
d?fs S. in allen Urteilen als urspriingliches kKlement die Ineinssetzung
eines Gegenstandes der Anschauung mit frither Angeschautem annimmt,
welche, so lange keine weitere Synthese hinzutritt, auch die elementare
und urspriinglichste Form des Urteils selbstindig ausmacht, das einfache
Benennungsurteil; dafs zu dieser urspriinglichen Synthese sodann eine
zweite Synthese, die Ineinssetzung eines Dinges mit seiner Eigenschaft
Pder Thitigkeit, hinzukommt, Eigenschafts- und Thatigkeitsurteil; und
dhnlich in weiterem Verlaufe die iibrigen, komplizierten Urteilsformen,
So scheint es, dafs E. das Vorhandensein einer Ineinssetzung im Urteile
anerkennt.

) 7. An dieser Undeutlichkeit leidet nun auch die Darstellung der
eigenen Lehre K.s. Sie zerlegt sich in zwei Abschnitte. ,Indem wir



238 Litterarische Besprechungen.

unter dem Urteil jeden Akt verstehen, bei welchem wir Vorgestelltes so
im Bewulstsein haben, dals wir es zugleich hinsichtlich seiner Wahrheit
oder Falschheit begutachten, zerlegt sich unsere Aufgabe in zwei Unter-
fragen. KEs gilt einerseits das Wahrheitsbewulstsein niher zu untersuchen,
andererseits das inhaltlich Gemeinsame derjenigen Vorstellungsvorgiinge
zu bestimmen, mit welchen sich ein Fiirwahr- oder Fiirfalschhalten ver-
kuniipft.* K. thut das letztere zuerst (§ 7), sodann das erstere (§ 8).

Da es sich herausgestellt habe, dafs weder die Theorieen der Ver-
bindung noch die der Zerlegung haltbar sind, weil das Urteilen bald auf
dem einen, bald auf dem anderen Verfahren beruhe, miifste man zuniichst
diese KEinseitigkeiten vermeiden und das Urteilen als ein Verbinden
oder Trennen definieren; aber diese beiden Thitigkeiten miilsten doch
in etwas iibereinstimmen, was sie von anderen Denkakten unterschiede
und uns ndtigte, sie trotz ihrer Gegensiitzlichkeit unter den nimlichen
Begriff zu subsumieren (S. 53). K. meint hier natiirlich unter Verbinden
und Trennen nicht die Bejahung und Verneinung, sondern das Zustande-
kommen des Urteils durch Verbinden zweier Vorstellungen oder durch
Zerlegung einer Vorstellung. Beides ergibt ein bejahendes Urteil; die Ver-
neinung entsteht durch einen anderen Prozels. Das Gemeinsame beider
Funktionen will nun E. finden. Mit Recht weist er zunicht darauf hin,
dafs die Urteilsfunktion nicht ,;in einem passiven Hinnehmen dessen, was
iiberhaupt im Bewulstsein auftaucht, sondern in einer aktiven Verarbei-
tung des Aufgenommenen‘ besteht. Dies ist durchaus zu billigen; aber
gerade darum miifste E. die Hinzunahme des Wahrnehmens zur Urteils-
funktion ausdriicklich verwerfen. ,,Der Inbegriff der dieser Verarbeitung
dienenden, intellektuellen Handlungen des Unterscheidens, Vergleichens,
Verbindens, Trennens bildet die Grundlage des Urteilens*.

Auf diesem Wege kommt nun E. zu der Theorie, dafs das Gemein-
same aller Urteile, was den Inhalt derselben betrifft, darin bestehe, dafs
die Aufmerksamkeit auf zwei in Beziehung zu einander stehende Vor-
stellungen achte. Wiirde man das Urteil nur als das Bewulstsein einer
Beziehung zwischen zwei Vorstellungen oder Vorstellungselementen er-
kliren, so wiirde dadurch das Urteil nur von dem Vorstellen eines ein-
fachen, unzerlegbaren Vorstellungsinhaltes unterschieden, nicht aber von
irgendwie zusammengesetzten Vorstellungen. Das Material einer solchen,
z. B. die Vorstellung eines runden Tisches, unterscheidet sich in nichts
von einem diesbeziiglichen Urteile, z. B. ,,dieser Tisch ist rund*. Worin
liegt also der inhaltliche Unterschied zwischen Urteil und Vorstellung?
Darin, ,,dafs der gleiche Inhalt beide Male in etwas anderer Weise vor-
gestellt wird®.

Diese verschiedene Weise des Vorstellens liegt nun nach E. darin,
dafs von dem ganzen in der Vorstellung enthaltenen Material einzelne
Elemente durch die Aufmerksamkeit herausgehoben und dadurch aus-
einandergehalten, und dann in ihrer Beziehung zu einander erfalst werden.
,,Die Wahrnehmung des Tisches birgt Stoff zu mehr als einem Urteile in
sich. Wenn mir nun thatsichlich nur das eine ins Bewulstsein kommt,
dals der Tisch rund ist, so mufs ich eben meine Aufmerksamkeit gerade
auf die Eigenschaft des Rundseins gelegt haben. Dals er auch braun ist,
drei Fiifse hat u.s. w., ist in der Wahrnehmung ebenfalls gegeben; aber
ich finde keine Veranlassung, diesen Eigenschaften Beachtung zu schenken,
In dem Satze: dieser Tisch ist rund, spreche ich eine Beziehung zwischen
zwei durch Aufmerksamkeit auseinandergehaltenen Inhalten aus.* ,,Jedes
Urteil setzt also das Achten auf eine Beziehung zwischen zwei Vor-
stellungen voraus, es hat diese Beziehung zum Inhalte. Die Enge der



Litterarische Besprechungen. 239

Aufmerksamkeit macht es begreiflich, dals wir gleichzeitig nicht mehr
als ein Urteil vollziehen konnen, withrend das Blickfeld des Bewufstseins
fiur zahlreiche Vorstellungen zugleich Raum bietet.** ,,Erst das hinzu-
tretende Moment der Aufmerksamkeit verwandelt das Zusammensein
zweier Inhalte als der Bestandteile einer zusammengesetzten Vorstellung
in das Bewulstsein einer Beziehung zwischen zwel auseinandergehaltenen
Vorstellungen, und bringt den Erkenntnisstoff in eine solche Form, dals
er sich mit dem Bewulstsein der Wahrheit oder Falschheit verkniipfen
kann.'* Somit bestehe jedes Urteil inhaltlich in der Aufeinanderbeziehung
zweier durch die Aufmerksamkeit gesonderten Vorstellungen.

E.s Ausfiihrungen entsprechen ganz den thatséichlichen Vorgingen
in einem grofsen Gebiete unserer Urteile. Aber zwei Dinge scheinen dem
Verfasser ganz entgangen zu sein. KErstens verfillt er dadurch vollig
in die Kinseitigkeit, die er selbst geriigt hat. Ir hat iibersehen, dals
diese Vorginge nur da stattfinden, wo ein Urteil durch Zerlegung zu-
sammengesetzter Vorstellungen entsteht. Da werden aus dem Komplexe
des Vorgestellten gewisse Klemente durch Aufmerksamkeit hervorgehoben
und dann auf einander bezogen. Aber wie soll seine Darstellung auf
jene Urteile passen, welche durch Verkniipfung bisher fremder, getrennter
Vorstellungen entstehen? Seine Theorie ist eine Zerlegungstheorie und
gilt nur fir ein Gebiet von Urteilen. Gerade das Gemeinsame beider
Urteile, der durch Zerlegung, und der durch Verkniipfung entstehenden,
hat E. nicht gefunden, obwohl er es ausdriicklich suchen wollte.

Zweitens ist das Auseinanderhalten zweier Vorstellungselemente
auch in diesem Falle nicht das Urteil selbst, sondern Voraussetzung des
Urteils, wie E. selbst gegen Wundt richtig bemerkte. Das Urteil voll-
zieht sich nicht in diesem Auseinanderhalten durch Aufmerksamkeit, son-
dern in dem dadurch erméglichten Aufeinanderbeziehen dessen, worauf
die Aufmerksamkeit gerichtet ist. Was ist nun aber dieses anderes als
eine Verkniipfung, Verbindung, Ineinssetzung? Und ist nicht offenbar
dieses néimliche auch die Funktion des Verstandes in jenen Urteilen,
welche nicht aus einer Zerlegung, sondern aus einem Aneinanderbringen
zuvor getrennter Vorstellungen hervorgehen? Hier hiitte E. in Wahrheit
das Gemeinsame fiir beide grofse Klassen der Urteile gefunden. Wir
vermuten, dals ihn eben seine ungeniigende Beachtung der Verknipfungs-
theorie und der Mangel einer principiellen Auseinandersetzung mit der

heorie Sigwarts an diesem Erfolge verhindert hat. .

8. Mit dem Urteilsinhalte ist ,,das Wesen des Urteils noch nicht
erschiopft. Ich vollziehe kein Urteil, wenn ich Vorstellungen willkirlich
verbinde. Das Achten auf eine Vorstellungsbeziehung ist wohl eine Be-
dingung fiir das Zustandekommen des Urteils; aber es schlie(st noch
nicht das Bewulstsein der Zugehorigkeit einer P- zur S-Vorstellung, d. h.
dasjenige ein, was die Beziehung erst zum Triger der Pridikate wahr
oder falsch, also zum Urteile macht. Die zweite noch zu erledigende
Hauptfrage betrifft daher das Wesen des Firwahr- und Firfalschhaltens.
E. will diese nur anhangsweise behandeln.

_ Es kann nicht milsbilligt werden, dafs hier E. von dem Unter-
schiede zwischen den willkiirlichen Produkten der Phantasie und der
Notwendigkeit, dem Zwange, welche unser erkennendes Denken leiten,
ausgeht. Man sollte nun erwarten, dafls er diese Notwendigkeit als Grund
unseres Wahrheits- oder Giiltigkeitsbewulstseins annimmt. ,,Wenn wir
€inem S ein P zusprechen, ein Q absprechen, so haben wir das Bewulst-
Sein, dals es aufserhalb unseres Beliebens liegt, die Verbindung oder

rennung der Vorstellungen zu vollziehen oder nicht, dals es vielmehr



240 Litterarische Besprechungen.

notwendig ist, so und nicht anders zu urteilen.** Gleichwohl erklirt E.
diese Notwendigkeit als eine psychologische, der ,all unser Vor-
stellen, mag es die objektive Wirklichkeit betreffen oder der Welt der
Einbildungen angehioren*, unterliege; ,,die logische Notwendigkeit, um
die es sich hier handelt, ist anderer Art‘. Dadurch verwirrt K. die
Sache und widerspricht sich selbst, da er selbst der Notwendigkeit des
Denkens die Willkiir der Phantasie gegeniiberstellte. Doch was lehrt
E. von der logischen Notwendigkeit, welche das Giiltigkeitshewulstsein
unserer Urteile begriindet? K. erklart sie als eine von dem Objekt des
Erkennens ausgehende, durch dessen Beschaffenheit bedingte. Darum
,diirfe sie als objektive Notwendigkeit bezeichnet werden*. Weiterhin
schliefst sich E. an Hume an, indem er mit ihm die Erkenntnisobjekte
in Relationen von Ideen und Relationen von Thatsachen scheidet, die
Urteile dementsprechend in ,,formale‘ und ,,materiale’, Ausdricke,
die offenbar in Hinsicht auf das Giltigkeitsbewulstsein gewihlt sind. Die
materialen Urteile beziehen sich auf ,,das Wirkliche als solches‘*; die
formalen auf die ,notwendige Ordnung der Bewulstseinsinhalte*, ohne
Ricksicht auf deren objektive Wirklichkeit. Dementsprechend ist die
Notwendigkeit des Urteilens verschieden: die des formalen Urteils ist
eine Vorstellungsnotwendigkeit, die des materialen besteht in dem Zwang
der Erfahrung.

Wir gestehen die Wichtigkeit dieses Unterschiedes der Urteile zu;
aber macht derselbe eine verschiedene Notwendigkeit des Urteils aus?
Nach unserer Ansicht liegt er rein im Objekte, verdindert aber weder
unser Wahrheitsbewulstsein, noch die Notwendigkeit, mit der wir ur-
teilen. Doch wollen wir hieriitber mit dem Verfasser nicht rechten, da
er zahlreiche und bedeutende Teilnehmer dieser Lehre hat.

E. fihrt den Unterschied dieser logischen Notwendigkeit, welche
das Urteil herstellt, von anderen Notwendigkeiten nicht aus; auch er-
klirt er weder den Zusammenhang derselben mit dem Wahrheitsbewulst-
sein noch das Wesen des letzteren selbst. Diese Unterlassung ist wohl
dem praktischen Zwecke der Schrift (als Dissertation) zu gute zu halten.
Doch hat uns eine Redeweise des Verfassers vermuten lassen, als fasse
er das Giltigkeitsbewulstsein nicht richtig auf. KEr spricht nimlich (8. 57
und 58) von dem , Fiirwahr- und Firfalschhalten*, welches zum Wesen
des Urteils gehore, von dem ,,Bewulstsein der Wahrheit oder Falschheit*,
welches ,,sich mit dem Erkenntnisstoffe verkniipfe*; S. 52 wird gesagt,
dafs wir im Urteile ,,Vorgestelltes nach seiner Wahrheit oder Falschheit
begutachten. Was thut das Fiirfalschhalten beim Urteile? In welchen
Urteilen soll denn ein Bewulstsein der Falschheit vorhanden sein? Jedes
Urteil muls uns doch ein wahres sein? K. verwechselt hier das Giltig-
keits- oder Wahrheitsbewulstsein, welches jedem Urteile wesentlich ist,
mit der Wahrheit oder Falschheit einer zu priiffenden Vorstellungsver-
bindung, welche Gegenstand eines reflektierenden Urteils ist.

Die Schrift E.s zeigt somit neben vielen guten und wahren Krgeb-
nissen auch einige wesentliche Milserfolge, die zum grofseren Teile aus
ungenauer Wirdigung der zu prifenden Theorieen hervorgegangen sind.
Hervorgehoben mufs noch werden die klare und scharfsinnige Darstel-
lung, die, durchaus ernst und solid, sich von jeden inhaltslosen Phrasen

rein erhilt. )
Dr. Otto Sickenberger.



Litterarische Besprechungen. 241

S. Thomae Aquinatis de satisfactione et indulgentia
doctrina proposita et explicata a Dr. Carolo Wei/s.
Graecii apud U. Moser (Jul. Meyerhoft) 1896.

Zwei Griinde haben den Verf. zur Herausgabe dieser Schrift ver-
anlafst: erstens die Thatsache, dafls dieser Lehrpunkt gegenwirtig nicht
so bekannt sei, wie man wiinschen sollte, zweitens die noch immer in
weiten Kreisen herrschende irrige Meinung, dafls das Mittelalter diesen
Lehrpunkt so wenig behandelt und ausgebildet habe, wie im 16. Jahr-
hundert und nachher o6fter behauptet und geglaubt worden sei. Diesen
historischen Irrtum konnte der Verf. in der That nicht besser wider-
legen, als durch eingehende Darlegung der Lehre des lingels der Schule,
der nicht etwa blofs die wenigen Punkte, die das Konzil von Trient uber
die Genugthuung und den Ablals definiert hat, sondern die ganze Lehre
mit allen ihren Kragen und Schwierigkeiten, und zwar so genau, so tief
und eingehend behandelt hat, dafs er uns iber nichts, was von wesent-
lichem Belange ist, im Unklaren gelassen hat.

Die Einteilung des Stoffes ist eine durchaus sachgemiilse. Zuerst
ist von der Genugthuung, dann vom Ablasse, als dem Ersatze fir die
Genugthuung (satisfactionis supplementum), die Rede, und jeder der beiden
Teile wird uns in einer Reihe von Kapiteln vorgefiihrt, die unter sich in
demselben logischen Zusammenhange stehen und denselben inneren Fort-
schritt aufweisen, der den Ausfihrungen des hl. Thomas zu Grunde liegt.
Innerhalb der einzelnen Kapitel stellt der Verf. eine systematisch ge-
ordnete Reihe von Sitzen auf, die dann als die Lehre des hl. Thomas
nachgewiesen werden.

Um zunidchst den Begriff der Genungthuung zu gewinnen, wird auf
die Strafe zuriickgegangen und nach Feststellung ihres Begriffes gezeigt,
dafs nach Vergebung der Schuld und Erlafls der ewigen Strafe ifters ein
Belastetsein mit zeitlicher Strafe (reatus poenae temporalis) zurickbleibt.
Noch tiefer wiirde die Abhandlung geworden sein, wenn der Verf. schon
hier wenigstens kurz auf das Moment der Beleidicung Gottes, das in der
Stinde liegt, hingewiesen hiitte; denn nicht die Strafe, sondern die Be-
leidigung ist es, der die Genugthuung praecise und formaliter entspricht.
Nachster Zweck der Strafe ist, dic Unordnung, die in der Siinde liegt,
in eine Ordnung zu bringen, dann soll sie auch eine Sithne sein, welche
die vindikative Gerechtigkeit dem Beleidigten verschafft, nicht selten auch
ein Besserungsmittel fiir den Siinder und eine Warnung fir die Kom-
munitit. Zur Genugthuung wird die Strafe dadurch, dals sie freiwillig
iibernommen wird, und zwar als Sihne fiir die Beleidigung. Auch
die zeitliche Strafe, welche nach Vergebung der Schuld und Krlafs der
ewigen Strafe zuriickbleibt, wird in der Bulse deshalb zur Genugthuung,
weil der biifsende Siinder sie als eine freiwillig zu tragende und abzu-
tragende iibernimmt, um dadurch das letzte zu leisten, was erforderlich
ist, um die Beleidigung vollends zu siihnen und so zur vollen Ausglei-
chung mit dem beleidigten Gott, dessen Freundschaft er bereits wieder-
erlangt hat, zu gelangen, In der sich anschlielsenden Frage, ob denn
der Mensch Gott gegeniiber Genugthuung leisten konne, lilst allerdings
dgr Verf. das Moment der Beleidigung zur Geltung kommen. KEs konnte
h_ler ja auch noch weniger itbergangen werden, da eben in der unend-
ll_chen Grofse der Beleidigung der Grund liegt, dafs nur der Gottmensch
eine vollkommene Genugthuung leisten konnte, wihrend der blofse Mensch
nur eine unvollkommene zu leisten im stande ist, die der Erginzung
bedarf. Diese Ergiinzung kommt ihr in der gegenwiirtigen Ordnung der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 16



242 Litterarische Besprechungen,

Dinge aus der durch sich vollkommenen Genugthuung Christi, konnte ihr
jedoch in einer anderen Ordnung, die auch moglich war, aus der gniidigen
Annahme Gottes kommen, der sich mit einer unvollkommenen Genug-
thuung zufrieden geben konnte, wie er auch ohne alle Genugthuung hétte
verzeihen konnen. Dieser Lehre des hl. Thomas, die er richtig darstellt,
hitte nun der Verf. wenigstens in Kiirze die Acceptationstheorie gegen-
iiberstellen sollen, welche Duns Scotus, die Lehre des Aquinaten kriti-
sierend, aufgestellt hat, indem er nestorianisierend behauptete, auch die
Genugthuung Christi, da er nur als Mensch sie geleistet habe, sei un-
vollkommen gewesen und habe der erginzenden Annahme bedurft. Aller-
dings kann uns der Verf. erwidern, er habe nur die Lehre des hl. Thomas
darstellen wollen. Ganz recht, aber wir wiirden doch mit mehr Freude
solche Hauptpunkte der thomistischen Lehre in uns aufnehmen, wenn wir
nebenbei erfiihren, dals sie sich den Angriffen subtiler Geister gegeniiber
bewiihrt und die Zustimmung aller Theologen schliefslich gefunden habeun.
Hat sich doch auch der Verf. durch die erwiihnte engere Auffassung seiner
Aufgabe nicht abhalten lassen, Dekrete des kirchlichen Lehramtes, in
welchen das, was Thomas vorher schon gelehrt hatte, definiert worden
ist, anzufithren und sogar in extenso mitzuteilen, weil er mit Recht ge-
glaubt hat, dals sonst etwas fehlen wiirde, was geeignet wire, die Be-
deutung der thomistischen Lehre in das rechte Licht zu stellen. Nun
verkiindigt aber die Kirche ihre Lehre nicht blols durch feierliche De-
krete, sondern auch durch ihr commune et ordinarinm magisterium, zu
dessen Organen auch die kirchlichen Theologen gehéren, und was diese
einstimmig lehren, hat nicht geringes Ansehen in der Kirche. Wenn
diese daher in vielen Punkten sich einstimmig der Lehre des hl. Thomas
angeschlossen haben, so hat das freilich nicht ganz die gleiche Bedeu-
tung, als wenn die Kirche in ihren Dekreten sich dem hl. Lehrer an-
schlielst und seine Lehre definiert, aber doch eine Bedeutung, die jener
nicht sehr weit nachsteht.

Die folgende Frage, ob der eine Mensch fir den andern, d. i. hier
in concreto, der eine Christ fiir den andern, genugthun, d. i. hier, die
zeitlichen Siindenstrafen abtragen konne, leitet schon einigermalsen zur
Lehre vom Ablafs iiber. IKr kann es, lautet nach Thomas die Antwort,
nicht zwar insofern, als die zeitliche Strafe medicinalen, wohl aber in-
sofern, als sie vindikativen Charakter hat, also recht eigentlich insofern
sie der Beleidigung entspricht und eine Genugthuung ist. ks wiederholt
sich dieselbe Frage beziiglich der Verstorbenen, erhiilt hier aber diese
Fassung: Utrum suffragia per vivos facta etiam defunctis valeant necne.
Statt des engeren Begriffes der Genugthuung haben wir hier den weiteren
der Suffragien, der jede Art Hilfeleistung umfalst. Diese Erweiterung
des Gesichtskreises der Untersuchung ist deshalb berechtigt, weil die
anderen Hilfeleistungen mit der satisfaktorischen so Innig zusammen-
hangen, dafs eine Trennung nicht angebracht war. Zur Vervollstindigung
der Lehre von den Suffragien folgt dann noch die Frage, ob etwa die
Seelen im Fegfeuer, wie siec Hilfe von den Lebenden erfahren kénnen,
auch den Lebenden zu Hilfe kommen konnen, zwar nicht durch Genug-
thuung oder Verdienst, aber doch durch ihr Gebet, und ob sie von den
Lebenden mit Nutzen angerufen werden konnen. Auch hier erfahren wir
nur die Antwort des hl. Thomas, die nach dem Verf. dahin lautet, dafs
jene Seelen fir die Lebenden nicht beten, auch nicht einmal im allge-
meinen, ein Anrufen derselben aber auch schon deshalb unniitz sei, weil
davon nichts zu ihrer Kenntnis gelange. So versteht der Verf. den
hl. Thomas, wihrend andere ihn anders verstehen.



Litterarische Besprechungen. 243

Wenn der Verf. auf diese Frage, die nicht streng zu seinem Thema
gehorte, eingehen wollte, so durfte er hier jedenfalls nicht jede Andeu-
tung auf die Behandlung unterlassen, welche derselben nach den Zeiten
des hl. Thomas zu teil geworden ist. Hat ja doch was Thomas hieriiber
lehrt, da er diese Frage nicht ex professo behandelt, sondern nur bei
Loésung von Schwierigkeiten gestreift hat, eigentlich erst durch die fol-
gende Entwickelung, die seit Bellarmin damit nicht in Kinklang zu stehen
scheint, Interesse und Bedeutung erhalten. Bellarmin namlich, der (de
purg. 1. II. ¢. 15) den hl. Thomas beziiglich des ersten Teiles der Frage
so versteht, wie auch unser Verf,, dals er nimlich jedes Beten der Seelen
im Fegfeuer fir die Lebenden verneint habe, widerspricht dem Aquinaten
ausdriicklich, kritisiert seine Griinde und lehrt, es sei ,,probabile*, dals
jene Seelen wie fiir sich, so auch fiir uns beten. Sie anzurufen freilich
hilt auch er fiir unniitz, da sie nach ihm ohne gottliche Offenbarung, die
fiir gewohnlich nicht anzunehmen sei, von unseren Anrufungen und be-
sonderen Bediirfnissen nichts wissen, aber im allgemeinen, meint er, beten
sie fiir uns, weil sie im allgemeinen wissen, dafls wir in vielen Gefahren
sind, wie auch wir von ihnen nur im allgemeinen wissen, dafs sie viel
zu leiden haben.

Diese Lehre, dals die Seelen im Fegfeuer wenigstens im allgemeinen
fir uns beten, wird in den theologischen Biichern sehr héaufig auf Bel-
larmin zurickgefiihrt oder auch wohl geradezu als die Meinung Bellar-
mins bezeichnet, obwohl schon lange vor Bellarmin der Franziskaper
Richard von Middletown ganz dasselbe gelehrt hat (in IV. Dist, 45 a. 7
qu. 2), und auch der hl. Thomas unsers Erachtens so erklirt werden
kann, dafs er nicht dagegen ist. Der ganz plausible Grund fir diese
Lehre liegt darin, dals jene Seelen in der Gnade und Liebe Gottes sind
und mit uns durch das Band, das den ganzen mystischen Leib Christi
umschlieflst, verbunden sind. Diese Lehre hat denn auch, namentlich
seit Bellarmin, immer mehr Anhinger gefunden, und ein Widerspruch,
der wirklich Bedeutung gehabt hatte, ist eigentlich nie gegen sie erhoben
worden. Sie kann gegenwiirtig als die communior sententia der Theo-
logen bezeichnet werden.

Die Theologen aber, die sich nach Bellarmin mehr als frither mit
dieser Frage befalsten, gingen bald noch weiter und lehrten, was Bel-
larmin noch bestritten hatte, dals man auch mit Nutzen die armen Seelen
um ihre Fiirbitte anrufen kénne. So viel mir bekannt ist, ist Suarez
der erste gewesen, der dies vorgetragen hat. Der hl. Alfons (Del gran
mezzo della preghiera p. I c. 1) weils, dals es controvers ist unter den
Theologen, ob es niitze, sich den Seelen im Fegfeuer zu empfehlen (se
giovi il raccomandarsi alle anime del purgatorio), und er meint, man
dirfe annehmen, dals Gott den Seelen unsere Gebete offenbare. Merk-
wiirdig genug beruft er sich hierfir auf Bellarmin, Sylvius und Gotti,
obwohl alle drei nur lehren, dafs die Seelen im allgemeinen fiir uns beten,
ein nutzbringendes Anrufen derselben unsererseits aber eben deswegen
verneinen, weil nicht anzunehmen sei, dals Gott ihnen fiir gewohnlich
unsere an sie gerichteten Anrufungen offenbare. Wie es aber auch immer
mit der theologischen Grundlage fiir diese Meinung sich verhalten moge,
Thatsache ist, dals die Theologen immer mehr auch darin einig geworden
sind, dafs man die armen Seelen mit Nutzen auch in besonderen Anliegen
anrufen koénne.

Ist nun das, was unser Verf. aus dem hl. Thomas herausgelesen,
dals nimlich die Seelen im Fegfeuer in keiner Weise fiir uns beten, und
Jedes Anrufen derselben unniitz sei, wirklich dessen Meinung? Bellarmin

16*



244 Litterarische Besprechunn'en.

freilich hat, wie wir schon sahen, beziiglich des ersten Teiles der Frage
dasselbe herausgelesen, und dessen Urteil scheint fiir manche ohne wei-
teres malsgebend gewesen zu sein, aber Sylvius und der Kardinal Gotti,
zwei sehr bedeutende Krklirer des Aquinaten, baben etwas anderes aus
seinen Worten herausgelesen. Zu den Worten der Summa theologica
Il. 2 q. 83 a. 11 ad 3m: _Illi qui sunt in purgatorio, etsi sint superiores
nobis propter impeccabilitatem, sunt tamen inferiores quantum ad poenas
quas patiuntur, et secundum hoc non sunt in statu orandi, sed magis ut
oretur pro eis‘‘, bemerkt Sylvius, der hl. Thomas sage weder, dafs den
[.ebenden nicht geholfen werde durch die Fiirbitte der Seelen, noch auch,
dals diese fiir die Lebenden nicht beten, sondern nur, dafs sie, soweit
die Strafen, die sie leiden, in Betracht kimen, tiefer stehen als wir, und
dafs sie hiernach nicht in statu orandi seien; es sei aber nicht dasselbe
,non esse in statu orandi'* und ,non orare, wie es auch nicht dasselbe
sei ,orare* und ,esse in statu orandi*, und fihrt dann fort: ,,Si quis
enim detineatur captivus, non hostili, sed amico vel etiam paterno affectu,
hoc ipso, quod detinetur captivus, non est in statu orandi: et ta.men
potest orare tum pro se tum pro aliis etiam cum fiducia impetrandi,
noverit benevolum affectum ejus, per quem detinetur. Animae vero in
purgatorio detentae sciunt paternum ac benevolum Dei affectum tum erga
seipsas tum erga nos. Nihil ergo vetat, quominus et pro se orent et
pro nobis adhuc viventibus.** In supplem. qu. 71 a. 6. Auch von den
andern Thomisten kenne ich keinen, der mit Kntschiedenheit die Ansicht
vertriite, dafs die Seelen des Fegfeuers auch nicht einmal im allgemeinen
fiir die Lebenden beteten, wenngleich einige, wie Billuart, beziiglich dessen,
was der hl. Thomas habe sagen wollen, einige Zweifel haben.

Was aber den anderen Teil der Frage angeht, ob wir nimlich mit
Nutzen zu den armen Seelen beten konnen, so ist wohl ins Auge zun
fassen, was hier der hl. Thomas unter ,,Beten‘ (orare) versteht. Ir
fafst es als eine religiose Kulthandlung, die zuniichst Gott, und, falls sie
in ihrem vollen, hochsten und vollkommenen Sinne genommen erd als
actus latriae, (iott allein gebithre. Definiert ja d.llCh der I\ateclnsmus
das Gebet als ,,eine Erhebung des Gemiites zu Gott*. Das Gebet, das
an die Engel und Heiligen des Himmels gerichtet wird, hat nach Thomas
nicht ganz die Bedeutung, die das an Gott gerichtete Gebet hat (cf. II. 2
q. 83 a. 4), wie ja auch jeder actus duliae (vel hyperduliae) nieht in dem-
selben Sinne ein actus religionis ist, wie der actus latriae. Immerhin
aber konnen wir nach ihm zu den Engeln und Heiligen des Himmels
wirklich ,,beten* (orare), und das ist ihm etwas ganz anderes, als wenn
wir solche, die noch mit uns auf Krden leben, um ihr Gebet ersuchen.
Von dlesen erbitten wir uns Suffragien ,,non orando*’, sagt der hl. Lehrer,
sondern ,,colloquendo® (ibid. ad 3m). Und auf die gleiche Stufe ungefahr
diirfte auch das ,,Gebet** zu stellen sein, das man etwa an die Soelvn des
Fegfeuers richten will. Es darf nicht als einen Akt des cultus duliae
aufgefalst werden, da dieser ausschliefslich den Heiligen des Himmels
gebtihrt, sondern nur als eine einfache Bitte, wie wir sie auch nicht
orando, sondern colloquendo an die Heiligen richten, die noch mit uns
auf Erden leben, denen wir auch keinerlei religiosen Kult erweisen. ,,Die
Firbitte der Seelen des Fegfeuers‘, sagt ganz richtig Scheeben im Kélner
Pastoralblatt (1883), ,,welche ihrerseits noch der Firbitte anderer ebenso
bediirfen, wie die Menschen auf Erden, kann naturgemils nur in ihn-
licher Weise angerufen werden, wie die Firbitte der noch auf Erden
lebenden Heiligen. Wenn also der hl. Thomas lehrt, dafs man nur zu
Gott primario, und zu den Seligen des Himmels secundario ,,beten'* (orare)



Litterarische Besprechungen. 249

-

konne, so hat er damit noch nicht behauptet, dafs man die leidenden
Seelen nicht um ihre Fiirbitte angehen konne. Dafs man es mit Nutzen
konne, behauptet er freilich auch nicht positiv, ja er scheint es (ibid. 1. ¢.)
einschliefslich zu verneinen, da er ein Bitten, das colloquendo geschieht,
nur den noch lebenden Mitmenschen gegeniiber anerkennt. Aber aus
was fiir einem Grunde schrinkt er dies auf die Lebenden ein? Weil die
Seelen des Fegfeuers nicht erkennen, was wir sagen, und noch weniger,
was wir denken. Konnte diese Schwierigkeit gehoben werden, so spriche
auch nach den Grundsitzen des hl. Thomas nichts dagegen, dals wir die
leidenden Seelen in dhnlicher Weise wie die noch Lebenden um ihr Gebet
ersuchten, nimlich nicht eigentlich orando, sondern colloquendo. Nun
haben die neueren Theologen (seit dem 17. Jahrhundert) sich bemiiht,
diese Schwierigkeit zu beseitigen, indem sie angenommen haben, Gott
oder die Engel iibermittelten unser colloquium an die Seelen. Freilich
ist es ihnen bis jetzt noch nicht gelungen, einen vollstindig hinreichenden
theologischen Grund hierfiir aufzuweisen, da weder die hl. Schrift noch
die apostolische Tradition auch nur die geringste Andeutung hierfiir zu
enthalten scheinen, Privatoffenbarungen aber, selbst wenn wir sie zur
Begriindung theologischer Sitze verwerten konnten, nur auf Ausnahme-
falle sich beziehen und nichts fir das, was allgemein und ordinarie ge-
schieht, beweisen. Aber wie wire es, wenn sich diese Schwierigkeit in
anderer Weise, nicht direkt, sondern indirekt heben lie[se? Nicht un-
zutreffend hat nimlich Albertus (Knoll) a Bulsano gemeint (Institutiones
theol. vol. VI. pag. 248): ,,Necesse non est, ut animae preces nostras in
particulari cognoscant, quia Deus omniscius generales earundem inter-
cessiones benefactoribus ipsarum applicabit.' Wenn wir dies annihmen,
so wire ein Doppeltes gewonnen: 1. Wir hiitten fiir die unter den Gliu-
bigen weit verbreitete und sich, wie es scheint, immer noch mehr ver-
breitende Praxis, sich der Fiirbitte der Seelen des Fegfeuers, und zwar
auch beziiglich ganz bestimmter Anliegen und Bedarfnisse, zu empfehlen,
ein theologisches Fundament gefunden, das in sich haltbarer zu sein
scheint, als die Aonahme einer jedesmaligen Offenbarung, das aber auch
mit der Art und Weise, wie die Gliubigen diese Praxis tiben, aufs beste
harmoniert. Denn was thun diese? Verrichten sie etwa lange Gebete zu
den armen Seelen? Davon ist uns nichts bekannt, und ich glaube, gewils
sein zu konnen, dals das nirgends geschieht. Wohl aber empfehlen sie
ihre Anliegen kurz den armen Seelen und fangen dann an, recht viel
fiir dieselben zu beten oder auch andere gute Werke fir sie zu ver-
richten, um durch die Firbitte derselben Hilfe in der betreffenden Sache
zu erlangen, so dals also in der Praxis der Gliubigen selbst die An-
rufung der armen Seelen mehr ein Beten fir sie, als ein Beten zu
ihnen ist. 2. Der zweite Vorteil, den diese Auffassung gewihrt, liegt
darin, dafs so nicht jede Kontinuitit mit den alteren Theologen, welche
diese Frage behandeln, verloren geht. Bei der Annahme einer jedes-
maligen Offenbarung unserer Gebete geht sie entschieden verloren, da
nicht blofs Bellarmin, sondern auch die folgenden Theologen dies durch-
weg bestreiten, und zwar auf Griinde hin, gegen welche die allmiihlich
schiichtern auftretende und ganz wie ein recht wohlfeiles und oberflich-
liches Auskunftsmittel aussehende Annahme einer solchen jedesmaligen
Oﬂ'enbaruug nichts Gleichwertiges aufweisen konnte. Dals diese Konti-
nuitit aber bei unserer Auffassung nicht verioren geht, diirfte aus unserer
obigen Darstellung hinlinglich hervorgehen. Wir diirfen, wie uns scheint,
annehmen, dafs alle die Theologen, welche seit Bellarmin einerseits ein
Beten der armen Seelen fiir die Lebenden im allgemeinen behaupteten,



246 Litterarische Besprechungen.

ein Beten jener aber fir die besonderen Bediirfnisse dieser nur deshalb
verneinten, weil die Seelen keinerlei Kenntnis von diesen besonderen Be-
diirfnissen hitten, gern uns beistimmen wiirden, wenn wir ihnen unsere
Losung vorlegten. Denn wenn die Seelen im allgemeinen fiir uns beten
und zwar, wie wir doch annehmen miissen, mit Krfolg, wo soll denn
dieser Erfolg schliefslich sich zeigen, als in den konkreten Bediirfnissen,
in denen wir uns befinden? Und wer soll diesen Erfolg fir unsere in-
dividuellen, konkreten Bediirfnisse und Anliegen fliissig machen, als der-
jenige, der mit seiner Vorsehung alles umspannt? Und weil diese Art
und Weise, das Gebet der armen Seelen fiir unsere besonderen Anliegen
fruchtbar zu machen, darauf hinauskommt, dafs es doch viel mehr ein
Beten fiir die armen Seelen als zu ihnen ist, so scheint unsere Auf-
fassung auch mit der des hl. Thomas aufs beste {ibereinzustimmen, ja
die kurzen Worte des Aquinaten: ,Illi qui sunt in purgatorio . . . sunt
[nobis] inferiores quantum ad poenas quas patiuntur, et secundum hoc
non sunt in statu orandi, sed magis ut oretur pro eis*, scheinen uns
den wirklichen Sachverhalt, wie er nach unserer Auffassung ist, ganz
vortrefflich auszudricken. Das ,magis‘* hier nicht im comparativischen,
sondern im adversativen Sinne zu nehmen, so dafs es fiir potius stiinde,
dafiir liegt hier auch nicht der geringste Grund vor.

Wir sind auf diese Frage iiber das Beten der Seelen des Fegfeuers
fiir die Lebenden etwas ausfiihrlicher eingegangen, als es sonst in einer
Recension zu geschehen pflegt, nicht nur, weil wir hier die Lehre des
angelischen Lehrers anders verstehen, als der Verf.,, sondern auch noch
aus einem anderen Grunde. Das Hochwiirdige Ordinariat von Seckau
nimlich, welches dem Werke die kirchliche Druckerlaubnis erteilt hat,
hat vom Verf. verlangt, dals er dem, was er als Lehre des hl. Thomas
iiber diese Frage vortriigt, die Bemerkung hinzufiige, ,hodie communiorem
theologorum sententiam docere, animas purgatorii pro vivis orare, nec
frustra ab iis invocari‘. Dals wir beziglich dieses Sachverhaltes mit
dem kirchlichen Censor iibereinstimmen, geht aus unserer bisherigen
Darstellung hervor. Im iibrigen haben wir beziiglich der Opportunitiit
dieses Schrittes der kirchlichen Behorde hier keinerlei Urteil abzugeben,
sondern nur in theologisch-wissenschaftlicher Hinsicht das Werk des Verf.
zi beurteilen. Das Hochwiirdige Ordinariat wird seine Griinde gehabt
haben, die es bewogen haben, von einem Rechte Gebrauch zu machen,
das ihm ohne Frage zustand. Wenn es die in Rede stehende communior
sententia theologorum recentiorum in solcher Weise in Schutz nehmen
zu miissen glaubte, so haben wir Theologen darin einen weiteren Beweis
dafir zu erblicken, dafls diese ,,communior sententia’‘ sich immer mehr
in der Kirche befestigt. Je mehr sie zur allgemeinen Uberzeugung wird,
desto mehr tritt an uns die Aufgabe heran, das theologische Fundament,
auf welchem diese Meinung und Praxis beruht, sicher zu stellen und mit
den Ausspriichen der ilteren Theologen soweit als moglich in Kinklang
zu bringen. Der Verf. aber hat dadurch, dals er sich dem Verlangen
pietitsvoll gefiigt hat, den Wert seines Buches nicht herabgemindert,
sondern ihn insofern erhéht, als wir nunmehr gewils sein darfen, dafs
dasselbe nicht nur nichts enthilt, was gegen das kirchliche Dogma oder
gegen die communis oder communior sententia der Theologen iiberhaupt,
zu denen doch auch die mittelalterlichen gehoren, verstielse, sondern
nicht einmal etwas, was mit der communior sententia der heutigen Theo-
logen unvereinbar wiire.

Beziiglich der folgenden Fragen iiber den in der Kirche nieder-
gelegten Verdienstschatz und iiber den Ablafs wird uns die Lehre des



Litterarische Besprechungen. 247

hl. Thomas gut und klar vorgelegt. Mancher Leser diirfte sich hier
wundern, wenn er sieht, wie eingehend der hl. Lehrer diese Materie schon
behandelt hat. Und mit welcher Umsicht und Vorsicht er sie behandelt
hat, tritt namentlich bei der letzten Frage hervor, mit der ja auch spiter
das Konzil von Trient sich zu befassen hatte: ob die Ablisse dem
christlichen Volke niitzlich seien.

Wir wiinschen dem Herrn Verfasser von ganzem Herzen Gliick dazu,
dals er sich den grofsen Aquinaten bei seinen Studien zum Fiihrer ge-
withlt hat; wir mochten ihn bitten und recht kriiftic ermuntern, fortzu-
fahren, solche Punkte der thomistischen Lehre, welche verdienen, wieder
mehr in den Vordergrund zu treten, auch fernerhin zum Gegenstande
besonderer Publikationen zu machen, dabei aber doch auch auf den Wider-
spruch oder die Anerkennung, welche dieselbe im Laufe der Jahrhunderte
gefunden hat, wenigstens kurz einzugehen. Und noch mehr Dank wiirde
der Verfasser ernten, wenn er mit einem solchen Ausblick auf die Ent-
wickelung der auf den hl. Thomas folgenden Zeit einen Riickblick auf
die Zeit, die vor ihm verflossen ist, verbinden wollte. Denn der hl. Thomas
gleicht in der That einem Brennpunkte, der das Licht der heil. Viter in
sich gesammelt hat, um es iber die folgenden Jahrhunderte wieder zu
ergielsen. Wir wiinschen uns daher solche Monographien, ir welchen
die thomistische Lehre nach den Worten ihres Urhebers selbst vorgelegt,
mit der Lehre der Viter verglichen und in ihrem Einflusse auf die fol-
genden Generationen verfolgt werde, damit so nicht nur ihr Inhalt sich
vor uns entfalte, sondern auch ihre ganze Bedeutung in gebiihrender
Weise hervortrete und gewiirdigt werde.

Minster i. W. .Dr. B. Dorholt.

Thomistes et Molinistes. Replique & la ,courte réponse“ du
R. P. Frins 8. J. au livre du R. P. Dummermuth O. P.
»Defensio doctrinae S. Thomae Aq.“ par le P. H. Bis-
schop O. P. Paris, Bureaux de la ,,Revue Thomiste*, 1896.

Wir machen gern den Leserkreis des Jahrbuches auf diese Broschiire
aufmerksam. Sie ist der Abdruck eines Artikels der Revue Thomiste.
P. Frios hatte in den , Etudes religieuses*‘, da eine sachliche Antwort
auf die ,,defensio doctrinae S. Thomae* nicht mdoglich war, die Person
P. Dummermuths angegriffen. ,,P. Dummermuth habe das Recht verloren,
dafs man ihm glaube*; ,seine Auseinandersetzungen seien nichts wie
gehiissige Wortklaubereien‘‘; ,es sei unehrlich, seinen Gegner zu be-
schuldigen, er verdrehe die Texte*; ,,durch Parteigeist verblendete Per-
sonen suche P. D, sich als Zeugen beleidigender Anklagen aus‘ u. s, w.

P. Bisschop hatte es verhilltnismifsig leicht, auf solche Invektiven
mit gliicklicher Laune und grofsem Geschick zu erwidern und damit die
\’erteidigung seines verehrten Lehrers zu einer glinzenden zu machen.
Wer in solchem Stile antwortet, wie P. Frins, zeigt schon dadurch, dafs
er auf dem Felde der ernsten Wissenschaft keine Lorbeeren mehr erhofft,
P. F. rechnet es dem P. D. als Verbrechen an, dals derselbe contre les
hommes éminents unter den Molinisten, wie Suarez, Vasquez, Ripalda den
Vorwurf erhebt, sie hiitten sich Textverdrehungen und Textfilschungen
zu Schulden kommen lassen. Also diese hommes ¢éminents darf man nie,
auch wenn es noch so begriindet erscheint, angreifen. Ks geht in unserem
Falle, wie sonst: Wenn diese Autoren angreifen, so meinen sie, jeder
mifste sich das gefallen lassen; werden sie angegriffen und ihre Unwahr-



248 Litterarische Besprechungen

heiten als solche nachgewiesen, so schreien sie iiber Verfolgung. Im
allgemeinen sind diese hommes éminents nur éminents, wenn man sie von
ferne und oberflichlich betrachtet. Werden die ,,hervorragenden Autoren‘*
der Molinisten in der Nihe besehen, so verliert man alle Achtung vor
ihrer Weisheit. P. D. hat in einem Punkte es gewagt, von der wissen-
schaftlichen Kampfesweise der Suarez, Vasquez, Adam, Meyer u. &hn-
licher Autoren den Schleier in etwa zu heben. Das erhaltene Bild war
allerdings nicht schén. Widerlegen kann man nicht. Da ,hat P. D.
alles Recht verwirkt, dals man ihm glaube*; ,.Gehissigkeit allein hat
ihn geleitet*, denn Wahrheitsliebe kann ja nur bei den Molinisten sein.
Dals P. F. keine andere Antwort hat, darauf kann P. Dummermuth als
Autor stolz sein. Wegen der geistreichen und doch griindlichen Art und
Weise, die ,,courte répounse** des P. F. abzuthun, ist P. Bisschop zu be-
glickwiinschen.
Dr. C. M. Schneider.

Theodor Zahn, Epiktet und das Christentum. Rede, beim
Antritt des Prorektorats der Universitit Erlangen gehalten.
2. Aufl. Erlangen, 1895.

Es ist nicht das erste Mal, dafs der Versuch gemacht wird, ein-
zelne Lehren Epiktets oder gar sein ganzes System fiir das Christentum
in Anspruch zu nehmen. Fabricius hat in der Epiktetbiographie seiner
Bibl. Gr. die hierhergehorige iltere Litteratur zusammengetragen. Kin
Verweis auf letztere wiire u. K. vor allem am Platze gewesen; sonst
bleibt dem Unkundigen der Eindruck, als habe man es mit einer ganz
neuen Idee zu thun, oder als sei das im itibrigen sehr sorgfiltic zusam-
mengetragene Material allein dem Fleisse Prof. Zahns zuzuschreiben.
Die Broschiire enthilt eine Reihe hochinteressanter Ausfihrungen, welche
auf sehr viele mit der neutestamentlichen IExegese besser als mit der
Philosophiegeschichte vertraute Recensenten blendend gewirkt haben.
Zahn will zeigen, dafs biblische Einflisse, eine gewisse Kenntnis der
christlichen Litteratur bei Epiktet nachweisbar seien. Der Beweis muls
leider als mifslungen bezeichnet werden. Die hauptsiichlichsten Argu-
mente hat bereits Paul Wendland in Harnack-Schiirers ThLZ (19. Sept.
1895) geniigend widerlegt. In der That ist sowohl die Methode Zahns
verfehlt, als auch dessen Kenntnis der stoischen Philosophie um die
Wende des ersten Jahrhunderts eine unzureichende. Unter diesen Vor-
aussetzungen gelesen, enthilt Zahns Rede eine Reihe recht anregender
Gedanken und wird viele auf bisher weniger beachtete, aber darum nicht
minder wichtige Thatsachen der Philosophie — und Kirchengeschichte
aufmerksam machen, weshalb wir sie zur Lektire nur bestens empfehlen
konnen.

dz. P()mpei. Wehofer.

Bibliotheca Thomistica. Sancti Thomae Aquinatis Compen-
dium Theologiae. Text mit Ubersetzung und Anmerkungen
von Dr. Friedrich Abert, Prof. der Theologie an der
Universitit Wiirzburg. Wuraburg, Gobel, 1896.

Mit vorliegendem Compendium wird unter dem Titel | Bibliotheca

Thomistica‘* die Herausgabe einer systematisch geordneten Reihenfolge
von weniger zugiinglichen Werken des Doctor Angelicus eroffnet. Sie



Litterarische Besprechungen. 249

sollen fiir das theologisch-philosophische Studium ungeféihr dasselbe leisten,
wie Ausgaben von Meisterwerken der Kunst fir das Kunststudium. Zu
dem Zwecke wird neben dem lateinischen Urtexte die deutsche Uber-
setzung mit kurzen Erklirungen geboten. So wird denn nach dem drin-
genden Wunsche des hl. Vaters die Lehre des Aquinaten aus ihren
Quellen selbst geschopft; und sind diese Textausgaben wohl geeignet,
ihren Teil zur Kenntnis und Verbreitung der Lehre des hl. Thomas bei-
zutragen. Papst Leo XII1. hat deshalb auch das Compendium laut Hand-
schreiben sehr wohlwollend aufgenommen, den Herausgeber ermuntert,
die Bibliotheca Thomistica fortzufihren und dazu ihm den Apostolischen
Segen erteilt.

Die Einleitung bestimmt ndher das Ansehen des hl. Thomas
denen gegeniiber, welche ihm zu viel oder zu wenig Bedeutung beimessen.
Seinem Lehrsystem wird unter allen Richtungen des wissenschaftlichen
Denkens die fihrexde Rolle zuerkannt wegen der Allseitigkeit, Univer-
salitit und Katholicitit seiner Auffassung, sowie der weitreichenden Kraft
seiner Principien. Die wirkliche Lehre des Aquinaten ist weit ent-
fernt von den Fehlern der niedergehenden Spitscholastik, keineswegs ein-
seitig und engbegrenzt und hemmt durchaus nicht die Freiheit der Be-
wegung. Die Vorurtheile gegen dieselbe erweisen sich als durchaus
unbegriindet. Gerade das Compendium Theologiae wurde an erster
Stelle ausgewithlt, weil es trotz seiner Kiirze ein relativ vollstindiges
theologisches System darstellt. Der mit der gedringten Darstellung ver-
bundenen Dunkelheit wurde dadurch vorzubeugen gesucht, dals allen
jenen theologischen Terminis, welche fiir unser modernes Denken die
grolsten Schwierigkeiten bieten, synonyme Ausdricke und Umschrei-
bungen beigefagt sind, sowie hingewiesen worden auf Stellen in andern
Werken des Aquinaten, in welchen er dieselben ausfithrlicher erklart und
bestimmt; insbesondere wurden dabei die betreffenden Parallelstellen der
beiden Summen, welche am meisten verbreitet sind, citiert. Wo iiber
eine der behandelten Lehren eine dogmatische Kntscheidung vorhanden,
wird dieselbe kurz beigefiigt, damit der Leser leicht im stande sei, das,
was Dogma, und das, was blofs Sache der wissenschaftlichen Diskussion
ist, auseinanderzuhalten. Beziiglich der @usfern Form erlauben wir uns
gleich hier fiir die folgenden Biinde einen Wunsch auszusprechen. Die Uber-
setzung wiirde wohl praktischer dem Original gegeniiber, entweder auf
derselben oder auf der anliegenden Seite stehen, wie in der Petzschen
oder Lochschen Ausgabe des Konzils von Trient, nicht unterhalb des
Textes, aber nur die nackte, flief[sende und doch moglichst wortgetreue
Ubersetzung; die Anmerkungen, Erklirungen u. dgl. kiimen alle unter
den Text und die Ubersetzung. Dadurch fielen die vielen hinderlichen
Klammern weg zum Besten der Klarheit und Ubersichtlichkeit.

Beziiglich des Endzieles der vernunftigen Kreatur (104. Kap.)
betont Abert mit Recht dessen Einzigkeit. Durchaus widersinnig ist
€s, von zwei verschiedenen Endzielen zu reden, von einem natirlichen
und tber dieses hinaus von einem iibernatiirlichen. Nur das mit iiber-
natiirlichen Mitteln erreichbare und insofern iibernatiirliche Ziel ist End-
ziel der verniinftigen Kreatur; denn nur dieses, die Anschauung Gottes,
kann die verniinftige Kreatur wahrhatt glicklich machen. Innerhalb der
Grenzen der Natur gibt es fur uns kein Kndziel und keine Seligkeit. Die
moderne Unterscheidung zwischen natiirlichem und iibernatiirlichem End-
z'ml bringt notwendig die andere mit sich von natiirlicher und tbernatiir-
chller Seligkeit.  Die menschliche Natur hat keinen rein natiirlichen
Endzweck und darum auch keine rein natirliche Seligkeit; sie steht



250 Litterarische Besprechungen.

dafiir viel zu hoch. Von vornherein ist der mit der verniinftizen Natur
gegebene (letzte) Kndzweck des Menschen die Anschauung Gottes, welche
allerdings nicht mit natiirlichen Kriiften erreicht werden kann, sondern
nur mittels der Gnade. Wer niheres wiinscht, den verweisen wir auf
die Ausfithrungen Schneiders im Jahrbuche Bd. IV, VIII, IX, sowie in
Ubersetzung der Summa Bd. 5, Kap. 1—5 (Uberleitungen); Bd. 8, 1.
Unterabteilung, 2. Kap. § 2, S. 218 ff.; Bd. 11, 4. Teil, 1. Kap. § 3,
Nr. 156 ff., S. 886 ff.; Bd. 12, Einleitung, § 1, 8. V ff.

Beim 224, Kapitel ,,Die Heiligung der Mutter Christi* fanden
wir Schueiders Losung der IFrage, ob St. Thomas die unbefleckte Km-
pfingnis gelehrt oder bekimpft habe, mit keinem Worte erwithnt; obwohl
derselbe doch Morgotts Meinung in manchen Punkten berichtigte (vgl.
kurz: Ubersetzung, Bd. 9, 8. 236—241), und S. IV des Compendium
letztere Ubersetzung (der Sumina theologica) ausdriicklick ,,eine auf
eingehenden Studien ruhende® genannt wurde. Noch im 1. Hefte
des XI. Bandes unseres Jahrbuches (5. 99—119) legte Schneider, bei
Gelegenheit der Kritik iiber P. Christian Pesch, 8. J., Praelections dog-
maticae, Tom. 3, seine Losung niher dar gegeniiber den Vermittlungs-
versuchen von Dorholt (Jahrbuch X. Bd., S. 433—156: |, Zur mittelalter-
lichen Kontroverse iber die unbefleckte Empfingnis). Wie Dorholt,
Gutberlet-Heinrich, Pesch, scheint uns auch Abert vom dulsern Wortlaut
im Texte des hl. Thomas sich haben tiuschen lassen. Was Schneider
stets in seinen diesbeziiglichen Ausfiihrungen (siehe insbes. Bd. 8 der
Ubersetzung, und ,,Erwiderung auf Tobbe*) entschieden betont, ist der
Inhalt des Terminus ,peccatum originale* bei Thomas und den grolsen
Scholastikern, wie bei Augustinus ein anderer, als heutzutage. Sie fassen
die KErbsiinde rein als Natursiinde, wenn sie auch Maria in derselben
empfangen sein lassen. Uberall aber schliefsen sie von der Person
Mariens die Folge der Natarsiinde, die absentia gratiae sanctificantis, die
,vera et propria ratio peccati‘* des Konzils von Trient, aus,

St. Thomas zeigt uns den Weg zur rechten Losung im 196, Kapitel.
Es handelt sich da um den Schuldeharakter des Mangels der urspriing-
lichen Gerechtigkeit (Urgerechtigkeit, originalis justitia) bei den Nach-
kommen Adams. St. Thomas weist nun zur Hebung der Schwierigkeit
hin auf den Unterschied zwischen Person und Natur: ,.haec quaestio
de facili solvitur, si distinguatur inter personam et naturam‘., Niher
heilst es dann nach einem gemachten Vergleiche: ,,Per hunc igitur modum
defectus originalis justitiae est peccatum naturae, inquantum
derivatur ex inordinata voluntate primi principii in natura humana sci-
licet primi parentis, et sic est voluntarium habito respectu ad naturam,
voluntate scilicet primi principii naturae: et sic transit in omnes,
qui ab ipso naturam humanam accipiunt, quasi in quaedam
membra ipsius; et propter hoc dicitur originale peccatum, quia per ori-
ginem a primo parente in posteros derivatur: unde cum alia peccata,
scilicet actualia, immediate respiciant personam peccantem, hoce pecca-
tum directe respicit naturam. Nam primus parens suo peceato
infecit naturam, et natura infecta inficit personas filiorum, qui
ipsam a primo parente suscipiunt.* Die Erbsinde ist ihrem Wesen nach
der Mangel der Urgerechtigkeit und als solcher Siinde der Natur,
Abert klammert ein in der Ubersetzung ,mnicht der ISinzelperson als
solcher. Diese Natursiinde nun geht iiber auf alle, welche von
Adam die menschliche Natur empfangen, und bezieht sich unmittelbar
auf die Natur und erst hiedurch auf die Person, wie Abert wiederum
richtiz bemerkt. Der Stammvater verdarb durch seine Sinde die




Litterarische Besprechungen. 251

Natur; und die so verdorbene Natur verdirbt die einzelnen Per-
sonen,

So oft St. Thomas in seiner Lehre von der Heiligung Marias von
dieser sagt, sie sei in der KErbsinde empfangen, bedeutet dies also nach
der vorhin gegebenen Krkldrung nichts anderes, als Maria habe die
natura infecta von Adam geerbt. Diese eben ist nach dem Aquinaten,
genau bestimmt, das debitum contrahendi peccatum originale, welches
irgendwie auch die Neueren allgemein Maria zuerkennen. Hitte Maria
wie Adam das donum integritatis (d. i. natura integra) gehabt, — vgl.
Gntberlet-Heinrich, 7. Bd., S. 467 unten — dann wire sie nicht erlésungs-
bediirftig gewesen, ebensowenig wie Adam vor dem Siindenfalle. Maria
hatte mit der natura infecta die Krbsinde als Natursiinde und damit die
Moglichkeit, die potentia ad abesse gratiae; dieses abesse gratiae trat
aber fiir ihre Person nie wirklich ein. Als Natursiinde steht die Erb-
sinde nicht im geraden Gegensatze zur heiligmachenden
Gpnade. Der hl Thomas sagt (IlI, dist. 3, qu. 1, a. 1, sol. 1, ad 2um)
ausdriicklich: ,,Gratia sanctificans non omnino directe oppo-
nitur peccato originali, sed solum prout peccatum originale per-
sonam inficit; est enim gratia perfectio personalis, peccatum vero
originale est vitium naturae.* Scotus (II, dist. 32, ad finem)
stimmt damit ganz iberein, wenn er behauptet: ,.privatio justitiae
originalis potest stare cum gratia, et ita licet gratia detur, manet
tamen peccatum originale, nisi dicatur quod praecise solvitur debitum
habendi justitiam originalem (i. e. transit reatu, remanet actu). . . . Non
repugnant carentia justitiae originalis (i. e. peccatum originale se-
cundum essentiam) absolute loquendo, et gratia pro statu isto; re-
pugnant tamen inquantum illa carentia est culpa avertens a fine ultimo*
(St. Thomas: sed solum prout peccatum originale personam inficit).
Spricht St. Thomas bei Maria von einer contractio peccati originalis, so
hat er stets nur die Natur, nie die Person, im Auge. Darum sagt er
auch (IV de malo a. 8, ad 2um) klar und deutlich: ,,Cum peccatum ori-
ginale sit peccatum naturae, non pertinet ad animam nisi inquantum
est pars humanae naturae: humana autem natura fuit originaliter
in Adam secundum aliquam partem sui, scilicet secundum carnem, et
secundum dispositionem ad animam; et secundum hoc dicitur homo in
Adam peccasse peccato originali. Als forma corporis nun ist die Seele
pars humanae naturae. Dafiir legt auch Secotus Zeugnis ab, wenn er
a. a. 0. (ad argumenta 3. quaest. in oppositum) sagt: , Patet, quia aucto-
ritates, quae dicunt quod anima inficitur a carne, sunt intelligendae
modo praedicto, inquantum scilicet anima est forma carnis, ex
quarum unione resultat filius Adae; qui est debitor habendi justitiam,
qua caret.* Als forma carnis ist die Seele terminus generationis
(conceptionis); denn nicht Kleisch wird empfangen, sondern ein Mensch,
nach Job 8, 3: ,,Conceptus est homo®. St. Bonaventura sagt: (III,
dist. 11, a. 2, qu. 1, ad 7um) ,conceptio naturam determinatam con-
cernit‘; (II, dist. 7, p. 2, a. 2, qu. 1, adﬂ 4um) s proprie ]pquendo, forma
non generatur, sed compositum. Cum enim producn_ur forma, non
producitur in se, nec per se, sed ut in materia, et sic facit compositum,
et ad illud terminatur generatio. Nihilominus generatio, vel productio
naturalis, respicit compositionem principaliter gratia formae*; (ILI, dist. 8,
a. 1, qu. 2, ad 4um) _ etsi sola pars hominis traducatur, videlicet caro,
nihilomnus tamen totus homo dicitur nasci et generari, pro eo quod
intentio naturae non terminatur ad alteram partem per se, sed prout
habet conjungi et perfici ex altera. Et ideo totus homo dicitur natus,



252 Litterarische Besprechungen.

quamvis tantum ex altera parte traducatur, non enim intendit homo
generare carnem, sed hominem.“ Die auch von Dorholt a. a. O. ge-
machten Schwierigkeiten fallen, wenn unterschieden wird zwischen der
Seele als terminus generationis, also zur gesamten Menschennatur ge-
horig, und zwischen der Seele, insoweit sie selbstindig fiir sich besteht,
die Personlichkeit mit sich bringt und von Gott geschaffen ist. Im
letzteren Sinue spricht das Dogma, im ersteren St. Thomas in III, dist. 3
u. III, qu. 27. Wenn er auch im 224, Kap. redet von einer Heiligung
post infusionem animae, so bezieht sich das auf die emundatio
carnis; ,gratia sanctificationis per prius in anima radicatur, nec ad corpus
potest pervenire nisi per animam.* St. Bonaventura stellt (I1II, dist. 3,
p. 1, a. 1, qu. 1) ausdriicklich die Frage: Utrum caro Virginis sancti-
ficata fuerit ante animationem, und kommt zu demselben Resultate wie
St. Thomas. Post conceptionem, post infusionem animae, post anima-
tionem fand die alligatio fomitis statt kraft der in die Seele ausgestreuten
Gnadenfille. Zuerst muls ja der Feind da sein, ehe er bekimpft wird.

Um nicht zu weitliufig zn werden, schliefsen wir hiermit unsere
Bemerkungen und wiinschen sehnlichst mit dem Herausgeber, die Biblio-
theca Thomistica moége dazu beitragen, dals auf dem Gebiete der kirch-
lichen Wissenschaft durch das eingehende Studium der Originalwerke
des grilsten Meisters derselben der echt wissenschaftliche Geist
immer mehr erstarke zum Heil fir die Gesamtkirche und fiir die ganze
menschliche Gesellschaft.

Kappele, Wirzburg.

P. Josephus a Leonissa, O. M. Cap.

Otto Willmann, Geschichte des Idealismus. 2. Band: Der
Idealismus der Kirchenviter und der Realismus der Scho-
lastiker. Draunschweig, F. Vieweg u. Sohn, 1896.

I. Gleichzeitig mit der fiinften ,,wohlfeilen und vollstindigen* Auf-
lage von . A. Langes Geschichte des Materialismus, welche Prof.
Hermann Cohen herausgibt (Leipzig, Daedeker, 1896), ist auch der zweite
Band von O. Willmanns Geschichte des Idealismus erschienen, den
wir in diesem Jahrbuch (XI, 501) schon angezeigt haben, aber wegen
seiner Bedeutung noch niher besprechen miissen; denn mit Recht sagt
R. v. Kralik (Ost. Litteraturblatt V, 358): | Das Werk ist ein Leuchtturm
der Wissenschaft, das Ideal einer geschichtlichen Behandlung der Philo-
sophie.* Das Erscheinen dieser beiden philosophiegeschichtlichen Werke
ist symptomatisch fir den Zustand der modernen Philosophie. Ver-
stecht man unter dem vieldeutigen Worte ,,Idealismus* mit Willmann jene
Weltbetrachtung, welche das Gegebene aus idealen, iibersinnlichen Prin-
cipien erklirt (vgl. Falckenberg, Gesch. der neueren Philosophie, 1892,
S. 508 n. 1), so ist der Materialismus sein Gegensatz. In diesen Gegen-
sitzen kommt der alte Streit zwischen Realismus und Nominalismus zum
Ausdruck. Der Realismus, der nach dem heutigen Sprachgebrauche Ide-
alismus genannt wird, hilt fest an den Ideen, welche der Nominalismus
leugnet. Der Materialismus aber ist, wie Spicker sagt (Die Ursachen des
Verfalls der Philosophie, 1892, S. 52): ,,nichts als metaphysiche Speku-
lation, welcher die aufsere Kmpirie nur scheinbar eine solidere Unter-
lage bietet als die innere dem Spiritualismus*: und in ihm erscheint das
Resultat der schon vom Nominalismus vorbereiteten und durch Descartes
und Kant vollendeten subjektivistischen Entwickelung der neueren Philo-



Litterarische Besprechungen. 253

sophie: ihr Stammbaum geht bis auf jene Neuerer innerhalb der Scho-
lastik hinauf, welche den Abfall von der alten thomistischen Schule, der
Schule des echten Idealismus, verursachten. Zwei grundsitzlich ver-
schiedene Weltanschauungen stehen sich so gegeniiber, wie in der Welt-
geschichte civitas Dei und civitas terrena sich bekdmpfen, deren Gegen-
satz Augustinus so tief erfalst hat: , Fecerunt itaque civitates duas
amores duo, terrenam scilicet amor sui usque ad contemptum Dei, coele-
stem vero amor Dei usque ad contemptum sui.** (Civ. Dei 14, 28. cf. 15, 1.)
Amor sui ist das treibende Princip des Materialismus: denn der theo-
retische Materialismus wurzelt und gipfelt im ethischen. (Gruber, Art.
Materialismus in Wetzer u. Weltes Kirchenlexikon, 2. Aufl. VIII, 1003.)
Er kann seinen epikuriischen, hedonischen Charakter niemals verleugnen.
Darum gerade ist er ,,der granitne Fels, auf welchem der Socialismus
rubt*, wie Dietzgen (Die Religion der Socialdemokratie, 1875, S. 40) ihn
nennt, (Vgl. H. Pesch, Die Philosophie des wissenschaftlichen Socia-
lismus: Laacher Stimmen, 1891, Ii, 258 ff.) Positivismus, Agnosticismus,
Kriticismus sind seine Verwandten, seine letzte Konsequenz ist der Nihi-
lismus: Quod itaque diximus hinc extitisse civitates duas diversas inter
se atque contrarias, quod alii secundum carnem, alii secundum spiritum
viverent; potest etiam isto modo dici, quod alii secundum hominem, alii
secundum Deuwm viverent. (Augustin., Civ. Dei 14, 4. cf. ib. ¢. 9.) Der
Idealismus im angegebenen Sinne ist aber Philosophie in ihrer
vollsten Bedeutung als ursiichliche Erklirung der Weltordnung und des-
hallh die wahre Philosophie und darum die Weisheit selbst, wie Thomas
von Aquin es darlegt: haec est ultima perfectio, ad quam anima potest
pervenire secundum philosophos, ut in ea describatur totus ordo universi
et causarum eius. (Qu. de ver. 2 a. 2. cf. S. ¢. gent. 1, 1. Ethic. 1 lect. 1.)
So ist der Gegensatz, welcher im Idealismus und Realismus seinen Hohe-
punkt erreicht, der Gegensatz zwischen Philosophie und Pseudophilo-
sophie, Weisheit und Irrtum, Wahrheit und Liige.

Inmitten des Verfalls, in wechem die Philosophie der Gegenwart
sich befindet, und in der Hoffnungslosigkeit, welche die Geister ergriffen
hat, ist die geschichtliche Darstellung der beiden Weltanschauungen
als ein erfreuliches Zeichen anzusehen, dafs die moderne Philosophie sich
wenigstens der weltgeschichtlichen Gegensiitze voll bewufst wird. Um
nur eine Stimme aus der Gegenwart anzufiihren, héren wir das Facit,
welches die neueste Darstellung der Philosophiegeschichte zieht. Friedrich
Kirchner {Gesch. der Philosophie, 3. Aufl,, Leipzig 1896, 5. 427) gibt
dem Gefiihle der Wehmut Ausdruck, ,,dafls die angestrengte Arbeit so
vieler Denker so wenig absolut Sicheres ergeben habe®, und empfiehlt
die Resignation: ,,Auch unsere Zeit*, so schlielst er, ,,wird ihre Ant-
wort zu finden wissen,’ niimlich auf die alten Fragen der Philosophie:
was, woher, wohin? , Nur dals sie zwei Einseitigkeiten vermeide: den
absoluten Idealismus und den krassen Materialismus! Zwischen diesen
Klippen hindurch scheint der Weg zu gehen, den wir wandeln miissen.*
\w’Venn daher Willmann gerade der Geschichte des Materialismus seine
Geschichte des Idealismus gegeniiberstellt, so ist das ein Zeichen dafir,
dals die tieferblickenden und ernsteren Geister den Weg zur Riickkehr
In die Burg der Wahrheit finden werden. Selbst Langes Werk deutet
darauf hin: denn der Verfasser der Geschichte des Materialismus ist trotz
sewer kantianischen Principien, die ihn vom Idealismus entfernen miissen,
wenigstens in gewisser Hinsicht selbst ein Verteidiger desselben geworden.
Au.ch_ihm erscheint der Materialismus unfruchtbar und unnaltbar als
Princip, System und Weltanschauung, aber dennoch hiilt er ihn fiir niitzlich



204 Litterarische Besprechungen.

und unentbehrlich als Methode und will ihn durch den formalen
Idealismus erginzen. (I alckenberg, Gesch. der neueren Phil.,, S. 489.)
So kommt er aber selber nicht von Kant los, mit dem er im Fahrwasser
des Nominalismus treibend darin tibereinstimmt, dafs die Erkenntnis ganz
auf das Gebiet des Sinnlichen beschrinkt sei. Den Ideen, die er doch
zu Hilfe ruft, legt er zwar unerschiitterliche Gewilsheit, aber keine
wissenschaftliche Wahrheit, sondern nur einen praktischen Charakter und
einen moralischen Wert bei, leidet aber nicht, dafs sie zu IKrklirungs-
griinden gemacht werden diirfen, (J. B. Erdmann, Grundrifs der Gesch.
der Phil., 4. Aufl., 2. Bd. 1896, S. 759.) Der verstorbene Geschicht-
schreiber des Materialismus beginnt sein Buch mit dem Satze: ,Der
Materialismus ist so alt als die Philosophie, aber nicht ilter.* Damit
will er zweierlei sagen: einmal, dals der Materialismus keinen Gegensatz
gegen das philosophische Denken schlechthin bildet; ferner dafs die philo-
sophische Spekulation selbst zu den Ursachen jener Weltanschauung zu
rechnen ist. (Lange, a. a. O. S. 123.) Lr glaubt weiter behaupten zu
miissen, dafs ,,die natiirliche Auffassung der Dinge in den #ltesten
Kulturperioden stets in den Widerspriichen des Dualismus und in den
Phantasiegebilden der Personifikation befangen‘* blieb: , mit dem Beginn
des konsequenten Denkens ist aber auch ein Kampf gegeben gegen die
traditionellen Annahmen der Religion*. Aber er muls zugeben, dals ,,die
Religion in den éltesten Grundanschauungen wurzelt, die in unverwiist-
licher Kraft von der ungebildeten Menge immer wieder neun erzeugt
werden‘, obwohl er jene Grundanschauungen roh und widerspruchsvoll
findet. (S.1.) Ks ist dies immerhin ein fiir die Geschichte des Idealismus
wertvolles Zugestindnis. Wenn daher H. Cohen den ,heifsen, uner-
schitterlichen Glauben* des Verfassers ,an menschliche Wahrheit"
preist, so zeigt er uns, was Lange eigentlich ist, — der Geschichtschreiber
der philosophia terrena.

Der Geschichtschreiber des Idealismus dagegen, dessen Werke wir
diese Zeilen widmen, weist aus den Quellen nach, dafs der Idealismus
dlter ist als sein Gegenpart, und dals seine Wurzeln in einer vorgeschicht-
lichen Weisheit zu suchen sind, wobei er mit griindlicher Sachkenntnis
und philologisch geschulter KErklirungskunst dennoch grofse Zuriick-
haltung und noch gréfsere Bescheidenheit verbindet und so eine objektive
Darstellung gibt, welche wohl geeignet ist, alte Vorurteile zu beseitigen
und neues Licht auf die dunkelsten Partieen der Philosophiegeschichte
zu werfen. Indem er den Spuren des antiken Idealismus pachgeht und
die Entwickelung des christlichen Idealismus im Anschluls an den ersteren
verfolgt, stellt er zugleich die Verwandtschaft der idealen Weltanschauung
mit der religiosen klar und fithrt weiter aus, wie der Idealismus neben
der theoretischen Losung der Weltprobleme auch die Gewinnung einer
Lebensansicht und die Begrindung einer Gesinnung bewirkt hat und
darum als Hiiter der idealen Principien das grofste ethische und sociale
Interesse beanspruchen mufs. So wird W. zum berufenen Geschicht-
schreiber des Idealismus und damit der perennis philosophia tberhaupt,
welche der philosophia terrena gegeniibersteht. Die Vorziige seiner Dar-
stellung sind nicht geringer als die gewils grofsen Vorziige von Langes
Buch, welche wir bereitwilligst zugestehen, wie sie von berufenen Kri-
tikern anerkannt sind, z. B. von J. B. Erdmann (II, 7556 ff.). Aber W,
iibertrifft seinen Rivalen, weil er die historische Wahrheit fiir sich hat,
die den Sieg des Idealismus iber die Irrtiimer des Nominalismus und
des damit verwandten Materialismus verkitndet. Er dbertrifft ihn vor
allem deshalb, weil sein Standtpunkt ein unvergleichlich hoherer, sein Aus-



Litterarische Besprechungen. 255

blick daher ein weiterer ist als derjenige des Kantianers. W. sieht die
Geschichte der spekulativen Versuche ,,sub specie aeternitatis‘‘, um mich
eines augustinischen Ausdruckes zu bedienen: so vermag er die entfern-
testen Krscheinungen in ihren Beriihrungspunkten zu verketten und sich
zur wirklichen Krklirung des Geschehenen zu erheben. Daher fehlt ihm
auch nirgends die sachliche Ruhe, die aus der Erkenntnis sowie aus dem
Ernst der Auffassung entspringt. Damit verbindet er Wirme der Ge-
sinnung, die aber doch den Ausdruck des Gefithls und selbst den Flug
der Begeisterung, zu der er sich bisweilen erhebt, zu mailsigen weils.
Wiihrend Lange nur die Schonheit der #sthetischen Formen zu fiihlen
scheint, ist es bei W. das Sinnige und Gemiitvolle, was uns za Herzen
geht und auch seinen Urteilen eine Milde verleiht, ohne ihre Sicherheit
und Gerechtigkeit zu schimlern; das tritt z. B. in seiner Beurteilung
Kants deutlich hervor und hat auch bei J. B. Erdmann (1I, 382) Aner-
kennung gefunden. Die aulserordentliche Lehrbefihigung des Padagogen
und Verfassers der Didaktik verrit sich hier auf Schritt und Tritt. Die
feine klassische Bildung, die an die Zeit der besten Humanisten erinnert,
offenbart sich im Kbenmals der Darstellung, die in einzelnen Abschnitten
bis zur rhetorischen Schonheit emporsteigt, wihrend sie in weiser Be-
schrinkung das Wesentliche in klares und helles Licht setzt. Das Werk
zeigt ein Geprige von edler Klassicitit und warmer sonniger Empfindung
in glicklicher Vereinigung: es ist das Produkt eines in Bildung vollendeten
und im christlichen Leben ausgereiften Charakters. Die hochste Bedeu-
tung seines Buches besteht aber darin, dals es eine philosophiegeschicht-
liche Briicke iiber die Kluft schligt, welche das Lager der philosophia
terrena von dem der perennis philosopbia trennt.

II. Trotz der Fille des Stoffes lilst sich der Gedankeninhalt von
W.s Werk wegen der durchsichtigen und geschickten Anordnung leicht
tibersehen: denn er versteht es, den Blick auf die Hauptsachen festzu-
richten, und eroffnet uns an den Kreuzungspunkten schone perspektivi-
sche Fernsichten in die Philosophiegeschichte. Der 1. Bd., iber welchen
ich frither (IX, 500) berichtet habe, behandelt die Vorgeschichte und Ge-
schichte des antiken Idealismus in sechs Abschnitten. Der 2. Bd. lalst
uns die Entwickelung des christlichen Idealismus in der patristischen und
scholastischen Periode durchleben. Er gliedert sich ebenfalls in sechs
Abschnitte.

Die Neubegriindung der Philosophie durch das Christen-
tum ist das erste Thema (Abschn, VIL). Das Christentum hat eine
solche Wiedergeburt der Philosophie bewirkt, weil es den Weisheitsgehalt,
der in den Grundlagen der alten Philosophie ruht und die Hinterlage der
echten Spekulation bildet, gehoben hat. Ks hat aber auch durch die
spekulativen Elemente, die es von Hause aus in sich schlielst, nicht nur
eine hohere Entwickelung des Denkens motiviert, sondern dieselbe wirk-
lich durch seine eigenen Institutionen effektiv in Bewegung gesetzt. Reli-
gion ist immer und iiberall der Quellbezirk der Philosophie, die letztere
entwickelt sich aus der Theologie. ,,In diesem Betracht nimmt die christ-
liche Philosophie keine Sonderstellung ein. In eine solche hat sie ledig-
lich die rationalistische (Geschichtschreibung zu dringen gesucht, dieselbe,
die zugleich der alten Philosophie ihre Herkunft aus der Religion und
Theologie absprach, um auf ihr als einer Schopfung des freien Geistes,
der autonomen Vernunft, einen Standort zur Bekimpfung ,der unfreien,
In die Banden des Dogmas geschlagenen‘ christlichen Spekulation zu ge-
winnen. Dagegen zeigt eine Geschichtsbetrachtung, die sich diese Tendenz
bicht aufdringen lafst, dafs die Philosophie der Alten religitser



256 Litterarische Besprechungen.

war, als man annimmt, und sie ist in der Lage, zugleich zu zeigen, dals
die christliche Religion spekulativer ist, als man durch Mils-
verstindnisse, deren Quelle der Autonomismus ist, einrdumen miachte,'*
,Die christliche Philosophie ruht auf einem Glaubensinhalt, dessen Kern
lebendige Wirklichkeit, eine im hellen Licht der Geschichte sich voll-
ziehende Thatsache, das Erlelnis einer begnadeten Generation war.'*
(S. 8.) Diese Philosophie des Christentumns kann aber Idcalismus ge-
nannt werden, weil die idealen Principien, welche die antike Philosophie
besals, ihre volle Giiltigkeit behalten und im Christentum ganz verwertet
werden. Dieser Abschnitt, in welchem der Verf. das livangelium als die
Vollendung der mosaischen Offenbarung und der Urnﬂ'vnlmrung nach-
weist, aus der die verwandten Anschauungen der Urzeit in den dltesten
Ul)(,rhete:unrron stammen, ist zugleich von hohem Interesse fir die Apo-
logetik, die nach der richtigen Auffassung ja noch zur Philosophie gehort
(Glossner in dies. Jahrb, IV, 409 ff.). Lkr vergleicht die antike Gottes-
erkenntnis mit der christlichen, behandelt die Umbildung der kosmolo-
gischen Institutionen des Altertums, zeigt das gesetzhafte und mystisch-
spekulative Element im Christentum, die hervorragende Stellung der
Philosophie im christlichen Lebensganzen, welche auch Minner wie
Kucken und Dilthey anerkannt haben (S. 77), und erklirt endlich das
Verhiltnis der Philosophie zur Theologie. I)as Christentum ist die uni-
versale Religion: ,,Die ihr erwachsvmle Philosophie ist darum nicht eine
Philosophie, sondern die Philosophie; das Lebensganze, in dem sie funk-
tioniert, dringt ihr nicht eine Schranke auf, sondern teilt ihr den uui-
versalen Charakter mit, den es selbst besitat, zeigt ihr ein Gut der
Erkenntnis als Ziel, welches wohl in der Zeit verarbeitet werden will,
aber einer Giiterwelt angehort, fiir die es keine Zeit gibt.* (3. 92)
Der folgende (VIII.) Abschnitt schildert den Anschluls des
christlichen ldealismus an den antiken. Die christliche Welt-
anschauung ist Idealismus: denn die Ideenlebhre, der Kernpunkt jener
\Velterklarung, die danach benannt wird, ist den phllosuplnm enden Kirchen-
vitern gelaufig. (S. 94.) ,.Auch in der geschichtlichen Kntfaltung zeigt
sich eine Analogie des antiken und des christlichen Idealismus, die auf
eine tiefbegriindete Verwandtschaft hinweist.* (S. 104.) In der patristi-
schen Periode wird von den idealen Principien Besitz ergriffen, und das
Denken bewegt sich in den Bahnen des ldealismus im eigentlichen Sinn,
besonders bei Augustinus, wie bei Plato, dessen Idealismus seine Front
gegen den Materialismus kehrt, ,nicht ohne die iibersinnliche Welt, von
der er Besitz ergreift, der sinnlichen Welt zu weit entriickt zu denken*:,
Die scholastische Periode bringt dieselbe Berichtigung., welcher Aristo-
teles den Platonismus unterzog, und wodurch er den Nominalismus ab-
gewiesen hat: ,,die Scholastiker benutzten dabei wohl die aristotelische
Lehre, allein die von ihnen vollzogene Wendung zum Realismus erfolgte
wesentlich aus Denkmotiven, die inverhalb der christlichen Spekulation
selbst lagen.** (S. 105.) ,,Die Erweiterung der klassischen Studien und
der Zuwachs an Geschichtskenntnis und historischem Interesse, den sie
mit sich brachte, fiihrte auch in der christlichen Philosophie eine dritte
Periode herauf, welche, wie der Neuplatonismus auf Platon, ihrerseits
auf Augustinus und die Viiter zuriickgriff, die historische Kountinuitit
festzustellen sich bemiihte und die ubersinnlichen Principien ideenge-
schichtlich zu begreifen unternahm.** (S. 105 f.) In den folgenden §§
wird der Beweis dafiir angetreten, dals der christliche ldealismus auch
die Vollendung des antiken ist, dessen Philosopheme tiefere Begriindung
und reicheren Inhalt elrhalton und so gefalst werden, dafs der Irrtum



Litterarische Besprechungen. 257

bestimmter ausgeschlossen wird. (8. 107). Der Verf. bietet einen hochst
lesenswerten Uberblick iiber die patristische Philosophie, indem er fol-
gende Fragen behandelt: das Fulsfassen der christlichen Gedankenbildung
auf der antiken, den Anschluls an die vorplatonische und platonische
Philosophie, die aristotelischen KElemente der altchristlichen Gedanken-
bildung, das Verhiltnis der christlichen zur hellenistisch-rémischen Philo-
sophie, die Uberleitung der antiken Mystik in die christliche Spekulation,
den christlichen Idealismus gegeniiber dem Autonomismus der Irrlehrer,

Kin eigener Abschnitt (IX) ist Augustinus gewidmet, der ja am

nachhaltigsten auf die folgende Periode gewirkt hat, und zeichnet seine
weltgeschichtliche Stellung, sein Vordringen zur idealen Weltanschauung,
seine Mystik, seine idealen Principien und ihre Anwendung, seine Ge-
sellschaftslehre und Geschichtsansicht., W. wihlt zur Charakteristik ein
schones Bild, das zugleich als Probe seiner Sprache hier mitgeteilt werden
soll: ,,Wie das héochste Bergeshaupt einer landerscheidenden Hohenkette,
das in die Fernen hinausblickt, selber weithin im Flachlande sichtbar, so
steht der grilste der Kirchenlehrer, der heilige Augustinus, zwischen
zwei Zeitaltern, das abgelaufene mit weit, bis zu den Anfingen spihendem
Blicke iberschauend, fir das nachfolgende ein Augenpunkt und noch fiir
uns Nachgeborne ein ferner, aber kenntlicher Gipfel am Horizonte.*
S. 231.)
( Der nichste (X.) Abschnitt stellt den Idealismus als schola-
stischen Realismus dar. ,Die Spekulation der Scholastiker, die
néchst der hl. Schrift Augustinus zum Fuhrer hat, hilt die ;gleiche Grund-
anschauung ein‘*, wie die Philosophie der Kirchenviter, ,,aber, vor andere
Aufgaben gestellt, gibt sie ihr eine andere Wendung': gegen ,,die Ab-
irrungen einer Mystik, welche die sinnliche Wirklichkeit zum blofsen
Widerscheine, sei es der Gottheit, sei es einer hypostasierten Ideenwelt
herabsetzt, und gegen die ,Fehlgriffe der Dialektik'‘, welche in die
Bahnen des Nominalismus geridth. (S. 321 f.) ,Indem sich die echte
Scholastik beiden Irrwegen gegeniiber ihrer Aufgabe bewulst wird, wird
sie Realismus, und zwar in demsclben doppelten Sinne, wie es die aristo-
telische Philosophie war: sie gesteht den Sinnendingen wahrhafte Realitit
zu, aber sie erklirt zugleich das Ideale, Intelligible, in welchem sie das
Wesen der Dinge findet, fiir ein Daseinselement, also fir mehr als ein
Produkt des menschlichen Denkens.** (8. 322.) ,,kKs ist also ein durch
die Ideen und zuhochst durch den Glauben orientierter Realismus, der
die echte Scholastik charakterisiert, dem Geiste nach die Fortfiihrung
der Philosophie der Viter und letztlich der spekulativen LKlemente der
heiligen Schrift, der Ausfihrung nach die Erschlielsung neuer Gebiete
fir die Anwendung der idealen Principien.** (S. 823.) Im einzelnen
charakterisiert W. zuerst die Scholastik, verfolgt ihre Entwickelung im
Mittelalter, schildert die Klirung der realistischen Grundanschauungen
im Streite des Nominalismus und Realismus, dann die Fortbildung der
Metaphysik und Erkenntnislehre durch den scholastischen Realismus,
beschreibt die scholastische Wissenschaftslehre sowie die Ethik und Ge-
sellschaftslehre.

Ein eigener (XI.) Abschnitt mufste wieder fir Thomas von Aquin
reserviert werden: er bildet neben dem Portrait von Augustinus einen
Glanzpunkt des Buches. Zuniichst malt W. den hl. Thomas als Princeps
scholasticorum. ,,Auch auf Thomas, und fast mit noch mehr Recht,
lifst sich das Bild anwenden, das sich uns fiir Augustinus darbot: sein
Geist gleicht einem Seebecken, das die von allen Seiten zustrémenden
Gewasser aufnimmt und — konnen wir, das Bild weiterfiihrend, sagen —

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 17



258 Litterarische Besprechungen.

versinken lifst, was sie von Schutt mit sich fithrten und so den klaren,
ruhigen Spiegel herstellt, in den sich das Blau des Himmels friedlich
hineinlegt.** (S. 466.) Dann vergleicht er Thomas mit Augustinus. ,Fir
das Studium des Augustinus ist Thomas der beste Orientierungspunkt,
fir das Studium des Thomas der frische Hauch des augustinischen Den-
kens der beste Fahrwind.* (S. 460.) Die beiden Summen werden hierauf
analysiert, die Vereinigung der idealen Principien bei Thomas wird er-
wiesen, Thomas wird mit Scotus, und endlich der Thomismus mit den
Denkrichtungen der folgenden Zeit verglichen. ,,Wenn durch die Ver-
gleichung mit dem Scotismus die weise Verkniipfung der Principien in
der thomistischen Philosophie besonders hervortritt, so zeigt sich deren
Vielseitigkeit und Fruchtbarkeit in der Art und Weise, wie diese Doktrin
die Denkrichtungen, welche im ausgehenden Mittelalter und in der Neu-
zeit innerhalb der christlichen Wissenschaft auftreten, mitbestimmt. Sie
thut dies regulierend, mildernd, liuternd, versdhnend und es zeigt sich
insofern auch darin ihr harmonischer Charakter.** (S. 520.)

Der letzte (XII.) Abschnitt, dem vielleicht an Wichtigkeit der Vor-
rang vor den ibrigen zukommt, stellt den scholastischen Realismus
als Hiiter der idealen Principien dar. Der Verf. widerlegt die
Fabel von der angeblichen Selbstauflosung der Scholastik. ,,Die Art,
wie der Thomismus im XVI. und XVII. Jahrhundert Spekulation und
Forschung mitbestimmt, kénnen einem Unbefangenen wahrlich nicht den
Eindruck des Scheinlebens einer innerlich abgestorbenen Sache machen.*
(S. 543.) ,Die Ansicht von der Selbstauflosung der Scholastik wider-
streitet aber nicht blofs dem Thatbestande, sondern verrit sich auch
durch unannehmbare Konsequenzen als falsch'‘: die Vereinigung von
Glauben und Wissen wiirde sonst ein Wahn des Christentums selbst sein
miissen. (S. 545.) ,,Die Grundanschauung, aus der das Axiom von der
Selbstauflosung oder Zertrimmerung der Scholastik erflielst, ist die ratio-
nalistische, dals der Glaube dem Menschen nichts zu sagen habe, was
ihm nicht seine Vernunft weit besser sagt; aber niiher betrachtet, er-
scheint sie als eine der Bliten des Nominalismus, jenes Stammes,
dessen faule Friichte uns so oft begegnet sind und noch 6fter begegnen
werden.'* (8. 547.) ,,Die Meinung, dafs die Scholastik im Nominalismus
,ausgegangen‘ sei, beruht in erster Linie auf dem Mangel der Kenntnis
des Thomismus nach seiner Entwickelung. Man iibcersieht die Binde-
glieder zwischen dem Thomismus des XIII. und XVI. Jahrhunderts und
verkennt, dals das Krbliithen der spanisch-portugiesichen Scholastik keine
Neubildung ist, sondern nur den ununterbrochenen thomistischen
Traditionen neuen Glanz verleiht.'* (S. 553.) ,,Weit entfernt, dafs der
scholastische Realismus durch die einseitigen Denkrichtungen verdringt
wiirde, bildet er vielmehr nach wie vor das Centrum der christlichen
Wissenschaft, weist die von jener Seite kommenden Angriffe ab und stellt
sich als den Hiiter der idealen Principien dar, die ohne ihn in den
unsteten, friedlosen Bewegungen der Zeit verzettelt und verflichtigt
worden wiiren.'* (S. 526.) Dies zeigen die folgenden Abhandlungen: der
Realismus gegeniiber dem Monismus und gegeniiber dem scholastischen
Nominalismus, welcher die Preisgebung der idealen Principien bedentet
und die Anfinge des Rationalismus in sich schlielst; endlich gegeniiber
dem Nominalismus der Humanisten und Polyhistoren und der G:sell-
schaftslehre.

III. Das Werk, dessen reichen Inhalt wir angedeutet haben, ist
zwar vom christlichen Standpunkt geschrieben und lifst sowohl der
patristischen wie der scholastischen Philosophie die unseres Erachtens



Neue Biicher und deren Besprechungen. 259

nach gerechte Anerkennung zu teil werden. Aber man wirde irren,
wenn man etwa konfessionelle ,,Tendenzen** darin finden wollte. Ebenso
wenig darf man wegen des Lobes, welches dem Thomismus darin ge-
spendet wird, glauben, dafs es eine einseitig thomistische Auffassung ent-
hielte. Der Verf. ist sich seiner philosophiegeschichtlichen Aufgabe
durchaus bewulst geblieben. Um auch unser Urteil iiber das Buch als
ein sachliches zu erweisen, wollen wir aber einige kritische Bemerkungen
nicht vorenthalten. Dals die geschichtliche Darstellung, welche so weite
Zeitraume umfafst, nicht iiberall gleichméfsig sich zu den Quellen wenden
konnte, sondern auch auf fremde Forschungen gestiitzt werden mulste,
ist klar. Dennoch wiirden wir es gern gesehen haben, wenn der Verf,
bei der Schilderung der Scholastik sich noch freier bewegt und, statt
gich von Karl Werner fithren zu lassen, die neuesten Forschungen iber
die Schule des hl. Thomas mehr benutzt hitte. Die Geschichte der
Thomistenschule bediirfte auch noch der Erginzung. KEbenso der Ab-
schnitt fiber die scholastische Wissenschaftslehre, welcher die wichtige
Lehre des Thomismus von der Kinteilung der Wissenschaften nicht be-
riicksichtigt hat. Aber sowenig das grofse Bild eines alten italienischen
Meisters deshalb seinen Kunstwert verliert, weil einige Figuren anato-
misch nicht ganz richtig gezeichnet sind, ebensowenig kann uns der Genuls
an W.s historischem Gemilde durch solche kleine Méngel, die entschuldbar
sind, verkiimmert werden.
E. Commer.

NEUE BUCHER UND DEREN BESPRECHUNGEN.

Hahn: Die Intstehung der Weltkérper im Sinne der bez. Rund-

schreiben Leo XIII. — Auwugustinus 15 Rupertsberger.
 Hirth: Die Lokalisationstheorie, angewandt auf psychol. Probleme,
— Ost. Litt. 5 Kreibig.

Kaderavek: Psychologie. — Ost. Litt. 5 Schindler.

Kralik: Weltwissenschaft. — Ost. Litt. 5 v. Hertling.

Lipps: Grundzige der Logik. — Ost. Litt. 5 Twardowsk.

Miiller J.: Das Wesen des Humors. — Philos. Jahrb. 9 Gutberlet.

Miiller M.: Anthropologische Religion, — Zeitschr. fiir Philos. u.
ph. Kr. 107 Vorlinder.

Nerrlich: Das Dogma v. klass. Altertum in sr. geschichtl. Ent-
wicklung. — Ztschr. f. Philos. w. ph. Kr. 107 Ldschhorn.

_ Nossig: Uber die bestimmende Ursache des Philosophierens. —
Philos. Jahrb. 9 Adlhoch.

Ommer: L’amitié. — Philos. Jahrb. 9 Gutberlet. -

Otten: Einleitung in die Geschichte der Philosophie. — Ost. Litt.
5 Fischer-Colbrie.

Pesch: Christl, Lebensphilosophie. — Philos. Jahrb. 9 Schmitt.
Jahrb. des Kath. Lehrerverbandes 5 Tiesmeyer. Stimmen a. M.-L. 50,
Ost. Litt, 5,

Rehmke: Unsere Gewilsheit von d. Auswelt. — Zeitschr. f. Phil,
u. ph. Kr. 107 Stock.

17



	Litterarische Besprechungen

