
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230 Litterarische Besprechungen.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Eugen Eberhard, Beitrüge zur Lehre vom Urteil. Inau¬
gural-Dissertation. Breslau 1893.

Die vorliegende Abhandlung will das Wesen des Urteils feststellen.
In den fünf ersten Paragraphen werden ebensoviele Theorieen (die Ver-
knöpfungs-, die Subsumtionstheorie, die Theorieen Lotzes, Wundts,
Brentanos) widerlegt, § 6 umgrenzt mit Bezugnahme auf Sigwart den
Untersuchungsgegenstand, in § 7 und 8 entwickelt der Verfasser seine eigene
Lehre über das Urteil nach dessen zwei Seiten, nämlich Vorstellungsmaterial

und Gültigkeitsbewufstsein. Im allgemeinen verfährt E. beim
Widerlegen mit einer Sicherheit, welche scharfes Durchdringen des
Gegenstandes und entschiedenes, selbständiges Denken verrät; die Entwickelung
der eigenen Theorie ist ziemlich gelungen, doch zu wenig eingehend.
Der Erfolg und Wert der Studie wird leider durch einige Mifsverständ-
nisse und Ungenauigkeiten beeinträchtigt.

1. Mit Glück widerlegt E. die Theorie der Subsumtion, sowie die
Lehren Lotzes und Brentanos. Bei der erstgenannten wäre jedoch eine
genauere Darstellung der Lehre erwünscht. Es ist nicht genau, zu sagen:
„sie sucht das Wesen des Urteils darin, dafs es den Subjektsbegriff
unter das Prädikat subsumiere", und es ist unrichtig, dies so zu erklären:
„d. h. als eine Art der durch das Prädikat bezeichneten Gattung
erkenne". So wird man die Lehre selten formuliert finden; sie lautet
vielmehr gewöhnlich so: „das Urteil subsumiert das Subjekt unter den
Prädikatsbegrilf"; und wenn viele Logiker statt „Subjekt" sagen
„Subjektsbegriff", so darf dies nicht immer, wie es E. thut, so verstanden
werden, als ob sie nur an Allgemeinbegriffe dächten, oder als wollten
sie die singulären Urteile aus dem Gebiete der wirklichen Urteile aus-
schliefsen; für den Logiker gibt es eben auch Individualbegriffe, wie
Cäsar, Sonne, Cuxhaven. — Dafs die Subsumtionstheorie die verbreitetste
Ansicht sei (S. 9), scheint in der Geschichte der Logik keine Bestätigung
zu finden. Wenn man bei vielen Logikern die Lehre findet, dafs jedes
Urteil sein Subjekt unter den P-begriff subsumiere, oder dafs das Prädikat
an sich immer allgemeiner sei als das Subjekt, so wollen sie dadurch
sehr häufig nicht das Wesen, sondern eine allgemeine Eigenschaft des
Urteils angeben. — Gut ist der Nachweis, dafs manche Urteilsklassen
durch Umwandlung in die Form der Subsumtion eine Veränderung ihres
Gedankeninhaltes erleiden (S. 14). Auffällig ist, dafs E. mit „Äquipol-
lenz" das Verhältnis zwischen S und P im sogen, „identischen" Urteil
(auch dies ist eine unglückliche Benennung) bezeichnen will. Man hat
doch unter Äquipollenz immer das Verhältnis zweier Urteile verschiedener
Form, aber gleichen Wertes verstanden. — Im ganzen hätte der
Verfasser gut gethan, die Widerlegung dieser Theorie durch Mill zu
benützen und zu citieren.

2. Bei der Widerlegung der Lotzeschen Identitätslehre wäre eine
tiefere und durchdringendere Lösung jener Schwierigkeit erwünscht
gewesen, durch welche Lotze zu seiner seltsamen Verkünstelung des
kategorischen Urteils verführt wurde. E. hat den Hebel der Lösung schon
berührt, da er sagt: „dafs beide Glieder der Aussage eines und dasselbe
meinen, ist insofern richtig, als sich das ganze Urteil auf ein einheitliches,

während der vollen Dauer des Aktes identisch mit sich festgehaltenes

Vorstellungsgebilde als auf seinen Gegenstand bezieht; hingegen



Litterarische Besprechungen. 231

ist es nicht notwendig, dafs dieser Gegenstand sowohl im Subjekte als
im Prädikate seinem vollständigen Inhalt nach wiederholt wird" (S. 27),
aber er hat diesen Hebel nicht fest genug gefafst, um die Schwierigkeit
heben zu können. Was der urteilende Verstand als „mit sich identisch"
festhält, ist das zu beurteilende Ding, nicht das ganze Vorstelluugs-
gebilde, das er bedarf, um zur Erkenntnis zu gelangen; und dieses Ding
bleibt sich in S und P gleich, so dafs man in beiden Begriffen des
Urteils ein diesbezügliches, identisches Element des Gedankens annehmen
mufs, wird jedoch in S und P jedesmal unter einer anderen Seinsform
erfafst. Dieses Element leistet der Identitätsforderung Lotzes Genüge,
es begründet die materielle Identität von S und P, während
formell, in den Begriffsmerkmalen, S und P meistens Verschiedenes sind.
Die Unterscheidung von Subjekt und Form der gedachten Dinge löst die
Schwierigkeit.

3. Gegen Wundt verteidigt E. mit Geschick die Lehre, dafs das
Urteil nicht Analyse einer Vorstellung, sondern vielmehr Verbindung
vorher getrennter Vorstellungselemente ist. „Die Leistung weitaus der
meisten unserer Aussagesätze besteht nicht ausscbliefslich in der
Zerlegung einer zusammengesetzten Vorstellung in ihre Bestandteile, sondern
wesentlich auch in der Zusammenfassung der unterschiedenen Elemente."
Nur sollte E. sagen: aller unserer Aussagesätze. „Ehe ich sagen kann:
ich gehe, der Tisch ist rund, mufs ich mich selbst als ich, meine
Bewegung als gehen, den Tisch als Tisch und seine Eigenschaft als rund
bezeichnet haben." Statt „bezeichnet" müfste hier richtig „begriffen und
unterschieden" gesagt werden. — Falsch ist es nun aber, wenn E. hieraus

folgert, dafs das Benennungsurteil dem Thätigkeits- und Eigenschaftsurteil

vorausgesetzt sei. E. versteht unter „Benennungsurteil im strengsten
Sinne" (S. 32) dasjenige, welches „noch kein Wiedererkennen involviert",
und sich im Geiste des Kindes z. B. vollzieht, wenn demselben „zum ersten
Male ein Objekt als Tisch bezeichnet wird"; und dies, wie uns scheint,
ganz abweichend von Sigwart, der ein Benennungsurteil in diesem Sinne
gar nicht kennt. Dieses Benennungsurteil können auch wir nicht
anerkennen. E. sagt: „Wird einem Kinde ein Objekt zum ersten Male als
Tisch bezeichnet, und wiederholt es den benennenden Satz, so ist sein
Urteil1 anfangs nur der Ausdruck einer Association zwischen der
Gesichts- und Tastvorstellung eines körperlichen Dinges und einem
akustischen Empfindungskomplex. Ähnliches gilt im entwickelten Denken
für die Verknüpfung eines Individualnamens mit seinem Träger, und ganz
allgemein für die Association der Wörter mit ihren Bedeutungen." Wir
meinen, wenn das Kind die Vorstellung oder Wahrnehmung des Tisches
mit der des Lautes Tisch verbindet, so sei das gar nicht Sache des
urteilenden Verstandes, sondern der sich gewöhnenden Phantasie. Das
Urteil aber, wenn das Kind im beschriebenen Falle überhaupt eines
bildet, ist entweder dieses: dies da, oder so etwas, wird Tisch genannt,
wobei ihm Tisch keinen Begriff gibt, sondern nur Name ist; oder dieses:
dies da ist ein Tisch, wobei es mit Tisch bereits einen selbstgebildeten
Begriff verbindet; das letztere ist ein Benennungsurteil im Sinne Sig-
warts, und von diesem kann zugegeben werden, dafs es dem Thätigkeits-
oder Eigenschaftsurteil vorausgehen mufs. — Es mufs begrüfst werden,
dafs E. die Frage nach der Entstehung der Urteile und die nacn dem
Sinne der prädikativen Verbindung hier entschieden auseinanderhält

und ihre Verquickung abweist. Dagegen scheint sich E. zu sehr

1 Soll heifsen: Satz.



232 Litterarische Besprechungen.

der Auffassung Wundts zu accommodieren, dafs die Vorstellungen der Phantasie

und die Anschauungen der Wahrnehmung das „Material" unserer
Urteile sind. Soll unter Material der konstituierende Inhalt des Urteils
verstanden werden, so ist diese Auffassung nicht richtig, als solches darf
nicht Anschauung und Vorstellung, sondern mufs das Angeschaute und
Vorgestellte bestimmt werden.

4. Bei der Widerlegung Brentanos haben wir das Bedenken, ob
der Vorwurf, dafs Br. das „Anerkennen" in doppeltem Sinne gebrauche,
gerechtfertigt sei. Der Doppelsinn soll darin liegen, dafs Br. das
Anerkennen bald im Sinne von „als vorgestellt anerkennen", bald im Sinne
von „für wahr halten" verstehe. Haben wir jedoch Br. recht verstanden,
so versteht er das Anerkennen, welches alle Urteile konstituiert, niemals
im ersteren Sinne. E. geht von den Urteilen der inneren Wahrnehmung
aus, aus denen auch Br. zuerst seinen Begriff von der „einfachen
Anerkennung" darthut. Es wird gesagt, dafs diese Urteile nur bejahend
oder anerkennend sein können, weil das psychische Phänomen, in dessen
Anerkennung das Urteil der inneren Wahrnehmung nach Br. besteht,
wenn es vorhanden ist, eine Leugnung seiner selbst nicht zuläfst; wenn
es aber nicht vorhanden ist, nur dadurch geleugnet werden könnte, dafs
es vorgestellt würde, und dann erst recht nicht geleugnet werden könnte,
sondern als vorgestellt anerkannt werden müfste. Darum lasse sich die
Thatsache, dafs Br. dennoch dem anerkennenden Urteil ein verwerfendes
nebenordne, nur dadurch erklären, dafs Br. das Anerkennen hier und
dort in verschiedenem Sinne meine. Aber jener Gedankengang ist
unrichtig. Freilich, das ursprüngliche Urteil der inneren Wahrnehmung ist
immer bejahend: ein psychisches Phänomen ist vorhanden, wir sind uns
desselben bewufst, und erkennen es in diesem Bewufstsein an. Aber
gleichwohl gibt es auch verwerfende Urteile, die sich auf psychische
Phänomene, also auf den eigentümlichen Gegenstand der inneren
Wahrnehmung beziehen. Es ist nutzlos, wenn E. sagt: „um einen Bewufst-
seinsinhalt leugnen zu können, müfste ich ihn vorstellen ; stelle ich ihn
aber vor, so mufs ich ihn notwendig als vorgestellt anerkennen". Ja,
wir müssen ein psychisches Phänomen, z. B. Zahnweh, das wir nicht
wirklich haben, vorstellen, um es leugnen zu können; dann entsteht in
uns eine Vorstellung davon, und das darin vorgestellte Zahnweh wird
Gegenstand unserer Verneinung. Es ist Täuschung, wenn E. deshalb,
weil wir das Phänomen dann „als vorgestellt anerkennen" müssen, meint,
wir könnten es nicht leugnen. Ja, wir müssen es als vorgestellt
anerkennen; aber Gegenstand dieser Anerkennung ist dann nicht das
Phänomen, sondern die Vorstellung desselben. Dies geschieht thatsächlich,
wenn wir denken: ich habe kein Zahnweh, ich erinnere mich dessen nicht.

Wenn wir diesen speciellen Gedankengang Eberhards nicht billigen,
so erkennen wir gleichwohl an, dafs E. hier eine sehr wunde Stelle der
Lehre Br.s getroffen hat. Worin soll die Verneinung in diesem Gebiete
von Urteilen bestehen, wenn die „Existenz" nicht als Prädikat
angenommen wird? Die Verneinung soll der einfache Gegensatz der
Anerkennung sein; aber es ist unerfindlich, wie die reine Anerkennung eines
wahrgenommenen oder vorgestellten Subjekts ohne Prädikat einen Gegensatz

haben soll. Brentano kann die Verneinung nicht erklären.
Wenn E. ferner gegen Br. einwendet, dafs selbst in den Urteilen

der inneren Wahrnehmung nicht ein einfaches Merkmal A den ganzen
Inhalt bilden könne, sondern auch das wahrnehmende Wesen darin
enthalten sein müsse, und somit „die Anerkennung auf dem Bewufstwerden
der Beziehung eines Bewufstseinsinhaltes zum Ich beruhe", so entspricht



Litterarische Besprechungen. 233

das allerdings der Wahrheit, vermag aber Br. nicht zu widerlegen; denn
bei Br. gehört auch diese Beziehung auf das Ich zu dem ganzen psychischen

Phänomen, welches anerkannt wird; ein solches inneres
Wahrnehmungsurteil würde sich in dem Satze: dieses mein Zahnweh (ist),
mein Wohlgefallen an dieser Landschaft (ist) u. ähnlichen aussprechen.

Im übrigen wäre zu wünschen, dafs E die Beweise Br.s principieller
widerlegt hätte. Vor allem mufste die grundfalsche Behauptung Br.s
zurückgewiesen werden, dafs „jede Wahrnehmung zu den Urteilen zählt''.
E. thut dies nur unvollständig dadurch, dafs er den „ersten Wahrnehmungen

jede Beziehung auf das wahrnehmende Ich und auf äufsere Dinge"
abspricht, infolgedessen er wenigstens diese nicht als „Anerkennuugs-
oder Existentialurteile" gelten läfst. Ebenso mufste Br.s Satz, dafs „der
Begriff der Existenz erst durch innere Erfahrung gewonnen sei", woraus
er folgert, dafs wenigstens die erste Wahrnehmung nicht in der
Verbindung des Prädikates „Existenz" mit einem wahrgenommenen Subjekte
habe bestehen können, angegriffen, und auf den Widerspruch hingewiesen
werden, dafs Br. der „Existenz" jeden Begriffsinhalt abspricht, und
andererseits doch von einem „Begriffe" der Existenz sprechen mufs,
wodurch er selbst der Wahrheit Zeugnis gibt. Dadurch wird der zweite
Beweis Br.s erledigt.

Dem dritten Beweise Br.s gegenüber hält E. mit Glück fest, dafs
die Umwandlung der gewöhnlichen Satzform in Existentialsätze unzulässig
ist. Wir hätten hier noch eine Art historischen Beweises gewünscht gegenüber

der Behauptung Br.s, dafs die Kopula „ist" bedeutungslos sei. Ein
solcher Beweis läfst sich führen aus der Geschichte der Sprachen. Wie
alle Ililfsverba, so war auch die Kopula der Nominalsätze einst von
vollerer Bedeutung. Geschweige also, dafs von der Bedeutungslosigkeit
der Kopula auf die Bedeutungslosigkeit des ,,eativ, est, ist" in den Exi-
stentialsätzen geschlossen werden könnte, mufs vielmehr die Kopula selbst
in jüngeren Epochen der Sprachentwickelung als Sinnwort erklärt werden.
Ebenso wäre auf die anderen, der Kopula ganz unähnlichen Bezeichnungen

der Existenz, wie „es gibt", „es hat", „ist vorhanden", xmaQ'/ti
etc. hinzuweisen.

Gegenüber dem ersten Beweise Br.s — „Wer ein Ganzes anerkennt
(z. B. dafs ein gelehrter Mann sei), erkennt einschliefslich auch jeden
Teil des Ganzen an (dafs ein Mann sei, dafs ein Gelehrter sei). Wäre
nun das Urteil ,A ist' die Anerkennung einer Verbindung des Merkmals
,Existenz' mit A, so würde darin einschliefslich auch die einfache
Anerkennung von A als eines Elementes der Verbindung liegen. Aber diese
einfache Anerkennung von A würde sich von der Anerkennung der
Verbindung des A mit dem Merkmal ,Existenz' in keiner Weise unterscheiden.
Her wahre Sinn des Satzes ,A ist' ist mithin die einfache Anerkennung
des einzelnen A" — mufste erklärt werden, dafs derselbe in einer
verkehrten Anwendung eines in seiner Weise richtigen Grundsatzes besteht.
Br. gibt schon den Grundsatz selbst nicht genau wieder, wenigstens nicht
in der Fassung, wie er für die Logik der Sätze gilt. Hier lautet er
strenggenommen so: ein Prädikat, das einem wahrhaft zweiteiligen
Subjekte beigelegt wird, kann mit demselben Rechte jedem einzelnen der
Teile beigelegt werden. Gilt der Satz, dafs Tiere mit Wirbelsäule und
kaltem Blut lebendige Junge gebären, so mufs auch einzeln wahr sein,
dafs Wirbeltiere lebendige Jungen haben, und dafs kaltblütige Tiere
lebendig gebären. So ist es nun natürlich auch, wenn die Existenz als
Prädikat von einem zusammengesetzten Subjekte ausgesagt wird: wenn
es gelehrte Männer gibt, so mufs es ebensowohl Gelehrtes als Männer



234 Litterarische Besprechungen.

geben. Aber dies wendet nun Br. in allgemeiner Weise an, indem er
einerseits, statt zusammengesetzter Subjekte, überhaupt ein Ganzes von
Teilen, und statt Prädikation Anerkennung setzt. Der Grundsatz wird
dadurch nicht falsch, aber ungenau, denn was von einem Ganzen gilt,
mufs allerdings in irgend einer Weise von den Teilen gelten, aber
in welcher Weise? In gleicher Weise wie vom Ganzen? Nein,
nicht immer, sondern eben in der Weise, wie es dem Verhältnis dieser
Teile zu ihrem Ganzen entspricht. Zuweilen nun ist ein Ganzes bezüglich
eines seiner Attribute teilbar, und dann gilt von den Teilen, was vom
Ganzen gilt, in derselben Weise; zuweilen ist ein Ganzes nicht in dieser
Weise teilbar, und dann läfst sich mit jenem Grundsatze wenig anfangen.
Br. hat es unterlassen, zu zeigen, dafs das Urteil, als Ganzes gefafst, in
dem S und P Teile sind, hinsichtlich der „Anerkennung" oder
„Bejahung" teilbar ist. Mit Recht verteidigt E. die Unteilbarkeit, indem
er (S. 39) sagt: „In dem Urteil ,A ist' ist nicht das einzelne A, sondern
die Verbindung eines Existentialprädikates mit A Gegenstand der
Anerkennung", was natürlich von jedem S ist P zu behaupten wäre. Br.
ist hier sicherlich dadurch getäuscht worden, dafs bei jeglichem bejahenden
Urteile die Existenz des Subjektes sowohl als die des Prädikates ein-
schliefslich mitgesetzt wird. Aber nicht, weil „mit dem Ganzen die Teile
anerkannt werden", sondern weil einem Dinge nur dann ein reales
Attribut gegeben werden kann, wenn es wirklich ist, und weil ein Attribut
dadurch, dafs es einem Dinge zukommt, eben auch wirklich ist. Dagegen
ergibt sich aus dem Urteil N ist P über das Vorhandensein von N ohne
P nichts, und ebensowenig über das Vorhandensein von P ohne N. Daraus
ist klar, dafs das Zugleichwahrsein der Sätze S ist und P ist mit dem
Satze S ist P seinen Grund in dem specielien logischen Verhältnisse hat,
wonach das Vorhandensein die Voraussetzung sowohl aller Attribute für
ein Subjekt, als auch der Inhärenz für jedes Attribut ist.

5. Unbefriedigt liefs uns die Besprechung der Verknüpfungstheorie
(bei E. an erster Stelle, § 1, S. 6). Es ist zu bedauern, dafs E. diese,
nach unserem Wissen die verbreitetste Theorie, nicht besser
aufgefafst und richtiger dargestellt hat. E. scheint sich einen minder
berechtigten Vertreter derselben zum Studium und zur Kritik ausersehen
zu haben. So wie E. diese Theorie auffafst, kann er freilich S. 6 sagen :

„Die Unhaltbarkeit dieser Auffassung (sc. des Urteils als einer Verbindung
oder Trennung von Begriffen) ist leicht zu erweisen". Aber so trifft E.
auch nur eine specielle Form der Theorie, dagegen weder ihr Wesen
noch ihre allgemeinste Formulierung.

Der wesentlichste Irrtum E.s, der sich durch seine ganze Widerlegung

durchzieht, ist der, dafs die Theorie von der Voraussetzung
ausgehe, nur Allgemeinbegriffe seien Material der Urteile. Indem E. den
„Begriff" im Sinne der Logiker immer als abstrakten Allgemeinbegrift'
versteht, wird er zu der Meinung verführt, dafs die Logiker, welche das
Urteil als „Verknüpfung von Begriffen" definieren, dadurch alle jene
Akte vom Gebiete des Urteils ausschliefsen wollen, welche einen
Gedanken an konkrete Individuen zum Subjekte haben. „Sinn und
Vorstellung, so sagt man wohl, zeigen uns die Dinge nur, wie sie scheinen,
nicht wie sie sind, ihr wahres Wesen erfasse allein das reine Denken.
Wer in diesem Sinne ai'a&tjaiç und äiavoia, Vorstellung und Denken,
unterscheidet, wird das Urteil im vollen Sinne des Wortes ausschliefslich
für das letztere in Anspruch nehmen. Die Definition des Urteils als
.einer Verbindung oder Verknüpfung von Begriffen' erscheint von diesem
Standpunkte aus als die einfachste und allgemeinste." Wir gestehen zu,



Litterarische Besprechungen. 235

dafs es Vertreter der Verknüpfungstheorie geben mag, welche die Indi-
vidualurteile vom logischen Denken ausschliefsen (aber von allen dem
Recensenten bekannten Logikern scheint nur Hagemann dieser Auffassung
zu huldigen), und dafs einige gemeinsame Ausdrücke dieser Schule zu
dieser Auffassung verführen können (z. B. wenn sie in den Lehrbüchern
sagen: jeder Begriff hat einen Inhalt und einen Umfang, der Inhalt eines
Begriffes besteht aus Merkmalen u. s. w.). Aber solche Äufserungen sind
teils in einem allgemeineren, auch auf die Individualbegriffe anwendbaren
Sinne gemeint, teils denominationes a potiori, oft verdankt man sie der
Ungenauigkeit, immer aber erklärt der Zusammenhang und die Beispiele
deutlich die Meinung der Verfasser. Darum ist es ein Schlag in die
Luft, wenn E. zur Kritik der Verknüpfungstheorie sagt: „Ist jedes Urteil
eine Beziehung zwischen Begriffen, so fallen die Akte, durch welche
Begriffe aus Anschauungen gewonnen, oder bereits erworbene Begriffe auf
Anschauungen angewendet werden, aufserhalb des Rahmens der
Urteilsfunktion" (übrigens werden die Akte der ersteren Art von den Logikern
fast durchaus nicht dem Urteil, sondern der Begriffsbildung zugeteilt).
„Nun hat der Unterschied zwischen Wahrheit und Falschheit nur im Urteil

seine Stätte; folglich könnten gerade die ersten, grundlegenden Schritte
aller Begriffserkenntnis hinsichtlich ihrer objektiven Gültigkeit keine
Beurteilung linden." Weder die Voraussetzung noch die Folgerung dieser
Deduktion ist richtig. Es ist falsch, dafs nach der Verknüpfungstheorie
jene Akte, in welchen Begriffe auf Anschauungen angewendet werden,
aufserhalb des Gebietes der eigentlichen Urteilsfunktion fallen. Aristoteles

ist doch ohne Zweifel ein Hauptvertreter, ja der Begründer und
Vater dieser Theorie: èv olç to à).t]9eç ij rpevâéç, ovv&solç tiç rjâtj
vorjfiàxcov woTisp ev ôvrwv. Und weifs E. nicht, dal's gerade Aristoteles
das Urteil über Individuelles, Konkret-Sinnliches, als eine Ilauptform des
Urteils aufstellt? (de interpr. c. 7. 17 a 38 sqq.). E. gibt bei der Sub-
sumtionstbeorie zu, dafs die Annahme, als Elemente des Urteils könnten
nur „Begriffe" fungieren, vielleicht keine wesentliche Voraussetzung der
Theorie ist. Warum gibt er dies nicht auch bei der Verknüpfungstheorie
zu, mit welcher jene falsche Annahme noch viel schwächer, und wie
gesagt, nur bei ganz vereinzelten Vertretern derselben, verbunden ist? Aber
auch gegen diese gilt die Folgerung E.s nicht, dafs sich nach dieser
Theorie die ersten Schritte unseres Erkennens der Beurteilung ihrer
objektiven Gültigkeit entziehen. Denn nur die formelle Wahrheit und
Falschheit reservieren die meisten Logiker dem Urteile, und diese ist
zur Beurteilung der objektiven Gültigkeit nicht erforderlich, zu dieser
genügt es, wenn ein Denkakt eine Prüfung seines Zustandekommens zu-
läfst. So ist es gänzlich falsch, wenn E. sagt: „Die Auffassung des
Urteils als einer Verbindung von Begriffen hat die falschen
Voraussetzungen der rationalistischen Erkenntnislehre zur Grundlage und ist
folglich ebenso unzulänglich wie diese" (S. 7). E.s Deduktionen sind an
sich sehr gut, und widerlegen die Theorie, dafs jedes Urteil aus
abstrakten Begriffen bestehen müsse, vortrefflich; aber gegen die
Theorie, dafs jedes Urteil eine Verknüpfung sei, vermögen sie gar
nichts. Ja, diese Theorie verteidigt eigentlich E. selbst gegen Brentano.
Seltsam berührt uns die Bemerkung E.s: „Auch kurze benennende
Ausdrücke,1 wie ,Die Kraniche des Ibykus!', ,Herr N. N.' (beim Vorstellen),
wo ein begriffliches Subjekt weder ausgesprochen noch gedacht wird, läfst
die moderne Logik unbedenklich als Urteile gelten." Wann hat denn

1 Richtig gesagt: die dadurch ausgesprochenen Gedanken.



23(5 Litterarische Besprechungen.

die alte Logik die solchen Ausdrücken entsprechenden Gedanken nicht
als Urteile gelten lassen? Weifs E. nicht, dafs hei Aristoteles ein
Beispiel vorkommt, wie: to tiqooiov tovto Swxpan/ç iortv?

Was S. 8 und 9 (n. 3) über die falsche Methode gesagt wird, welcher
die Verknüpfungstheorie ihre Verbreitung verdanke, und welche das Urteil

an den Satz binde und nach ihm beurteile, kann jedenfalls nur von
einigen Logikern gelten. Das „man glaubt" etc. ist eine ungerechte
Verallgemeinerung. Jedoch ist die Zurückweisung der Logiker, welche
Satz und Urteil, Sprechen und Denken identifizieren, z. B. Prantls,
gerechtfertigt. Auch stellt E. den richtigen Grundsatz auf: „Für das Wesen
des Urteils ist nur der thatsächliche Bewufstseinszustand des Urteilenden
mafsgebend, und eben über diesen gibt der Satz keinen absolut
zuverlässigen Aufschlufs. Die Einsicht, wie weit Satz nnd Urteil, überhaupt
Sprachliches und Gedankliches übereinstimmen, setzt die gesonderte
Untersuchung des Denkens voraus." Gleichwohl wird E. anerkennen müssen,
dafs der Satz in hohem Mafse zuverlässiger Zeuge des Gedankens ist,
wenn man nur die Principien, die sich aus dem naturgemäfsen Verhältnisse

des Sprechens zum Denken ergehen, richtig anzuwenden weifs (vgl.
des Recensenten: „Über die sogen. Quantität des Urteils", Einleitung,
S. 4 — 7). Auch darf über dem theoretischen Interesse, den thatsäch-
lichen Gedankeninhalt festzustellen, das praktisch-logische Interesse nicht
völlig zurückgesetzt werden, welches auf das geht, was in einem Urteile
und Satze seinem Werte nach für Gedanken liegen und eingeschlossen
sein können.

6. In § 6 soll, zur Grundlegung für die Entwicklung der eigenen
Theorie, das Urteil durch Kriterien von anderen Akten abgegrenzt und
sein Verhältnis zum Satze bestimmt werden; E. bezieht sich hier auf Sig-
wart. Als Kriterium zieht E. zunächst das des Wahr- oder Falschseins
mit Recht dem des „Etwas von Etwas aussagen" (gegen Sigwart) vor.
Aber der Grund dafür ist unrichtig, dafs das „Merkmal der Prädikation
unzulänglich sei, weil auch Sätze vorkommen, welche des begleitenden
Wahrheitsbewufstseins entbehren". Denn alle Sätze, deren Gedanken
des Wahrheitsbewufstseins entbehren, sind keine solchen Sätze, in denen
Etwas von Etwas ausgesagt wird. Aussagesatz und Urteil decken
sich. Nicht deshalb ist dem Merkmal der Prädikation das der Notwendigkeit,

wahr oder falsch zu sein, vorzuziehen, weil jenes unzulänglich wäre,
sondern weil es im unentwickelten Begriffe des Urteils noch nicht liegt,
und schon zu Vieles und Bestrittenes über die Natur des Urteils sagt.

Wir begreifen ferner nicht, warum man es nun mit beiden Merkmalen

zusammen versuchen soll, und nicht mit demjenigen allein, welches
nach E. allein zulänglich ist, welches er das des „Gültigkeitsbewufst-
seins" nennt? Das letztere läge doch näher. Und das hat auch
Aristoteles gethan, und hat nicht, wie E. meint, beide „verquickt". An der
von E. citierten (S. 45) Stelle 17 a 23 definiert Aristoteles nicht das Urteil

als „Xôyoç ànoipavztxoç, iv w to â).t]l}fvetv tpsvâeoUcti vnàçyet",
sondern er begrenzt den Xoyoç ùnocpavTixôç als ,,Xoyoq, iv o> to àb/-
&evtiv r) xpcvdeoiïai vnaQyti". Seine Worte lauten : Eazi <fk Aoyoç
clnaç ftev otj/^avTixoç ùno<pavTixoç äe ov nàç, aAA iv iy to abj-
9eveiv tj ipevdeoSai vnccpyei: Es ist zwar jede Rede bedeutend...,
aussagend aber ist nicht jede Rede, sondern nur diejenige, in
welcher das Wahr- oder Falschsein statt hat. Somit begnügt
sich Aristoteles zur vorläufigen Definition des Urteils mit dem
einzigen Merkmal, dafs es wahr oder falsch sein mufs. Von Verquickung
kann hier keine Rede sein.



Litterarische Besprechungen. 237

Was die folgenden Untersuchungen wollen, ist nicht recht einzusehen.
Ihr Zweck ist vielleicht, das Verhältnis von Satz und Urteil zu fixieren.
Aber wozu dann die Untersuchung über die unvollständigen Sätze? Der
Grammatiker weifs doch ohnehin, dafs jeder unvollständige Satz denselben
Sinn (d. h. Gedanken) hat, wie der durch Ergänzung des Ausgelassenen
hergestellte Satz. Sinn hätte es also nur, zu unter-uchen, welche Arten
des vollständigen Satzes Ausdruck eines Urteiles sind; aber dies hat E.
bereits vorher dahin entschieden, dafs nur der Aussagesatz ein Urteil

ausspricht, indem er dasselbe vom Befehl-, Wunsch- und Fragesatz
verneinte.

Was E. in diesem Absatz (S. 45 u. ff.) über Kopula und Prä-
dikatioa sagt, ist meist irrtümlich. Dafs die Prädikation etwas „rein
Sprachlich-Akustisches" sei, ist deshalb falsch, weil man längst jenen
Terminus von der sprachlichen Beziehung des Redens auf das logische
Verhältnis zwischen den gedachten Dingen (S und P) übertragen hat.
Ebenso hat man den Terminus „Kopula" von dem Wörtchen „ist" und
seinen Äquivalenten auf das geistige Band zwischen S und P übertragen.
— Dafs E. gegen Sigwart mit Paul annimmt, es gebe Ausrufe, in denen
das Ausgesprochene Urteilssubjekt und die (verschwiegene) Situation
Prädikat ist, betrifft keine principielle Frage.

Irrelevant für das eigentliche Thema scheint uns auch die Frage,
ob der Urteilsakt von der sprachlichen Fixierung abhängig sei. E. irrt,
dafs Sigwart diese Frage bejahe; Sigwart verneint sie. Es freut uns,
dafs E. sie auch verneint, und seine Antwort entschieden erfolgreich
verteidigt.

Kürzer und glücklicher hätte E. diesen Abschnitt gestaltet, wenn
er das Urteil einfach definiert hätte als jenen Gedanken, der an sich
schon wahr oder falsch sein mufs, und sein Verhältnis zur Sprache
(zugleich sein äufseres Kriterium) so erklärt hätte, dafs jedes Urteil seinen
vollen Ausdruck im Aussagesatz findet, wenn nur für seine Elemente die
nötigen Worte vorhanden sind.

Da sich E. bisher mit den hauptsächlichsten modernen Theorieen
auseinandergesetzt hat, wäre zu erwarten gewesen, dafs er dies nun auch
mit der Urteilstheorie Sigwarts thue, sie entweder verwerfe, oder in
irgend einer Form zu der seinigen mache. Doch thut E. keines von
beiden. In § 6 hat er sich zwar mehrfach auf S. bezogen; jedoch dessen

eigentliche Urteilslehre, wonach das Urteil eine Ineinssetzuug zweier
Vorstellungen mit dem Bewufstsein objektiver Gültigkeit ist, nicht
besprochen. Seine ganze Besprechung Sigwarts geht darin auf, zu zeigen,
dafs auch aus dessen Auffassung die Abhängigkeit der Urteilsfunktion
von der Sprache nicht notwendig folge. Aus E.s Darstellung läfst sich
nur vermuten, dafs er S.s Lehre nicht durchaus verwirft. Er referiert,
dafs S. in allen Urteilen als ursprüngliches Element die Ineinssetzung
eines Gegenstandes der Anschauung mit früher Angeschautem annimmt,
welche, so lange keine weitere Synthese hinzutritt, auch die elementare
und ursprünglichste Form des Urteils seihständig ausmacht, das einfache
Benennungsurteil; dafs zu dieser ursprünglichen Synthese sodann eine
zweite Synthese, die Ineinssetzung eines Dinges mit seiner Eigenschaft
oder Thätigkeit, hinzukommt, Eigenschafts- und Thätigkeitsurteil ; und
ähnlich in weiterem Verlaufe die übrigen, komplizierten Urteilsformen.
So scheint es, dafs E. das Vorhandensein einer Ineinssetzung im Urteile
anerkennt.

7. An dieser Undeutlichkeit leidet nun auch die Darstellung der
eigenen Lehre E.s. Sie zerlegt sich in zwei Abschnitte. „Indem wir



238 Litterarische Besprechungen.

unter dem Urteil jeden Akt verstehen, bei welchem wir Vorgestelltes so
im Bewufstsein haben, dafs wir es zugleich hinsichtlich seiner Wahrheit
oder Falschheit begutachten, zerlegt sich unsere Aufgabe in zwei
Unterfragen. Es gilt einerseits das Wahrheitsbewufstsein näher zu untersuchen,
andererseits das inhaltlich Gemeinsame derjenigen Vorstellungsvorgänge
zu bestimmen, mit welchen sich ein Fürwahr- oder Fürfalschhalten
verknüpft." E. thut das letztere zuerst (§ 7), sodann das erstere (§ 8).

Da es sich herausgestellt habe, dafs weder die Theorieen der
Verbindung noch die der Zerlegung haltbar sind, weil das Urteilen bald auf
dem einen, bald auf dem anderen Verfahren beruhe, müfste man zunächst
diese Einseitigkeiten vermeiden und das Urteilen als ein Verbinden
oder Trennen definieren; aber diese beiden Thätigkeiten müfsten doch
in etwas übereinstimmen, was sie von anderen Denkakten unterschiede
und uns nötigte, sie trotz ihrer Gegensätzlichkeit unter den nämlichen
Begriff zu subsumieren (S. 53). E. meint hier natürlich unter Verbinden
und Trennen nicht die Bejahung und Verneinung, sondern das Zustandekommen

des Urteils durch Verbinden zweier Vorstellungen oder durch
Zerlegung einer Vorstellung. Beides ergibt ein bejahendes Urteil; die
Verneinung entsteht durch einen anderen Prozefs. Das Gemeinsame beider
Funktionen will nun E. finden. Mit Recht weist er zunächt darauf hin,
dafs die Urteilsfunktion nicht „in einem passiven Hinnehmen dessen, was
überhaupt im Bewufstsein auftaucht, sondern in einer aktiven Verarbeitung

des Aufgenommenen" besteht. Dies ist durchaus zu billigen ; aber
gerade darum müfste E. die Hinzunahme des Wahrnehmens zur
Urteilsfunktion ausdrücklich verwerfen. „Der Inbegriff der dieser Verarbeitung
dienenden, intellektuellen Handlungen des Unterscheidens, Vergleichens,
Verbindens, Trennens bildet die Grundlage des Urteilens".

Auf diesem Wege kommt nun E. zu der Theorie, dafs das Gemeinsame

aller Urteile, was den Inhalt derselben betrifft, darin bestehe, dafs
die Aufmerksamkeit auf zwei in Beziehung zu einander stehende
Vorstellungen achte. Würde man das Urteil nur als das Bewufstsein einer
Beziehung zwischen zwei Vorstellungen oder Vorstellungselementen
erklären, so würde dadurch das Urteil nur von dem Vorstellen eines
einfachen, unzerlegbaren Vorstellungsinhaltes unterschieden, nicht aber von
irgendwie zusammengesetzten Vorstellungen. Das Material einer solchen,
z. B. die Vorstellung eines runden Tisches, unterscheidet sich in nichts
von einem diesbezüglichen Urteile, z. B. „dieser Tisch ist rund". Worin
liegt also der inhaltliche Unterschied zwischen Urteil und Vorstellung?
Darin, „dafs der gleiche Inhalt beide Male in etwas anderer Weise
vorgestellt wird".

Diese verschiedene Weise des Vorstellens liegt nun nach E. darin,
dafs von dem ganzen in der Vorstellung enthaltenen Material einzelne
Elemente durch die Aufmerksamkeit herausgehoben und dadurch
auseinandergehalten, und dann in ihrer Beziehung zu einander erfafst werden.
„Die Wahrnehmung des Tisches birgt Stoff zu mehr als einem Urteile in
sich. Wenn mir nun thatsächlich nur das eine ins Bewufstsein kommt,
dafs der Tisch rund ist, so mufs ich eben meine Aufmerksamkeit gerade
auf die Eigenschaft des Rundseins gelegt haben. Dafs er auch braun ist,
drei Füfse hat u. s. w„ ist in der Wahrnehmung ebenfalls gegeben; aber
ich finde keine Veranlassung, diesen Eigenschaften Beachtung zu schenken.
In dem Satze: dieser Tisch ist rund, spreche ich eine Beziehung zwischen
zwei durch Aufmerksamkeit auseinandergehaltenen Inhalten aus." „Jedes
Urteil setzt also das Achten auf eine Beziehung zwischen zwei
Vorstellungen voraus, es hat diese Beziehung zum Inhalte. Die Enge der



Literarische Besprechungen. 239

Aufmerksamkeit macht es begreiflich, dafs wir gleichzeitig nicht mehr
als ein Urteil vollziehen können, während das Blickfeld des ßewufstseins
für zahlreiche Vorstellungen zugleich Raum bietet." „Erst das
hinzutretende Moment der Aufmerksamkeit verwandelt das Zusammensein
zweier Inhalte als der Bestandteile einer zusammengesetzten Vorstellung
in das Bewufstsein einer Beziehung zwischen zwei auseinandergehaltenen
Vorstellungen, und bringt den Erkenntnisstoff in eine solche Form, dafs
er sich mit dem Bewufstsein der Wahrheit oder Falschheit verknüpfen
kann." Somit bestehe jedes Urteil inhaltlich in der Aufeinanderbeziehung
zweier durch die Aufmerksamkeit gesonderten Vorstellungen.

E.s Ausführungen entsprechen ganz den thatsächlichen Vorgängen
in einem grofsen Gebiete unserer Urteile. Aber zwei Dinge scheinen dem
Verfasser ganz entgangen zu sein. Erstens verfällt er dadurch völlig
in die Einseitigkeit, die er selbst gerügt hat. Flr hat übersehen, dafs
diese Vorgänge nur da stattfinden, wo ein Urteil durch Zerlegung
zusammengesetzter Vorstellungen entsteht. Da werden aus dem Komplexe
des Vorgestellten gewisse Elemente durch Aufmerksamkeit hervorgehoben
und dann auf einander bezogen. Aber wie soll seine Darstellung auf
jene Urteile passen, welche durch Verknüpfung bisher fremder, getrennter
Vorstellungen entstehen? Seine Theorie ist eine Zerlegungstheorie und
gilt nur für ein Gebiet von Urteilen. Gerade das Gemeinsame beider
Urteile, der durch Zerlegung, und der durch Verknüpfung entstehenden,
hat E. nicht gefunden, obwohl er es ausdrücklich suchen wollte.

Zweitens ist das Auseinanderhalten zweier Vorstellungselemente
auch in diesem Falle nicht das Urteil selbst, sondern Voraussetzung des
Urteils, wie E. selbst gegen Wundt richtig bemerkte. Das Urteil
vollzieht sich nicht in diesem Auseinanderhalten durch Aufmerksamkeit,
sondern in dem dadurch ermöglichten Aufeinanderbeziehen dessen, worauf
die Aufmerksamkeit gerichtet ist. Was ist nun aber dieses anderes als
eine Verknüpfung, Verbindung, Ineinssetzung? Und ist nicht offenbar
dieses nämliche auch die Funktion des Verstandes in jenen Urteilen,
welche nicht aus einer Zerlegung, sondern aus einem Aneinauderbringen
zuvor getrennter Vorstellungen hervorgehen? Hier hätte E. in Wahrheit
das Gemeinsame für beide grofse Klassen der Urteile gefunden. Wir
vermuten, dafs ihn eben seine ungenügende Beachtung der Verknüpfungstheorie

und der Maugel einer principiellen Auseinandersetzung mit der
Theorie Sigwarts an diesem Erfolge verhindert hat.

8. Mit dem Urteilsinhalte ist „das Wesen des Urteils noch nicht
erschöpft. Ich vollziehe kein Urteil, wenn ich Vorstellungen willkürlich
verbinde. Das Achten auf eine Vorstellungsbeziebung ist wohl eine
Bedingung für das Zustandekommen des Urteils; aber es schliefst noch
nicht das Bewufstsein der Zugehörigkeit einer P- zur S-Vorstellung, d. h.
dasjenige ein, was die Beziehung erst zum Träger der Prädikate wahr
oder falsch, also zum Urteile macht. Die zweite noch zu erledigende
Hauptfrage betrifft daher das Wesen des Fürwahr- und Fürfalschhaltens."
E. will diese nur anhangsweise behandeln.

Es kann nicht mifsbilligt werden, dafs hier E. von dem
Unterschiede zwischen den willkürlichen Produkten der Phantasie und der
Notwendigkeit, dem Zwange, welche unser erkennendes Denken leiten,
ausgeht. Man sollte nun erwarten, dafs er diese Notwendigkeit als Grund
unseres Wahrheits- oder Gültigkeitsbewufstseins annimmt. „Wenn wir
einem S ein P zusprechen, ein Q absprechen, so haben wir das Bewufstsein,

dafs es aufserhalb unseres Beliebens liegt, die Verbindung oder
Trennung der Vorstellungen zu vollziehen oder nicht, dafs es vielmehr



240 Litterarische Besprechungen.

notwendig ist, so und nicht anders zu urteilen." Gleichwohl erklärt E.
diese Notwendigkeit als eine psychologische, der „all unser
Vorstellen, mag es die objektive Wirklichkeit betreffen oder der Welt der
Einbildungen angehören", unterliege; „die logische Notwendigkeit, um
die es sich hier handelt, ist anderer Art". Dadurch verwirrt E. die
Sache und widerspricht sich selbst, da er selbst der Notwendigkeit des
Denkens die Willkür der Phantasie gegenüberstellte. Doch was lehrt
E. von der logischen Notwendigkeit, welche das Gültigkeitsbewufstsein
unserer Urteile begründet? E. erklärt sie als eine von dem Objekt des
Erkennens ausgehende, durch dessen Beschaffenheit bedingte. Darum
„dürfe sie als objektive Notwendigkeit bezeichnet werden". Weiterhin
schliefst sich E. an Hume an, indem er mit ihm die Erkenntuisobjekte
in Relationen von Ideen und Relationen von Thatsachen scheidet, die
Urteile dementsprechend in „formale" und „materiale", Ausdrücke,
die offenbar in Hinsicht auf das Gültigkeitsbewufstsein gewählt sind. Die
materialen Urteile beziehen sich auf „das Wirkliche als solches"; die
formalen auf die „notwendige Ordnung der Bewufstseinsinhalte", ohne
Rücksicht auf deren objektive Wirklichkeit. Dementsprechend ist die
Notwendigkeit des Urteilens verschieden: die des formalen Urteils ist
eine Vorstellungsnotwendigkeit, die des materialen besteht in dem Zwang
der Erfahrung.

Wir gestehen die Wichtigkeit dieses Unterschiedes der Urteile zu;
aber macht derselbe eine verschiedene Notwendigkeit des Urteils aus?
Nach unserer Ansicht liegt er rein im Objekte, verändert aber weder
unser Wahrheitsbewufstsein, noch die Notwendigkeit, mit der wir
urteilen. Doch wollen wir hierüber mit dem Verfasser nicht rechten, da
er zahlreiche und bedeutende Teilnehmer dieser Lehre hat.

E. führt den Unterschied dieser logischen Notwendigkeit, welche
das Urteil herstellt, von anderen Notwendigkeiten nicht aus; auch
erklärt er weder den Zusammenhang derselben mit dem Wahrheitsbewufstsein

noch das Wesen des letzteren selbst. Diese Unterlassung ist wohl
dem praktischen Zwecke der Schrift (als Dissertation) zu gute zu halten.
Doch hat uns eine Redeweise des Verfassers vermuten lassen, als fasse
er das Gültigkeitsbewufstsein nicht richtig auf. Er spricht nämlich (S. 57
und 58) von dem „Fürwahr- und Fürfalschhalten", welches zum Wesen
des Urteils gehöre, von dem „Bewufstsein der Wahrheit oder Falschheit",
welches „sich mit dem Erkenntnisstoffe verknüpfe"; S. 52 wird gesagt,
dafs wir im Urteile „Vorgestelltes nach seiner Wahrheit oder Falschheit
begutachten". Was thut das Fürfalschhalten beim Urteile? In welchen
Urteilen soll denn ein Bewufstsein der Falschheit vorhanden sein? Jedes
Urteil mufs uns doch ein wahres sein? K. verwechselt hier das Gültig-
keits- oder Wahrheitsbewufstsein, welches jedem Urteile wesentlich ist,
mit der Wahrheit oder Falschheit einer zu prüfenden Vorstellungsverbindung,

welche Gegenstand eines reflektierenden Urteils ist.
Die Schrift E.s zeigt somit neben vielen guten und wahren Ergebnissen

auch einige wesentliche Mifserfolge, die zum gröfseren Teile aus
ungenauer Würdigung der zu prüfenden Theorieen hervorgegangen sind.
Hervorgehoben mufs noch werden die klare und scharfsinnige Darstellung,

die, durchaus ernst und solid, sich von jeden inhaltslosen Phrasen
rein erhält.

Dr. Otto Sickenberger.



Litterarische Besprechungen. 241

S. Thomae Aquinatis de satisfaction e et in diligentia
doctrina proposita et explicata a Dr. Carolo Weifs.
Graecii apud U. Moser (Jul. Meyerhofi) 1896.
Zwei Gründe haben den Verf. zur Herausgabe dieser Schrift ver-

anlafst: erstens die Thatsache, dafs dieser Lehrpunkt gegenwärtig nicht
so bekannt sei, wie man wünschen sollte, zweitens die noch immer in
weiten Kreisen herrschende irrige Meinung, dafs das Mittelalter diesen
Lehrpunkt so wenig behandelt und ausgebildet habe, wie im 16.
Jahrhundert und nachher öfter behauptet und geglaubt worden sei. Diesen
historischen Irrtum konnte der Verf. in der That nicht besser widerlegen,

als durch eingehende Darlegung der Lehre des Engels der Schule,
der nicht etwa blofs die wenigen Punkte, die das Konzil von Trient über
die Genugthuung und den Ablafs definiert hat, sondern die ganze Lehre
mit allen ihren Kragen und Schwierigkeiten, und zwar so genau, so tief
und eingehend behandelt hat, dafs er uns über nichts, was von wesentlichem

Belange ist, im Unklaren gelassen hat.
Die Einteilung des Stoffes ist eine durchaus sachgemäfse. Zuerst

ist von der Genugthuung, dann vom Ablasse, als dem Ersätze für die
Genugthuung (satisfactionis suppleinentum), die Rede, und jeder der beiden
Teile wird uns in einer Reihe von Kapiteln vorgeführt, die unter sich in
demselben logischen Zusammenhange stehen und denselben inneren
Fortschritt aufweisen, der den Ausführungen des hl. Thomas zu Grunde liegt.
Innerhalb der einzelnen Kapitel stellt der Verf. eine systematisch
geordnete Reihe von Sätzen auf, die dann als die Lehre des hl. Thomas
nachgewiesen werden.

Um zunächst den Begriff der Genugthuung zu gewinnen, wird auf
die Strafe zurückgegangen und nach Feststellung ihres Begriffes gezeigt,
dafs nach Vergebung der Schuld und Erlafs der ewigen Strafe öfters ein
Belastetsein mit zeitlicher Strafe (reatus poenae temporalis) zurückbleibt.
Noch tiefer würde die Abhandlung geworden sein, wenn der Verf. schon
hier wenigstens kurz auf das Moment der Beleidigung Gottes, das in der
Sünde liegt, hingewiesen hätte; denn nicht die Strafe, sondern die
Beleidigung ist es, der die Genugthuung praecise und formaliter entspricht.
Nächster Zweck der Strafe ist, die Unordnung, die in der Sünde liegt,
in eine Ordnung zu bringen, dann soll sie auch eine Sühne sein, welche
die vindikative Gerechtigkeit dem Beleidigten verschafft, nicht selten auch
ein Besserungsmittel für den Sünder und eine Warnung für die
Kommunität. Zur Genugthuung wird "llie Strafe dadurch, dafs sie freiwillig
übernommen wird, und zwar als Sfthne für die Beleidigung. Auch
die zeitliche Strafe, welche nach Vergebung der Schuld und Erlafs der
ewigen Strafe zurückbleibt, wird in der Bufse deshalb zur Genugthuung,
weil der biifsende Sünder sie als eine freiwillig zu tragende und
abzutragende übernimmt, um dadurch das letzte zu leisten, was erforderlich
ist, um die Beleidigung vollends zu sühnen und so zur vollen Ausgleichung

mit dem beleidigten Gott, dessen Freundschaft er bereits wiedererlangt

hat, zu gelangen. In der sich anschliefsenden Frage, ob denn
der Mensch Gott gegenüber Genugthuung leisten könne, läfst allerdings
der Verf. das Moment der Beleidigung zur Geltung kommen. Es konnte
hier ja auch noch weniger übergangen werden, da eben in der unendlichen

Gröfse der Beleidigung der Grund liegt, dafs nur der Gottmensch
eine vollkommene Genugthuung leisten konnte, während der blofse Mensch
nur eine unvollkommene zu leisten im Stande ist, die der Ergänzung
bedarf. Diese Ergänzung kommt ihr in der gegenwärtigen Ordnung der

Jahrbuch für Philosophie etc. XÏ. 16



242 Literarische Besprechungen.

Dinge aus der durch sich vollkommenen Genugthuung Christi, konnte ihr
jedoch in einer anderen Ordnung, die auch möglich war, aus der gnädigen
Annahme Gottes kommen, der sich mit einer unvollkommenen Genugthuung

zufrieden geben konnte, wie er auch ohne alle Genugthuung hätte
verzeihen können. Dieser Lehre des hl. Thomas, die er richtig darstellt,
hätte nun der Verf. wenigstens in Kürze die Acceptationstheorie
gegenüberstellen sollen, welche Duns Scotus, die Lehre des Aquinaten
kritisierend, aufgestellt hat. indem er nestorianisierend behauptete, auch die
Genugthuung Christi, da er nur als Mensch sie geleistet habe, sei
unvollkommen gewesen und habe der ergänzenden Annahme bedurft. Allerdings

kann uns der Verf. erwidern, er habe nur die Lehre des hl. Thomas
darstellen wollen. Ganz recht, aber wir würden doch mit mehr Freude
solche Hauptpunkte der thomistischen Lehre in uns aufnehmen, wenn wir
nebenbei erführen, dafs sie sich den Angriffen subtiler Geister gegenüber
bewährt und die Zustimmung aller Theologen schliefslich gefunden haben.
Hat sich doch auch der Verf. durch die erwähnte engere Auffassung seiner
Aufgabe nicht abhalten lassen, Dekrete des kirchlichen Lehramtes, in
welchen das, was Thomas vorher schon gelehrt hatte, definiert worden
ist, anzuführen und sogar in extenso mitzuteilen, weil er mit Recht
geglaubt hat, dafs sonst etwas fehlen würde, was geeignet wäre, die
Bedeutung der thomistischen Lehre in das rechte Licht zu stellen. Nun
verkündigt aber die Kirche ihre Lehre nicht blofs durch feierliche
Dekrete, sondern auch durch ihr commune et ordinaritim magisterium, zu
dessen Organen auch die kirchlichen Theologen gehören, und was diese
einstimmig lehren, hat nicht geringes Ansehen in der Kirche. Wenn
diese daher in vielen Punkten sich einstimmig der Lehre des hl. Thomas
angeschlossen haben, so hat das freilich nicht ganz die gleiche Bedeutung,

als wenn die Kirche in ihren Dekreten sich dem hl. Lehrer
anschliefst und seine Lehre definiert, aber doch eine Bedeutung, die jener
nicht sehr weit nachsteht.

Die folgende Frage, ob der eine Mensch für den andern, d. i. hier
in concreto, der eine Christ für den andern, genugthun, d. i. hier, die
zeitlichen Sündenstrafen abtragen könne, leitet schon einigermafsen zur
Lehre vom Ablafs über. Er kann es, lautet nach Thomas die Antwort,
nicht zwar insofern, als die zeitliche Strafe medicinalen, wohl aber
insofern, als sie vindikativen Charakter hat, also recht eigentlich insofern
sie der Beleidigung entspricht und eine Genugthuung ist. Es wiederholt
sich dieselbe Frage bezüglich der Verstorbenen, erhält hier aber diese
Fassung: Utrum suffragia per vivos facta etiam defunctis valeant necne.
Statt des engeren Begriffes der Genugthuung haben wir hier den weiteren
der Suffragien, der jede Art Hilfeleistung umfafst. Diese Erweiterung
des Gesichtskreises der Untersuchung ist deshalb berechtigt, weil die
anderen Hilfeleistungen mit der satisfaktorischen so innig zusammenhangen,

dafs eine Trennung nicht angebracht war. Zur Vervollständigung
der Lehre von den Suffragien folgt dann noch die Frage, ob etwa die
Seelen im Fegfeuer, wie sie Hilfe von den Lebenden erfahren können,
auch den Lebenden zu Hilfe kommen können, zwar nicht durch
Genugthuung oder Verdienst, aber doch durch ihr Gebet, und ob sie von den
Lebenden mit Nutzen angerufen werden können. Auch hier erfahren wir
nur die Antwort des hl. Thomas, die nach dem Verf. dahin lautet, dafs
jene Seelen für die Lebenden nicht beten, auch nicht einmal im
allgemeinen, ein Anrufen derselben aber auch schon deshalb unnütz sei, weil
davon nichts zu ihrer Kenntnis gelange. So versteht der Verf. den
hl. Thomas, während andere ihn anders verstehen.



Litterarische Besprechungen. 243

Wenn der Verf. auf diese Frage, die nicht streng zu seinem Thema
gehörte, eingehen wollte, so durfte er hier jedenfalls nicht jede Andeutung

auf die Behandlung unterlassen, welche derselben nach den Zeiten
des hl. Thomas zu teil geworden ist. Hat ja doch was Thomas hierüber
lehrt, da er diese Frage nicht ex professo behandelt, sondern nur bei
Lösung von Schwierigkeiten gestreift hat, eigentlich erst durch die
folgende Entwickelung, die seit Bellarmin damit nicht in Einklang zu stehen
scheint, Interesse und Bedeutung erhalten. Bellarmin nämlich, der (de
purg. 1. II. c. 15) den hl. Thomas bezüglich des ersten Teiles der Frage
so versteht, wie auch unser Verf., dafs er nämlich jedes Beten der Seelen
im Fegfeuer für die Lebenden verneint habe, widerspricht dem Aquinaten
ausdrücklich, kritisiert seine Gründe und lehrt, es sei „probabile", dafs
jene Seelen wie für sich, so auch für uns beten. Sie anzurufen freilich
hält auch er für unnütz, da sie nach ihm ohne göttliche Offenbarung, die
für gewöhnlich nicht anzunehmen sei, von unseren Anrufungen und
besonderen Bedürfnissen nichts wissen, aber im allgemeinen, meint er, beten
sie für uns, weil sie im allgemeinen wissen, dafs wir in vielen Gefahren
sind, wie auch wir von ihnen nur im allgemeinen wissen, dafs sie viel
zu leiden haben.

Diese Lehre, dafs die Seelen im Fegfeuer wenigstens im allgemeinen
für uns beten, wird in den theologischen Büchern sehr häufig auf
Bellarmin zurückgeführt oder auch wohl geradezu als die Meinung Bellarmins

bezeichnet, obwohl schon lange vor Bellarmin der Franziskaner
Richard von Middletown ganz dasselbe gelehrt hat (in IV. Dist. 45 a. 7

qu. 2), und auch der hl. Thomas unsers Erachtens so erklärt werden
kann, dafs er nicht dagegen ist. Der ganz plausible Grund für diese
Lehre liegt darin, dafs jene Seelen in der Gnade und Liebe Gottes sind
und mit uns durch das Band, das den ganzen mystischen Leib Christi
umschliefst, verbunden sind. Diese Lehre hat denn auch, namentlich
seit Bellarmin, immer mehr Anhänger gefunden, und ein Widerspruch,
der wirklich Bedeutung gehabt hätte, ist eigentlich nie gegen sie erhoben
worden. Sie kann gegenwärtig als die commuuior sententia der Theologen

bezeichnet werden.
Die Theologen aber, die sich nach Bellarmin mehr als früher mit

dieser Frage befafsten, gingen bald noch weiter und lehrten, was
Bellarmin noch bestritten hatte, dafs man auch mit Nutzen die armen Seelen

um ihre Fürbitte anrufen könne. So viel mir bekannt ist, ist Suarez
der erste gewesen, der dies vorgetragen hat. Der hl. Alfons (Del grau
mezzo délia preghiera p. I c. 1) weifs, dafs es controvers ist unter den
Theologen, ob es nütze, sich den Seelen im Fegfeuer zu empfehlen (se
giovi il raccomandarsi alle anime del purgatorio), und er meint, man
dürfe annehmen, dafs Gott den Seelen unsere Gebete offenbare.
Merkwürdig genug beruft er sich hierfür auf Bellarmin, Sylvius und Gotti,
obwohl alle drei nur lehren, dafs die Seelen im allgemeinen für uns beten,
ein nutzbringendes Anrufen derselben unsererseits aber eben deswegen
verneinen, weil nicht anzunehmen sei, dafs Gott ihnen für gewöhnlich
unsere an sie gerichteten Anrufungen offenbare. Wie es aber auch immer
mit der theologischen Grundlage für diese Meinung sich verhalten möge,
Thatsache ist, dafs die Theologen immer mehr auch darin einig geworden
sind, dafs man die armen Seelen mit Nutzen auch in besonderen Anliegen
anrufen könne.

Ist nun das, was unser Verf. aus dem hl. Thomas herausgelesen,
dafs nämlich die Seelen im Fegfeuer in keiner Weise für uns beten, und
jedes Anrufen derselben unnütz sei, wirklich dessen Meinung? Bellarmin

16*



244 Litterarische Besprechungen.

freilich hat, wie wir schon sahen, bezüglich des ersten Teiles der Frage
dasselbe herausgelesen, und dessen Urteil scheint für manche ohne
weiteres mafsgebend gewesen zu sein, aber Sylvius und der Kardinal Gotti,
zwei sehr bedeutende Erklärer des Aquinaten, haben etwas anderes aus
seinen Worten herausgelesen. Zu den Worten der Summa theologica
II. 2 q. 83 a. 11 ad 3m: „Uli qui sunt in purgatorio, etsi sint superiores
nobis propter impeccabilitatem, sunt tarnen inferiores quantum ad poenas
quas patiuntur, et secundum hoc non sunt in statu orandi, sed magis ut
oretur pro eis", bemerkt Sylvius, der hl. Thomas sage weder, dafs den
Lebenden nicht geholfen werde durch die Fürbitte der Seelen, noch auch,
dafs diese für die Lebenden nicht beten, sondern nur, dafs sie, soweit
die Strafen, die sie leiden, in Betracht kämen, tiefer stehen als wir, und
dafs sie hiernach nicht in statu orandi seien; es sei aber nicht dasselbe
,,non esse in statu orandi" und ,,non orare", wie es auch nicht dasselbe
sei „orare" und „esse in statu orandi", und fährt dann fort; „Si quis
enim detineatur captivus, non bostili, sed amico vel etiam paterno affectu,
hoc ipso, quod detinetur captivus, non est in statu orandi; et tarnen
potest orare tum pro se tum pro aliis etiam cum fiducia impetrandi, si
noverit benevolum affectum ejus, per quem detinetur. Animae vero in
purgatorio detentae sciunt pateruum ac benevolum Dei affectum tum erga
seipsas tum erga nos. Nihil ergo vetat, quomiuus et pro se orent et
pro nobis adhuc viventibus." In supplem. qu. 71 a. 6. Auch von den
andern Thomisten kenne ich keinen, der mit Entschiedenheit die Ansicht
verträte, dafs die Seelen des Fegfeuers auch nicht einmal im allgemeinen
für die Lebenden beteten, wenngleich einige, wie Billuart, bezüglich dessen,
was der hl. Thomas habe sagen wollen, einige Zweifel haben.

Was aber den anderen Teil der Frage angeht, ob wir nämlich mit
Nutzen zu den armen Seelen beten können, so ist wohl ins Auge zu
fassen, was hier der hl. Thomas unter „Beten" (orare) versteht. Er
fafst es als eine religiöse Kulthandlung, die zunächst Gott, und, falls sie
in ihrem vollen, höchsten und vollkommenen Sinne genommen wird, als
actus latriae, Gott allein gebühre. Definiert ja auch der Katechismus
das Gebet als „eine Erhebung des Gemütes zu Gott". Das Gebet, das
an die Engel und Heiligen des Himmels gerichtet wird, hat nach Thomas
nicht ganz die Bedeutung, die das an Gott gerichtete Gebet hat (cf. H. 2

q. 83 a. 4), wie ja auch jeder actus duliae (vel hyperduliae) nicht in
demselben Sinne ein actus religionis ist, wie der actus latriae. Immerhin
aber können wir nach ihm zu den Engeln und Heiligen des Himmels
wirklich „beten" (orare), und das ist ihm etwas ganz anderes, als wenn
wir solche, die noch mit uns auf Erden leben, um ihr Gebet ersuchen.
Von diesen erbitten wir uns Suffragien „non orando", sagt der hl. Lehrer,
sondern „colloquendo" (ibid. ad 3m). Und auf die gleiche Stufe ungefähr
dürfte auch das „Gebet" zu stellen sein, das man etwa an die Seelen des
Fegfeuers richten will. Es darf nicht als einen Akt des cultus duliae
aufgefafst werden, da dieser ausschliefslich den Heiligen des Himmels
gebührt, sondern nur als eine einfache Bitte, wie wir sie auch nicht
orando, sondern colloquendo an die Heiligen richten, die noch mit uns
auf Erden leben, denen wir auch keinerlei religiösen Kult erweisen. „Die
Fürbitte der Seelen des Fegfeuers", sagt ganz richtig Scheeben im Kölner
Pastoralblatt (1883), „welche ihrerseits noch der Fürbitte anderer ebenso
bedürfen, wie die Menschen auf Erden, kann naturgemäfs nur in
ähnlicher Weise angerufen werden, wie die Fürbitte der noch auf Erden
lebenden Heiligen." Wenn also der hl. Thomas lehrt, dafs mau nur zu
Gott primario, und zu den Seligen des Himmels secundario „beten" (orare)



Litterarische Besprechungen. 245

könne, so hat er damit noch nicht behauptet, dafs man die leidenden
Seelen nicht um ihre Fürbitte angehen könne. Dafs man es mit Nutzen
könne, behauptet er freilich auch nicht positiv, ja er scheint es (ibid. 1. c.)
einschliefslich zu verneinen, da er ein Bitten, das colloquendo geschieht,
nur den noch lebenden Mitmenschen gegenüber anerkennt. Aber aus
was für einem Grunde schränkt er dies auf die Lebenden ein? Weil die
Seelen des Fegfeuers nicht erkennen, was wir sagen, und noch weniger,
was wir denken. Könnte diese Schwierigkeit gehoben werden, so spräche
auch nach den Grundsätzen des hl. Thomas nichts dagegen, dafs wir die
leidenden Seelen in ähnlicher Weise wie die noch Lebenden um ihr Gebet
ersuchten, nämlich nicht eigentlich orando, sondern colloquendo. Nun
haben die neueren Theologen (seit dem 17. Jahrhundert) sich bemüht,
diese Schwierigkeit zu beseitigen, indem sie angenommen haben, Gott
oder die Engel übermittelten unser colloquium an die Seelen. Freilich
ist es ihnen bis jetzt noch nicht gelungen, einen vollständig hinreichenden
theologischen Grund hierfür aufzuweisen, da weder die hl. Schrift noch
die apostolische Tradition auch nur die geringste Andeutung hierfür zu
enthalten scheinen, Privatoffenbarungen aber, selbst wenn wir sie zur
Begründung theologischer Sätze verwerten könnten, nur auf Ausnahmefälle

sich beziehen und nichts für das, was allgemein und ordinarie
geschieht, beweisen. Aber wie wäre es, wenn sich diese Schwierigkeit in
anderer Weise, nicht direkt, sondern indirekt heben liefse? Nicht
unzutreffend hat nämlich Albertus (Knoll) a Bulsano gemeint (Iustitutiones
theol. vol. VI. pag. 248): „Necesse non est, ut animae preces nostras in
particulari cognoscant, quia Deus omniscius générales earundem inter-
cessiones benefactoribus ipsarum applicabit.'1 Wenn wir dies annähmen,
so wäre ein Doppeltes gewonnen: 1. Wir hätten für die unter den Gläubigen

weit verbreitete und sich, wie es scheint, immer noch mehr
verbreitende Praxis, sich der Fürbitte der Seelen des Fegfeuers, und zwar
auch bezüglich ganz bestimmter Anliegen und Bedürfnisse, zu empfehlen,
ein theologisches Fundament gefunden, das in sich haltbarer zu sein
scheint, als die Annahme einer jedesmaligen Offenbarung, das aber auch
mit der Art und Weise, wie die Gläubigen diese Praxis üben, aufs beste
harmoniert. Denn was thun diese? Verrichten sie etwa lange Gebete zu
den armen Seelen? Davon ist uns nichts bekannt, und ich glaube, gewifs
sein zu können, dafs das nirgends geschieht. Wohl aber empfehlen sie
ihre Anliegen kurz den armen Seelen und fangen dann an, recht viel
für dieselben zu beten oder auch andere gute Werke für sie zu
verrichten, um durch die Fürbitte derselben Hilfe in der betreffenden Sache
zu erlangen, so dafs also in der Praxis der Gläubigen selbst die
Anrufung der armen Seelen mehr ein Beten für sie, als ein Beten zu
ihnen ist. 2. Der zweite Vorteil, den diese Auffassung gewährt, liegt
darin, dafs so nicht jede Kontinuität mit den älteren Theologen, welche
diese Frage behandeln, verloren geht. Bei der Annahme einer
jedesmaligen Offenbarung unserer Gebete geht sie entschieden verloren, da
nicht blofs Bellarmin, sondern auch die folgenden Theologen dies durchweg

bestreiten, und zwar auf Gründe hin, gegen welche die allmählich
schüchtern auftretende und ganz wie ein recht wohlfeiles und oberflächliches

Auskunftsmittel aussehende Annahme einer solchen jedesmaligen
Offenbarung nichts Gleichwertiges aufweisen konnte. Dafs diese Kontinuität

aber bei unserer Auffassung nicht verloren geht, dürfte aus unserer
obigen Darstellung hinlänglich hervorgehen. Wir dürfen, wie uns scheint,
annehmen, dafs alle die Theologen, welche seit Bellarmin einerseits ein
Beten der armen Seelen für die Lebenden im allgemeinen behaupteten,



246 Litterarische Besprechungen.

ein Beten jener aber für die besonderen Bedürfnisse dieser nur deshalb
verneinten, weil die Seelen keinerlei Kenntnis von diesen besonderen
Bedürfnissen hätten, gern uns beistimmen würden, wenn wir ihnen unsere
Lösung vorlegten. Denn wenn die Seelen im allgemeinen für uns beten
und zwar, wie wir doch annehmen müssen, mit Erfolg, wo soll denn
dieser Erfolg schliefslich sich zeigen, als in den konkreten Bedürfnissen,
in denen wir uns befinden? Und wer soll diesen Erfolg für unsere
individuellen, konkreten Bedürfnisse und Anliegen flüssig machen, als
derjenige, der mit seiner Vorsehung alles umspannt? Und weil diese Art
und Weise, das Gebet der armen Seelen für unsere besonderen Anliegen
fruchtbar zu machen, darauf hinauskommt, dafs es doch viel mehr ein
Beten für die armen Seelen als zu ihnen ist, so scheint unsere
Auffassung auch mit der des hl. Thomas aufs beste übereinzustimmen, ja
die kurzen Worte des Aquinaten: „Illi qui sunt in purgatorio sunt
[nobis] inferiores quantum ad poenas quas patiuntur, et secundum hoc
non sunt in statu orandi, sed mag is ut oretur pro eis", scheinen uns
den wirklichen Sachverhalt, wie er nach unserer Auffassung ist, ganz
vortrefflich auszudrücken. Das „magis" hier nicht im comparativischen,
sondern im adversativen Sinne zu nehmen, so dafs es für potius stände,
dafür liegt hier auch nicht der geringste Grund vor.

Wir sind auf diese Frage über das Beten der Seelen des Fegfeuers
für die Lebenden etwas ausführlicher eingegangen, als es sonst in einer
Recension zu geschehen pflegt, nicht nur, weil wir hier die Lehre des

angelischen Lehrers anders verstehen, als der Verf., sondern auch noch
aus einem anderen Grunde. Das Hochwürdige Ordinariat von Seckau
nämlich, welches dem Werke die kirchliche Druckerlaubnis erteilt hat,
hat vom Verf. verlangt, dafs er dem, was er als Lehre des hl. Thomas
über diese Frage vorträgt, die Bemerkung hinzufüge, „bodie communiorem
theologorum sententiam docere, animas purgatorii pro vivis orare, nec
frustra ab iis invocari". Dafs wir bezüglich dieses Sachverhaltes mit
dem kirchlichen Censor fibereinstimmen, geht aus unserer bisherigen
Darstellung hervor. Im übrigen haben wir bezüglich der Opportunität
dieses Schrittes der kirchlichen Behörde hier keinerlei Urteil abzugeben,
sondern nur in theologisch-wissenschaftlicher Hinsicht das Werk des Verf.
zu beurteilen. Das Hochwürdige Ordinariat wird seine Gründe gehabt
haben, die es bewogen haben, von einem Rechte Gebrauch zu machen,
das ihm ohne Frage zustand. Wenn es die in Rede stehende communior
sententia theologorum recentiorum in solcher Weise in Schutz nehmen
zu müssen glaubte, so haben wir Theologen darin einen weiteren Beweis
dafür zu erblicken, dafs diese „communior sententia" „sich immer mehr
in der Kirche befestigt. Je mehr sie zur allgemeinen Überzeugung wird,
desto mehr tritt an uns die Aufgabe heran, das theologische Fundament,
auf welchem diese Meinung und Praxis beruht, sicher zu stellen und mit,
den Aussprüchen der älteren Theologen soweit als möglich in Einklang
zu bringen. Der Verf. aber hat dadurch, dafs er sich dem Verlangen
pietätsvoll gefügt hat, den Wert seines Buches nicht herabgemindert,
sondern ihn insofern erhöht, als wir nunmehr gewifs sein dürfen, dafs
dasselbe nicht nur nichts enthält, was gegen das kirchliche Dogma oder
gegen die communis oder communior sententia der Theologen überhaupt,
zu denen doch auch die mittelalterlichen gehören, verstiefse, sondern
nicht einmal etwas, was mit der communior sententia der heutigen Theologen

unvereinbar wäre.
Bezüglich der folgenden Fragen über den in der Kirche

niedergelegten Verdienstschatz und über den Ablafs wird uns die Lehre des



Litterarische Besprechungen. 247

hl. Thomas gut und klar vorgelegt. Mancher Leser dürfte sich hier
wundern, wenn er sieht, wie eingehend der hl. Lehrer diese Materie schon
behandelt hat. Und mit welcher Umsicht und Vorsicht er sie behandelt
hat, tritt namentlich bei der letzten Frage hervor, mit der ja auch später
das Konzil von Trient sich zu befassen hatte: ob die Ablässe dem
christlichen Volke nützlich seien.

Wir wünschen dem Herrn Verfasser von ganzem Herzen Glück dazu,
dafs er sich den grofsen Aquinaten bei seinen Studien zum Führer
gewählt hat; wir möchten ihn bitten und recht kräftig ermuntern,
fortzufahren, solche Punkte der thomistischen Lehre, welche verdienen, wieder
mehr in den Vordergrund zu treten, auch fernerhin zum Gegenstande
besonderer Publikationen zu machen, dabei aber doch auch auf den Widerspruch

oder die Anerkennung, welche dieselbe im Laufe der Jahrhunderte
gefunden hat, wenigstens kurz einzugehen. Und noch mehr Dank würde
der Verfasser ernten, wenn er mit einem solchen Ausblick auf die Ent-
wiekelung der auf den hl. Thomas folgenden Zeit einen Rückblick auf
die Zeit, die vor ihm verflossen ist, verbinden wollte. Denn der hl. Thomas
gleicht in der That einem Brennpunkte, der das Licht der heil. Väter in
sich gesammelt hat, um es über die folgenden Jahrhunderte wieder zu
ergiefsen. Wir wünschen uns daher solche Monographien, in welchen
die thomistische Lehre nach den Worten ihres Urhebers selbst vorgelegt,
mit der Lehre der Väter verglichen und in ihrem Einflüsse auf die
folgenden Generationen verfolgt werde, damit so nicht nur ihr Inhalt sich
vor uns entfalte, sondern auch ihre ganze Bedeutung in gebührender
Weise hervortrete und gewürdigt werde.

Münster i. W. Dr. B. Dörholt.

Thomistes et Molinistes. Répliqué à la „courte réponse" du
R. P. Frins S. J. au livre du R. P. Dummermuth 0. P.

„Defensio doctrinae S. Thomae Aq." par le P. H. Sis-
.schop O. P. Paris, Bureaux de la „Revue Thomiste", 1896.

Wir machen gern den Leserkreis des Jahrbuches auf diese Broschüre
aufmerksam. Sie ist der Abdruck eines Artikels der Revue Thomiste.
P. Frins hatte in den „Etudes religieuses", da eine sachliche Antwort
auf die „defensio doctrinae S. Thomae" nicht möglich war, die Person
P. Dummermuths angegriffen. „P. Dummermuth habe das Recht verloren,
dafs man ihm glaube"; „seine Auseinandersetzungen seien nichts wie
gehässige Wortklaubereien"; „es sei unehrlich, seinen Gegner zu
beschuldigen, er verdrehe die Texte"; „durch Parteigeist verblendete
Personen suche P. D. sich als Zeugen beleidigender Anklagen aus" u. s. w.

P. Bisschop hatte es verhältuismäfsig leicht, auf solche Invektiven
mit glücklicher Laune und grofsem Geschick zu erwidern und damit die
Verteidigung seines verehrten Lehrers zu einer glänzenden zu machen.
Wer in solchem Stile antwortet, wie P. Frins, zeigt schon dadurch, dafs
er auf dem Felde der ernsten Wissenschaft keine Lorbeeren mehr erhofft.
P. F. rechnet es dem P. D. als Verbrechen an, dafs derselbe contre les
hommes éminents unter den Molinisten, wie Suarez, Vasquez, Ripalda den
Vorwurf erhebt, sie hätten sich Textverdrehungen und Textfälschungen
zu Schulden kommen lassen. Also diese hommes éminents darf man nie,
auch wenn es noch so begründet erscheint, angreifen. Es geht in unserem
Falle, wie sonst: Wenn diese Autoren angreifen, so meinen sie, jeder
müfste sich das gefallen lassen; werden sie angegriffen und ihre Unwahr-



248 Litterarische Besprechungen.

heiten als solche nachgewiesen, so schreien sie über Verfolgung. Im
allgemeinen sind diese hommes éminents nur éminents, wenn man sie von
ferne und oberflächlich betrachtet. Werden die „hervorragenden Autoren"
der Molinisten in der Nähe besehen, so verliert man alle Achtung vor
ihrer Weisheit. P. D. hat in einem Punkte es gewagt, von der
wissenschaftlichen Kampfesweise der Suarez, Vasquez, Adam, Meyer u.
ähnlicher Autoren den Schleier in etwa zu heben. Das erhaltene Bild war
allerdings nicht schön. Widerlegen kann man nicht. Da „hat P. D.
alles Recht verwirkt, dafs man ihm glaube"; „Gehässigkeit allein hat
ihn geleitet", denn Wahrheitsliebe kann ja nur bei den Molinisten sein.
Dafs P. F. keine andere Antwort hat, darauf kann P. Dummermuth als
Autor stolz sein. Wegen der geistreichen und doch gründlichen Art und
Weise, die „courte réponse" des P. F. abzuthun, ist P. Bisschop zu
beglückwünschen.

Dr. C. M. Schneider.

Theodor Zahn, Epiktet und das Christentum. Rede, beim
Antritt des Prorektorats der Universität Erlangen gehalten.
2. Aufl. Erlangen, 1895.

Es ist nicht das erste Mal, dafs der Versuch gemacht wird,
einzelne Lehren Epiktets oder gar sein ganzes System für das Christentum
in Anspruch zu nehmen. Fabricius hat in der Epiktetbiographie seiner
Bibl. Gr. die hierhergehörige ältere Litteratur zusammengetragen. Ein
Verweis auf letztere wäre u. E. vor allem am Platze gewesen; sonst
bleibt dem Unkundigen der Eindruck, als habe man es mit einer ganz
neuen Idee zu thun, oder als sei das im übrigen sehr sorgfältig
zusammengetragene Material allein dem Fleisse Prof. Zahns zuzuschreiben.
Die Broschüre enthält eine Reihe hochinteressanter Ausführungen, welche
auf sehr viele mit der neutestamentlichen Exegese hesser als mit der
Philosophiegeschichte vertraute Recenseuten blendend gewirkt haben.
Zahn will zeigen, dafs biblische Einflüsse, eine gewisse Kenntnis der
christlichen Litteratur bei Epiktet nachweisbar seien. Der Beweis mufs
leider als mifslungen bezeichnet werden. Die hauptsächlichsten
Argumente hat bereits Paul Wendland in Harnack-Schürers ThLZ (19. Sept.
1895) genügend widerlegt. In der That ist sowohl die Methode Zahns
verfehlt, als auch dessen Kenntnis der stoischen Philosophie um die
Wende des ersten Jahrhunderts eine unzureichende. Unter diesen
Voraussetzungen gelesen, enthält Zahns Rede eine Reihe recht anregender
Gedanken und wird viele auf bisher weniger beachtete, aber darum nicht
minder wichtige Thatsachen der Philosophie — und Kirchengeschichte
aufmerksam machen, weshalb wir sie zur Lektüre nur bestens empfehlen
können.

dz. Pompei. Wehofer.

Bibliotheca Thomistica. Sancti Thomae Aquinatis Compen¬
dium Tlieologiae. Text mit Übersetzung und Anmerkungen
von Dr. Friedrich Abert, Prof. der Theologie an der
Universität Wiirzburg. Würzburg, Göbel, 1896.

Mit vorliegendem Compendium wird unter dem Titel „Bibliotheca
Thomistica" die Herausgabe einer systematisch geordneten Reihenfolge
von weniger zugänglichen Werken des Doctor Angelicus eröffnet. Sie



245»

sollen für das theologisch-philosophische Studium ungefähr dasselbe leisten,
wie Ausgaben von Meisterwerken der Kunst für das Kunststudium. Zu
dem Zwecke wird neben dem lateinischen Urtexte die deutsche
Ubersetzung mit kurzen Erklärungen geboten. So wird denn nach dem
dringenden Wunsche des hl. Vaters die Lehre des Aquinaten aus ihren
Quellen selbst geschöpft; und sind diese Textausgaben wohl geeignet,
ihren Teil zur Kenntnis und Verbreitung der Lehre des hl. Thomas
beizutragen. Papst Leo XIII. hat deshalb auch das Compendium laut
Handschreiben sehr wohlwollend aufgenommen, deu Herausgeber ermuntert,
die Bibliotheca Thomistica fortzuführen und dazu ihm den Apostolischen
Segen erteilt.

Die Einleitung bestimmt näher das Ansehen des hl. Thomas
denen gegenüber, welche ihm zu viel oder zu wenig Bedeutung beimessen.
Seinem Lehrsystem wird unter allen Richtungen des wissenschaftlichen
Denkens die führende Rolle zuerkannt wegen der Allseitigkeit, Universalität

und Katholieität seiner Auflassung, sowie der weitreichenden Kraft
seiner Principien. Die wirkliche Lehre des Aquinaten ist weit
entfernt von den Fehlern der niedergehenden Spätscholastik, keineswegs
einseitig und engbegrenzt und hemmt durchaus nicht die Freiheit der
Bewegung. Die Vorurtheile gegen dieselbe erweisen sich als durchaus
unbegründet. Gerade das Compendium Theologiae wurde an erster
Stelle ausgewählt, weil es trotz seiner Kürze ein relativ vollständiges
theologisches System darstellt. Der mit der gedrängten Darstellung
verbundenen Dunkelheit wurde dadurch vorzubeugen gesucht, dafs allen
jenen theologischen Terminis, welche für unser modernes Denken die
gröfsten Schwierigkeiten bieten synonyme Ausdrücke und Umschreibungen

beigefügt sind, sowie hingewiesen worden auf Stellen in andern
Werken des Aquinaten, in welchen er dieselben ausführlicher erklärt und
bestimmt; insbesondere wurden dabei die betreffenden Parallelstellen der
beiden Summen, welche am meisten verbreitet sind, citiert. Wo über
eine der behandelten Lehren eine dogmatische Entscheidung vorhanden,
wird dieselbe kurz beigefügt, damit der Leser leicht im stände sei, das,
was Dogma, und das, was blofs Sache der wissenschaftlichen Diskussion
ist, auseinanderzuhalten. Bezüglich der äusferu Form erlauben wir uns
gleich hier für die folgenden Bände einen Wunsch auszusprechen. Die
Übersetzung würde wohl praktischer dem Original gegenüber, entweder auf
derselben oder auf der anliegenden Seite stehen, wie in der Petz sehen
oder Loch sehen Ausgabe des Konzils von Trient, nicht unterhalb des
Textes, aber nur die nackte, fliefsende und doch möglichst wortgetreue
Übersetzung; die Anmerkungen, Erklärungen u. dgl. kämeu alle unter
den Text und die Übersetzung. Dadurch fielen die vielen hinderlichen
Klammern weg zum Besten der Klarheit und Übersichtlichkeit.

Bezüglich des Endzieles der vernünftigen Kreatur (104. Kap.)
betont Abert mit Recht dessen Einzigkeit. Durchaus widersinnig ist
es, von zwei verschiedenen Endzielen zu reden, von einem natürlichen
und über dieses hinaus von einem übernatürlichen. Nur das mit
übernatürlichen Mitteln erreichbare und insofern übernatürliche Ziel ist Endziel

der vernünftigen Kreatur; denn nur dieses, die Anschauung Gottes,
kann die vernünftige Kreatur wahrhaft glücklich machen. Innerhalb der
Grenzen der Natur gibt es für uns kein Endziel und keine Seligkeit. Die
moderne Unterscheidung zwischen natürlichem und übernatürlichem Endziel

bringt notwendig die andere mit sich von natürlicher und übernatürlicher

Seligkeit. Die menschliche Natur bat keinen rein natürlichen
Endzweck und darum auch keine rein natürliche Seligkeit; sie steht



250 Litterarische Besprechungen.

dafür viel zu hoch. Von vornherein ist der mit der vernünftigen Natur
gegebene (letzte) Endzweck des Menschen die Anschauung Gottes, welche
allerdings nicht mit natürlichen Kräften erreicht werden kann, sondern
nur mittels der Gnade. Wer näheres wünscht, den verweisen wir auf
die Ausführungen Schneiders im Jahrbuche Bd. IV, VIII, IX, sowie in
Übersetzung der Summa Bd. 5, Kap. 1—5 (Überleitungen); Bd. 8, 1.

Unterabteilung, 2. Kap. § 2, S. 218 ff.; Bd. 11, 4. Teil, 1. Kap. § 3,
Nr. 156 ff., S. 886 ff.; Bd. 12, Einleitung, § 1, S. V ff.

Beim 224. Kapitel „Die Heiligung der Mutter Christi" fauden
wir Schneiders Lösung der Frage, ob St. Thomas die unbefleckte
Empfängnis gelehrt oder bekämpft habe, mit keinem Worte erwähnt; obwohl
derselbe doch Morgotts Meinung in manchen Punkten berichtigte (vgl.
kurz: Übersetzung, Bd. 9, S. 236—241), und S. IV des Compendium
letztere Übersetzung (der Summa theologica) ausdrücklich „eine auf
eingehenden Studien ruhende" genannt wurde. Noch im 1. Hefte
des XI. Bandes unseres Jahrbuches (S. 99—119) legte Schneider, bei
Gelegenheit der Kritik über P. Christian Pesch, S. J., Praelections dog-
maticae, Tom. 3, seine Lösung näher dar gegenüber den Vermittlungsversuchen

von Dörholt (Jahrbuch X. Bd., S. 433—156 : „Zur mittelalterlichen

Kontroverse über die unbefleckte Empfängnis"). Wie Dörholt,
Gutberlet-IIeinrich, Pesch, scheint uns auch Altert vom äufsern Wortlaut
im Texte des hl. Thomas sich haben täuschen lassen. Was Schneider
stets in seinen diesbezüglichen Ausführungen (siehe insbes. Bd. 8 der
Übersetzung, und „Erwiderung auf Többe") entschieden betont, ist der
Inhalt des Terminus „peccatura originale" bei Thomas und den grofsen
Scholastikern, wie bei Augustinus ein anderer, als heutzutage. Sie fassen
die Erbsünde rein als Natursünde, wenn sie auch Maria in derselben
empfangen sein lassen. Überall aber schliefsen sie von der Person
Märiens die Folge der Natursünde, die absentia gratiae sanctittcantis, die
„vera et propria ratio peccati" des Kouzils von Trient, aus.

St. Thomas zeigt uns den Weg zur rechten Lösung im 196. Kapitel.
Es handelt sich da um den Schuldcharakter des Mangels der ursprünglichen

Gerechtigkeit (Urgerechtigkeit, originalis justitia) bei den
Nachkommen Adams. St. Thomas weist nun zur Hebung der Schwierigkeit
hin auf den Unterschied zwischen Person und Natur: „haec quaestio
de facili solvitur, si distinguatur inter personam et naturam". Näher
heifst es dann nach einem gemachten Vergleiche: „Per hunc igitur modum
defectus originalis justitiae est peccatum naturae, inquantum
derivatur ex iuordinata voluntate primi principii in natura hutnana
scilicet primi parentis, et sie est voluntarium habito respectu ad naturam,
voluntate scilicet primi principii naturae: et sic transit in omnes,
qui ab ipso naturam humanam aeeipiunt, quasi in quaedam
membra ipsius; et propter hoc dicitur originale peccatum, quia per ori-
ginem a primo parente in posteros derivatur: unde cum alia peccata,
scilicet actualia, immediate respiciant personam peccantem, hoc peccatum

directe respicit naturam. Nam primus parens suo pcccato
infecit naturam, et natura infecta inficit prrsonas filiorum, qui
ipsam a primo parente suseipiunt." Die Erbsünde ist ihrem Wesen nach
der Mangel der Urgerechtigkeit und als solcher Sünde der Natur.
Abert klammert ein in der Übersetzung „nicht der Einzelperson als
solcher". Diese Natursünde nun geht über auf alle, welche von
Adam die menschliche Natur empfangen, und bezieht sich unmittelbar
auf die Natur und erst hiedurch auf die Person, wie Abert wiederum
richtig bemerkt. Der Stammvater verdarb durch seine Sünde die



Litterarische Besprechungen. 251

Natur; und die so verdorbene Natur verdirbt die einzelnen
Personen.

So oft St. Thomas in seiner Lehre von der Heiligung Marias von
dieser sagt, sie sei in der Erbsünde empfangen, bedeutet dies also nach
der vorhin gegebenen Erklärung nichts anderes, als Maria habe die
natura infecta von Adam geerbt. Diese eben ist nach dem Aquinaten,
genau bestimmt, das debitum contrahendi peccatum originale, welches
irgendwie auch die Neueren allgemein Maria zuerkennen. Hätte Maria
wie Adam das donum integritatis (d. i. natura intégra) gehabt, — vgl.
Gntberlet-IIeinrich, 7. Bd., S. 467 unten — dann wäre sie nicht erlösungsbedürftig

gewesen, ebensowenig wie Adam vor dem Sündenfalle. Maria
hatte mit der natura infecta die Erbsünde als Natursünde und damit die
Möglichkeit, die potentia ad abesse gratiae; dieses abesse gratiae trat
aber für ihre Person nie wirklich ein. Als Natursünde steht die
Erbsünde nicht im geraden Gegensatze zur heiligmachenden
Gnade. Der hl. Thomas sagt (III, dist. 3, qu. 1, a. 1, sol. 1, ad 2um)
ausdrücklich: „Gratia sanctificans non omnino directe oppo-
nitur peccato originali, sed solum prout peccatum originale
personam inficit; est enim gratia perfectio personalis, peccatum vero
originale est vitium naturae." Scotus (II, dist. 32, ad finem)
stimmt damit ganz überein, wenn er behauptet: „privatio justitiae
original is potest stare cum gratia, et ita licet gratia detur, manet
tarnen peccatum originale, nisi dicatur quod praecise solvitur debitum
habendi justitiam originalem (i.e. transit reatu, remanet actu). Non
repugnant carentia justitiae originalis (i. e. peccatum originale
secundum essentiam) absolute loquendo, et gratia pro statu isto;
repugnant tarnen inquantum illa carentia est culpa avertens a tine ultimo"
(St. Thomas : sed solum prout peccatum originale personam inficit).
Spricht St. Thomas bei Maria von einer contractio peccati originalis, so
hat er stets nur die Natur, nie die Person, im Auge. Darum sagt er
auch (IV de malo a. 3, ad 2»m) klar und deutlich: „Cum peccatum
originale sit peccatum naturae, non pertinet ad animam nisi inquantum
est pars humanae naturae: humana autem natura fuit originaliter
in Adam secundum aliquam partem sui, scilicet secundum carnem, et
secundum dispositionem ad animam; et secundum hoc dicitur homo in
Adam peccasse peccato originali." Als forma corporis nun ist die Seele

pars humanae naturae. Dafür legt auch Scotus Zeugnis ab, wenn er
a. a. 0. (ad argumenta 3. quaest. in oppositum) sagt: „Patet, quia aucto-
ritates, quae dicunt quod anima inficitur a carne, sunt iutelligendae
modo praedicto, inquantum scilicet anima est forma carnis, ex
quarum unione résultat lilius Adae; qui est debitor habendi justitiam,
qua caret." Als forma carnis ist die Seele terminus generationis
(conceptions); denn nicht Fleisch wird empfangen, sondern ein Mensch,
nach Job 3, 3: „Conceptus est homo". St. Bonaventura sagt: (III,
dist. 11, a. 2, qu. 1, ad 7"m) „conceptio naturam determinatam con-
cernit"; (II, dist. 7,'p. 2, a. 2, qu. 1, ad 4"«i) „proprie loquendo, forma
non generatur, sed compositum. Cum enim producitur forma, non
producitur in se, nec per se, sed ut in materia, et sie facit compositum,
et ad illud terminatur generatio. Nihilominus generatio, vel produetio
naturalis, respicit compositiouem principaliter gratia formae"; (III, dist. 8,
a. 1, qu. 2, ad 4") „etsi sola pars hominis traducatur, videlicet caro,
nihilomnus tarnen totus homo dicitur nasci et generari, pro eo quod
intentio naturae non terminatur ad alteram partem per se, sed prout
habet conjungi et perfici ex altera. Et ideo totus homo dicitur natus,



252 Litterarische Besprechungen.

quamvis tantum ex altera parte traducatur, non enim intendit homo
generare caruem. sed hominem." Die auch von Dörholt a. a. 0.
gemachten Schwierigkeiten fallen, wenn unterschieden wird zwischen der
Seele als terminus generationis, also zur gesamten Menschennatur
gehörig, und zwischen der Seele, insoweit sie selbständig für sich besteht,
die Persönlichkeit mit sich bringt und von Gott geschaffen ist. Im
letzteren Sinne spricht das Dogma, im ersteren St. Thomas in III, dist. 3
u. III, qu. 27. Wenn er auch im 224. Kap. redet von einer Heiligung
post infusionem animae, so bezieht sich das auf die emuudatio
carnis; ,,gratia sanctificationis per prius in anima radicatur, nec ad corpus
potest pervenire nisi per animam." St. Bonaventura stellt (III, dist. 3,
p. 1, a. 1, qu. 1) ausdrücklich die Frage: Utrum caro Virginia sancti-
ticata fuerit ante animationem, und kommt zu demselben Resultate wie
St. Thomas. Post conceptionem, post infusionem animae, post
animationem fand die alligatio fomitis statt kraft der in die Seele ausgestreuten
Gnadenfülle. Zuerst mufs ja der Feind da sein, ehe er bekämpft wird.

Um nicht zu weitläufig zu werden, schliefsen wir hiermit unsere
Bemerkungen und wünschen sehnlichst mit dem Herausgeber, die Biblio-
theca Thomistica möge dazu beitragen, dafs auf dem Gebiete der kirchlichen

Wissenschaft durch das eingehende Studium der Originalwerke
des gröfsten Meisters derselben der echt wissenschaftliche Geist
immer mehr erstarke zum Heil für die Gesamtkirche und für die ganze
menschliche Gesellschaft.

Räppele, Würzburg.
P. Joseph us a Leon is sa, O. M. Cap.

Otto Willmann, Geschichte des Idealismus. 2. Hand : Der
Idealismus der Kirchenväter und der Realismus der
Scholastiker. Braunschweig, F. Vieweg u. Sohn,

I. Gleichzeitig mit der fünften „wohlfeilen und vollständigen'- Auflage

von F. A. Langes Geschichte des Materialismus, welche Prof.
Hermann Cohen herausgibt (Leipzig, Baedeker, 1896), ist auch der zweite
Band von 0. Willmanns Geschichte des Idealismus erschienen, den
wir in diesem Jahrbuch (XI, 501) schon augezeigt haben, aber wegen
seiner Bedeutung noch näher besprechen müssen ; denn mit Recht sagt
R. v. Kralik (Öst. Litteraturblatt V, 358): „Das Werk ist ein Leuchtturm
der Wissenschaft, das Ideal einer geschichtlichen Behandlung der
Philosophie." Das Erscheinen dieser beiden philosophiegeschichtlichen Werke
ist symptomatisch für den Zustand der modernen Philosophie.
Versteht man unter dem vieldeutigen Worte „Idealismus" mit Willmann jene
Weltbetrachtung, welche das Gegebene aus idealen, übersinnlichen Prin-
cipien erklärt (vgl. Falckenberg, Gesch. der neueren Philosophie, 1892,
S. 508 n. 1), so ist der Materialismus sein Gegensatz. In diesen Gegensätzen

kommt der alte Streit zwischen Realismus und Nominalismus zum
Ausdruck. Der Realismus, der nach dem heutigen Sprachgebrauche
Idealismus genannt wird, hält fest an den Ideen, welche der Nominalismus
leugnet. Der Materialismus aber ist, wie Spicker sagt (Die Ursachen des
Verfalls der Philosophie, 1892, S. 52): „nichts als metaphysiche Spekulation,

welcher die äufsere Empirie nur scheinbar eine solidere Unterlage

bietet als die innere dem Spiritualismus" : und in ihm erscheint das
Resultat der schon vom Nominalismus vorbereiteten und durch Descartes
und Kant vollendeten subjektivistischen Entwickelung der neueren Philo-



Litterarische Besprechungen. 253

sophie: ihr Stammbaum geht bis auf jene Neuerer innerhalb der
Scholastik hinauf, welche den Abfall von der alten thomistischen Schule, der
Schule des echten Idealismus, verursachten. Zwei grundsätzlich
verschiedene Weltanschauungen stehen sich so gegenüber, wie in der
Weltgeschichte civitas Dei und civitas terrena sich bekämpfen, deren Gegensatz

Augustinus so tief erfafst hat : „Fecerunt itaque civitates duas
amores duo, terreuam scilicet amor sui usque ad contemptum Dei, coele-
stem vero amor Dei usque ad contemptum sui." (Civ. Dei 14, 28. cf. 15, 1.)
Amor sui ist das treibende Princip des Materialismus: denn der
theoretische Materialismus wurzelt und gipfelt im ethischen. (Gruber, Art.
Materialismus in Wetzer u. Weltes Kirchenlexikon, 2. Aufl. VIII, 1003.)
Er kann seinen epikuräischen, hedonischen Charakter niemals verleugnen.
Darum gerade ist er „der granitne Fels, auf welchem der Socialismus
ruht", wie Dietzgen (Die Religion der Socialdemokratie, 1875, S. 40) ihn
nennt. (Vgl. H. Pesch, Die Philosophie des wissenschaftlichen
Socialismus: Laacher Stimmen, 1891, II, 258 ff.) Positivismus, Agnosticismus,
Kriticismus sind seine Verwandten, seine letzte Konsequenz ist der
Nihilismus: Quod itaque diximus hinc extitisse civitates duas diversas inter
se atque contrarias, quod alii secundum carnem, alii secundum spiritum
viverent; potest etiam isto modo dici, quod alii secundum hominem, alii
secundum Deuni viverent. (Augustin., Civ. Dei 14, 4. cf. ib. c. 9.) Der
Idealismus im angegebenen Sinne ist aber Philosophie in ihrer
vollsten Bedeutung als ursächliche Erklärung der Weltordnung und
deshalb die wahre Philosophie und darum die Weisheit selbst, wie Thomas
von Aquin es darlegt: haec est ultima perfectio, ad quam anima potest
pervenire secundum philosophos, ut in ea describatur totus ordo universi
et causarum eius. (Qu. de ver. 2 a. 2. cf. S. c. gent. 1, 1. Ethic. 1 lect. 1.)
So ist der Gegensatz, welcher im Idealismus und Realismus seinen Höhepunkt

erreicht, der Gegensatz zwischen Philosophie und Pseudophilosophie,

Weisheit und Irrtum, Wahrheit und Lüge.
Inmitten des Verfalls, in wechem die Philosophie der Gegenwart

sich befindet, und in der Hoffnungslosigkeit, welche die Geister ergriffen
hat, ist die geschichtliche Darstellung der beiden Weltanschauungen
als ein erfreuliches Zeichen anzusehen, dafs die moderne Philosophie sich
wenigstens der weltgeschichtlichen Gegensätze voll bewufst wird. Um
nur eine Stimme aus der Gegenwart anzuführen, hören wir das Facit,
welches die neueste Darstellung der Philosophiegeschichte zieht. Friedrich
Kirchner (Gesch. der Philosophie, 3. Aufl., Leipzig 1896, S. 427) gibt
dem Gefühle der Wehmut Ausdruck, „dafs die angestrengte Arbeit so
vieler Denker so wenig absolut Sicheres ergeben habe", und empfiehlt
die Resignation: „Auch unsere Zeit", so schliefst er, „wird ihre
Antwort zu finden wissen," nämlich auf die alten Fragen der Philosophie:
was, woher, wohin? „Nur dafs sie zwei Einseitigkeiten vermeide: den
absoluten Idealismus und den krassen Materialismus! Zwischen diesen
Klippen hindurch scheint der Weg zu gehen, den wir wandeln müssen."
Wenn daher Willmann gerade der Geschichte des Materialismus seine
Geschichte des Idealismus gegenüberstellt, so ist das ein Zeichen dafür,
dafs die tieferblickenden und ernsteren Geister den Weg zur Rückkehr
in die Burg der Wahrheit finden werden. Selbst Langes Werk deutet
darauf hin: denn der Verfasser der Geschichte des Materialismus ist trotz
seiner kantianischen Principien, die ihn vom Idealismus entfernen müssen,
wenigstens in gewisser Hinsicht selbst ein Verteidiger desselben geworden.
Auch ihm erscheint der Materialismus unfruchtbar und unlialtbar als
Princip, System und Weltanschauung, aber dennoch hält er ihn für nützlich



Litterarische Besprechungen.

und unentbehrlich als Methode und will ihn durch den formalen
Idealismus ergänzen. (Falckenberg, Gesch. der neueren Phil., S. 489.)
So kommt er aber selber nicht von Kant los, mit dem er im Fahrwasser
des Nominalismus treibend darin übereinstimmt, dafs die Erkenntnis ganz
auf das Gebiet des Sinnlichen beschränkt sei. Den Ideen, die er doch
zu Hilfe ruft, legt er zwar unerschütterliche Gewifsheit, aber keine
wissenschaftliche Wahrheit, sondern nur einen praktischen Charakter und
einen moralischen Wert bei, leidet aber nicht, dafs sie zu Erklärungsgründen

gemacht werden dürfen. (J. B. Erdmann, Grundrifs der Gesch.
der Phil., 4. Aufl., 2. Bd. 1896, S. 759.) Der verstorbene Geschichtschreiher

des Materialismus beginnt sein Buch mit dem Satze : „Der
Materialismus ist so alt als die Philosophie, aber nicht älter." Damit
will er zweierlei sagen: einmal, dafs der Materialismus keinen Gegensatz
gegen das philosophische Denken schlechthin bildet; ferner dafs die
philosophische Spekulation selbst zu den Ursachen jener Weltanschauung zu
rechnen ist. (Lange, a. a. 0. S. 123.) Er glaubt weiter behaupten zu
müssen, dafs „die natürliche Auffassung der Dinge in den ältesten
Kulturperioden stets in den Widersprüchen des Dualismus und in den
Phantasiegebilden der Personifikation befangen" blieb: „mit dem Beginn
des konsequenten Denkens ist aber auch ein Kampf gegeben gegen die
traditionellen Annahmen der Religion". Aber er mufs zugeben, dafs „die
Religion in den ältesten Grundanscbauungen wurzelt, die in unverwüstlicher

Kraft von der ungebildeten Menge immer wieder neu erzeugt
werden", obwohl er jene Grundanschauungen roh und widerspruchsvoll
findet. (S. 1.) Es ist dies immerhin ein für die Geschichte des Idealismus
wertvolles Zugeständnis. Wenn daher PI. Cohen den „heifsen,
unerschütterlichen Glauben" des Verfassers „au menschliche Wahrheit"
preist, so zeigt er uns, was Lange eigentlich ist, — der Geschichtschreiber
der philosophia terrena.

Der Geschichtschreiber des Idealismus dagegen, dessen Werke wir
diese Zeilen widmen, weist aus den Quellen nach, dafs der Idealismus
älter ist als sein Gegenpart, und dafs seine Wurzeln in einer vorgeschichtlichen

Weisheit zu suchen sind, wobei er mit gründlicher Sachkenntnis
und philologisch geschulter Erklärungskunst dennoch grofse Zurückhaltung

und noch gröfsere Bescheidenheit verbindet und so eine objektive
Darstellung gibt, welche wohl geeignet ist, alte Vorurteile zu beseitigen
und neues Licht auf die dunkelsten Partieen der Philosopbiegeschichte
zu werfen. Indem er den Spuren des antiken Idealismus nachgeht und
die Entwicklung des christlichen Idealismus im Anschlufs an den ersteren
verfolgt, stellt er zugleich die Verwandtschaft der idealen Weltanschauung
mit der religiösen klar und führt weiter aus, wie der Idealismus neben
der theoretischen Lösung der Weltprobleme auch die Gewinnung einer
Lehensansicht und die Begründung einer Gesinnung bewirkt hat und
darum als Hüter der idealen Principien das gröfste ethische und sociale
Interesse beanspruchen mufs. So wird W. zum berufenen Geschicht-
schreiber des Idealismus und damit der perennis philosophia überhaupt,
welche der philosophia terrena gegenübersteht. Die Vorzüge seiner
Darstellung sind nicht geringer als die gewifa grofsen Vorzüge von Langes
Buch, welche wir bereitwilligst zugestehen, wie sie von berufenen
Kritikern anerkannt sind, z. B. von J. B. Erdmann (II, 755 ff.). Aber W.
übertrifft seinen Rivalen, weil er die historische Wahrheit für sich hat,
die den Sieg des Idealismus über die Irrtümer des Nominalismus und
des damit verwandten Materialismus verkündet. Er übertrifft ihn vor
allem deshalb, weil sein Standtpunkt ein unvergleichlich höherer, sein Aus-



Litterarische Besprechungen. 255

blick daher ein weiterer ist als derjenige des Kantianers. W. sieht die
Geschichte der spekulativen Versuche „sub specie aeternitatis", um mich
eines augustiuischen Ausdruckes zu bedienen: so vermag er die entferntesten

Erscheinungen in ihren Berührungspunkten zu verketten und sich
zur wirklichen Erklärung des Geschehenen zu erheben. Daher fehlt ihm
auch nirgends die sachliche Ruhe, die aus der Erkenntnis sowie aus dem
Ernst der Auffassung entspringt. Damit verbindet er Wärme der
Gesinnung, die aber doch den Ausdruck des Gefühls und selbst den Flug
der Begeisterung, zu der er sich bisweilen erhebt, zu mäfsigen weifs.
Während Lauge nur die Schönheit der ästhetischen Formen zu fühlen
scheint, ist es bei W. das Sinnige und Gemütvolle, was uns zu Herzen
geht und auch seinen Urteilen eine Milde verleiht, ohne ihre Sicherheit
und Gerechtigkeit zu schämlern; das tritt z. B. in seiner Beurteilung
Kants deutlich hervor und hat auch bei J. B. Erdmann (II, 382)
Anerkennung gefunden. Die aufserordentliche Lehrbefähigung des Pädagogen
und Verfassers der Didaktik verrät sich hier auf Schritt und Tritt. Die
feine klassische Bildung, die an die Zeit der besten Humanisten erinnert,
offenbart sich im Ebenmafs der Darstellung, die in einzelnen Abschnitten
bis zur rhetorischen Schönheit emporsteigt, während sie in weiser
Beschränkung das Wesentliche in klares und helles Licht setzt. Das Werk
zeigt ein Gepräge von edler Klassicität und warmer sonniger Empfindung
in glücklicher Vereinigung: es ist das Produkt eines in Bildung vollendeten
und im christlichen Leben ausgereiften Charakters. Die höchste Bedeutung

seines Buches besteht aber darin, dafs es eine philosophiegeschichtliche
Brücke über die Kluft schlägt, welche das Lager der philosopbia

terrena von dem der perennis philosopbia trennt.
II. Trotz der Fülle des Stoffes läfst sich der Gedankeninhalt von

W.s Werk wegen der durchsichtigen und geschickten Anordnung leicht
übersehen: denn er versteht es, den Blick auf die Hauptsachen
festzurichten, und eröffnet uns an den Kreuzungspunkten schöne perspektivische

Fernsichten in die Philosophiegeschichte. Der 1. Bd., über welchen
ich früher (IX, 500) berichtet habe, behandelt die Vorgeschichte und
Geschichte des antiken Idealismus in sechs Abschnitten. Der 2. Bd. läfst
uns die Entwickelung des christlichen Idealismus in der patristischen und
scholastischen Periode durchleben. Er gliedert sich ebenfalls in sechs
Abschnitte.

Die Neubegründung der Philosophie durch das Christentum
ist das erste Thema (Abschn, VII.). Das Christentum hat eine

solche Wiedergeburt der Philosophie bewirkt, weil es den Weisheitsgehalt,
der in den Grundlagen der alten Philosophie ruht und die Hinterlage der
echten Spekulation bildet, gehoben hat. Es hat aber auch durch die
spekulativen Elemente, die es von Hause aus in sich schliefst, nicht nur
eine höhere Entwickelung des Denkens motiviert, sondern dieselbe wirklich

durch seine eigenen Institutionen effektiv in Bewegung gesetzt. Religion

ist immer und überall der Quellbezirk der Philosophie, die letztere
entwickelt sich aus der Theologie. „In diesem Betracht nimmt die christliche

Philosophie keine Sonderstellung ein. In eine solche hat sie lediglich

die rationalistische Geschichtschreibung zu drängen gesucht, dieselbe,
die zugleich der alten Philosophie ihre Herkunft aus der Religion und
Theologie absprach, um auf ihr als einer Schöpfung des freien Geistes,
der autonomen Vernunft, einen Standort zur Bekämpfung ,der unfreien,
in die Banden des Dogmas geschlagenen' christlichen Spekulation zu
gewinnen. Dagegen zeigt eine Geschichtsbetrachtung, die sich diese Tendenz
nicht aufdringen läfst, dafs die Philosophie der Alten religiöser



256 Litterarische Besprechungen.

war, als man annimmt, und sie ist in der Lage, zugleich zu zeigen, dafs
die christliche Religion spekulativer ist, als man durch Mifs-
verständnisse, deren Quelle der Autouomismtis ist, einräumen möchte."
„Die christliche Philosophie ruht auf einem Glaubensinhalt, dessen Kern
lebendige Wirklichkeit, eine im hellen Licht der Geschichte sich
vollziehende Thatsache, das Erlebnis einer begnadeten Generation war."
(S. 3.) Diese Philosophie des Christentums kann aber Idealismus
genannt werden, weil die idealen Principien, welche die antike Philosophie
besafs, ihre volle Gültigkeit behalten und im Christentum ganz verwertet
werden. Dieser Abschnitt, in welchem der Verf. das Evangelium als die
Vollendung der mosaischen Offenbarung und der Uroffenharung
nachweist, aus der die verwandten Anschauungen der Urzeit in den ältesten
Überlieferungen stammen, ist zugleich von hohem Interesse für die
Apologetik, die nach der richtigen Auffassung ja noch zur Philosophie gehört
(Glossner in dies. Jahrb. IV, 409 ff.)- Kr vergleicht, die antike
Gotteserkenntnis mit der christlichen, behandelt die Umbildung der kosmolo-
gischen Institutionen des Altertums, zeigt das gesetzhafte und
mystischspekulative Element im Christentum, die hervorragende Stellung der
Philosophie im christlichen Lebensganzen welche auch Männer wie
Eucken und Dilthey anerkannt haben (S. 77), und erklärt endlich das
Verhältnis der Philosophie zur Theologie. Das Christentum ist die
universale Religion: „Die ihr erwachsende Philosophie ist darum nichteine
Philosophie, sondern die Philosophie; das Lehensganze, in dem sie
funktioniert, drängt ihr nicht eine Schranke auf, sondern teilt ihr den
universalen Charakter mit, den es selbst besitzt, zeigt ihr ein Gut der
Erkenntnis als Ziel, welches wohl in der Zeit verarbeitet werden will,
aber einer Güterwelt angehört, für die es keine Zeit gibt." (S. 92.)

Der folgende (VIII.) Abschnitt schildert den Anschlufs des
christlichen Idealismus au den antiken. Die christliche
Weltanschauung ist Idealismus : denn die Ideenlehre, der Kernpunkt jener
Welterklärung, die danach benannt wird, ist den philosophierenden Kirchenvätern

geläutig. (S. 94.) „Auch in der geschichtlichen Entfaltung zeigt
sich eine Analogie des antiken und des christlichen Idealismus, die auf
eine tiefbegründete Verwandtschaft hinweist." (S. 104.) In der patristi-
scheu Periode wird von den idealen Principien Besitz ergriffen, und das
Denken bewegt sich in den Bahnen des Idealismus im eigentlichen Sinn,
besonders bei Augustinus, wie bei Plato, dessen Idealismus seine Front
gegen den Materialismus kehrt, „nicht ohne die übersinnliche Welt, von
der er Besitz ergreift, der sinnlichen Welt zu weit entrückt zu denken".
Die scholastische Periode bringt dieselbe Berichtigung, welcher Aristoteles

den Piatonismus unterzog, und wodurch er den Nominalismus
abgewiesen hat: „die Scholastiker benutzten dabei wohl die aristotelische
Lehre, allein die von ihnen vollzogene Wendung zum Realismus erfolgte
wesentlich aus Denkmotiven, die innerhalb der christlichen Spekulation
selbst lagen." (S. 105.) „Die Erweiterung der klassischen Studien und
der Zuwachs an Geschichtskenntnis und historischem Interesse, den sie
mit sich brachte, führte auch in der christlichen Philosophie eine dritte
Periode herauf, welche, wie der Neuplatonismus auf Piaton, ihrerseits
auf Augustinus und die Väter zurückgriff, die historische Kontinuität
festzustellen sich bemühte und die übersinnlichen Principien
ideengeschichtlich zu hegreifen unternahm." (S. 105 f.) In den folgenden §§
wird der Beweis dafür angetreten, dafs der christliche Idealismus auch
die Vollendung des antiken ist, dessen Philosopheme tiefere Begründung
und reicheren Inhalt erhalten und so gefafst werden, dafs der Irrtum



Litterarische Besprechungen. 257

bestimmter ausgeschlossen wird. (S. 107). Der Verf. bietet einen höchst
lesenswerten Überblick über die patristische Philosophie, indem er
folgende Fragen behandelt: das Fnfsfassen der christlichen Gedankenbildung
auf der antiken, den Anschlufs an die vorplatonische und platonische
Philosophie, die aristotelischen Elemente der altchristlichen Gedankenbildung,

das Verhältnis der christlichen zur hellenistisch-römischen
Philosophie, die Überleitung der antiken Mystik in die christliche Spekulation,
den christlichen Idealismus gegenüber dem Autouomismus der Irrlehrer.

Ein eigener Abschnitt (IX) ist Augustinus gewidmet, der ja am
nachhaltigsten auf die folgende Periode gewirkt hat, und zeichnet seine
weltgeschichtliche Stellung, sein Vordringen zur idealen Weltanschauung,
seine Mystik, seine idealen Principien und ihre Anwendung, seine
Gesellschaftslehre und Geschichtsausicht. W. wählt zur Charakteristik ein
schönes Bild, das zugleich als Probe seiner Sprache hier mitgeteilt werden
soll: „Wie das höchste Bergeshaupt einer länderscheidenden Höhenkette,
das in die Fernen hinaushlickt, seiher weithin im Flachlande sichtbar, so
steht der gröfste der Kirchenlehrer, der heilige Augustinus, zwischen
zwei Zeitaltern, das abgelaufene mit weit, bis zu den Anfängen spähendem
Blicke überschauend, für das nachfolgende ein Augenpunkt und noch für
uns Nachgeborne ein ferner, aber kenntlicher Gipfel am Horizonte."
(S. 231.)

Der nächste (X.) Abschnitt stellt den Idealismus als
scholastischen Realismus dar. „Die Spekulation der Scholastiker, die
nächst der hl. Schrift Augustinus zum Führer hat, hält die ;gleiche
Grundanschauung ein", wie die Philosophie der Kirchenväter, „aber, vor andere
Aufgaben gestellt, gibt sie ihr eine andere Wendung": gegen „die
Abirrungen einer Mystik, welche die sinnliche Wirklichkeit zum hlofsen
Widerscheine, sei es der Gottheit, sei es einer hypostasierten Ideenwelt
herabsetzt", und gegen die „Fehlgriffe der Dialektik", welche in die
Bahnen des Nominalismus geräth. (S. 321 f.) „Indem sich die echte
Scholastik beiden Irrwegen gegenüber ihrer Aufgabe bewufst wird, wird
sie Realismus, und zwar in demselben doppelten Sinne, wie es die
aristotelische Philosophie war: sie gesteht den Sinnendingen wahrhafte Realität
zu, aber sie erklärt zugleich das Ideale, Intelligible, in welchem sie das
Wesen der Dinge findet, für ein Daseinselement, also für mehr als ein
Produkt des menschlichen Denkens." (S. 322.) „Es ist also ein durch
die Ideen und zuhöchst durch den Glauben orientierter Realismus, der
die echte Scholastik charakterisiert, dem Geiste nach die Fortführung
der Philosophie der Väter und letztlich der spekulativen Elemente der
heiligen Schrift, der Ausführung nach die Erschliefsung neuer Gebiete
für die Anwendung der idealen Principien." (S. 323.) Im einzelnen
charakterisiert W. zuerst die Scholastik, verfolgt ihre Eutwickeluug im
Mittelalter, schildert die Klärung der realistischen Grundanschauungen
im Streite des Nominalismus und Realismus, dann die Fortbildung der
Metaphysik und Erkenntnislehre durch den scholastischen Realismus,
beschreibt die scholastische Wissenschaftslehre sowie die Ethik und Ge-
sellschaftslehre.

Ein eigener (XI.) Abschnitt mufste wieder für Thomas von Aquin
reserviert werden: er bildet neben dem Portrait von Augustinus einen
Glanzpunkt des Buches. Zunächst malt W. den hl. Thomas als Priuceps
scholasticorum. „Auch auf Thomas und fast mit noch mehr Recht,
läfst sich das Bild anwenden, das sich uns für Augustinus darbot: sein
Geist gleicht einem Seebecken, das die von allen Seiten zuströmenden
Gewässer aufnimmt und — können wir, das Bild weiterführend, sagen —

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 17



258 Litterarische Besprechungen.

versinken läfst, was sie von Schutt mit sich führten und so den klaren,
ruhigen Spiegel herstellt, in den sich das Blau des Himmels friedlicli
hineinlegt." (S. 456.) Dann vergleicht er Thomas mit Augustinus. „Für
das Studium des Augustinus ist Thomas der beste Orientierungspunkt,
für das Studium des Thomas der frische Hauch des augustinischen
Denkens der beste Fahrwind." (S. 460.) Die beiden Summen werden hierauf
analysiert, die Vereinigung der idealen Principien bei Thomas wird
erwiesen, Thomas wird mit Scotus, und endlich der Thoinismus mit den
Denkrichtungen der folgenden Zeit verglichen. „Wenn durch die Ver-
gleichung mit dem Scotismus die weise Verknüpfung der Principien in
der thomistischen Philosophie besonders hervortritt, so zeigt sich deren
Vielseitigkeit und Fruchtbarkeit in der Art und Weise, wie diese Doktrin
die Denkrichtungen, welche im ausgehenden Mittelalter und in der Neuzeit

innerhalb der christlichen Wissenschaft auftreten, mitbestimmt. Sie
thut. dies regulierend, mildernd, läuternd, versöhnend und es zeigt sich
insofern auch darin ihr harmonischer Charakter." (S. 520.)

Der letzte (XII.) Abschnitt, dem vielleicht an Wichtigkeit der
Vorrang vor deu übrigen zukommt, stellt den scholastischen Realismus
als Hüter der idealen Principien dar. Der Verf. widerlegt die
Fabel von der angeblichen Selbstauflösung der Scholastik. „Die Art,
wie der Thomismus im XVI. und XVII. Jahrhundert Spekulation und
Forschung mitbestimmt, können einem Unbefangenen wahrlich nicht deu
Eindruck des Scheinlebens einer innerlich abgestorbenen Sache machen."
(S. 543.) „Die Ansicht von der Selbstauflösung der Scholastik
widerstreitet aber nicht blofs dem Thatbestande, sondern verrät sich auch
durch unannehmbare Konsequenzen als falsch": die Vereinigung von
Glauben und Wissen würde sonst ein Wahn des Christentums selbst sein
müssen. (S. 545.) „Die Grundanschauung, aus der das Axiom von der
Selbstauflösung oder Zertrümmerung der Scholastik erfliefst, ist die
rationalistische, dafs der Glaube dem Menschen nichts zu sagen habe, was
ihm nicht seine Vernunft weit besser sagt; aber näher betrachtet,
erscheint sie als eine der Blüten des Nominalism us, jenes Stammes,
dessen faule Früchte uns so oft begegnet sind und noch öfter begegnen
werden." (S. 547.) „Die Meinung, dafs die Scholastik im Nominalismus
,ausgegangen' sei, beruht in erster Linie auf dem Mangel der Kenntnis
des Thomismus nach seiner Entwickelung. Man ü bersieht die
Bindeglieder zwischen dem Thomismus des XIII. und XVI. Jahrhunderts und
verkennt, dafs das Erblühen der spanisch-portugiesichen Scholastik keine
Neubildung ist, sondern nur den ununterbrochenen thomistischen
Traditionen neuen Glanz verleiht." (S. 553.) „Weit entfernt, dafs der
scholastische Realismus durch die einseitigen Denkrichtungen verdrängt
würde, bildet er vielmehr nach wie vor das Centrum der christlichen
Wissenschaft, weist die von jener Seite kommenden Angriffe ab und stellt
sich als den Hüter der idealen Principien dar, die ohne ihn in den
unsteten, friedlosen Bewegungen der Zeit verzettelt und verflüchtigt
worden wären." (S. 526.) Dies zeigen die folgenden Abhandlungen: der
Realismus gegenüber dem Monismus und gegenüber dem scholastischen
Nominalismus, welcher die Preisgebung der idealen Principien bedeutet
und die Anfänge des Rationalismus in sich schliefst ; endlich gegenüber
dem Norainalismus der Humanisten und Polyhistoren und der
Gesellschaftslehre.

III. Das Werk, dessen reichen Inhalt wir angedeutet haben, ist
zwar vom christlichen Standpunkt geschrieben und läfst sowohl der
patri8tischen wie der scholastischen Philosophie die unseres Erachtens



Neue Bücher und deren Besprechungen. 259

nach gerechte Anerkennung zu teil werden. Aber man würde irren,
wenn man etwa konfessionelle „Tendenzen" darin finden wollte. Ebenso
wenig darf man wegen des Lobes, welches dem Thomismus darin
gespendet wird, glauben, dafs es eine einseitig thomistische Auffassung
enthielte. Der Verf. ist sich seiner philosophiegeschichtlichen Aufgabe
durchaus bewufst gehlieben. Um auch unser Urteil über das Buch als
ein sachliches zu erweisen, wollen wir aber einige kritische Bemerkungen
nicht vorenthalten. Dafs die geschichtliche Darstellung, welche so weite
Zeiträume umfafst, nicht überall gleichmäfsig sich zu den Quellen wenden
konnte, sondern auch auf fremde Forschungen gestützt werden mufste,
ist klar. Dennoch würden wir es gern gesehen haben, wenn der Verf.
bei der Schilderung der Scholastik sich noch freier bewegt und, statt
sich von Karl Werner führen zu lassen, die neuesten Forschungen über
die Schule des hl. Thomas mehr benutzt hätte. Die Geschichte der
Thomistenschule bedürfte auch noch der Ergänzung. Ebenso der
Abschnitt über die scholastische Wissenschaftslehre, welcher die wichtige
Lehre des Thomismus von der Einteilung der Wissenschaften nicht
berücksichtigt hat. Aber sowenig das grofse Bild eines alten italienischen
Meisters deshalb seinen Kunstwert verliert, weil einige Figuren anatomisch

nicht ganz richtig gezeichnet sind, ebensowenig kann uns der Genufs
an W.s historischem Gemälde durch solche kleine Mängel, die entschuldbar
sind, verkümmert werden.

E. Gommer.

NEUE BÜCHER UND DEREN BESPRECHUNGEN.

Hahn: Die Entstehung der Weltkörper im Sinne der bez.
Rundschreiben Leo XIII. — Augustinus 15 Bupertsberger.

Hirth: Die Lokalisationstheorie, angewandt auf psychol. Probleme.
— Öst. Litt. 5 Kreibig.

Kaderavek: Psychologie. — Ost. Litt. 5 Schindler.
Kralik: Weltwissenschaft. — Öst. Litt. 5 v. Hertling.
Lipps: Grundzüge der Logik. — Öst. Litt. 5 Twardowski.
Müller J.: Das Wesen des Humors. — Philos. Jahrb. 9 Gutberiet.
Müller M. : Anthropologische Religion. — Zeitschr. für Philos, u.

ph. Kr. 107 Vorländer.
Nerrlieli: Das Dogma v. klass. Altertum in sr. geschichtl.

Entwicklung. — Ztschr. f. Philos, u. ph. Kr. 107 Löschhorn.
Nossig: Über die bestimmende Ursache des Philosophierens. —

Philos. Jahrb. 9 Adlhoch.
Ommer: L'amitié. — Philos. Jahrb. 9 Gutberiet.
Otten: Einleitung in die Geschichte der Philosophie. — Öst. Litt.

5 Fischer-Golbrie.
Pesch: Christi. Lebensphilosophie. — Philos. Jahrb. 9 Schmitt.

Jahrb. des Kath. Lehrerverbandes 5 Tiesmeyer. Stimmen a. M.-L. 50.
Ost. Litt. 5.

Relnnke: Unsere Gewifsheit von d. Auswelt. — Zeitschr. f. Phil.
m. ph. Kr. 107 Stock.

17*


	Litterarische Besprechungen

