Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762038

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grundprincipien d. hl. Thomas u. d. moderne Socialismus. 197

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.
(Fortsetzung von Bd. X. 8. 337.)

—_— e ———

VIII.
Die Kirche und die Freiheit.

In dem Werke , Le Vatican, les Papes et la Civilisation —
Le Gouvernement Central de 1’Eglise stellt Georg Goyau mit
folgenden Worten das Papsttum als einziges und notwendiges
Heilmittel der socialen Anarchie im Bereiche des Gedankens,
der sittlichen Ordnung und der staatlich-biirgerlichen Gesellschaft
gegeniiber: , Diese Anarchie®, schreibt er, ,kann nur dann mit
endgiiltigem Erfolge bekémpft werden, wenn ihre Quelle ver-
stopft wird. Diese aber ist der sich als absolut betrachtende
Individualismus oder der menschliche Egoismus. Gern sieht sich
der einzelne Mensch als Souverdn an, und dieser Irrtum in der
Abschitzung seiner Macht verleitet ihn zur Unkenntnis seiner

3

auf eine Anderung der Gesetze oder der Rechtsprechung hinzuwirken. ...
Treffend hat einer der berithmtesten und erfahrensten Kriminalisten, Ge-
fingnisdirektor Streng, in seinen ,,Studien iiber die Entwickelung etc. des
Strafvollzuges*’, 1886, diese Zustinde gekennzeichnet, da er sagt: ,,Schpl-
kinder, die das Gefingnis aus Erfahrung kennen, sind nicht nur eine
Verlegenheit fiir den Lehrer, sondern auch eine Gefahr fiir die Schule. ...
Die staatliche Freiheitsstrafe bleibt bei Kindern nicht nur unwirksam,
sondern wirkt direkt schiidlich und vernichtet in dem vorzeitig Bestraften
die Furcht der birgerlichen Strafen. Die ungeschlachte Hand der Staats-
maschine palst nicht auf das zarte Haupt eines leicht verdorbenen und
In seiner ganzen Existenz leicht vernichteten unreifen Kindes. In diesen
Fillen, wo geeignete Strafmittel fir den Staat nicht vorhanden sind, ist
€In um jeden Preis ausgeiibtes staatliches Strafrecht unmittelbar gegen
das Interesse der Rechtsordnung gerichtet. . . . Man wird Unge-
zogenheiten und Auswiichse des kindlichen Alters, wenn dieselben auch
dem einen oder anderen listig fallen oder ihn selbst in seinen Rechtsgiitern
empfindlich verletzen, woftir ihm ja eventuell der Civilrechtsweg offen
steht, nicht gleich in den Bereich einer peinlichen Strafjustiz ziehen
dirfen, ohne dem Gemeinwohle selbst aulserordentliche und
Unverhéltnismiafsig bosartige Nachteile zuzufiigen. . . . Kinder
Im schulpflichtigen Alter verlassen das Gefingnis stets sittlich vernichtet,
korperlich geschwiicht und in ihrer Ausbildung fiir das biirgerliche Leben

erhgbi(ich gehindert und kehren meist nach kurzer Frist in das Gefiingnis
Zurick, . | .«



198 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Pflicht. Der Denker, der da mit der Aufgabe betraut ist, die
Menschen zu unterrichten, neigt dazu hin, sich fiir den hochsten
Schiedsrichter iiber die Wahrheit zu halten, und liebt es, bei
seinem Forschen die Wahrheit zu schaffen, anstatt sie in sich
aufzunehmen, wie sie, unabhingig von ihm, aulsen besteht. Der
Fiirst, dessen Aufgabe es ist, die Menschen zu regieren, meint
gern, er habe zu entscheiden, was Gerechtigkeit sei, und zieht
es vor, das Gerechte zu schaffen, als dals er sich dem, was ge-
recht ist, anpalst. Der Eigentumer, der da fur die Nahrung
andrer Menschen zu sorgen hat, will nichts davon wissen, dals
ihm irgend eine Verpflichtung obliegt, so viel Lohn zu geben,
wie fiir die Nahrung notwendig ist, und erblickt in dem Grund
und Boden, den er besitzt, einen Gegenstand personlicher Ge-
nugthuung, wihrend doch dieser selbe Grund und Boden von Gott
her die Bestimmung hat, fir alle vorzusorgen.

,Lasset diese verschiedenen Arten von Absolutismus ge-
wihren, mag ein jeder diejenige Art sich aneignen, die ihm
palst; — und bald wird unter diesen Priitendenten auf die un-
beschrankte Herrschaft der Streit losbrechen. Das ist die Quelle,
aus der die Anarchie sich ergielst. Der Absolutismus der Ver-
nunft im einzelnen Menschen erzeugt das Chaos der Lehren und
Ansichten, beraubt die Gesellschaft der festen Richtschnur und
fesselt die Vernunft selber durch eine gewisse Art von Uber-
sattigung. Der 2. Absolutismus oder der des Willens zerstort
das Getihl des gesellschaftlichen Bandes, das alle Menschen
kratt der Natur umschlingt, verwischt die Erinnerung an die
Hochachtung, welche wir den Mitmenschen schulden, filscht den
Begriff der Freiheit, unterdriickt den der Autoritit, setzt die
Willkiir an die Stelle des Gesetzes und verhiillt den mensch-
lichen Blicken die innere Natur der Gerechtigkeit, die iiber alles
erhaben ist. Der 3. endlich oder der des EKigontums verfolgt
das Streben, zu Gunsten von wenigen Bevorrechteten die grofs-
artige Freigebigkeit des gottlichen Ratschlusses zu nichte zu
machen, nach welchem die Erde im richtigen Verhiltnisse zu
den Lebensbediirfnissen aller Menschen steht. Dieser Absolu-
tismus treibt die dem Elende Preisgegebenen zum wirksamen
Widerstande gegen die Rechtmiflsigkeit des Kigentums, eben
weil die Geniefsenden dessen Zweck und somit seine Hxistenz-
berechtigung milskannt haben.

,Tief im Innern einer jeden dieser drei Souverinititen ist
ein Todeskeim verborgen, der bald langsam und unmerkbar
sprofst, bald reilsend schnell seine verderblichen Friichte ans
Tageslicht fordert, der aber niemals verschwindet. . . . Dies ist



und der moderne Socialismus. 199

der menschliche Absolutismus, dessen Ausgangspunkt die mals-
lose Uberhebung des einzelnen als Individuum ist, der in den
Ruin der gesellschaftlichen Ordnung miindet, dessen gesamtes
Vorgehen als eine Beleidigung Gottes betrachtet werden mufs.

»Das Heilmittel gegen solchen Absolutismus kann nur die
stindige Verkdrperung des gottlichen Absolutismus sein. Einzig
80 kann es gehindert werden, dals die menschliche Gesellschaft
der Spielball und das Opfer der erwihnten souverinen Anspriiche
wird, welche vom Individuum erhoben und als sein Recht be-
zeichnet werden. Und diese Verkdrperung gerade war und ist
in der Geschichte das Papsttum.®

Goyau stellt mit diesen Worten die beiden Méchte scharf
und klar einander gegeniiber, welche in der Gegenwart, im Be-
reiche der socialen Ordnung, unter sich ringen: die Kirche und
den Liberalismus, dessen Ausldufer im praktischen Leben der
Socialismus und Anarchismus sind. Unbeschridnktes Recht auf Frei-
heit fiir das Individuum ist die Devise des Liberalismus. Letzteres
ist frei von allen Gesetzen, die fiir das Denken eine Richtschnur
bilden sollen. Weil das Individuum so oder so urteilt, darum
ist der Gegenstand des Urteils wahr; nicht ist die Wahrheit die
Regel fiir das Urteil. Weil das Individuum so oder so will,
deshalb ist das Gewollte gerecht. Das Wollen ist frei von jeder
Schranke der Gerechtigkeit; vielmehr ist es die Quelle davon, |
dals etwas gerecht ist. Es gibt kein Mals im Erwerben. Frei
ist der einzelne von allen Schranken im Vermehren des Besitzes.
Nach nichts als nach den eigenen Kriften hat er zu sehen. Dies
ist die Quintessenz der sogen. , Menschenrechte. Die Kirche,
mit dem Papsttum an der Spitze, steht einer solchen Freiheit des
Individuums schroff gegeniiber. Nach ihr gibt es eine Wahr-
heit, welche wegen ihrer ungemessenen Fiille bestimmt iat, ,je-
liche Vernunft gefangen zu nehmen®, der sich namlich jede
Vernunft zu unterwerfen hat. Sie kennt eine unverdnderliche
Gerechtigkeit, die ‘den Willen, wenn er ihr folgt, zu einem ge-
rechten macht und nicht vom Willen beeinflulst oder irgendwie
bestimmt wird. Gemiils dieser Wahrheit und Gerechtigkeit be-
steht eine Macht, der alles gehort und von der es herriihrt, dafs
auch andern Wesen etwas als eigen zugehort.

Verschwindet sonach vor der Kirche die wahre Freiheit
des Individuums? Dies kann schon deshalb nicht sein, weil,
auch gemifs der Kirche, an der Spitze des Ganzen ein Einzel-
wesen, in diesem Sinne also ein Individuum, steht. Der Unter-
schied zwischen der Kirche und dem Socialismus, als dem aus-
gewachsenen Liberalismus, ist der, dals der letztere unbeschrankte



200 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Freiheit einem von allen Seiten her beschrinkten Wesen zuteilt,
wahrend die Kirche von jenem Einzelwesen unbeschrinkte Frei-
heit aussagt, welches in seinem Innersten unendliche Vollkommen-
heit, die Freiheit selber ist und dementsprechend auch andere
Wesen an seiner Freibeit, sei es dem blofsen Vermoigen sei es
dem Akte nach, teilnehmen lassen kann. Wir setzen dies jetzt
weiter auseinander und priifen die drei Beziehungen der Kirche:
zur Vernunft, zum Willen, zur Herrschaft des Menschen iiber
die Aufsendinge.

1. Die Beziehungen der Kirche zur Vernunft.

Vielleicht in keinem Punkte suchen die Theologen der
neueren Zeit so wenig Stiitze im Thomas wie bei der Lehre
von der Kirche. Fiir gew6hnlich geht man iiber den Aquinaten
leicht hinweg mit dem Bemerken, zu seiner Zeit sei die Lehre
von der Kirche noch nicht ausgebildet gewesen. Das ist aller-
dings leichter gesagt wie begrindet. ks bestinde ein Grund,
wenn noch keine Haresie, bis ins 12. und 13. Jahrhundert hin-
ein, die Existenzbedingungen der Kirche geleugnet hatte. Dies
war aber schon in den ersten Jahrhunderten des Christentums
geschehen und hatte sich spiter wiederholt. Noch im 13. Jahr-
hunderte selber, in dem des hl. Thomas, griffen die Waldenser
und Albigenser die sichtbare Grundlage aller iibernatiirlichen
Heilsmittel, die Berechtigung des Daseins einer Kirche Christi
iberhaupt, an.

Gewils hat Thomas von der Kirche gehandelt. Aber er
hat, ebensowenig wie Gregor d. Gr., Augustin und die iibrigen
Viiter, einen gesonderten Traktat iiber die Kirche, in der Weise
der neuzeitlichen Autoren, geschrieben. Er behandelt das Wesent-
liche der Lehre von der Kirche im engsten Zusammenhange mit
den geoffenbarten Grundwahrheiten und bewahrt diese Lehre
dadurch vor Verflachung. Die Kirche ist ihm, nach der Rede-
weise des Apostel Paulus, ,,der Leib, das Fieisch Christi* (Eph. 5),
d. h. der Korper, gleichsam der sichtbare Ausdruck, der Wahrheit,
der Liebe, der Kraft des menschgewordenen Gottes, der sich ja
selbst ,,die Wahrheit, das Leben, den Weg* genannt hat. Da
quillen alle Vorziige und Rechte der Kirche, sowie ihre einzig
dastehende Organisation, wie von selbst hervor und nehmen
Geist und Herz gefangen. Die Kirche wird da dem einzelnen
als einem Gliede im Ganzen gerade so nahe geriickt wie Christus
selber, dessen Macht und Licht sie offenbar macht. Vor allem
tritt, in dieser Weise betrachtet, die Kirche vor uns als erstes
und unmittelbares Princip der socialen Ordnung.



und der moderne Socialismus. 201

Welche Stelle im Reiche der Offenbarung gerade der Kirche
wesentlich gebiihrt, bestimmt der Aquinate in den Artikeln iiber
das Gesetz des Neuen Bundes, am Ende der 1. Abteilung des
II. Teiles, im innigsten Anschlusse an die Gnade (qu. 106,
art. 1; Ubers. Bd. VI, 8. 477). Wie wir in der vorhergehenden
Abhandlung betont haben, ist nach Thomas das (Gesetz des N. B.
die Gnade selber. Dann fugt er hinzu: ,Jedoch schlielst das
Gesetz des N. B. manches ein, was vorbereitet zur Gnade des
hl. Geistes und zu dem, was zum Gebrauche dieser Gnade ge-
hort, was also in diesem Gesetze erst an zweiter Stelle kommt.
Und dariiber missen die (ldubigen in Wort und Schrift unter-
richtet werden, sowohl wie weit es auf das zu Glaubende an-
kommt, als auch auf das zu Thuende. An erster Stelle also ist
das Gesetz des N. B. eingeprigt den Herzen; an zweiter Stelle
ist es aufgeschrieben. ... Das Kvangelium enthalt nur das, was
vorbereitet zur Gnade oder was den Gebrauch derselben regelt.
Im ersten Sinne, als vorbereitend die Vernunft zum Glauben,
durch den die Gnade des hl. Geistes gegeben wird, steht im
Evangelium das, was zur Offenbarung der Gottheit oder der
Menschheit Christi gehort. Als vorbereitend aber die Hinneigung
des Willens steht das darin, was zur Verachtung der Welt ge-
hort, wodurch nédmlich der Mensch geeignet wird fiir die Gnade
des hl. Geistes. Denn die Welt, soweit sie geliebt wird, kann
nicht fassen (Joh. 14) den hl. Geist. Der Gebrauch ferner der
Gnade des hl. Geistes besteht in den Werken der Tugenden,
wozu in vieltacher Weise die Menschen ermahnt werden durch
die hl. Schrift des N. Testamentes.“

Setzen wir an die Stelle dessen, was Thomas hier als
, Evangelium® bezeichnet, die Kirche, so haben wir vollstindig
das innere Wesen der Kirche und ihre Aufgabe vor uns. Sie
ist ja der N. Bund, insoweit er sichtbar unter uns erschienen:
»die Sdule und die Grundfeste der Wahrheit”, wie Paulus sagt
(I Tim. 3, 15). Ihr ist das Evangelium Christi anvertraut, dafls
sie es unverriickt verkiinde und durch ihre Vorschriften sowie
durch ihre ganze Organisation zur Beobachtung desselben an-
leite. In Schrift und Wort lebt das Evangelium in ihr weiter
durch die Jahrhunderte hindurch und, von ihm getragen und
vorbereitet, die Gnade Christi. Das Evangelium ist fir alle
Menschen ohne Ausnahme das gleiche, nimliche; es umfafst das
Menschengeschlecht, welches Christus erlost hat, als ein Ganzes,
Die Gnade aber fiihrt jeden einzelnen Menschen einen besondren
Weg, nach dem Worte des Psalmes (4): »In einzig dastehender®,
von den iibrigen abgesonderter, ,,Weise bin ich, wihrend ich



202 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

voritberwandle®, Singulariter sum ego, donec transeam. Ahnlich
ist die Kirche mit der Wahrheit, welche sie lehrt, die eine selbe
fir das Ganze des Menschengeschlechts und kann es keine zweite,
mit Recht bestehende neben ihr geben. Aber sie schliefst den
einzelnen Menschen nicht in sich ab, sondern durch ihre Wahr-
heit macht sie ibn von allen Banden frei, dals jeder fur die
Gnade offen sei und infolge derselben den besondern Weg
wandle, welchen der unendlich erbarmungsvolle Ratschluls Gottes
fir ihn bestimmt und vorgesehen hat.

Die von der Kirche verkiindete Wahrheit kann deshalb nie-
mals fiir die Vernunft eine Schranke bilden. Sie kann nie storend
sein fir andere Wahrheiten. Wohl aber ist sie, und zwar zumal
fir den Bestand der menschlichen Gesellschaft, die Hiiterin aller
andern, auf beschrinkte Verhiltnisse sich beziehenden, Wahr-
heiten: der Probierstein, ob in diesen letzteren der Inhalt nicht
mit Irrtum vermengt ist. KErscheint die Lehre des Evangeliums,
wie solche von der Kirche ausgeht, fiir den forschenden Greist
als eine Storung, so ist entweder dieser auf falschem Wege und
muls seine Schliisse noch einmal, riickwirtsschauend, priifen, ob
alle stichhaltig sind, oder die kirchliche Wahrheit ist nicht recht
aufgefalst und vorgelegt. Letztere ist wesentlich, wie Thomas
iiberaus scharf sagt, eine , Vorbereitung®, dispositio. Sie ist
nichts Abschlie(sendes, den ganzen Geist Fiillendes. Vor ihr steht
der forschende Blick wie das Auge vor dem unermelslichen
Meere. Die Vernunft selber sagt: Hier hort mein Vermogen zu
begreifen auf, aber nicht wegen des vorliegenden Dunkels, son-
dern wegen unermelslicher Lichtfiille; und dabei findet sich die
Vernunft getrostet wie bei keiner andern Kenntnis, geradeso wie
das Auge sich nicht sattigen kann beim Anblicke des Meeres,
so grenzenlos reich erscheint da seine Nahrung. Die mensch-
liche Vernunft steht thatsachlich vor dem Punkte, wo das wahre
Geheimnis beginnt, die unendliche Lichtfille nimlich, wenn sie
selber voll Freude urteilt: Der Ocean des Lichtes, der hier ent-
gegenstromt, ist die reinste Wahrheit, fiir meine Krifte aber
gegenwirtig zu schrankenlos. Nach oben hin zeigt der Finger
des Geheimnisses auf das Unendliche, fiir irdische Augen Un-
falsbare, heller als das Sonnenlicht Leuchtende. Nach unten hin
gibt es keine Wahrheit, die nicht vom Geheimnisse Licht em-
pfinge und in ihm gleichsam ihr ,Heim®, ihre unwandelbare
Ruhe erblickte.

Es ist ein Irrtum, in den Glaubenssitzen nichts als allge-
meine Wahrheiten zu sehen, deren nihere Bestimmung und
besseres Verstindnis im Laufe der Zeiten durch die Forschuog



und der moderne Socialismus. 203

der Vernunft sich ergibt: ein Irrtum, den Pius IX. im Breve
an den Erzbischof von Minchen- Freising vom 21. Dez. 1863
und sonst verurteilt hat. Nicht ist es an der menschlichen Ver-
nunft, den Offenbarungsinhalt zu ,modifizieren. Dieser geht
vielmehr vom Dreieinigen, zugleich mit dem bestimmtesten Ver-
stindnisse, aus und zwar ist letzteres um so bestimmter, je niaher
die Vernunft den Organen steht, denen die Offenbarung ge-
worden: Christo ndmlich und den Aposteln. Die Vernunft hat
das geoffenbarte Verstindnis anzunehmen, aber nicht zu ,modi-
fizieren“. Sie hat dasselbe, fertig wie es da vorliegt, anzu-
wenden, aber nicht Licht hineinzutragen. Das Licht kommt in
hochster Vollendung von oben, eben vom Geheimnisse.

Damit tritt die Kirche auf das schirfste dem subjektiven
Liberalismus unsrer Tage gegeniiber, jenem Irrlicht, welches so
viele Formen annimmt, als es Kopfe gibt, und das den Volkern
die einzig feste Richtschnur fernhilt, an die ihr Wohl gekniiptt
ist. Der schrankenlose Subjektivismus ist das Verderben der
menschlichen Gesellschaft und hat sich seit drei Jahrhunderten
in immer weitere Kreise verbreitet. Man meint, jeder Mensch
habe ein Recht, iiber die Principien der Religion zu Gericht zu
sitzen; er konne dieselben verstehen, wie er wolle; es komme
im besten Falle darauf an, die Worte der Glaubensgrundsitze
festzuhalten, im ibrigen konne man einen beliebigen Sinn unter-
legen. Es ist klar, dals bei ciner solchen Richtschnur fiir das
menschliche Handeln alles ins Wanken kommen muls. Jeder
ist sein eigener Meister. Er kann heute so denken und morgen
anders. Fiir das Ganze der menschlichen Gesellschaft besteht
dann kein Lichtstrahl mehr, der allen zweifellos die Richtung
weist, in der sie wandeln miissen. Kein Gesetz ist da mehr
miglich, welches aus sich heraus Unterwiirfigkeit verlangt und
zwar aus dem Grunde, weil es das Beste aller und jedes ein-
zelnen in sich enthdlt und demnach ebenso bindet, wie der
Zweck zum Ergreifen der rechten Mittel verpflichtet.

Sonderbarerweise aber ist mit diesem liberalen Subjektivis-
mus, gerade in unsrer Zeit vielleicht offenbarer wie je, der Zug
zum Ganzen verbunden. Die Socialdemokratie und der Anar-
chismus schreiben die ungebundenste Freiheit des einzelnen im
Meinen und Glauben auf ihre Fahne. Zngleich aber sollen die
Ergebnisse der ,,Wissenschaft, die doch in jedem sich anders
'abspiegelt, fiir alle bindend sein, und sie streben nach der Zu-
sammenfassung aller Menschen in einem Ganzen, wie solches
S.taatsméinner vergangener Jahrhunderte kaum getrdumt haben,
die sich nur mit Ausfiihrbarem beschiftigten. Woher dieser



204 Die Grundprincipien des hl, Thomas von Aquin

Widerspruch? Auf der einen Seite schrankenloser Subjektivismus
und auf der andern Seite ebenso schrankenloses Aufgehen des
einzelnen im ganzen!! Die Natur im Menschen kann nicht ge-
totet werden. Sie ist eine und dieselbe In allen, und somit
konnen alle Menschen auch nur einen und denselben Zweck haben,
dem alles Denken und Handeln dienen mufs. Mag man noch so
sehr auf die unbedingte Selbstindigkeit des einzeluen pochen
und eine Freiheit erfinden, die nur Chimare sein kann; die Natur
macht sich Platz mit ihrer Stimme und, eben weil auf der einen
Seite gewaltsam niedergedriickt, kommt sie auf der andern Seite
zum entgegengesetzen Extrem. Fiihlen kann wohl der moderne
Subjektivismus den Widerspruch; aber verséhnen kann er nicht.
Er legt die Wunde offen, aber es fehlt ihm die Kraft zu heilen.

Diese wohnt einzig der Wahrheit inne, wie sie von der
Kirche, als Vorbereitung zum Besitze der hochsten unendlichen
Wabhrheit, verkiindet wird. Die Kirche allein unter allen Ge-
sellschaften beansprucht, eine Wahrheit als Richtschnur des
menschlichen Handelns und des gesellschaftlichen Zusammen-
lebens zu bieten, welche vollig, bis ins einzelste hinein, objektiv
gegeben ist. Wir konnen darauf nicht genug Gewicht legen. In
der Kirche allein tritt beim Vorlegen der Wahrheit alles Sub-
jektive im einzelnen Menschen zuriick. Nur was von oben kommt,
wird vorgelegt und zwar auch nicht durch menschliche Kraft,
sondern wiederum durch hohere Kratt, als die Natur in sich
schliefst. Es entspricht dies vollstindig dem Zwecke, welcher
der menschlichen Natur vorgezeichnet erscheint. Dieser Zweck
ist vollig objektiv, unabhingig vom einzelnen Wollen und Meinen,
von vornherein gegeben. Der Mensch hat von Natur einen
Zweck, der die natiirlichen Krifte iibersteigt und dem deshalb
alle natiirlichen Krifte dienen miissen. Also mufs auch von vorn-
herein die Richtschnur der Wahrheit gegeben sein, welche den
Weg zum Besitze dieses Zweckes zeigt. Ebenso aber wie der
Zweck selber von den natiirlichen Kriften nicht gefordert werden
kann, sondern einzig aus der Giite Gottes, gleich wie die mensch-
liche Natur, stammt, schliefst keine natiirliche Kraft es in sich,
dals sie der geoffenbarten Wahrheit eine nidhere Bestimmung
oder ,Modifikation® geben und so in deren Kenntnis eintreten
kopnte. Kinzig vom Dreieinigen und seiner nach freiem Rat-
schlusse bethitigten Liebe kommt die vollendete Wahrheit, die
da Glanz in die Natur ausstrahlen, nie aber (Glanz von unten
her empfangen kann.

Wir sehen deshalb in der sichtbaren Kirche Gottes einen
durchgreifenden Gegensatz zur subjektiven Kinseitigkeit des



und der moderne Socialismus. 205

modernen Wissens, einen Gegensatz, der die Fruchtbarkeit der
von der Kirche vorgelegten Offenbarungswahrheiten erklart.
Weder der Papst hilt seine personliche Meinung fir die mals-
gebende, noch die Gelehrten die ihrige. Jeder fragt: Was ist
immer gelehrt worden? Wie haben die Viter dies erklart?
Welche Bestimmungen haben die Konzilien getroffen? Bei den
Vitern und Konzilien aber wurde dieselbe Frage in andrer Form
wiederholt: Was ist Lehre der Apostel? heifst es da. Und diese
driicken genau dasselbe aus wie die Worte Pauli: ,,Mein Evan-
gelium ist nicht gemiéfs dem Menschen*; d. h. nach menschlichem
Forschen. ,,Wenn auch ein Engel vom Himmel ein andres Evan-
gelium verkiindete, als ihr emptangen habt, so sei er dem Fluche
verfallen ,,Was ich emptangen habe, das habe ich euch
iiberliefert.  Auf Christum weisen die Apostel. Und Christus
sagt: ,Das hat dir nicht Fleisch und Blut geoffenbart, sondern
mein Vater, der im Himmel ist. Nur in der katholischen Kirche
tritt bei Vorlegung der Wahrheit das personlich-subjektive Mo-
ment ganz zuriick. Gott spricht, die Wahrheit selber. Was
Gott geoffenbart hat, danach wird gefragt; nie darf der Inhalt
Gegenstand des Zweifelns sein.

Die Fruchtbarkeit der von der Kirche verkiindeten Wahr-
heit ist sonach aus dem ersten Quell aller Fruchtbarkeit ent-
lehnt. Sie wird im selben Grade gemindert, in welchem der
einzelne seine Erfindungen als sogen. néhere Bestimmung der
geoffenbarten Lehrgrundsitze hineintragen mochte. Je einge-
hender die Kirche bestimmt, desto mehr leuchtet das Licht von
oben in die Verhiltnisse des praktischen Lebens hinein, sowohl
im einzelnen Menschen wie in der Gesamtheit des Ganzen; desto-
mehr wird zumal das natiirliche Wissen gefestigt und gehoben.
Dies ergibt sich aus der ganzen Art und Weise, wie die Kirche
vorgeht. Nie weigert sie sich endgiiltig, bei auftauchenden
Fragen, nach Schrift und Vitern, bis ins einzelste hinein, einen
streitigen Punkt zu entscheiden. Nie zleht sie sich hinter die
Behauptung zuriick, die Glaubenssitze seien nur allgemeine Grund-
regeln, aus denen der einzelne seine Schliisse zu ziehen habe,
wie etwa die Principien des natiirlichen Wissens, z. B. das Wider-
spruchsprincip oder das Ganze ist grofser wie sein Teil, wofiir
die forschende Vernunft vielmehr den Inhalt zu liefern hat, als
dafs dieser fertig vorliege. Der Inhalt der Glaubensartikel ist
Jener dreieinige Gott selbst, der alles umfalst, allem das Sein
g_lbt, zugleich aber seinem Wesen nach iiber alles Denken ein-
fach in seinem Einzelbestehen ist. Nur also der Glaube kann
die erste Quelle sein fir die Versohnung oder besser fiir die



206 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Einheit zwischen dem Besten des Ganzen und dem endgiiltigen
Wohle des einzelnen. Aus den Glaubensartikeln allein konnen
jene Lehren abgeleitet werden, welche den socialen Frieden ver-
biirgen. Dieser ist in denselben enthalten, sobald nur mensch-
licher Unverstand ihrem Walten keine Wehr entgegestellt. Sie
bilden ja, wie Thomas oben sich ausdriickte, die nichste Vor-
bereitung fir das Leben der Gnade, welche in die Seele und
in die ganze menschliche Gesellschaft den Frieden selbst, nimlich
Gott, den Herrn, als unendlich reiche Quelle von Kraft und
Licht, hineintragt.

Hierin liegt die Bedeutung der Kirche. Sie ist nicht die
Gnade selbst, so dals ibr blofses Vorhandensein schon geniigte,
um unfehlbar Frieden zu verbreiten. Wer indessen der Vor-
bereitung fiir das Gnadenleben, welche von ihr geboten wird,
folgt, gelangt zweifellos zum Besitze jenes Lichtes, welches die
felsenfeste Richtschnur fir zweckmalsiges, dem eigenen Besten
dienendes Handeln in sich einschlielst. Nichts ist die Kirche
von sich aus, alles durch Christum und seine Lehre. Emptangen
nur will sie von oben, und was sie empfangen hat, in aller Treue,
so gerade wie sie es empfangen, den Menschen vorlegen. Des-
halb zihlt sie zu den Quellen ihrer von den Schranken des Ge-
schaftenen befreienden Wahrheit nicht etwas innerhalb der Natur,
nicht einmal die menschliche Vernunft, sondern einzig was von
oben kommt: Schrift und Tradition. Die Vernunft hat durchaus
nicht den Inhalt der Glaubensartikel zu beurteilen, zu vertiefen,
weiter auszubauen. lhre Aufgabe ist es vielmehr mit Riicksicht
auf das Geoffenbarte, das Geschaffene, die natiirlichen Krifte und
Bemiihungen unter das Licht des Glaubens zu stellen, damit die
Schlacken der menschlichen Forschung da offen erscheinen und
entfernt werden. Sie empfingt das Licht von oben, so wie es,
bestimmt und vollstindig fertig, herabstrahlt, und trigt es in die
menschlichen Verhiltnisse hinein, damit diese sich, getroften von
diesen Strahlen, darin abkliren.

Neulich wurde viel in einem Blatte dariiber diskutiert, ob
in der Tradition manches sei, was nicht in der Schrift sich findet,
in welchem Verhiltnisse demnach die Schrift zur Tradition stehe.
Die Losung solcher Fragen liegt in den hochst priicisen Aus-
driicken der Konzilien. Diese machen aus der Schrift und Tra-
dition, soweit es auf das unfehlbar zu Glaubende ankommt, nicht
zwei neben einander bestehende Quellen der Offenbarungslehre,
sondern sprechen stindig vom verbum Dei scriptum vel tra-
ditum. Als die einheitliche Quelle also der Offenbarung gilt
den Konzilien das verbum Dei. Dieses ist entweder aufgeschrieben



und der moderne Socialismus. 207

oder iiberliefert. Daraus ergibt sich genau zutreffend das Ver-
héltnis zwischen Schrift und Tradition. Alles steht in der Schrift
und alles ist in der Tradition enthalten, so wie wenn der Autor
selbst sein eigen Buch erklart. Er figt da keine neue Lehre
hinzu, sondern enthiillt, welches Verstandnis die Worte haben,
welche er niedergeschrieben hat. Das Wort Gottes hat sich
eben als sein eigenes Verstindnis in sich enthaltendes, d. h.
ganz vollendet und bestimmt, dem Menschen geoffenbart. Das-
selbe ist wesentlich nicht blols Gegenstand des Erkennens, wie
die Dinge in der Natur, sondern ist sein eigenes Krkennen.
Hs iiberldlst deshalb das Verstindnis des von ihm Enthiillten
nicht der Willkiir des Menschen; vielmehr tréigt es sein eigenes
Verstindnis in sich und teilt dieses mit durch die Tradition.
Diese ist demgemils nichts anderes wie das von Gott selber ge-
gebene Verstdndnis seiner hl. Schriften. Darum kann dasselbe
nie wechseln, ebenso wenig wie die Selbsterkenntnis Gottes
wechselt. Die Kirche kann nur lehren, was sie immer gelehrt
hat, will anders sie Trigerin der Offenbarungslehre sein.

Es ist sonach ein verhiangnisvoller, gegen das innerste Wesen
der Kirchenlehre sich richtender Irrtum, wenn, wie wir neulich
lasen, mit Riicksicht aut das Dogma der unbefleckten Empfiangnis
Maria ausgesagt wird: Bei diesem Dogma miisse man eben die
Viter oder die Tradition aus dem Spiele lassen, da trete die
kirchliche Autoritit an die Stelle; es komme nicht darauf an,
ob die gesamte occidentalische Kirche in ihren anerkannten
Kirchenlehrern dagegen sei. Eben die kirchliche Lehrautoritat
kann und wird niemals etwas als Gegenstand des Glaubens auf-
stellen, was nicht, bis ins einzelste hinein, immer in der Kirche
so verstanden worden ist, wie sie es gegenwiirtig hinstellt. Das
Gegenteil wiirde ebenso viel bedeuten als dafs ,,Gott sich selbst
verleugnet”, dals er jetzt sich selber anders erkeont wie friiher.
Aufgabe der ernsten theologischen Forschung ist es vielmehr,
wissenschaftlich nachzuweisen, dals Pius IX. recht hat, wenn
er fiir den Inhalt des Dogmas von der unbefleckten Empfingnis
die ganze occidentalische und orientalische Kirche bis ins hichste
Altertum hinauf eintreten lifst. Es muls von der Wissenschaft
dargethan werden, was von den Vitern unter der Erbsiinde ver-
standen wurde, und welcher Begriff heute mit der Erbsiinde
verbunden wird, von der die Muttergottes frei war. Dann wird
man finden, dafs sich die beiden Behauptungen genau decken:
1. die némlich Pius’ IX., dals Maria intuitu meritorum Christi
von dem Flecken der Erbsiinde bewahrt worden sei, dals sie
also erlést worden ist, zweifelsohne, wie Gregor d. Gr. sagt,



208 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

von Banden, Fesseln gelost worden; und 2. die Behauptung aller
alten Viter und Kirchenlehrer, ohne eine einzige Ausnahme, bis
ins 13. Jahrhundert hinein, wonach Maria die Erbsiinde hatte.
Sie fafsten namlich den Begriff der Erbsiinde mit gebiihrender
Schirfe als die in Adam verschuldete Verderbnis des Fleisches
und somit als die Unmoglichkeit, fernerhin auf dem Wege der
unverletzten, starken Natur, der justitia originalis, und somit
ohne Christo zu bediirfen, zur Gnade und zur Seligkeit zu ge-
langen. Diese Viter und Kirchenlehrer schlossen nicht das Leben
der heiligmachenden Gnade vom Zusammenbestehen mit dem
schuldbelasteten Erbe Adams aus, sondern lehrten, dals die
heiligmachende Gnade, nur soweit sie mit der Urgerechtigkeit
In organischem Zusammenhange steht, durch die Erbsiinde aus-
geschlossen sei. Sie konnten also beides zugleich lehren, wie
sie es auch offenbar thaten, dals nidmlich in Maria vom ersten
Augenblicke des Lebens an stets die Fiille der Gnade war, und
dals in ihr die Erbschuld sich fand, d. h. dals auch sie nicht auf
dem Wege Adams zum Heile gelangte, sondern auf dem Wege,
der da Christus ist. Diese scharfe Fassung des Begriffes der
Erbsiinde, wonach der Mangel der heiligmachenden Gnade
wohl eine Folge der Erbsiinde, aber nicht diese selbst dem
Wesen nach ist, besteht heutzutage in der theologischen Wissen-
schaft nicht mehr. Diese schlielst vielmehr den besagten Mangel
in das Wesen der Krbsiinde ein und sagt somit kurz, wie es
auch definiert worden, Maria sei ohne Krbsiinde empfangen
worden. Der Inhalt also des Dogmas ist genau derselbe, wie
ihn die Viter feststellen, die Ausdrucksweise oder Terminologie
unterlag dem Wechsel; wie ja auch bei der , Hypostasis®, oder
bei den Sakramenten und in vielen andern Fillen.

Wir wollten an einem gegenwirtig viel erwihnten Beispiele
zeigen, wie bei eingehenderem Zusehen jedes Dogma, welches
die kirchliche Autoritit in Anbetracht des bestehenden Bediirf-
uisses ausdriicklich zu erkliaren fiir notig hilt, genau jenes nim-
liche Verstandnis zu seinem Inhalte hat, das da von Beginn in
der kirchlichen Lehrgewalt lebte. Die Kirche hat in dem Falle
keine befreiende, feststehende Wahrheit in sich, sondern wird zu
einer natiirlichen Einrichtung erniedrigt, die nur Verwirrung unter
den Kriften der Natur erzeugt, wenn die von ihr verkiindeten
Lehrgrundsiitze durch die forschende Vernunft beliebig erklirt
und auf die einzelnen Verhiltnisse angewendet werden konnen.
Die Kirche bietet dem endlos unruhigen Geiste Ruhe und Frieden,
Heil und Segen, wenn er die Offenbarung durch die Propheten
und Apostel, von der Fiille des Wortes Gottes her, durch die



und der moderne Socialismus. 209

Jahrhunderte hindurch als ein und dieselbe festhalt, ohne dafs
eine Verinderung des Offenbarungsinhaltes eintritt. Deshalb
bezeichnen die Viter die Uberlieferung oder Tradition als die
Erklarung des Wortes Gottes oder der hl. Schrift; und sich
selbst nennen sie ,tractatores verbi Dei. So wird die Schrift
von ihnen erklart, wie sie von alters her erlautert worden ist.
Augustin will nichts andres lehren wie Ambrosius, Ambrosius
nichts andres wie Cyprian, Cyprian das gleiche, was Dionysius,
Dionysius beruft sich auf Paulus u. s. w. Gottes Lehre wird
zu allen Zeiten unverandert durch die Kirche gelehrt. Gottes
Wabhrheit tritt durch die Kirche in die Volker und in die ein-
zelnen; sie lehrt den unerschiitterlichen Weg zum letzten End-
zwecke, dem alles dient.

2. Die Kirche und der freie Wille.

Noch schirfer wie beim Glauben als dem Gegenstande der
Vernunft driickt sich der Gegensatz zwischen dem modernen
Liberalismus und der Kirche Gottes aus in Bezug auf die Frei-
heit. Es gilt von der gottlichen Gnade das Wort in den Spriichen
Sirachs (Eccli. 24, 21): ,,Wie der Libanus, der keinen Einschnitt
hat, habe ich ausgedunstet meine Wohnung.“ Die Gnade des
Dreieinigen hat sich diese Wohnung gebildet, welche wir Kirche
nennen. In ihr erscheint, soweit es auch immer zum sichtbaren
Ausdrucke gebracht werden kann, das Wesen und die Aufgabe
der Gnade. Aus dem Vorgehen der Kirche und ihren Lebens-
dulserungen konnen wir auf die der Gnade eigene Kraft schlie(sen.
Da zeigen sich ganz ausgeprigt, wie in einem Bilde, die einzig
dastehenden Vorziige der Gnade: Sie trigt in sich ihre den freien
Akt bestimmende Kraft und ist darum durchaus und im hdchsten
Grade souveridn. Sie verleiht dem Willen Teilnahme an der
gottlichen Herrschaft, der gegeniiber alle Krifte, selbst Tod und
Mihseligkeit, dienen. Demgemils macht sie den Willen im Akte
zu einem thatsichlich freien oder aktiv indifferenten, nachdem
dieser ohne sie blofs eine passive, d. h. zum Empfange fahige In-
differenz seinem letzten Endzwecke, also Gott, gegeniiber besals.

Wer die Kirche vorurteilslos betrachtet, kann nicht leugnen,
dals sie ein ganz andres Fundament hat wie jegliche andere,
religiose oder weltliche, Gesellschatt. Ihr Fundament entspricht
durchaus der iibernatiirlichen Gnadenkraft: Empfangen will sie
von Gott, bestimmt werden von ihm, iiber ihr eigenes Denken
und Ahnen hinaus; niemals stellt sie ihr etwaiges Recht, ihre
Freiheit und Selbstindigkeit Gott gegeniiber oder will den Ein-
fufls Gottes ,modifizieren®. Deshalb ist das Gebet ihre eigent-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 14



210 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

lichste tiefste Grundlage. Das erste, worauf die Gnade ihre
sichtbare Wohnung stellt, ist der Abglanz ihres innerlichsten
Wesens: das Zeugnis fir die menschliche Ohnmacht, die Sehn-
sucht nach dem bestimmenden KEinflusse Gottes. Die nichste
Vorbereitung fiir das innerliche Leben der Gnade, dispositio, wie
Thomas oben sagte, ist die Grundlage fiir alle kirchlichen Akte.
Die Kirche ist keine Anstalt fiir blofse wissenschaftliche For-
schung. Letztere liegt der Kirche nicht zu Grunde. Ihre Priester
sind an erster Stelle nicht Gelehrte. Alles menschliche Privat-
urteil steht ihr, als etwas Malsgebendes, ferne. Durch das Gebet
ruft sie in ihr Inneres die gottliche, allumfassende Kraft. Auf
diese stellt sie ihre Handlungen.

Selbst die Glaubenserkldrungen bei ihr folgen, als ihrer
Richtschnur, dem Gesetze des Flehens, dem Aufheben der Hiande
zu Gott. Die oberste kirchliche Autoritdt betont das oft und
gern mit den Worten des Papstes Gelasius: Lex supplicandi
statuit legem credendi. Pius IX. wiederholt es noch in der
dogmatischen Bulle iiber die unbefleckte Empfingnis. Nachdem
er nachgewiesen, wie schon seit Jahrhunderten die Kirche in
ihren offentlichen Gebeten und Festen die unbefleckte Empfangnis
ehrte, figt er den Grund fiir die Wichtigkeit dieser Thatsache
an: atque adeo lex credendi ipsa supplicandi lege statueretur.
Deshalb verlangt die hochste kirchliche Behorde nicht, dals ihr
selber die dogmatischen Lehrbiicher zur Approbation vorgelegt
werden; wohl aber gestattet sie nicht den Gebrauch eines Ri-
tuals, welches nicht von ihr selber ist durchgesehen worden.
Sie will damit den Gldaubigen die festeste Richtschnur fiir ihr
Glauben und Wirken in die Hand geben und sie hinweisen auf
den Lebensquell, aus der ihre Freiheit fliefst. In der Kirche
ist das Gebet nichts Aufserliches, Nebensichliches, sondern der
wahre Lebensodem. Damit hebt sie selbst am nachdriicklichsten
die Art und Weise hervor, wie sie ihr Amt als Mittlerin zwischen
der Menschheit und Gott auffalst.

Sie will sich damit nicht neben Christus stellen, ,,den ein-
zigen Mittler zwischen Gott und dem Menschen®., Vielmehr
setzt sie die sichtbare Darstellung der Ohnmacht der natiirlichen
Krifte, wie solche im Kreuzestode gegeben ist, im Geiste Christi
fort. Wire sie blols eine geistige Anstalt mit keinem andren
Zwecke als einige Wahrheiten dem menschlichen Forschen vor-
zulegen, so wiirde in der Welt kein Platz fiir sie sein. Aber
weil sie die Ohnmacht der menschlichen Natur, welche von dem
mit dem Verderben in Adam belasteten Fleische kommt, stetig
in sichtbarer, wahrnehmbarer Weise darzustellen hat und der



und der moderne Socialismus. 211

fortgesetzte mystische Leib Jesu ist, deshalb bildet sie die Thiire
zum Eintritte in den Bereich der iibernatiirlichen Krifte. Des-
halb ist ihre erste und tiefste Grundlage die lex supplicandi,
das Gebet, und damit tritt die hochste, alle Freiheit in sich ein-
schliefsende Kraft, die gottliche, in die Menschheit. Es bleibt
auch hier das Wort des Aquinaten in seiner vollen Bedeutung,
dals ,,der Neue Bund, soweit er sichtbar vor uns erscheint, eine
dispositio ist“, die Kirche also keine eigene, in sich abgeschlossene
Selbstandigkeit hat. Sie ist wie die trocknende Wérme am
Holze, von der das Feuer oder das Verbrennen des Holzes vor-
bereitet wird.

Sie ist ,der Freund des Briutigams®, dessen ganze Ehre
und Wiirde es ist, an der Freude des Brautigams teilzuhaben.
Sie ist ,,die Stimme des Rufenden in der Wiiste*, die da nichts
ist ohne das Wort desjenigen, der durch die Gnade ruft. Sie
,bereitet den Weg des Herrn“. Der Herr selber aber gibt
jedem einzelnen, der guten Willens ist, die Gnade. Daher steht
sie in einer Beziehung tiefer wie die ibrigen Gesellschaften
innerhalb der Menschheit. Sie hat keinen eigenen Bereich inner-
balb der Natur. Sie schliefst kein eigenes Vermogen, keine
eigene Wesenheit in sich ein, so dals sie auch von Gott abfallen
konnte. Deshalb ist sie berufen, allem zu dienen, weil sie nie-
manden und keine Gesellschaft durch die ihr eigene Wesenheit
storen oder beschridnken kann. Gott ist in ihr alles. Wie die
Stimme mit dem Worte eins ist, so ist sie mit Gott verbunden.
Gott ist ihr Leben, ihre Kraft, ihr Licht. Mag darum auch ihr
Erscheinen auf Erden ein demiitiges, niedriges sein; es ist dies
nur fiir die Augen, ,die da sehen und doch nicht sehen®. o
wird ja auch Gott selber mifsachtet und beleidigt, weil er nicht
erscheint, wie er ist. Unmelsbar, ohne Grenzen ist ihr Gebet,
ihr Verlangen nach Gott. Sie verwandelt alles, was die Natur
enthalt, in ihren Kirchen, in ihren Gebriuchen, in ihren Satzungen
in Gebet, wie die Sonnenwirme die Feuchtigkeit auf Erden in
Dunst verwandelt, der nach oben steigt und als befruchtender
Regen wieder herabfillt. Was die Kirche in dieser Weise als
Flehen zum Himmel sendet, das kommt als kraftvolle, segens-
reiche Gpade mit ganz himmlischem Inhalte wieder herab.

Wir miissen diese Stellung der Kirche recht betonen, da-
mit wir ihren ungemessenen Einfluls auf die menschliche Gesell-
Schaft begreifen, wenn demselben keine Schranken gesetzt werden.
Es ist zuvorderst der einzige Einfluls, der das Mafs und die be-
stimmende Kraft mit sich bringt. Alle sogen. Vorsichtsmafs-
regeln oder ,Hoheitsrechte®, die der Staat gegeniiber der Kirche

14%*



212 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

beansprucht, sind einzig diesem selber verderblich. Ks heilst
dies ebensoviel als Gott, der ewigen Weisheit, die Richtung an-
geben wollen, nach welcher er seine Gaben zu verteilen hat,
und das Mafs, welches deren Umfang bestimmt. Damit ist nicht
gesagt, dals nach Gottes Ratschlufs nicht auch Laien, Kaiser und
Konige, auf die kirchlichen Angelegenheiten malsgebenden Ein-
flufs ausiiben koonen, wie Konstantin d. Gr., Karl d. Gr., Kaiser
Heinrich II. und III. Aber diesen KEinfluls als ein Recht zu
betrachten, das von der staatlichen Gesellschaft ausgeht und
dieser wesentlich innewohnt, somit ein Recht Gott gegeniiber
aufstellen, anstatt in seinem Dienste thitig zu sein, wie er allein
es bestimmt und bemilst, steht jener Freiheit des Menschen ent-
gegen, welche verlangt, dals ihr der Weg zur letaten Zweck-
bestimmung frei gelassen werde und sie die Richtung dieses
Weges sowie die Kraft, denselben zu gehen, von Gott, ihrer
Seligkeit, ungetriibt emptange.

Gerade fur diese Freiheit muls die Kirche ihrer Natur
nach, und wenn auch ihre Fiirsten und Glaubigen &ulserlich in
Banden sind, immer einstehen. Um diese selbe Freiheit fiir den
einzelnen Menschen vorzubereiten, verlangt sie als ihr Recht
alle andern dufserlichen Freiheiten fiir unbehinderte Lehre und
Sakramentenspendung, sowie fiir unbehinderte Verwaltung der
andern ihr anvertrauter Giiter. Mit der Kirche ist stets der
Zutritt zu jener inneren geistigen Freiheit, mitten durch die
sichtbare Welt mit ihren Kiinsten und Wissenschaften, mit ihren
Leidenschaften und Verfolgungen, mit ihren Staaten und Vél-
kern, gegeben, durch welche der Mensch iiber alles trium-
phiert und kraft deren ihm alles hilft, den letzten Zweck seiner
Natur zu erreichen. Hier liegt die Grundbedeutung der Kirche
fir die gesellschaftliche Orduung.

Die Kirche bietet nicht eine gewisse Wahrheit, mit der
jeder machen kann, was er will. Sie wendet sich nicht an
eine bestimmte Klasse von Menschen oder an ein bestimmtes-
Volk. Sie wendet sich an die Natur selber im Menschen, namlich
an das alle Menschen einigende Band und Gffnet weit das Thor,
um die letzte, vollig mit Giitern anfiillende Bestimmung des
Menschen zu erreichen. KEs ist falsch, dals die Kirche ihre
Kinder blofs auf die Ewigkeit verweist. Ks ist falsch, dals sie
buddhistische Selbstpeinigung lehrt, als den Ausbund aller Weis-
heit. KEs ist falsch, dals sie den Menschen irgend ein Gut der
Natur entzieht, als ob sie sich dessen erlaubterweise nicht freuen
durften. Sie lehrt mit der Schrift: ,,Kein Teilchen verliehenen
Gutes gehe an dir voriiber.“ Alle Gaben, die Gott in die Welt



und der moderne Socialismus. 213

verstreut hat, sind auch fiir die Gliubigen bestimmt. Von keiner
sind sie durch das Wort der Kirche ausgeschlossen. In vielen
Geschichts- und Romanwerken, migen die Autoren auch sonst
Gerechtigkeit iiben wollen, ebenso in den verschiedenen Kiinsten,
werden oft jene Menschen, die so recht die Kirche und deren
Geist vertreten sollen, Monche, Nonnen, Priester, Heilige als
Fanatiker der korperlichen Abtotung, der diisteren Weltabge-
schlossenheit, als Verurteiler jeder Freude dargestell. Mogen
dies Buddhisten sein; Christen und noch weniger recht eigens
und hervorragend vom Geiste Christi Erfiillte sind es nicht. Fiir
diese gilt das Wort des Apostels: , Das Reich Gottes ist die
Gerechtigkeit, der Friede, die Freude im heil. reiste.*

Die Kirche zeigt den Weg, auf dem der Mensch zur wahren
Freude und zum dauerhaften Frieden gelangen kann, auf dem
er frei wird von aller Last, auf dem er zu herrschen beginnt
iiber alle Kreatur; denn Gottes Kraft selber tritt im selben
Mafse in ihn ein. Der Kampf gegen das Ubermafs der Leiden-
schaften und die damit verbundene Abtotung der Sinne, welche
das Organ dieser Leidenschaften sind, bildet blols die notwendige
Vorbereitung, um zu dem Frieden und der gliickseligen Ruhe
zu gelangen, von der es heilst: ,Ein bestindiges Gastmahl ist
ein in sich friedvoller Geist“. Alles zu genielsen, so demnach zu
leben, dals der freudige Genuls an allem, auch an der Krank-
heit, an der Armut, an der Arbeit, selbst am Tode, moglich
wird; dies ist der Weg, zu dem die Kirche einzuladen den Beruf
von Gott hat. Ist darin nicht das Fundament fiir das gesell-
schaftliche Wohlergehen enthalten? Mit wem lebt es sich besser
zusammen: mit einem friedvollen Menschen, dessen Ruhe sogar
Beleidigungen nicht storen, oder mit einer zénkischen, streit-
siichtigen, selbstherrischen Person? Der Christ, welcher seiner
Kirche folgt, weils allein das Geheimnis, von allem Nutzen zu
zichen, weil alles ihm dienen kann.

Darum streitet er gegen die Feinde seines Heiles mit
derselben Kraft, mit der er deren Ubermut geduldig ertrigt.
Mit der Linken weils er ebenso gut zu kiampfen wie mit der
Rechten; d. h. die Entbehrung dient ihm ebenso als Waffe wie
die Fille des Besitzes. , Er ist* mit dem Apostel ,in allem
unterrichtet, in den Erniedrigungen und in dem Uberflusse von
_Ehre, im Gesattigtwerden und im Hungern, im Reichtum und
In der Freiheit. Das ist die Freiheit von allen Fesseln der
besehrankten Giiter, auf welche die Kirche jenen weist, der sich
ihr anvertraut. Sie selbst ist das sichtbare Beispiel. Alles in
der Welt benutzt sie, alles dient ihr, jedem Dinge weils sie



214 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ihr Mafs aufzulegen. Heute ist sie geehrt, morgen mit Fiilsen
getreten. Heute tiberhduft man sie mit Reichtum, morgen wird
ihr alles genommen. Heute gewihrt man ihr alle dufseren Frei-
heiten, morgen sucht man ihr Hand- und Fufsfesseln anzulegen.
Immer bleibt sie die freie Herrscherin, in welcher die Kraft des
Hochsten, von sich allein aus, alles milst, was ihr zur Heiligung
der Menschheit verliehen wird. Das Scepter der Macht wird in
ihr die Stiitze der Hilflosen. In der 6den Wiiste der Armut ent-
springen unter dem Stabe dieses Moses Quellen der Erquickung.
Tod und Banden verherrlichen die schrankenlose Lebenskraft,
die in ihr waltet.

Ist es recht, wenn wir sagen, die Staaten und Parteien in
der menschlichen Gesellschaft, welche der Kirche in den Aulflse-
rungen des kirchlichen Lebens dngstlich Schranken setzen, konnen
dadurch einzig sich selbst schaden? Sie schlielsen sich ja ab
von jener Macht, die das allein richtige Mals ihrer Anwendung
in sich trigt. Und da gerade diese Macht, die Gottes, des Er-
losers, die einzig heilsame und friedbringende ist, kann nichts
anderes folgen, als dals die erwihnten Staaten und Parteien stets
der Malfslosigkeit in ihrem Denken und Bestimmen sowie in ihren
entsprechenden Aufserungen anheimfallen. Man gehe nur heut-
zutage diese Staaten und Parteien durch, welche die Feindschaft
gegen den Einflufs der Kirche an der Stirne tragen. Man wird
da jedenfalls finden, dals man von einem Extrem ins andere
fallt, weil man alles auf die Spitze treibt, und dals sie alle
darum der Auflésung entgegengehen. Es wird nicht behauptet,
dafs die Kirche in sich selbst iiber das Mals, wonach die Teile
des Staatswesens richtig zu einander abgewogen werden, aus
eigener Kraft verfiigt. Nein; aber die Kirche hilt die ganze
Natur offen der unbedingt malsgebenden tibernatiirlichen Kraft des
Dreieinigen gegeniiber. Sie ist der sichtbare Ausdruck der einzig
sich selbst bestimmenden Gnade, insoweit da die gesamte Natur,
getaucht in den Tod Christi, ihre Ohnmacht bekennt, aus sich
heraus endgiiltige Ruhe und Vollendung, unstorbare Schonheit
und Herrlichkeit zu finden.

Ist es deshalb ein Zeichen des staatlichen Liberalismus, dafs
er dem Staate Hoheitsrechte Gott und der Kirche gegeniiber
zuweist, dafs nach ihm die kirchlichen Gesetze erst bestimmt
und fiiv die praktische Anwendung ,modifiziert“ werden durch
den Staat, der das Aufsichtsrecht ausiibt; so ist es innerhalb
der Wissenschaft das grundlegende Zeugnis fiir die liberale, von
der Kirche, zumal von Pius IX., verurteilte Richtung, wenn die
Gnade, deren sichtbare Vorbereitung (dispositio) die Kirche ist,



und der moderne Socialismus. 215

dargestellt wird, als ob sie in sich indifferens sei, versatilis,
ndmlich als ob sie die Bestimmung, dals sie wirksam sein werde
oder nicht, vom natiirlichen menschlichen Willen erwarte. Und
im Gegenteil ist es eine fiir die ganze sociale Auffassung der
Kirche fundamentale Wahrheit, dals die Gnade die Kraft und
das Mals zu wirken in sich einschliefse, in den Willen hinein
mitbringe und diesen danach zu einem lebendig- wirksamen
mache, dafs also die Gnade die erste wirksame Ursache des
freien Aktes sei, der freie Wille die dieser untergeordnete zweite;
denn Freisein schlielst durchaus nicht ein, dafs man erste, ganz in
sich unabhingige Ursache ist. Danach ist die souverine Gewalt
der Kirche, die das Leben und die Kraft fiir die Staaten in sich
trigt, zu beurteilen. Beides entspricht sich einander. Der Schlufs
vom einen auf das andere ist gestattet. Die Kirche beansprucht
— und dies wird von keinem katholischen Theologen bestritten
— eine vollige souverdne Gesetzgebung. Sie lilst, aulser sie seil
gezwungen, kein Placet oder keine nihere Bestimmung zu ihren
Glaubens- und Verwaltungsgrundsitzen von seiten der Natur,
also des Staates, zu. Sie bringt in ihren Erklirungen mit sich
die nach allen Seiten bestimmende und abmessende Kraft. Also
darf um so viel weniger, ohne schweren Irrtum, betreffs der
Gnade gesagt werden, mit ihr konne die natiirliche Freiheit nur
in der Weise zusammenbestehen, dals sie, in sich indifferens,
unbestimmt, von dieser, der natiirlichen Freiheit, ihre einzelne
Bestimmung oder ,,Modifikation“ erhalte. Die Gnade schlielst
ja die einzige Existenzberechtigung der Kirche ein und bildet
zugleich den néchsten Zweck fiir sie. In der Gnade also haben
wir den tiefsten Grund fiir die souverine Gesetzgebung der
Kirche. Thomas setzt dies mit folgenden Worten auseinander
(I. IL. qu. 108, art. 1; Ubers. Bd. VI, S. 489):

,Das Gesetz des N. B. besteht an leitender Stelle in der
Gnade des hl. Geistes, welche sich offenbart im Glauben,
der durch die Liebe wirkt; diese Gnade aber erlangen die
Menschen durch den fleischgewordenen Sohn Gottes, dessen
Menschheit Gott mit Gnade angefiillt hat; und letztere ist bis
zu uns abgeleitet worden. Deshalb heilst es Joh. 1: ,Und das
Wort ist Fleisch geworden‘ und gleich darauf: ,Voll der Gnade
und Wahrheit‘; spater aber: ,Von seiner Fiille haben wir alle
empfangen‘, und dann folgt: ,Gnade und Wahrheit ist durch
Jesum Christum gemacht worden‘. Darum ist es also zukomm-
lich, dafs vermittels einiger #ulserlicher Zeichen die vom fleisch-
gewordenen Worte ausflielsende Gnade bis zu uns hingeleitet
wird; und dafs von der inneren Gnade, durch welche das Fleisch



216 Die Grundprincipien des hi. Thomas von Aquin

dem Geiste unterthan wird, ausgehen einige sinnlich wahrnehm-
bare Werke. So konnen demnach aufserliche Werke in dop-
pelter Weise zur Gnade gehoren: als hinleitend und hinein-
fiihrend in die Gnade, wie die Sakramente; sodann als Ergebnis
der Gnade und das sind dufserliche Werke im einzelnen. Unter
den letzteren gibt es nun solche, die notwendigen Zusammen-
hang mit der Gnade oder Gegensatz zu ihr haben; das sind die
Gebote oder Verbote im N. B.“, d. h. in der Kirche.

3. Die Kirche und die Herrschaft iiber die sichtbaren Dinge.

Diese Worte des h. Thomas fiihren uns zugleich zu der Art
und Weise, wie das Verhiltnis der Kirche und der mit ihr ge-
gebenen Freiheit zu den uns umgebenden sichtbaren Dingen
aufzufassen sei. Auf dem zu Posen abgehaltenen 28. Kongrels
fiir innere protestantische Mission fihrte Prof. Sohm von Leipzig
aus, dals Staat, Recht und Socialpolitik nicht christlich seien und
dies auch nicht sein konnten: ,,Die Fragen des offentlichen
Lebens*, so meinte er, ,sind Fragen der Gerechtigkeit (Macht-
verteilung), d. h. sie sind Fragen von dieser Welt. Sie werden
durch das Christentum nicht gelost. Es gibt keine christliche
sociale Ordnung.”“ Basiert das Christentum auf dem Privaturteile
und ist dasselbe somit nichts als die Betrachtung einiger theore-
tischer Wahrheiten, welche die Natur gar nicht oder doch nicht
miihelos an die Hand gibt, so hat dieser Professor ganz recht.
Das Privaturteil des einzelnen Menschen kann niemals einen
gesetzmilsigen Einfluls auf das gesellschaftliche, staatliche Zu-
sammenleben ausiiben; selbt das eigene personliche Handeln folgt
ihm in vielen Fillen nicht: ,,Was recht und gut ist, billige ich;
das Gegenteil aber thue ich;* sagt der Dichter und stimmt darin
mit dem Apostel iiberein.

Das Christentum aber ruht in keiner Weise auf dem Privat-
urteil. Es ist in keiner Weise eine blofse wissenschaftliche
Schule. Die Berechtigung zu seiner Existenz ist die denkbar
tiefste. Es bietet, und zwar es allein, die Moglichkeit, den
letzten Endzweck der menschlichen Natur und der Natur iiber-
haupt zu besitzen. Deshalb muls alles in der menschlichen
Natur, die einzelne Person und die Gesellschaft, Wissenschaft
und Kunst, Gesetzgebung und Staatsverwaltung, alle Krifte in
der menschlichen Natur miissen den Charakter des Christlichen
tragen; denn alles mufs, seinem eigensten Wesen nach, dienen dem
letzten Endzwecke. Unniitz ist, was zwecklos ist. Jeder andere
Zweck aber besteht als solcher einzig auf Grund des letzten
Endzweckes. Also ist alles unniitz im einzelnen Menschen und



und der moderne Socialismus. 217

im Staate, ja es ist verderblich, wenn es dem Einflusse des
Christentums entzogen wird.

Die Kirche fiillt jene Liicke aus, welche alle patiirlichen
Krafte lassen, und daher rithrt ihre alles durchdringende Not-
wendigkeit. Soweit der letzte Endzweck reicht, der mit der
Natur selber gegeben ist, und das Bediirfnis, ihn zu besitzen,
will man nicht ewigem Unheil anheimfallen; so weit erstreckt
sich die Notwendigkeit, dem Einflusse des in der Kirche wal-
tenden Geistes Christi zu unterstehen. Die christliche Kirche
ist keine Erfindung der Willkiir, ohne die es ebenso gut geht.
Die Kirche beruht nicht auf einem Zwecke, der zum eigentlichen
Zwecke der menschlichen Natur eigens hinzugefiigt worden ist,
aber auch, unbeschadet der natiirlichen Vollendung, hitte fort-
bleiben konnen. Eben die Natur spricht es durch die Stimme
der menschlichen Vernunft aus, dafs keine natiirliche Kraft ihr
die Vollendung bringen kann; sind diese doch, alle insgesamt
und jede einzelne, auf ein beschranktes Einzelgut gerichtet,
wiahrend die Natur nach Unendlichem sich sehnt. So wie
Gott aus reiner Giite dem Menschen das Sein gegeben, so
leitet uns die menschliche Natur selber zu der Uberzeugung,
dals nur aus Gottes reinster Giite, von nichts gefordert oder
veranlalst, die Vollendung und die Kraft, diese zu besitzen,
kommen kann.

Aus Gottes reinster Giite steigt die Kirche auf die Erde
unter die Menschen herab und stellt die Briicke her fir die
Verbindung mit der einzigen, fiir unsre Natur moglichen end-
giiltigen Vollendung. Dies ist die Stellung inmitten des Ge-
schaffenen, welche der Kirche gebiihrt. Unter allen Religions-
gesellschaften zeigt einzig die katholische Kirche durch ihr
ganzes Auftreten sich dieser Stellung bewufst und bezeugt da-
durch, dafs sie allein die Biirgschatt fiir die Zweckvollendung
des Menschen bietet. Der letzte natiirliche Endzweck umgreitt
Leib und Seele des Menschen, Zeit und Ewigkeit: Die Kirche
hat stets beansprucht, auch die zeitlichen Angelegenheiten derart
zu regeln, dals weder Gesetzgebung noch Staatsverwaltung dem
Besitze des letzten Endzweckes, der endgiiltigen Vollendung sich
entgegenstellen diirten. Sie bezeichnet deshalb Gesetze als im
Gewissen nichg verbindlich, wenn sie dem Wege zur Seligkeit
Hindernisse bereiten; denn das erste Recht des Menschen richtet
sich auf das von der Natur selbst gewollte, alles Verlangen fiil-
lende Wohl. Die Natur des Menschen ist die nimliche in jedem
Yolke, in jedem Lande, in jedem Alter: die Kirche hat deshalb
sich nie mit einem Volke oder einem Lande identifiziert. National-



218 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

kirchen kennt sie nicht. Ihr ist ,der Grieche gleich lieb wie der
Jude“. Dem Kinde bietet sie ebenso gut den Besitz des letzten
Endzweckes wie dem erfahrenen Greise, dem einfachen Land-
manne nicht minder wie dem grofsen Gelehrten, der Arme steht
fir die Schlufsvollendung der Natur auf derselben Stufe wie der
Reiche. Die natiirlichen Krafte haben ihre bestimmte Aufgabe
im Bereiche der Natur; aber sie sind ohnmachtig, den Menschen
dem letzten Zweck seiner Natur zu nahern oder auch nur jenes
einzelne Gut, dem inneren Wesen nach, vorzulegen, welches in
seinem Fiirsichbestehen alles Gute einschliefst und dessen Besitz
sonach allein die unumschrinkte Vollendung bedeutet: Die Kirche
entspricht dieser Sachlage durch ihre ganze Organisation.

Sie ldfst die zeitlichen Gewalten in deren Bereiche, stiitzt
sie vielmehr. Das Oberhaupt der Kirche fillt nicht zusammen
mit dem Oberhaupte des Staates. KEs mengt sich nicht, aufser
wenn es gilt, die Strafse zum letzter Endzwecke freizuhalten,
in die Leitung der zeitlichen Angelegenheiten. Aber es kann
auch niemals einem Konige oder Kaiser in dem unterworfen
sein, was sich auf den letzten Endzweck, auf die endgiiltige
Vollendung bezieht. Die Kirche mufs — und zwar sichtbarer
Weise, denn es handelt sich um den Endzweck der aus Leib
und Seele bestehenden menschlichen Natur -— vollstindig sou-
veran dastehen. Sie hat ja eben die Aufgabe, um der Worte
Pauli uns zu bedienen, ,zu entleeren alles Fiirstentum und alle
Macht*“, d. h. alle pnatiirlichen Krifte in ihrer Ohnmacht hinzu-
stellen vor die Majestit der gottlichen, mit freiem Ratschlusse
waltenden Giite, welche allein die Kraft geben kann, ,Kinder
Gottes, Erben des Himmelreiches zu werden”., Keine Majestit
also kann Einflufs beanspruchen vor jener Majestat, welche durch
die Kirche hindurchschauet; und deshalb kann die Kirche nicht
anders als souveriin sein.

Danach bestimmt sich ganz klar und scharf die Art und
Weise der Herrschaft, welche der Kirche iiber das Zeitliche
zukommt. St. Thomas hat sie in der oben mitgeteilten Stelle
mit kriftigen Strichen gekennzeichnet: 1. Auf das Aulserliche
erstreckt sich die Gewalt der Kirche, insoweit sie den Beruf
hat, das Fleischliche dem Geiste, also der Vernunft, unterthan
zu machen. 2. Gebote und Verbote gibt sie mit Riicksicht auf
dulserliche Werke, insoweit fiir die Kirche solche Werke als
Ausflufs oder Ergebnis der inneren Gnade in Betracht kommen.

Wir erinnern uns nicht, jemals in neueren Werken das
Recht der Kirche, Gebote und Verbote mit Bezug auf &ulser-
liche Akte zu geben, in dieser Weise begriindet gefunden zu



und der moderne Socialismus. 219

haben. Und doch liegt uns in diesen Worten des Aquinaten
der tiefste und ginzlich einwandsfreie Grund dafiir vor. Die
aulseren Werke stellen sich als Folgen der inneren Gnade vor.
Haben sie notwendigen Zusammenhang mit der Gnade, gemils
dem in der Kirche waltenden heil. Geiste, so ergibt sich ein
Gebot oder ein Verbot. Ist dieser Zusammenhang kein not-
wendiger, so bleibt die betr. Bestimmung dem Willen des ein-
zelnen Menschen iiberlassen. Auf allen Seiten glinzt da das
Gesetz des Evangeliums als ein freies, von dem der Apostel
Jakobus sagt (1, 25): ,Wer da durchschaut bis in das voll-
kommene Gesetz der Freiheit und in demselben verharrt . . .
wird in dem, was er entsprechend thut, selig sein.“ Ks ist
jene Freiheit, die Paulus mit den Worten kennzeichnet: ,,Wo
der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit (II. Kor. 3). Freiheit
birgt das Gesetz Christi, weil seine Quelle die Gnade ist, also
die als erste Ursache den freien Akt wirkende Kraft. Die Gebote
und Verbote im N. B. sind aunf solche Werke gerichtet, die
aus der Gnade sich ergeben, weil sie einen notwendigen Zu-
sammenhang mit der Gnade haben. Die iibrigen Werke aber
sind der durch die Gnade bethitigten Freiheit des einzelnen
tiberlassen. Die Gebote und Verbote wenden sich an die Natur
im Menschen selber, insoweit sie allen Menschen gemeinsam ist
und dementsprechend Verpflichtungen fiir das Ganze des Menschen-
geschlechts in sich einschiielst. Die andern guten Werke zeigen
auf die Wirksamkeit der Gnade im Innern und stellen somit nach
den Worten des Apostels Petrus (I, 1, 16) ,,unsere Berufung und
Auserwihlung als eine zuverlissige hin®, die sich nédmlich im
Werke erprobt; wie etwa die zweckmilsige Einrichtung eines
Hauses die Angemessenheit des Planes erweist.

Wir sagten, dies sei die tiefste und vollig einwandsfreie
Begriindung fiir das unbestreitbare Recht der Kirche, Gesetze
zu geben. Denn es ist dies genau dasselbe Recht wie das
vom letzten Endzwecke ausgehende. Wie die Berechtigung der
staatlichen Gesetzgebung hinlinglich nachgewiesen 1ist, wenn
dargethan wird, dafs der Zweck der menschlichen Gesellschaft
dies verlangt, so kann es keinen durchgreifenderen Grund fiir die
unabhiingige kirchliche Gesetzgebung geben als diesen, dafs der
letzte Endzweck, die Vollendung des Ganzen der Menschheit,
dieselbe erheischt. Die diesem Endzwecke eigene Kraft ist die
Gnade, und dieser folgt der notwendige Zusammenhang mit ein-
zelnen #ulseren Werken. Also ist der Ausdruck dieses mnot-
wendigen Zusammenhanges, die Macht zu gebieten und zu
verbieten, auf sein festestes Fundament gestellt. Der Mensch



220 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

hat kraft der Gnade ein Recht darauf, frei zu wirken, d. h. auf
seinem Wege zum Besitze der letzten Vollendung nicht gehindert
zu werden.

Nach dieser Seite hin unterliegt die ganze sichtbare Welt
dem Machtbereiche der Kirche. Kein Staat, kein Volk, keine
Wissenschaft hat das Recht, die Dinge dieser sichtbaren Welt
derart zu ordnen, dals dadurch der Mensch im Erstreben seines
letzten, mit seiner eigenen Natur gegebenen Endzweckes gestort
wird. Dergleichen Gesetze sind von vornherein unverbindlich.
Denn alles muls sich unterordnen der endgiiltigen Vollendung.
Thomas driickt dies noch eingehender aus, wenn er sagt, dals
die Gebote und Verbote von der Kirche zu dem Ende gegeben
werden, damit ,der Leib dem Geiste, der Vernuntt der Bereich
der Sinne untergeordnet sei, immer im Anschlusse daran, dals
all dieses Aulserliche ein Zeichen oder eine Vorbereitung sei
fir die innere Gnade. Der Staat oder die Gesetzgebung, welche
sich dem Einflusse des Geistes Christi entzieht, begiinstigt stets
das Fleisch gegeniiber dem Geiste, die Sinne gegeniiber der
Vernunft. Sie hindert die Unterordnung der sichtbaren Welt
unter die Stimme des verniinftigen Heiles und tragt sonach den
Keim des Verderbens in sich.

Danach erklirt sich auch, wie die Kirche kein direktes Recht
im Bereiche des Zeitlichen besitzt, sondern nur so weit, als die
natiirlichen Krifte in ihrer Thatigkeit nicht der Freiheit, d. h.
dem ungehinderten Streben nach der letzten Vollendung, ent-
gegentreten diirfen. Denn ebenso wie sie ohnmichtig sind, diese
letzte Vollendung sich zu verschaffen, und wie sie demnach mit
Riicksicht auf diese sich unterordnen miissen, stehen sie im Be-
reiche des natiirlichen Lebens selbstindig da. Die Kirche kann
nie storen, nur vollenden kann sie. Wo eine Liicke ist, wo die
natiirlichen Krafte am Ende ihrer Macht sind, trotzdem noch die
ganze malsgebende letzte Vollendung, gleichsam unberiihrt, nicht
einmal erkennbar, in welchem einzelnen Gute sie sich findet,
iibrig bleibt, da tritt die Kirche ein und zeigt auf jene Kraft,
aus der fiir jede menschliche Person die Bethatigung der Frei-
heit stromt, den letzten Endzweck positiv erreichen zu konnen.
Die Kirche tritt nicht neben die natiirlichen Krilfte, etwa als eine
neu hinzugefiigte, sondern durchdringt sie alle. Im Bereiche der
Natur mangelt nichts. Da bedarf es keiner neu hinzutretenden
Kraft. Dals die Natur nicht die letzte Vollendung fiir ihre
Thatigkeit besitzt, hindert nicht den Zusammenhang der natiir-
lichen Ursachen, fir die ihnen gestellte Aufgabe ausreichend
zu sein.



und der moderne Socialismus. 221

Die Kirche als solche bringt kein Recht auf bestimmten
materiellen Besitz mit sich. Sie tragt nicht das Schwert, um
solchen zu verteidigen. Sie tritt nicht wie der Staat in die
Welt, angewiesen auf eine bestimmte materielle Machtsphare.
Sie hat deshalb auch nicht von Gott die Mittel erhalten, um
eine derartige Machtsphdre aufrechtzuhalten. Wohl schlielst sie
Eigentumsrecht, unabhéngig vom staatlichen Gesetze, in sich ein;
aber nur wenn jemand ihr etwas schenkt. Dann ist die staat-
liche Gewalt @hnlich verpflichtet, dieses Eigentum zu schiitzen,
wie er eine rechtskraftige Schenkung aufrechthilt, die ein Privat-
mann erhalten hat. Wohl hat sie das Recht, zu verlangen, dafs,
,wer das Evangelium verkiindet, auch vom Evangelium lebe“;
aber nur von ihren Glaubigen kann sie dies fordern, dals sie
die zeitlichen Kosten des Gottesdienstes tragen: ,Wenn wir in
euch Geistiges gesdet haben, sagt der Apostel (I. Kor. 9, 11) ,ist
es dann etwas Gro[‘se’s, wenn wir euer Materielles, Fleischliches
ernten?“ Wir treten damit jedoch in ein Gebiet, welches wir
noch weiter vorbereiten miissen, ehe die Grenzen abgesteckt
werden konnen. Vor allem ist es da erfordert, genau zu priifen,
welcher Art das Ganze ist, welches durch die Kirche vertreten
wird, und welcher Art jenes Ganze, welches im Staate zum
Ausdruck kommt. Dariiber das nédchste Mal.

Unsre Absicht war fir heute, auf das tiefste Fundament alller
kirchlichen Einrichtungen sowie der ganzen kirchlichen Organi-
sation hinzuweisen: Die Gnade liegt zu Grunde. Die Kirche
hat nicht die mindeste eigene Kraft. Sie ist ,,das Zeichen zum
Guten hin“, wie der Psalmist sagt, ndmlich zum Gut des letzten
Endzweckes hin, des Dreieinigen, wie er in sich besteht. Gerade
darum ist aber die Kirche oder das Papsttum das geeignete Heil-
mittel in unserer Zeit. Denn bei ihr fehlt selbst die Moglich-
keit, das rein Subjektive, die eigene Auffassung an die Stelle
des objektiv Gegebenen zu setzen. Gerade dies jedoch ist der
Quell aller Anarchie in den Geistern, in den Staaten, im Besitze.
Der Individualismus richtet die Gesetzgebung sowie Kunst und
Wissenschaft zu Grunde. Der Mensch liebt es, die Wahrheit
in freier Willkiir zu schaffen, anstatt sie an den Dingen zu
erforschen und sich danach zu richten. KEr hat es gern, das
Gerechte hervorzubringen und etwas fiir gerecht zu halten, weil
er eben es thut, anstatt dafs er bereit sein soll, auf die Stimme
der Gerechtigkeit zu horen. Er will nichts davon wissen, dafs
in der Verwaltung seines Besitzes ein andrer Malsstab gelten
soll als derjenige der Selbstsucht, und meint, der Besitz sei eine
seiner Person verlichene Auszeichnung, in die niemand etwas



222 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin etc.

hineinzusprechen habe. Wer kann leugnen, dals in weiten Kreisen
diese Anschauungen vorwalten? Und wer kann es leugnen, dals
damit die Person eines jeden zum absoluten Mittelpunkt wird,
um den sich alles zu drehen hat. Das aber gerade ist Anarchie,
wenn jeder in dieser Weise, unbekiimmert um den andern, ab-
solut dasteht.

Einzig die Kirche stellt sich solchen Anschauungen dia-
metral gegeniiber. In ihr kommt die Wahrheit, die Gerechtig-
keit, die Macht zu Ehren, wie sie aufsen ist, unabhiangig von
allem und alles umfassend und durchdringend, ndmlich im drei-
einigen, allein selbstherrlichen Gott. Die menschliche Person
bedeutet den Mangel, die in sich bestehende Gottheit bedeutet
die Fiille nach allen Seiten hin. Nur was Gottes ist, sucht
die Kirche; und sie sucht es nicht aus eigener Kraft, sondern
wiederum in der Kraft Gottes. Deshalb kann auch sie allein
dem Mangel in der Menschheit an ,,Frieﬁen, Freude und Ge-
rechtigkeit” abhelfen. Denn sie weist nicht auf den Mangel als auf
das Heilmittel gegen den Mangel; sondern auf die Fiille, welche
wohl geben kann ohne Ende, aber niemals etwas empfangen.
Wie viel vom Wahrheitsglanze der katholischen Kirche in andern
Religionsgemeinschaften durchleuchtet, so weit sind auch sie ge-
eignet, gegen diesen, unsre menschliche Gesellschaft zerfressenden
Aparchismus ein Heilmittel zu sein. Und in jeder Religions-
gemeinschaft ist ja, wie Augustin schreibt, immer ein Kornchen
Wabhrheit ; sonst konnte die betreffende Religionsgemeinschaft gar
nicht bestehen. Auch vor Christus waltete der Glanz der Wahr-
heit; aber gedimpft, unbestimmt, in Bildern und Figuren. Die
katholische Kirche allein hat den vollen Wahrheitsglanz, den
wahrhaft , katholischen®, d. h. allumfassenden. In ihr fehlt kein
Strahl, der sonstwo, verlassen und deshalb kiimmerlich, leuchtet.
Sie allein ist im hervorragendsten Sinne die sociale Heilanstalt
kraft ihrer Griindung, ihrer Heilmittel, ihres Zweckes.



	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

