
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundprincipien d. hi. Thomas u. d. moderne Socialismus. 197

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

(Fortsetzung von Bd. X. S. 337.)

VIII.
Die Kirche und die Freiheit.

In dem Werke „Le Vatican, les Papes et la Civilisation —
Le Gouvernement Central de l'Eglise" stellt Georg Goyau mit
folgenden Worten das Papsttum als einziges und notwendiges
Heilmittel der socialen Anarchie im Bereiche des Gedankens,
der sittlichen Ordnung und der staatlich-bürgerlichen Gesellschaft
gegenüber: „Diese Anarchie", schreibt er, „kann nur dann mit
endgültigem Erfolge bekämpft werden, wenn ihre Quelle
verstopft wird. Diese aber ist der sich als absolut betrachtende
Individualismus oder der menschliche Egoismus. Gern sieht sich
der einzelne Mensch als Souverän an, und dieser Irrtum in der
Abschätzung seiner Macht verleitet ihn zur Unkenntnis seiner

auf eine Änderung der Gesetze oder der Rechtsprechung hinzuwirken...."
Treffend hat einer der berühmtesten und erfahrensten Kriminalisten,
Gefängnisdirektor Streng, in seinen „Studien über die Entwickelung etc. des

Strafvollzuges", 1886, diese Zustände gekennzeichnet, da er sagt: „Schulkinder,

die das Gefängnis aus Erfahrung kennen, sind nicht nur eine
Verlegenheit für den Lehrer, sondern auch eine Gefahr für die Schule....
Die staatliche Freiheitsstrafe bleibt bei Kindern nicht nur unwirksam,
sondern wirkt direkt schädlich und vernichtet in dem vorzeitig Bestraften
die Furcht der bürgerlichen Strafen. Die ungeschlachte Hand der
Staatsmaschine pafst nicht auf das zarte Haupt eines leicht verdorbenen und
in seiner ganzen Existenz leicht vernichteten unreifen Kindes. In diesen
Fällen, wo geeignete Strafmittel für den Staat nicht vorhanden sind, ist
ein um jeden Preis ausgeübtes staatliches Strafrecht unmittelbar gegen
das Interesse der Rechtsordnung gerichtet. Man wird
Ungezogenheiten und Auswüchse des kindlichen Alters, wenn dieselben auch
dem einen oder anderen lästig fallen oder ihn selbst in seinen Rechtsgütern
empfindlich verletzen, wofür ihm ja eventuell der Civilrechtsweg offen
steht, nicht gleich in den Bereich einer peinlichen Strafjustiz ziehen
dürfen, ohne dem Gemeinwohle selbst aufserordentliche und
unverhältnismäfsig bösartige Nachteile zuzufügen. Kinder
im schulpflichtigen Alter verlassen das Gefängnis stets sittlich vernichtet,
körperlich geschwächt und in ihrer Ausbildung für das bürgerliche Leben
erheblich gehindert und kehren meist nach kurzer Frist in das Gefängnis
zurück. ."



198 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Pflicht. Der Denker, der da mit der Aufgabe betraut ist, die
Menschen zu unterrichten, neigt dazu hin, sich für den höchsten
Schiedsrichter über die Wahrheit zu halten, und liebt es, bei
seinem Forschen die Wahrheit zu schallen, anstatt sie in sich
aufzunehmen, wie sie, unabhängig von ihm, aufsen besteht. Der
Fürst, dessen Aufgabe es ist, die Menschen zu regieren, meint
gern, er habe zu entscheiden, was Gerechtigkeit sei, und zieht
es vor, das Gerechte zu schaffen, als dafs er sich dem, was
gerecht ist, anpafst. Der Eigentümer, der da für die Nahrung
andrer Menschen zu sorgen hat, will nichts davon wissen, dafs
ihm irgend eine Verpflichtung obliegt, so viel Lohn zu geben,
wie für die Nahrung notwendig ist, und erblickt in dem Grund
und Boden, den er besitzt, einen Gegenstand persönlicher
Genugtuung, während doch dieser selbe Grund und Boden von Gott
her die Bestimmung hat, für alle vorzusorgen.

„Lasset diese verschiedenen Arten von Absolutismus
gewähren, mag ein jeder diejenige Art sich aneignen, die ihm
pafst; — und bald wird unter diesen Prätendenten auf die
unbeschränkte Herrschaft der Stroit losbrechen. Das ist die Quelle,
aus der die Anarchie sich ergiefst. Der Absolutismus der
Vernunft im einzelnen Menschen erzeugt das Chaos der Lehren und
Ansichten, beraubt die Gesellschaft der festen Richtschnur und
fesselt die Vernunft selber durch eine gewisse Art von
Übersättigung. Der 2. Absolutismus oder der des Willens zerstört
das Gefühl des gesellschaftlichen Bandes, das alle Menschen
kraft der Natur umschlingt, verwischt die Erinnerung an die
Hochachtung, welche wir den Mitmenschen schulden, fälscht den

Begriff der Freiheit, unterdrückt den der Autorität, setzt die
Willkür an die Stelle des Gesetzes und vorhüllt den menschlichen

Blicken die innere Natur der Gerechtigkeit, die liber alles
erhaben ist. Der 3. endlich oder der des Eigentums verfolgt
das Streben, zu Gunsten von wenigen Bevorrechteten die grofs-
artige Freigebigkeit des göttlichen Ratschlusses zu nichte zu
machen, nach welchem die Erde im richtigen Verhältnisse zu
den Lebensbedürfnissen aller Menschen steht. Dieser Absolutismus

treibt die dem Elende Preisgegebenen zum wirksamen
Widerstande gegen die Rechtmäfsigkeit des Eigentums, eben
weil die Geniefsenden dessen Zweck und somit seine
Existenzberechtigung mifskannt haben.

„Tief im Innern einer jeden dieser drei Souveränitäten ist
ein Todeskeim verborgen, der bald langsam und unmerkbar
sprofst, bald reifsend schnell seine verderblichen Früchte ans
Tageslicht fördert, der aber niemals verschwindet. Dies ist



und der moderne Socialismus. 199

der menschliche Absolutismus, dessen Ausgangspunkt die mafs-
lo8e Überhebung des einzelnen als Individuum ist, der in den
liuin der gesellschaftlichen Ordnung mündet, dessen gesamtes
Vorgehen als eine Beleidigung Gottes betrachtet werden mufs.

„Das Heilmittel gegen solchen Absolutismus kann nur die
ständige Verkörperung des göttlichen Absolutismus sein. Einzig
so kann es gehindert werden, dafs die menschliche Gesellschaft
der Spielball und das Opfer der erwähnten souveränen Ansprüche
wird, welche vom Individuum erhoben und als sein Recht
bezeichnet werden. Und diese Verkörperung gerade war und ist
in der Geschichte das Papsttum."

Goyau stellt mit diesen Worten die beiden Mächte scharf
und klar einander gegenüber, welche in der Gegenwart, im
Bereiche der socialen Ordnung, unter sich ringen: die Kirche und
den Liberalismus, dessen Ausläufer im praktischen Leben der
Socialismus und Anarchismus sind. Unbeschränktes Recht auf Freiheit

für das Individuum ist die Devise des Liberalismus. Letzteres
ist frei von allen Gesetzen, die für das Denken eine Richtschnur
bilden sollen. Weil das Individuum so oder so urteilt, darum
ist der Gegenstand des Urteils wahr; nicht ist die Wahrheit die
Regel für das Urteil. Weil das Individuum so oder so will,
deshalb ist das Gewollte gerecht. Das Wollen ist frei von jeder
Schranke der Gerechtigkeit; vielmehr ist es die Quelle davon,
dafs etwas gerecht ist. Es gibt kein Mafs im Erwerben. Frei
ist der einzelne von allen Schranken im Vermehren des Besitzes.
Nach nichts als nach den eigenen Kräften hat er zu sehen. Dies
ist die Quintessenz der sogen. „Menschenrechte". Die Kirche,
mit dem Papsttum an der Spitze, steht einer solchen Freiheit des

Individuums schroff gegenüber. Nach ihr gibt es eine Wahrheit,

welche wegen ihrer ungemessenen Fülle bestimmt ist, „je-
liche Vernunft gefangen zu nehmen", der sich nämlich jede
Vernunft zu unterwerfen hat. Sie kennt eine unveränderliche
Gerechtigkeit, die den Willen, wenn er ihr folgt, zu einem
gerechten macht und nicht vom Willen beeinflufst oder irgendwie
bestimmt wird. Gemäfs dieser Wahrheit und Gerechtigkeit
besteht eine Macht, der alles gehört und von der es herrührt, dafs
auch andern Wesen etwas als eigen zugehört.

Verschwindet sonach vor der Kirche die wahre Freiheit
des Individuums? Dies kann schon deshalb nicht sein, weil,
auch gemäfs der Kirche, an der Spitze des Ganzen ein Einzelwesen,

in diesem Sinne also ein Individuum, steht. Der Unterschied

zwischen der Kirche und dem Socialismus, als dem
ausgewachsenen Liberalismus, ist der, dafs der letztere unbeschränkte



200 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Freiheit einem von allen Seiten her beschränkten Wesen zuteilt,
während die Kirche von jenem Einzelwesen unbeschränkte Freiheit

aussagt, welches in seinem Innersten unendliche Vollkommenheit,

die Freiheit selber ist und dementsprechend auch andere
Wesen an seiner Freiheit, sei es dem blofsen Vermögen sei es
dem Akte nach, teilnehmen lassen kann. Wir setzen dies jetzt
weiter auseinander und prüfen die drei Beziehungen der Kirche:
zur Vernunft, zum Willen, zur Herrschaft des Menschen über
die Aufsendinge.

1. Die Beziehungen der Kirche zur Vernunft.
Vielleicht in keinem Punkte suchen die Theologen der

neueren Zeit so wenig Stütze im Thomas wie bei der Lehre
von der Kirche. Für gewöhnlich geht man über den Aquinaten
leicht hinweg mit dem Bemerken, zu seiner Zeit sei die Lehre
von der Kirche noch nicht ausgebildet gewesen. Das ist
allerdings leichter gesagt wie begründet. Es bestände ein Grund,
wenn noch keine Häresie, bis ins 12. und 13. Jahrhundert hinein,

die Existenzbedingungen der Kirche geleugnet hätte. Dies
war aber schon in den ersten Jahrhunderten des Christentums
geschehen und hatte sich später wiederholt. Noch im 13.
Jahrhunderte selber, in dem des hl. Thomas, griffen die Waldenser
und Albigenser die sichtbare Grundlage aller übernatürlichen
Heilsmittel, die Berechtigung des Daseins einer Kirche Christi
überhaupt, an.

Gewifs hat Thomas von der Kirche gehandelt. Aber er
hat, ebensowenig wie Gregor d. Gr., Augustin und die übrigen
Väter, einen gesonderten Traktat über die Kirche, in der Weise
der neuzeitlichen Autoren, geschrieben. Er behandelt das Wesentliche

der Lehre von der Kirche im engsten Zusammenhange mit
den geoffenbarten Grundwahrheiten und bewahrt diese Lehre
dadurch vor Verflachuug. Die Kirche ist ihm, nach der Bede-
weise des Apostel Paulus, „der Leib, das Fleisch Christi" (Eph. 5),
d. h. der Körper, gleichsam der sichtbare Ausdruck, der Wahrheit,
der Liebe, der Kraft des menschgewordenen Gottes, der sich ja
selbst „die Wahrheit, das Leben, den Weg" genannt hat. Da
quillen alle Vorzüge und Rechte der Kirche, sowie ihre einzig
dastehende Organisation, wie von selbst hervor und nehmen
Geist und Herz gefangen. Die Kirche wird da dem einzelnen
als einem Gliede im Ganzen gerade so nahe gerückt wie Christus
selber, dessen Macht und Licht sie offenbar macht. Vor allem
tritt, in dieser Weise betrachtet, die Kirche vor uns als erstes
und unmittelbares Princip der socialen Ordnung.



und der moderne Socialismus. 201

Welche Stelle im Reiche der Offenbarung gerade der Kirche
wesentlich gebührt, bestimmt der Aquinate in den Artikeln über
das Gesetz des Neuen Bundes, am Ende der 1. Abteilung des

II. Teiles, im innigsten Anschlüsse an die Gnade (qu. 106,
art. 1; Übers. Bd. VI, S. 477). Wie wir in der vorhergehenden
Abhandlung betont haben, ist nach Thomas das Gesetz des N. B.
die Gnade selber. Dann fügt er hinzu: „Jedoch schliefst das
Gesetz des N. B. manches ein, was vorbereitet zur Gnade des
hl. Geistes und zu dem, was zum Gebrauche dieser Gnade
gehört, was also in diesem Gesetze erst an zweiter Stelle kommt.
Und darüber müssen die Gläubigen in Wort und Schrift
unterrichtet werden, sowohl wie weit es auf das zu Glaubende
ankommt, als auch auf das zu Thuende. An erster Stelle also ist
das Gesetz des N. B. eingeprägt den Herzen; an zweiter Stelle
ist es aufgeschrieben. Das Evangelium enthält nur das, was
vorbereitet zur Gnade oder was den Gebrauch derselben regelt.
Im ersten Sinne, als vorbereitend die Vernunft zum Glauben,
durch den die Gnade des hl. Geistes gegeben wird, steht im
Evangelium das, was zur Offenbarung der Gottheit oder der
Menschheit Christi gehört. Als vorbereitend aber die Hinneigung
des Willens steht das darin, was zur Verachtung der Welt
gehört, wodurch nämlich der Mensch geeignet wird für die Gnade
des hl. Geistes. Denn die Welt, soweit sie geliebt wird, kann
nicht fassen (Joh. 14) den hl. Geist. Der Gebrauch ferner der
Gnade des hl. Geistes besteht in den Werken der Tugenden,
wozu in vielfacher Weise die Menschen ermahnt werden durch
die hl. Schrift des N. Testamentes."

Setzen wir an die Stelle dessen, was Thomas hier als

„Evangelium" bezeichnet, die Kirche, so haben wir vollständig
das innere Wesen der Kirche und ihre Aufgabe vor uns. Sie
ist ja der N. Bund, insoweit er sichtbar unter uns erschienen:
„die Säule und die Grundfeste der Wahrheit", wie Paulus sagt
(I- Tim. 3, 15). Ihr ist das Evangelium Christi anvertraut, dafs
äie es unverrückt verkünde und durch ihre Vorschriften sowie
durch ihre ganze Organisation zur Beobachtung desselben
anleite. In Schrift und Wort lebt das Evangelium in ihr weiter
durch die Jahrhunderte hindurch und, von ihm getragen und
vorbereitet, die Gnade Christi. Das Evangelium ist für alle
Menschen ohne Ausnahme das gleiche, nämliche; es umfafst das
Menschengeschlecht, welches Christus erlöst hat, als ein Ganzes.
Die Gnade aber führt jeden einzelnen Menschen einen besondren
Weg, nach dem Worte des Psalmes (4): „In einzig dastehender",
von den übrigen abgesonderter, „Weise bin ich, während ich



202 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

vorüberwandle", Singulariter sum ego, donee transeam. Ähnlieh,
ist die Kirche mit der Wahrheit, welche sie lehrt, die eine selbe
für das Ganze des Menschengeschlechts und kann es keine zweite,
mit Recht bestehende neben ihr geben. Aber sie schliefst den
einzelnen Menschen nicht in sich ab, sondern durch ihre Wahrheit

macht sie ihn von allen Banden frei, dafs jeder für die
Gnade offen sei und infolge derselben den besondern Weg
wandle, welchen der unendlich erbarmungsvolle Ratschlufs Gottes
für ihn bestimmt und vorgesehen hat.

Die von der Kirche verkündete Wahrheit kann deshalb
niemals für die Vernunft eine Schranke bilden. Sie kann nie störend
sein für andere Wahrheiten. Wohl aber ist sie, und zwar zumal
für den Bestand der menschlichen Gesellschaft, die Hüterin aller
andern, auf beschränkte Verhältnisse sich beziehenden,
Wahrheiten: der Probierstein, ob in diesen letzteren der Inhalt nicht
mit Irrtum vermengt ist. Erscheint die Lehre des Evangeliums,
wie solche von der Kirche ausgeht, für den forschenden Geist
als eine Störung, so ist entweder dieser auf falschem Wege und
mufs seine Schlüsse noch einmal, riickwärtsschauend, prüfen, ob
alle stichhaltig sind, oder die kirchliche Wahrheit ist nicht recht
aufgefafst und vorgelegt. Letztere ist wesentlich, wie Thomas
überaus scharf sagt, eine „Vorbereitung", dispositio. Sie ist
nichts Abschliefsendes, den ganzen Geist Füllendes. Vor ihr steht
der forschende Blick wie das Auge vor dem unermefslichen
Meere. Die Vernunft selber sagt: Hier hört mein Vermögen zu
begreifen auf, aber nicht wegen des vorliegenden Dunkels,
sondern wegen unermefslicher Lichtfülle; und dabei findet sich die
Vernunft getröstet wie bei keiner andern Kenntnis, geradeso wie
das Auge sich nicht sättigen kann beim Anblicke des Meeres,
so grenzenlos reich erscheint da seine Nahrung. Die menschliche

Vernunft steht thatsächlich vor dem Punkte, wo das wahre
Geheimnis beginnt, die unendliche Lichtfülle nämlich, wenn sie
selber voll Freude urteilt: Der Ocean des Lichtes, der hier
entgegenströmt, ist die reinste Wahrheit, für meine Kräfte aber
gegenwärtig zu schrankenlos. Nach oben hin zeigt der Finger
des Geheimnisses auf das Unendliche, für irdische Augen Un-
fafsbare, heller als das Sonnenlicht Leuchtende. Nach unten hin
gibt es keine Wahrheit, die nicht vom Geheimnisse Licht
empfinge und in ihm gleichsam ihr „Heim", ihre unwandelbare
Ruhe erblickte.

Es ist ein Irrtum, in den Glaubenssätzen nichts als
allgemeine Wahrheiten zu sehen, deren nähere Bestimmung und
besseres Verständnis im Laufe der Zeiten durch die Forschung



und der moderne Socialismus. 203

der Vernunft sich ergibt: ein Irrtum, den Pius IX. im Breve
an den Erzbischof von München-Preising vom 21. Dez. 1863
und sonst verurteilt hat. Nicht ist es an der menschlichen
Vernunft, den Offenbarungsinhalt zu „modifizieren". Dieser geht
vielmehr vom Dreieinigen, zugleich mit dem bestimmtesten
Verständnisse, aus und zwar ist letzteres um so bestimmter, je näher
die Vernunft den Organen steht, denen die Offenbarung
geworden: Christo nämlich und den Aposteln. Die Vernunft hat
das geoffenbarte Verständnis anzunehmen, aber nicht zu
„modifizieren". Sie hat dasselbe, fertig wie es da vorliegt,
anzuwenden, aber nicht Licht hineinzutragen. Das Licht kommt in
höchster Vollendung von oben, eben vom Geheimnisse.

Damit tritt die Kirche auf das schärfste dem subjektiven
Liberalismus unsrer Tage gegenüber, jenem Irrlicht, welches so
viele Formen annimmt, als es Köpfe gibt, und das den Völkern
die einzig feste Richtschnur fernhält, an die ihr Wohl geknüpft
ist. Der schrankenlose Subjektivismus ist das Verderben der
menschlichen Gesellschaft und hat sich seit drei Jahrhunderten
in immer weitere Kreise verbreitet. Man meint, jeder Mensch
habe ein Recht, über die Principien der Religion zu Gericht zu
sitzen; er könne dieselben verstehen, wie er wolle; es komme
im besten Falle darauf an, die Worte der Glaubensgrundsätze
festzuhalten, im übrigen könne man einen beliebigen Sinn
unterlegen. Es ist klar, dafs bei einer solchen Richtschnur für das
menschliche Handeln alles ins Wanken kommen mufs. Jeder
ist sein eigener Meister. Er kann heute so denken und morgen
anders. Für das Ganze der menschlichen Gesellschaft besteht
dann kein Lichtstrahl mehr, der allen zweifellos die Richtung
weist, in der sie wandeln müssen. Kein Gesetz ist da mehr
möglich, welches aus sich heraus Unterwürfigkeit verlangt und
zwar aus dem Grunde, weil es das Beste aller und jedes
einzelnen in sich enthält und demnach ebenso bindet, wie der
Zweck zum Ergreifen der rechten Mittel verpflichtet.

Sonderbarerweise aber ist mit diesem liberalen Subjektivismus,

gerade in unsrer Zeit vielleicht offenbarer wie je, der Zug
zum Ganzen verbunden. Die Socialdemokratie und der
Anarchismus schreiben die ungebundenste Freiheit des einzelnen im
Meinen und Glauben auf ihre Fahne. Zugleich aber sollen die
Ergebnisse der „Wissenschaft", die doch in jedem sich anders
abspiegelt, für alle bindend sein, und sie streben nach der
Zusammenfassung aller Menschen in einem Ganzen, wie solches
Staatsmänner vergangener Jahrhunderte kaum geträumt haben,
die sich nur mit Ausführbarem beschäftigten. Woher dieser



204 Die Grundpriucipien des hl. Thomas von Aquin

Widerspruch? Auf der einen Seite schrankenloser Subjektivismus
und auf der andern Seite ebenso schrankenloses Aufgehen des
einzelnen im ganzen!! Die Natur im Menschen kann nicht
getötet werden. Sie ist eine und dieselbe in allen, und somit
können alle Menschen auch nur einen und denselben Zweck haben,
dem alles Denken und Handeln dienen mufs. Mag man noch so
sehr auf die unbedingte Selbständigkeit des einzelnen pochen
und eine Freiheit erfinden, die nur Chimäre sein kann; die Natur
macht sich Platz mit ihrer Stimme und, eben weil auf der einen
Seite gewaltsam niedergedrückt, kommt sie auf der andern Seite
zum entgegengesetzen Extrem. Fühlen kann wohl der moderne
Subjektivismus den Widerspruch; aber versöhnen kann er nicht.
Er legt die Wunde offen, aber es fehlt ihm die Kraft zu heilen.

Diese wohnt einzig der Wahrheit inne, wie sie von der
Kirche, als Vorbereitung zum Besitze der höchsten unendlichen
Wahrheit, verkündet wird. Die Kirche allein unter allen
Gesellschaften beansprucht, eine Wahrheit als Richtschnur des
menschlichen Handelns und des gesellschaftlichen Zusammenlebens

zu bieten, welche völlig, bis ins einzelste hinein, objektiv
gegeben ist. Wir können darauf nicht genug Gewicht legen. In
der Kirche allein tritt beim Vorlegen der Wahrheit alles
Subjektive im einzelnen Menschen zurück. Nur was von oben kommt,
wird vorgelegt und zwar auch nicht durch menschliche Kraft,
sondern wiederum durch höhere Kraft, als die Natur in sich
schliefst. Es entspricht dies vollständig dem Zwecke, welcher
der menschlichen Natur vorgezeichnet erscheint. Dieser Zweck
ist völlig objektiv, unabhängig vom einzelnen Wollen und Meinen,
von vornherein gegeben. Der Mensch hat von Natur einen
Zweck, der die natürlichen Kräfte übersteigt und dem deshalb
alle natürlichen Kräfte dienen müssen. Also mufs auch von
vornherein die Richtschnur der Wahrheit gegeben sein, welche den

Weg zum Besitze dieses Zweckes zeigt. Ebenso aber wie der
Zweck selber von den natürlichen Kräften nicht gefordert werden
kann, sondern einzig aus der Güte Gottes, gleich wie die menschliche

Natur, stammt, schliefst keine natürliche Kraft es in sich,
dafs sie der geoffenbarten Wahrheit eine nähere Bestimmung
oder „Modifikation" geben und so in deren Kenntnis eintreten
könnte. Einzig vom Dreieinigen und seiner nach freiem
Ratschlüsse bethätigten Liebe kommt die vollendete Wahrheit, die
da Glanz in die Natur ausstrahlen, nie aber Glanz von unten
her empfangen kann.

Wir sehen deshalb in der sichtbaren Kirche Gottes einen
durchgreifenden Gegensatz zur subjektiven Einseitigkeit des



und der moderne Socialismus. 205

modernen Wissens, einen Gegensatz, der die Fruchtbarkeit der
von der Kirche vorgelegten Offenbarungswahrheiten erklärt.
Weder der Papst hält seine persönliche Meinung für die mafs-
gebende, noch die Gelehrten die ihrige. Jeder fragt: Was ist
immer gelehrt worden? Wie haben die Väter dies erklärt?
Welche Bestimmungen haben die Konzilien getroffen? Bei den
Vätern und Konzilien aber wurde dieselbe Frage in andrer Form
wiederholt: Was ist Lehre der Apostel? heifst es da. Und diese
drücken genau dasselbe aus wie die Worte Pauli: „Mein
Evangelium ist nicht gemäfs dem Menschen"; d. h. nach menschlichem
Forschen. „Wenn auch ein Engel vom Himmel ein andres
Evangelium verkündete, als ihr empfangen habt, so sei er dem Fluche
verfallen." „Was ich empfangen habe, das habe ich euch
überliefert." Auf Christum weisen die Apostel. Und Christus
sagt: „Das hat dir nicht Fleisch und Blut geoffenbart, sondern
mein Vater, der im Himmel ist." Kur in der katholischen Kirche
tritt bei Vorlegung der Wahrheit das persönlich-subjektive
Moment ganz zurück. Gott spricht, die Wahrheit selber. Was
Gott geoffenbart hat, danach wird gefragt; nie darf der Inhalt
Gegenstand des Zweifeins sein.

Die Fruchtbarkeit der von der Kirche verkündeten Wahrheit

ist sonach aus dem ersten Quell aller Fruchtbarkeit
entlehnt. Sie wird im selben Grade gemindert, in welchem der
einzelne seine Erfindungen als sogen, nähere Bestimmung der
geoffenbarten Lehrgrundsätze hineintragen möchte. Je
eingehender die Kirche bestimmt, desto mehr leuchtet das Licht von
oben in die Verhältnisse des praktischen Lebens hinein, sowohl
im einzelnen Menschen wie in der Gesamtheit des Ganzen; desto-
mehr wird zumal das natürliche Wissen gefestigt und gehoben.
Dies ergibt sich aus der ganzen Art und Weise, wie die Kirche
vorgeht. Nie weigert sie sich endgültig, bei auftauchenden
Fragen, nach Schrift und Vätern, bis ins einzelste hinein, einen
streitigen Punkt zu entscheiden. Nie zieht sie sich hinter die
Behauptung zurück, die Glaubenssätze seien nur allgemeine Grundregeln,

aus denen der einzelne seine Schlüsse zu ziehen habe,
wie etwa die Principien des natürlichen Wissens, z. B. das Widor-
spruchsprincip oder das Ganze ist gröfser wie sein Teil, wofür
die forschende Vernunft vielmehr den Inhalt zu liefern hat, als
dafs dieser fertig vorliege. Der Inhalt der Glaubensartikel ist
jener dreieinige Gott selbst, der alles umfafst, allem das Sein
gibt, zugleich aber seinem Wesen nach über alles Denken
einfach in seinem Einzelbestehen ist. Nur also der Glaube kann
die erste Quelle sein für die Versöhnung oder besser für die



206 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Einheit zwischen dem Besten des Ganzen und dem endgültigen
Wohle des einzelnen. Aus den Glaubensartikeln allein können
jene Lehren abgeleitet werden, welche den socialen Frieden
verbürgen. Dieser ist in denselben enthalten, sobald nur menschlicher

Unverstand ihrem Walten keine Wehr entgegestellt. Sie
bilden ja, wie Thomas oben sich ausdrückte, die nächste
Vorbereitung für das Leben der Gnade, welche in die Seele und
in die ganze menschliche Gesellschaft den Frieden selbst, nämlich
Gott, den Herrn, als unendlich reiche Quelle von Kraft und
Licht, hineinträgt.

Hierin liegt die Bedeutung der Kirche. Sie ist nicht die
Gnade selbst, so dafs ihr blofses Vorhandensein schon genügte,
um unfehlbar Frieden zu verbreiten. Wer indessen der
Vorbereitung für das Gnadenleben, welche von ihr geboten wird,
folgt, gelangt zweifellos zum Besitze jenes Lichtes, welches die
felsenfeste Richtschnur für zweckmäßiges, dem eigenen Besten
dienendes Handeln in sich einschliefst. .Nichts ist die Kirche
von sich aus, alles durch Christum und seine Lehre. Empfangen
nur will sie von oben, und was sie empfangen hat, in aller Treue,
so gerade wie sie es empfangen, den Menschen vorlegen. Deshalb

zählt sie zu den Quellen ihrer von den Schranken des
Geschaffenen befreienden Wahrheit nicht etwas innerhalb der Natur,
nicht einmal die menschliche Vernunft, sondern einzig was von
oben kommt: Schrift und Tradition. Die Vernunft hat durchaus
nicht den Inhalt der Glaubensartikel zu beurteilen, zu vertiefen,
weiter auszubauen. Ihre Aufgabe ist es vielmehr mit Rücksicht
auf das Geoffenbarte, das Geschaffene, die natürlichen Kräfte uud
Bemühungen unter das Lieht des Glaubens zu stellen, damit die
Schlacken der menschlichen Forschung da offen erscheinen und
entfernt werden. Sie empfängt das Licht von oben, so wie es,
bestimmt und vollständig fertig, herabstrahlt, und trägt es in die
menschlichen Verhältnisse hinein, damit diese sich, getroffen von
diesen Strahlen, darin abklären.

Neulich wurde viel in einem Blatte darüber diskutiert, ob

in der Tradition manches sei, was nicht in der Schrift sich findet,
in welchem Verhältnisse demnach die Schrift zur Tradition stehe.
Die Lösung solcher Fragen liegt in den höchst präcisen
Ausdrücken der Konzilien. Diese machen aus der Schrift und
Tradition, soweit es auf das unfehlbar zu Glaubende ankommt, nicht
zwei neben einander bestehende Quellen der Offenbarungslehre,
sondern sprechen ständig vom ver bum Dei scriptum vel tra-
ditum. Als die einheitliche Quelle also der Offenbarung gilt
den Konzilien das verbum Dei. Dieses ist entweder aufgeschrieben



und der moderne Socialisinus. 207

oder überliefert. Daraus ergibt sich genau zutreffend das
Verhältnis zwischen Schrift und Tradition. Alles steht in der Schrift
und alles ist in der Tradition enthalten, so wie wenn der Autor
selbst sein eigen Buch erklärt. Er fügt da keine neue Lehre
hinzu, sondern enthüllt, welches Verständnis die Worte haben,
welche er niedergeschrieben hat. Das Wort Gottes hat sich
eben als sein eigenes Verständnis in sich enthaltendes, d. h.

ganz vollendet und bestimmt, dem Menschen geoffenbart.
Dasselbe ist wesentlich nicht blofs Gegenstand des Erkennens, wie
die Dinge in der Natur, sondern ist sein eigenes Erkennen.
Es überläfst deshalb das Verständnis des von ihm Enthüllten
nicht der Willkür des Menschen; vielmehr trägt es sein eigenes
Verständnis in sich und teilt dieses mit durch die Tradition.
Diese ist demgemäfs nichts anderes wie das von Gott selber
gegebene Verständnis seiner hl. Schriften. Darum kann dasselbe
nie wechseln, ebenso wenig wie die Selbsterkenntnis Gottes
wechselt. Die Kirche kann nur lehren, was sie immer gelehrt
hat, will anders sie Trägerin der Offenbarungslehre sein.

Es ist sonach ein verhängnisvoller, gegen das innerste Wesen
der Kirchenlehre sich richtender Irrtum, wenn, wie wir neulich
lasen, mit Rücksicht auf das Dogma der unbefleckten Empfängnis
Mariä ausgesagt wird ; Bei diesem Dogma müsse man eben die
Väter oder die Tradition aus dem Spiele lassen, da trete die
kirchliche Autorität an die Stelle; es komme nicht darauf an,
ob die gesamte occidentalische Kirche in ihren anerkannten
Kirchenlehrern dagegen sei. Eben die kirchliche Lehrautorität
kann und wird niemals etwas als Gegenstand des Glaubens
aufstellen, was nicht, bis ins einzelste hinein, immer in der Kirche
so verstanden worden ist, wie sie es gegenwärtig hinstellt. Das

Gegenteil würde ebenso viel bedeuten als dafs „Gott sich selbst

verleugnet", dafs er jetzt sich selber anders erkennt wie früher.
Aufgabe der ernsten theologischen Forschung ist es vielmehr,
wissenschaftlich nachzuweisen, dafs Pius IX. recht hat, wenn
er für den Inhalt des Dogmas von der unbefleckten Empfängnis
die ganze occidentalische und orientalische Kirche bis ins höchste
Altertum hinauf eintreten läfst. Es mufs von der Wissenschaft
dargethan werden, was von den Vätern ur.ter der Erbsünde
verstanden wurde, und welcher Begriff heute mit der Erbsünde
verbunden wird, von der die Muttergottes frei war. Dann wird
man finden, dafs sich die beiden Behauptungen genau decken:
1- die nämlich Pius' IX., dafs Maria intuitu meritorum Christi
von dem Flecken der Erbsünde bewahrt worden sei, dafs sie
also erlöst worden ist, zweifelsohne, wie Gregor d. Gr. sagt,



208 Die Gruudprincipien des hl. Thomas von Aquin

von Banden, Fesseln gelöst worden; und 2. die Behauptung aller
alten Väter und Kirchenlehrer, ohne eine einzige Ausnahme, bis
ins 13. Jahrhundert hinein, wonach Maria die Erbsünde hatte.
Sie fafsten nämlich den Begriff der Erbsünde mit gebührender
Schärfe als die in Adam verschuldete Verderbnis des Fleisches
und somit als die Unmöglichkeit, fernerhin auf dem Wege der
unverletzten, starken Natur, der justitia originalis, und somit
ohne Christo zu bedürfen, zur Gnade und zur Seligkeit zu
gelangen. Diese Väter und Kirchenlehrer schlössen nicht das Leben
der heiligmachenden Gnade vom Zusammenbestehen mit dem
schuldbelasteten Erbe Adams aus, sondern lehrten, dafs die
heiligmachende Gnade, nur soweit sie mit der Urgerechtigkeit
in organischem Zusammenhange steht, durch die Erbsünde
ausgeschlossen sei. Sie konnten also beides zugleich lehren, wie
sie es auch offenbar thaten, dafs nämlich in Maria vom ersten
Augenblicke des Lebens an stets die Fülle der Gnade war, und
dafs in ihr die Erbschuld sich fand, d. h. dafs auch sie nicht auf
dem Wege Adams zum Heile gelangte, sondern auf dem Wege,
der da Christus ist. Diese scharfe Fassung des Begriffes der
Erbsünde, wonach der Mangel der heiligmachenden Gnade
wohl eine Folge der Erbsünde, aber nicht diese selbst dem
Wesen nach ist, besteht heutzutage in der theologischen Wissenschaft

nicht mehr. Diese schliefst vielmehr den besagten Mangel
in das Wesen der Erbsünde ein und sagt somit kurz, wie es
auch definiert worden, Maria sei ohne Erbsünde empfangen
worden. Der Inhalt also des Dogmas ist genau derselbe, wie
ihn die Väter feststellen, die Ausdrucksweise oder Terminologie
unterlag dem Wechsel; wie ja auch bei der „Hypostasis", oder
bei den Sakramenten und in vielen andern Fällen.

Wir wollten an einem gegenwärtig viel erwähnten Beispiele
zeigen, wie bei eingehenderem Zusehen jedes Dogma, welches
die kirchliche Autorität in Anbetracht des bestehenden Bedürfnisses

ausdrücklich zu erklären für nötig hält, genau jenes nämliche

Verständnis zu seinem Inhalte hat, das da von Beginn in
der kirchlichen Lehrgewalt lebte. Die Kirche hat in dem Falle
keine befreiende, feststehende Wahrheit in sich, sondern wird zu
einer natürlichen Einrichtung erniedrigt, die nur Verwirruug unter
den Kräften der Natur erzeugt, wenn die von ihr verkündeten
Lehrgrundsätze durch die forschende Vernunft beliebig erklärt
und auf die einzelnen Verhältnisse angewendet werden können.
Die Kirche bietet dem endlos unruhigen Geiste Ruhe und Frieden,
Heil und Segen, wenn er die Offenbarung durch die Propheten
und Apostel, von der Fülle des Wortes Gottes her, durch die



uud der moderne Socialismus. 209

Jahrhunderte hindurch als ein und dieselbe festhält, ohne dafs
eine Veränderung des Offenbarungsinhaltes eintritt. Deshalb
bezeichnen die Väter die Überlieferung oder Tradition als die
Erklärung des Wortes Gottes oder der hl. Schrift; und sich
selbst nennen sie „tractatores verbi Dei". So wird die Schrift
von ihnen erklärt, wie sie von alters her erläutert worden ist.
Augustin will nichts andres lehren wie Ambrosius, Ambrosius
nichts andres wie Cyprian, Cyprian das gleiche, was Dionysius,
Dionysius beruft sich auf Paulus u. s. w. Gottes Lehre wird
zu allen Zeiten unverändert durch die Kirche gelehrt. Gottes
Wahrheit tritt durch die Kirche in die Völker und in die
einzelnen; sie lehrt den unerschütterlichen Weg zum letzten
Endzwecke, dem alles dient.

2. Die Kirche und der freie "Wille.

Noch schärfer wie beim Glauben als dem Gegenstande der
Vernunft drückt sich der Gegensatz zwischen dem modernen
Liberalismus und der Kirche Gottes aus in Bezug auf die Freiheit.

Es gilt von der göttlichen Gnade das Wort in den Sprüchen
Sirachs (Eccli. 24, 21): „Wie der Libanus, der keinen Einschnitt
hat, habe ich ausgedunstet meine Wohnung." Die Gnade des

Dreieinigen hat sich diese Wohnung gebildet, welche wir Kirche
nennen. In ihr erscheint, soweit es auch immer zum sichtbaren
Ausdrucke gebracht werden kann, das Wesen und die Aufgabe
der Gnade. Aus dem Vorgehen der Kirche und ihren Lebens-
äufserungen können wir auf die der Gnade eigene Kraft schliefsen.
Da zeigen sich ganz ausgeprägt, wie in einem Bilde, die einzig
dastehenden Vorzüge der Gnade: Sie trägt in sich ihre den freien
Akt bestimmende Kraft und ist darum durchaus und im höchsten
Grade souverän. Sie verleiht dem Willen Teilnahme an der
göttlichen Herrschaft, der gegenüber alle Kräfte, selbst Tod und
Mühseligkeit, dienen. Demgemäfs macht sie den Willen im Akte
zu einem thatsächlich freien oder aktiv indifferenten, nachdem
dieser ohne sie blofs eine passive, d. h. zum Emptange fähige
Indifferenz seinem letzten Endzwecke, also Gott, gegenüber besal's.

Wer die Kirche vorurteilslos betrachtet, kann nicht leugnen,
dafs sie ein ganz andres Fundament hat wie jegliche andere,
religiöse oder weltliche, Gesellschaft. Ihr Fundament entspricht
durchaus der übernatürlichen Gnadenkraft: Empfangen will sie
von Gott, bestimmt werden von ihm, über ihr eigenes Denken
und Ahnen hinaus; niemals stellt sie ihr etwaiges Recht, ihre
Freiheit und Selbständigkeit Gott gegenüber oder will den Ein-
flufs Gottes „modifizieren". Deshalb ist das Gebet ihre eigent-

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 14



210 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

lich8te tiefste Grundlage. Das erste, worauf die Gnade ihre
sichtbare Wohnung stellt, ist der Abglanz ihres innerlichsten
Wesens: das Zeugnis für die menschliche Ohnmacht, die Sehnsucht

nach dem bestimmenden Einflüsse Gottes. Die nächste
Vorbereitung für das innerliche Leben der Gnade, dispositio, wie
Thomas oben sagte, ist die Grundlage für alle kirchlichen Akte.
Die Kirche ist keine Anstalt für blofse wissenschaftliche
Forschung. Letztere liegt der Kirche nicht zu Grunde. Ihre Priester
sind an erster Stelle nicht Gelehrte. Alles menschliche Privaturteil

steht ihr, als etwas Mafsgebendes, ferne. Durch das Gebet
ruft sie in ihr Inneres die göttliche, allumfassende Kraft. Auf
diese stellt sie ihre Handlungen.

Selbst die Glaubenserklärungen bei ihr folgen, als ihrer
Richtschnur, dem Gesetze des Flehens, dem Aufheben der Hände
zu Gott. Die oberste kirchliche Autorität betont das oft und
gern mit den Worten des Papstes Gelasius: Lex supplicandi
statuit legem credendi. Pius IX. wiederholt es noch in der
dogmatischen Bulle über die unbefleckte Empfängnis. Nachdem
er nachgewiesen, wie schon seit Jahrhunderten die Kirche in
ihren öffentlichen Gebeten und Festen die unbefleckte Empfängnis
ehrte, fügt er den Grund für die Wichtigkeit dieser Thatsache
an: atque adeo lex credendi ipsa supplicandi lege statueretur.
Deshalb verlangt die höchste kirchliche Behörde nicht, dafs ihr
selber die dogmatischen Lehrbücher zur Approbation vorgelegt
werden; wohl aber gestattet sie nicht den Gebrauch eines
Rituals, welches nicht von ihr selber ist durchgesehen worden.
Sie will damit den Gläubigen die festeste Richtschnur für ihr
Glauben und Wirken in die Hand geben und sie hinweisen auf
den Lebensquell, aus der ihre Freiheit fiiefst. In der Kirche
ist das Gebet nichts Äufserliches, Nebensächliches, sondern der
wahre Lebensodem. Damit hebt sie selbst am nachdrücklichsten
die Art und Weise hervor, wie sie ihr Amt als Mittlerin zwischen
der Menschheit und Gott auffafst.

Sie will sich damit nicht neben Christus stellen, „den
einzigen Mittler zwischen Gott und dem Menschen". Vielmehr
setzt sie die sichtbare Darstellung der Ohnmacht der natürlichen
Kräfte, wie solche im Kreuzestode gegeben ist, im Geiste Christi
fort. Wäre sie blofs eine geistige Anstalt mit keinem andren
Zwecke als einige Wahrheiten dem menschlichen Forschen
vorzulegen, so würde in der Welt kein Platz für sie sein. Aber
weil sie die Ohnmacht der menschlichen Natur, welche von dem
mit dem Verderben in Adam belasteten Fleische kommt, stetig
in sichtbarer, wahrnehmbarer Weise darzustellen hat und der



und der moderne Socialismus. 211

fortgesetzte mystische Leib Jesu ist, deshalb bildet sie die Thüre
zum Eintritte in den Bereich der übernatürlichen Kräfte. Deshalb

ist ihre erste und tiefste Grundlage die lex supplicandi,
das Gebet, und damit tritt die höchste, alle Freiheit in sich
einschliefsende Kraft, die göttliche, in die Menschheit. Es bleibt
auch hier das Wort des Aquinaten in seiner vollen Bedeutung,
dafs „der Neue Bund, soweit er sichtbar vor uns erscheint, eine

dispositio ist", die Kirche also keine eigene, in sich abgeschlossene
Selbständigkeit hat. Sie ist wie die trocknende Wärme am
Holze, von der das Feuer oder das Verbrennen des Holzes
vorbereitet wird.

Sie ist „der Freund des Bräutigams", dessen ganze Ehre
und Würde es ist, an der Freude des Bräutigams teilzuhaben.
Sie ist „die Stimme des Rufenden in der Wüste", die da nichts
ist ohne das Wort desjenigen, der durch die Gnade ruft. Sie
„bereitet den Weg des Herrn". Der Herr selber aber gibt
jedem einzelnen, der guten Willens ist, die Gnade. Daher steht
sie in einer Beziehung tiefer wie die übrigen Gesellschaften
innerhalb der Menschheit. Sie hat keinen eigenen Bereich innerhalb

der Natur. Sie schliefst kein eigenes Vermögen, keine
eigene Wesenheit in sich ein, so dafs sie auch von Gott abfallen
könnte. Deshalb ist sie berufen, allem zu dienen, weil sie
niemanden und keine Gesellschaft durch die ihr eigene Wesenheit
stören oder beschränken kann. Gott ist in ihr alles. Wie die
Stimme mit dem Worte eins ist, so ist sie mit Gott verbunden.
Gott ist ihr Leben, ihre Kraft, ihr Licht. Mag darum auch ihr
Erscheinen auf Erden ein demütiges, niedriges sein; es ist dies

nur für die Augen, „die da sehen und doch nicht sehen". So

wird ja auch Gott selber mifsachtet und beleidigt, weil er nicht
erscheint, wie er ist. ünmefsbar, ohne Grenzen ist ihr Gebet,
ihr Verlangen nach Gott. Sie verwandelt alles, was die Natur
enthält, in ihren Kirchen, in ihren Gebräuchen, in ihren Satzungen
in Gebet, wie die Sonnenwärme die Feuchtigkeit auf Erden in
Dunst verwandelt, der nach oben steigt und als befruchtender
Hegen wieder herabfällt. Was die Kirche in dieser Weise als
Elehen zum Himmel sendet, das kommt als kraftvolle, segensreiche

Gnade mit ganz himmlischem Inhalte wieder herab.
Wir müssen diese Stellung der Kirche recht betonen,

damit wir ihren ungemessenen Einflufs auf die menschliehe Gesellschaft

begreifen, wenn demselben keine Schranken gesetzt werden.
Es ist zuvörderst der einzige Einflufs, der das Mafs und die
bestimmende Kraft mit sich bringt. Alle sogen. Vorsichtsmafs-
regeln oder „Hoheitsrechte", die der Staat gegenüber der Kirche

14*



212 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

beansprucht, sind einzig diesem selber verderblich. Es heilst
dies ebensoviel als Gott, der ewigen Weisheit, die Richtung
angeben wollen, nach welcher er seine Gaben zu verteilen hat,
und das Mals, welches deren Umfang bestimmt. Damit ist nicht
gesagt, dafs nach Gottes Ratschlufs nicht auch Laien, Kaiser und
Könige, auf die kirchlichen Angelegenheiten inafsgebenden Ein-
tiufs ausüben können, wie Konstantin d. Gr., Karl d. Gr., Kaiser
Heinrich II. und III. Aber diesen Eintlufs als ein Recht zu
betrachten, das von der staatlichen Gesellschaft ausgeht und
dieser wesentlich innewohnt, somit ein Recht Gott gegenüber
aufstellen, anstatt in seinem Dienste thätig zu sein, wie er allein
es bestimmt und bemifst, steht jener Freiheit des Menschen
entgegen, welche verlangt, dafs ihr der Weg zur letzten
Zweckbestimmung frei gelassen werde und sie die Richtung dieses
Weges sowie die Kraft, denselben zu gehen, von Gott, ihrer
Seligkeit, ungetrübt empfange.

Gerade für diese Freiheit mufs die Kirche ihrer Natur
nach, und wenn auch ihre Fürsten und Gläubigen äufserlich in
Banden sind, immer einstehen. Um diese selbe Freiheit für den
einzelnen Menschen vorzubereiten, verlangt sie als ihr Recht
alle andern äufserlichen Freiheiten für unbehinderte Lehre und
Sakramentenspendung, sowie für unbehinderte Verwaltung der
andern ihr anvertrauten Güter. Mit der Kirche ist stets der
Zutritt zu jener inneren geistigen Freiheit, mitten durch die
sichtbare Welt mit ihren Künsten und Wissenschaften, mit ihren
Leidenschaften und Verfolgungen, mit ihren Staaten und
Völkern, gegeben, durch welche der Mensch über alles triumphiert

und kraft deren ihm alles hilft, den letzten Zweck seiner
Natur zu erreichen. Hier liegt die Grundbedeutung der Kirche
für die gesellschaftliche Ordnung.

Die Kirche bietet nicht eine gewisse Wahrheit, mit der
jeder machen kann, was er will. Sie wendet sich nicht an
eine bestimmte Klasse von Menschen oder an ein bestimmtes'
Volk. Sie wendet sich an die Natur selber im Menschen, nämlich
an das alle Menschen einigende Band und öffnet weit das Thor,
um die letzte, völlig mit Gütern anfüllende Bestimmung des
Menschen zu erreichen. Es ist falsch, dafs die Kirche ihre
Kinder blofs auf die Ewigkeit verweist. Es ist falsch, dafs sie
buddhistische Selbstpeinigung lehrt, als den Ausbund aller Weisheit.

Es ist falsch, dafs sie den Menschen irgend ein Gut der
Natur entzieht, als ob sie sich dessen erlaubterweise nicht freuen
dürften. Sie lehrt mit der Schrift: „Kein Teilchen verliehenen
Gutes gehe an dir vorüber." Alle Gaben, die Gott in die Welt



und der moderne Socialismus. 213

verstreut hat, sind auch fiir die Gläubigen bestimmt. Von keiner
sind sie durch das Wort der Kirche ausgeschlossen. In vielen
Geschichts- und Romanwerken, mögen die Autoren auch sonst
Gerechtigkeit üben wollen, ebenso in den verschiedenen Künsten,
werden oft jene Menschen, die so recht die Kirche und deren
Geist vertreten sollen, Mönche, Nonnen, Priester, Heilige als
.Fanatiker der körperlichen Abtötung, der düsteren
Weltabgeschlossenheit, als Verurteiler jeder Freude dargestellt. Mögen
dies Buddhisten sein; Christen und noch weniger recht eigens
und hervorragend vom Geiste Christi Erfüllte sind es nicht. Für
diese gilt das Wort des Apostels: „Das Reich Gottes ist die
Gerechtigkeit, der Friede, die Freude im heil. Geiste."

Die Kirche zeigt den Weg, auf dem der Mensch zur wahren
Freude und zum dauerhaften Frieden gelangen kann, auf dem
er frei wird von aller Last, auf dem er zu herrschen beginnt
über alle Kreatur ; denn Gottes Kraft selber tritt im selben
Mafse in ihn ein. Der Kampf gegen das Übermafs der
Leidenschaften und die damit verbundene Abtötung der Sinne, welche
das Organ dieser Leidenschaften sind, bildet blofs die notwendige
Vorbereitung, um zu dem Frieden und der glückseligen Ruhe
zu gelangen, von der es heifst: „Ein beständiges Gastmahl ist
ein in sich friedvoller Geist". Alles zu geniefsen, so demnach zu
leben, dafs der freudige Genufs an allem, auch an der Krankheit,

an der Armut, an der Arbeit, selbst am Tode, möglich
wird; dies ist der Weg, zu dem die Kirche einzuladen den Beruf
von Gott hat. Ist darin nicht das Fundament für das
gesellschaftliche Wohlergehen enthalten? Mit wem lebt es sich besser

zusammen: mit einem friedvollen Menschen, dessen Ruhe sogar
Beleidigungen nicht stören, oder mit einer zänkischen,
streitsüchtigen, selbstherrischen Person? Der Christ, welcher seiner
Kirche folgt, weifs allein das Geheimnis, von allem Nutzen zu
ziehen, weil alles ihm dienen kann.

Darum streitet er gegen die Feinde seines Heiles mit
derselben Kraft, mit der er deren Übermut geduldig erträgt.
Mit der Linken weifs er ebenso gut zu kämpfen wie mit der
Rechten; d. h. die Entbehrung dient ihm ebenso als Waffe wie
die Fülle des Besitzes. ,,Er ist" mit dem Apostel „in allem
unterrichtet, in den Erniedrigungen und in dem Überflusse von
Ehre, im Gesättigtwerden und im Hungern, im Reichtum und
in der Freiheit." Das ist die Freiheit von allen Fesseln der
beschränkten Güter, auf welche die Kirche jenen weist, der sich
ihr anvertraut. Sie selbst ist das sichtbare Beispiel. Alles in
der Welt benutzt sie, alles dient ihr, jedem Dinge weifs sie



214 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ihr Mafs aufzulegen. Heute ist sie geehrt, morgen mit Füfsen
getreten. Heute überhäuft man sie mit Reichtum, morgen wird
ihr alles genommen. Heute gewährt man ihr alle äufseren
Freiheiten, morgen sucht man ihr Hand- und Fufsfesseln anzulegen.
Immer bleibt sie die freie Herrscherin, in welcher die Kraft des

Höchsten, von sich allein aus, alles mifst, was ihr zur Heiligung
der Menschheit verliehen wird. Das Scepter der Macht wird in
ihr die Stütze der Hilflosen. In der öden Wüste der Armut
entspringen unter dem Stabe dieses Moses Quellen der Erquickung.
Tod und Banden verherrlichen die schrankenlose Lebenskraft,
die in ihr waltet.

Ist es recht, wenn wir sagen, die Staaten und Parteien in
der menschlichen Gesellschaft, welche der Kirche in den Aufse-

rungen des kirchlichen Lebens ängstlich Schranken setzen, können
dadurch einzig sich selbst schaden? Sie schliefsen sich ja ab

von jener Macht, die das allein richtige Mafs ihrer Anwendung
in sich trägt. Und da gerade diese Macht, die Gottes, des
Erlösers, die einzig heilsame und friedbringende ist, kann nichts
anderes folgen, als dafs die erwähnten Staaten und Parteien stets
der Mafslosigkeit in ihrem Denken und Bestimmen sowie in ihren
entsprechenden Äufserungen anheimfallen. Man gehe nur
heutzutage diese Staaten und Parteien durch, welche die Feindschaft
gegen den Einflufs der Kirche an der Stirne tragen. Man wird
da jedenfalls finden, dafs man von einem Extrem ins andere
fällt, weil man alles auf die Spitze treibt, und dafs sie alle
darum der Auflösung entgegengehen. Es wird nicht behauptet,
dafs die Kirche in sich selbst über das Mafs, wonach die Teile
des Staatswesens richtig zu einander abgewogen werden, aus
eigener Kraft verfügt. Nein; aber die Kirche hält die ganze
Natur offen der unbedingt mafsgebenden übernatürlichen Kraft des

Dreieinigen gegenüber. Sie ist der sichtbare Ausdruck der einzig
sich selbst bestimmenden Gnade, insoweit da die gesamte Natur,
getaucht in den Tod Christi, ihre Ohnmacht bekennt, aus sich
heraus endgültige Ruhe und Vollendung, unstörbare Schönheit
und Herrlichkeit zu finden.

Ist es deshalb ein Zeichen des staatlichen Liberalismus, dafs
er dem Staate Hoheitsrechte Gott und der Kirche gegenüber
zuweist, dafs nach ihm die kirchlichen Gesetze erst bestimmt
und für die praktische Anwendung „modifiziert" werden durch
den Staat, der das Aufsichtsrecht ausübt; so ist es innerhalb
der Wissenschaft das grundlegende Zeugnis für die liberale, von
der Kirche, zumal von Pius IX., verurteilte Richtung, wenn die
Gnade, deren sichtbare Vorbereitung (dispositio) die Kirche ist,



und der moderne Socialismus. 215

dargestellt wird, als ob sie in sich indifferens sei, versatilis,
nämlich als ob sie die Bestimmung, dafs sie wirksam sein werde
oder nicht, vom natürlichen menschlichen Willen erwarte. Und
im Gegenteil ist es eine für die ganze sociale Auffassung der
Kirche fundamentale Wahrheit, dafs die Gnade die Kraft und
das Mafs zu wirken in sich einschliefse, in den Willen hinein
mitbringe und diesen danach zu einem lebendig - wirksamen
mache, dafs also die Gnade die erste wirksame Ursache des
freien Aktes sei, der freie Wille die dieser untergeordnete zweite;
denn Freisein schliefst durchaus nicht ein, dafs man erste, ganz in
sich unabhängige Ursache ist. Danach ist die souveräne Gewalt
der Kirche, die das Leben und die Kraft für die Staaten in sich
trägt, zu beurteilen. Beides entspricht sich einander. Der Schlufs
vom einen auf das andere ist gestattet. Die Kirche beansprucht
— und dies wird von keinem katholischen Theologen bestritten
— eine völlige souveräne Gesetzgebung. Sie läfst, aufser sie sei

gezwungen, kein Placet oder keine nähere Bestimmung zu ihren
Glaubens- und Verwaltungsgrundsätzen von Seiten der Natur,
also des Staates, zu. Sie bringt in ihren Erklärungen mit sich
die nach allen Seiten bestimmende und abmessende Kraft. Also
darf um so viel weniger, ohne schweren Irrtum, betreffs der
Gnade gesagt werden, mit ihr könne die natürliche Freiheit nur
in der Weise zusammenbestehen, dafs sie, in sich indifferens,
unbestimmt, von dieser, der natürlichen Freiheit, ihre einzelne
Bestimmung oder „Modifikation" erhalte. Die Gnade schliefst
ja die einzige Existenzberechtigung der Kirche ein und bildet
zugleich den nächsten Zweck für sie. In der Gnade also haben

wir den tiefsten Grund für die souveräne Gesetzgebung der
Kirche. Thomas setzt dies mit folgenden Worten auseinander

(I. II. qu. 108, art. 1; Übers. Bd. VI, S. 489):
„Das Gesetz des N. B. besteht an leitender Stelle in der

Gnade des hl. Geistes, welche sich offenbart im Glauben,
der durch die Liebe wirkt; diese Gnade aber erlangen die
Menschen durch den fleischgewordenen Sohn Gottes, dessen
Menschheit Gott mit Gnade angefüllt hat; und letztere ist bis
zu uns abgeleitet worden. Deshalb heifst es Joh. 1: ,Und das
Wort ist Fleisch geworden' und gleich darauf: ,Voll der Gnade
und Wahrheit'; später aber: ,Von seiner Fülle haben wir alle
empfangen', und dann folgt: ,Gnade und Wahrheit ist durch
Je8um Christum gemacht worden'. Darum ist es also zukömm-
lich, dafs vermittels einiger äufserlicher Zeichen die vom
fleischgewordenen Worte ausfliefsende Gnade bis zu uns hingeleitet
wird; und dafs von der inneren Gnade, durch welche das Fleisch



216 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

dem Geiste unterthan wird, ausgehen einige sinnlich wahrnehmbare

Werke. So können demnach äufserliche Werke in
doppelter Weise zur Gnade gehören: als hinleitend und
hineinführend in die Gnade, wie die Sakramente; sodann als Ergebnis
der Gnade und das sind äufserliche Werke im einzelnen. Unter
den letzteren gibt es nun solche, die notwendigen Zusammenhang

mit der Gnade oder Gegensatz zu ihr haben; das sind die
Gebote oder Verbote im N. B.", d. h. in der Kirche.

3. Die Kirche und die Herrschaft über die sichtbaren Dinge.
Diese Worte des h. Thomas führen uns zugleich zu der Art

und Weise, wie das Verhältnis der Kirche und der mit ihr
gegebenen Ereiheit zu den uns umgebenden sichtbaren Dingen
aufzufassen sei. Auf dem zu Posen abgehaltenen 28. Kongrefs
für innere protestantische Mission führte Prof. Sohm von Leipzig
aus, dafs Staat, Recht und Socialpolitik nicht christlich seien und
dies auch nicht sein könnten : „Die Fragen des öffentlichen
Lebens", so meinte er, „sind Fragen der Gerechtigkeit
(Machtverteilung), d. h. sie sind Fragen von dieser Welt. Sie werden
durch das Christentum nicht gelöst. Es gibt keine christliche
sociale Ordnung." Basiert das Christentum auf dem Privaturteile
und ist dasselbe somit nichts als die Betrachtung einiger theoretischer

Wahrheiten, welche die Natur gar nicht oder doch nicht
mühelos an die Hand gibt, so hat dieser Professor ganz recht.
Das Privaturteil des einzelnen Menschen kann niemals einen
gesetzmäfsigen Einflufs auf das gesellschaftliche, staatliche
Zusammenleben ausüben; selbt das eigene persönliche Handeln folgt
ihm in vielen Fällen nicht: „Was recht und gut ist, billige ich;
das Gegenteil aber thue ich;" sagt der Dichter und stimmt darin
mit dem Apostel überein.

Das Christentum aber ruht in keiner Weise auf dem Privaturteil.

Es ist in keiner Weise eine blofse wissenschaftliche
Schule. Die Berechtigung zu seiner Existenz ist die denkbar
tiefste. Es bietet, und zwar es allein, die Möglichkeit, den
letzten Endzweck der menschlichen Natur und der Natur
überhaupt zu besitzen. Deshalb mufs alles in der menschlichen
Natur, die einzelne Person und die Gesellschaft, Wissenschaft
und Kunst, Gesetzgebung und Staatsverwaltung, alle Kräfte in
der menschlichen Natur müssen den Charakter des Christlichen
tragen; denn alles mufs, seinem eigensten Wesen nach, dienen dem
letzten Endzwecke. Unnütz ist, was zwecklos ist. Jeder andere
Zweck aber besteht als solcher einzig auf Grund des letzten
Endzweckes. Also ist alles unnütz im einzelnen Menschen und



und der moderne Socialismus.

im Staate, ja es ist verderblich, wenn es dem Einflüsse des
Christentums entzogen wird.

Die Kirche füllt jene Lücke aus, welche alle natürlichen
Kräfte lassen, und daher rührt ihre alles durchdringende Kot-
wendigkeit. Soweit der letzte Endzweck reicht, der mit der
Natur selber gegeben ist, und das Bedürfnis, ihn zu besitzen,
will man nicht ewigem Unheil anheimfallen; so weit erstreckt
sich die Notwendigkeit, dem Einflüsse des in der Kirche
waltenden Geistes Christi zu unterstehen. Die christliche Kirche
ist keine Erfindung der Willkür, ohne die es ebenso gut geht.
Die Kirche beruht nicht auf einem Zwecke, der zum eigentlichen
Zwecke der menschlichen Natur eigens hinzugefügt worden ist,
aber auch, unbeschadet der natürlichen Vollendung, hätte
fortbleiben können. Eben die Natur spricht es durch die Stimme
der menschlichen Vernunft aus, dafs keine natürliche Kraft ihr
die Vollendung bringen kann; sind diese doch, alle insgesamt
und jede einzelne, auf ein beschränktes Einzelgut gerichtet,
während die Natur nach Unendlichem sich sehnt. So wie
Gott aus reiner Güte dem Menschen das Sein gegeben, so
leitet uns die menschliche Natur selber zu der Überzeugung,
dafs nur aus Gottes reinster Güte, von nichts gefordert oder
veranlafst, die Vollendung und die Kraft, diese zu besitzen,
kommen kann.

Aus Gottes reinster Güte steigt die Kirche auf die Erde
unter die Menschen herab und stellt die Brücke her für die
Verbindung mit der einzigen, für unsre Natur möglichen
endgültigen Vollendung. Dies ist die Stellung inmitten des

Geschaffenen, welche der Kirche gebührt. Unter allen Religions-
gesellschaften zeigt einzig die katholische Kirche durch ihr
ganzes Auftreten sich dieser Stellung bewufst und bezeugt
dadurch, dafs sie allein die Bürgschaft für die Zweckvollendung
des Menschen bietet. Der letzte natürliche Endzweck umgreift
Leib und Seele des Menschen, Zeit und Ewigkeit: Die Kirche
hat stets beansprucht, auch die zeitlichen Angelegenheiten derart
zu regeln, dafs weder Gesetzgebung noch Staatsverwaltung dem
Besitze des letzten Endzweckes, der endgültigen Vollendung sich
entgegenstellen dürfen. Sie bezeichnet deshalb Gesetze als im
Gewissen nicht verbindlich, wenn sie dem Wege zur Seligkeit
Hindernisse bereiten; denn das erste Recht des Menschen richtet
sich auf das von der Natur selbst gewollte, alles Verlangen
füllende Wohl. Die Natur des Menschen ist die nämliche in jedem
Volke, in jedem Lande, in jedem Alter: die Kirche hat deshalb
sich nie mit einem Volke oder einem Lande identifiziert. National-



218 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

kirchen kennt sie nicht. Ihr ist „der Grieche gleich lieb wie der
Jude". Dem Kinde bietet sie ebenso gut den Besitz des letzten
Endzweckes wie dem erfahrenen Greise, dem einfachen
Landmanne nicht minder wie dem grofsen Gelehrten, der Arme steht
für die Schlufsvollendung der Natur auf derselben Stufe wie der
Reiche. Die natürlichen Kräfte haben ihre bestimmte Aufgabe
im Bereiche der Natur; aber sie sind ohnmächtig, den Menschen
dem letzten Zweck seiner Natur zu nähern oder auch nur jenes
einzelne Gut, dem inneren Wesen nach, vorzulegen, welches in
seinem Fürsichbestehen alles Gute einschliefst und dessen Besitz
sonach allein die unumschränkte Vollendung bedeutet: Die Kirche
entspricht dieser Sachlage durch ihre ganze Organisation.

Sie läfst die zeitlichen Gewalten in deren Bereiche, stützt
sie vielmehr. Das Oberhaupt der Kirche fällt nicht zusammen
mit dem Oberhaupte des Staates. Es mengt sich nicht, aufser
wenn es gilt, die Strafse zum letzten Endzwecke freizuhalten,
in die Leitung der zeitlichen Angelegenheiten. Aber es kann
auch niemals einem Könige oder Kaiser in dem unterworfen
sein, was sich auf den letzten Endzweck, auf die endgültige
Vollendung bezieht. Die Kirche mufs — und zwar sichtbarer
Weise, denn es handelt sich um den Endzweck der aus Leib
und Seele bestehenden menschlichen Natur — vollständig
souverän dastehen. Sie hat ja eben die Aufgabe, um der Worte
Pauli uns zu bedienen, „zu entleeren alles Fürstentum und alle
Macht", d. h. alle natürlichen Kräfte in ihrer Ohnmacht
hinzustellen vor die Majestät der göttlichen, mit freiem Ratschlüsse
waltenden Güte, welche allein die Krafc geben kann, „Kinder
Gottes, Erben des Himmelreiches zu werden". Keine Majestät
also kann Einflufs beanspruchen vor jener Majestät, welche durch
die Kirche hindurchschauet; und deshalb kann die Kirche nicht
anders als souverän sein.

Danach bestimmt sich ganz klar und scharf die Art und
Weise der Herrschaft, welche der Kirche über das Zeitliche
zukommt. St. Thomas hat sie in der oben mitgeteilten Stelle
mit kräftigen Strichen gekennzeichnet: 1. Auf das Aufserliche
erstreckt sich die Gewalt der Kirche, insoweit sie den Beruf
hat, das Fleischliche dem G-eiste, also der Vernunft, unterthan
zu machen. 2. Gebote und Verbote gibt sie mit Rücksicht auf
äufserliche Werke, insoweit für die Kirche solche Werke als
Ausflufs oder Ergebnis der inneren Gnade in Betracht kommen.

Wir erinnern uns nicht, jemals in neueren Werken das
Recht der Kirche, Gebote und Verbote mit Bezug auf äufserliche

Akte zu geben, in dieser Weise begründet gefunden zu



und der moderne Socialismus. 219

haben. Und doch liegt uns in diesen Worten des Aquinaten
der tiefste und gänzlich einwandsfreie Grund dafür vor. Die
äufseren Werke stellen sich als Folgen der inneren Gnade vor.
Haben sie notwendigen Zusammenhang mit der Gnade, gemäfs
dem in der Kirche waltenden heil. Geiste, so ergibt sich ein
Gebot oder ein Verbot. Ist dieser Zusammenhang kein
notwendiger, so bleibt die betr. Bestimmung dem Willen des
einzelnen Menschen überlassen. Auf allen Seiten glänzt da das
Gesetz des Evangeliums als ein freies, von dem der Apostel
Jakobus sagt (1, 25): „Wer da durchschaut bis in das
vollkommene Gesetz der Freiheit und in demselben verharrt
wird in dem, was er entsprechend thut, selig sein." Es ist
jene Freiheit, die Paulus mit den Worten kennzeichnet: „Wo
der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit" (II. Kor. 3). Freiheit
birgt das Gesetz Christi, weil seine Quelle die Gnade ist, also
die als erste Ursache den freien Akt wirkende Kraft. Die Gebote
und Verbote im N. B. sind auf solche Werke gerichtet, die
aus der Gnade sich ergeben, weil sie einen notwendigen
Zusammenhang mit der Gnade haben. Die übrigen Werke aber
sind der durch die Gnade bethätigten Freiheit des einzelnen
überlassen. Die Gebote und Verbote wenden sich an die Natur
im Menschen selber, insoweit sie allen Menschen gemeinsam ist
und dementsprechend Verpflichtungen für das Ganze des
Menschengeschlechts in sich einschliefst. Die andern guten Werke zeigen
auf die Wirksamkeit der Gnade im Innern und stellen somit nach
den Worten des Apostels Petrus (I, 1, 16) „unsere Berufung und

Auserwählung als eine zuverlässige hin", die sich nämlich im
Werke erprobt; wie etwa die zweckmäfsige Einrichtung eines
Hauses die Angemessenheit des Planes erweist.

Wir sagten, dies sei die tiefste und völlig einwandsfreie
Begründung für das unbestreitbare Recht der Kirche, Gesetze
zu geben. Denn es ist dies genau dasselbe Recht wie das
vom letzten Endzwecke ausgehende. Wie die Berechtigung der
staatlichen Gesetzgebung hinlänglich nachgewiesen ist, wenn
dargethan wird, dafs der Zweck der menschlichen Gesellschaft
dies verlangt, so kann es keinen durchgreifenderen Grund für die
unabhängige kirchliche Gesetzgebung geben als diesen, dafs der
letzte Endzweck, die Vollendung des Ganzen der Menschheit,
dieselbe erheischt. Die diesem Endzwecke eigene Kraft ist die
Gnade, und dieser folgt der notwendige Zusammenhang mit
einzelnen äufseren Werken. Also ist der Ausdruck dieses
notwendigen Zusammenhanges, die Macht zu gebieten und zu
verbieten, auf sein festestes Fundament gestellt. Der Mensch



220 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

hat kraft der Gnade ein Recht darauf, frei zu wirken, d. h. auf
seinem Wege zum Besitze der letzten Vollendung nicht gehindert
zu werden.

Nach dieser Seite hin unterliegt die ganze sichtbare Welt
dem Machtbereiche der Kirche. Kein Staat, kein Volk, keine
Wissenschaft hat das Recht, die Dinge dieser sichtbaren Welt
derart zu ordnen, dafs dadurch der Mensch im Erstreben seines
letzten, mit seiner eigenen Natur gegebenen Endzweckes gestört
wird. Dergleichen Gesetze sind von vornherein unverbindlich.
Denn alles mufs sich unterordnen der endgültigen Vollendung.
Thomas drückt dies noch eingehender aus, wenn er sagt, dafs
die Gebote und Verbote von der Kirche zu dem Ende gegeben
werden, damit „der Leib dem Geiste", der Vernunft der Bereich
der Sinne untergeordnet sei, immer im Anschlüsse daran, dafs
all dieses Aufserliche ein Zeichen oder eine Vorbereitung sei
für die innere Gnade. Der Staat oder die Gesetzgebung, welche
sich dem Einflüsse des Geistes Christi entzieht, begünstigt stets
das Fleisch gegenüber dem Geiste, die Sinne gegenüber der
Vernunft. Sie hindert die Unterordnung der sichtbaren Welt
unter die Stimme des vernünftigen Heiles und trägt sonach den
Keim des Verderbens in sich.

Danach erklärt sich auch, wie die Kirche kein direktes Recht
im Bereiche des Zeitlichen besitzt, sondern nur so weit, als die
natürlichen Kräfte in ihrer Thätigkeit nicht der Freiheit, d. h.
dem ungehinderten Streben nach der letzten Vollendung,
entgegentreten dürfen. Denn ebenso wie sie ohnmächtig sind, diese
letzte Vollendung sich zu verschaffen, und wie sie demnach mit
Rücksicht auf diese sich unterordnen müssen, stehen sie im
Bereiche des natürlichen Lebens selbständig da. Die Kirche kann
nie stören, nur vollenden kann sie. Wo eine Lücke ist, wo die
natürlichen Kräfte am Ende ihrer Macht sind, trotzdem noch die

ganze mafsgebende letzte Vollendung, gleichsam unberührt, nicht
einmal erkennbar, in welchem einzelnen Gute sie sich findet,
übrig bleibt, da tritt die Kirche ein und zeigt auf jene Kraft,
aus der für jede menschliche Person die Bethätigung der Freiheit

strömt, den letzten Endzweck positiv erreichen zu können.
Die Kirche tritt nicht neben die natürlichen Kräfte, etwa als eine
neu hinzugefügte, sondern durchdringt sie alle. Im Bereiche der
Natur mangelt nichts. Da bedarf es keiner neu hinzutretenden
Kraft. Dafs die Natur nicht die letzte Vollendung für ihre
Thätigkeit besitzt, hindert nicht den Zusammenhang der natürlichen

Ursachen, für die ihnen gestellte Aufgabe ausreichend
zu sein.



und der moderne Socialismus. 221

Die Kirche als solche bringt kein Recht auf bestimmten
materiellen Besitz mit sich. Sie trägt nicht das Schwert, um
solchen zu verteidigen. Sie tritt nicht wie der Staat in die
Welt, angewiesen auf eine bestimmte materielle Machtsphäre.
Sie hat deshalb auch nicht von Gott die Mittel erhalten, um
eine derartige Machtsphäre aufrechtzuhalten. Wohl schliefst sie

Eigentumsrecht, unabhängig vom staatlichen Gesetze, in sich ein ;

aber nur wenn jemand ihr etwas schenkt. Dann ist die staatliche

Gewalt ähnlich verpflichtet, dieses Eigentum zu schützen,
wie er eine rechtskräftige Schenkung aufrechthält, die ein Privatmann

erhalten hat. Wohl hat sie das Recht, zu verlangen, dafs,

,,wer das Evangelium verkündet, auch vom Evangelium lebe";
aber nur von ihren Gläubigen kann sie dies fordern, dafs sie
die zeitlichen Kosten des Gottesdienstes tragen: „Wenn wir in
euch Geistiges gesäet haben," sagt der Apostel (I. Kor. 9, 11) „ist
es dann etwas Grofses, wenn wir euer Materielles, Fleischliches
ernten?" Wir treten damit jedoch in ein Gebiet, welches wir
noch weiter vorbereiten müssen, ehe die Grenzen abgesteckt
werden können. Vor allem ist es da erfordert, genau zu prüfen,
welcher Art das Ganze ist, welches durch die Kirche vertreten
wird, und welcher Art jenes Ganze, welches im Staate zum
Ausdruck kommt. Darüber das nächste Mal.

Unsre Absicht war für heute, auf das tiefste Fundament alller
kirchlichen Einrichtungen sowie der ganzen kirchlichen Organisation

hinzuweisen: Die Gnade liegt zu Grunde. Die Kirche
hat nicht die mindeste eigene Kraft. Sie ist „das Zeichen zum
Guten hin", wie der Psalmist sagt, nämlich zum Out des letzten
Endzweckes hin, des Dreieinigen, wie er in sich besteht. Oerade
darum ist aber die Kirche oder das Papsttum das geeignete
Heilmittel in unserer Zeit. Denn bei ihr fehlt selbst die Möglichkeit,

das rein Subjektive, die eigene Auffassung an die Stelle
des objektiv Gegebenen zu setzen. Gerade dies jedoch ist der
Quell aller Anarchie in den Geistern, in den Staaten, im Besitze.
Der Individualismus richtet die Gesetzgebung sowie Kunst und
Wissenschaft zu Grunde. Der Mensch liebt es, die Wahrheit
in freier Willkür zu schaffen, anstatt sie an den Dingen zu
erforschen und sich danach zu richten. Er hat es gern, das
Gerechte hervorzubringen und etwas für gerecht zu halten, weil
er eben es thut, anstatt dafs er bereit sein soll, auf die Stimme
der Gerechtigkeit zu hören. Er will nichts davon wissen, dafs
in der Verwaltung seines Besitzes ein andrer Mafsstab gelten
soll als derjenige der Selbstsucht, und meint, der Besitz sei eine
seiner Person verliehene Auszeichnung, in die niemand etwas



222 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin etc.

hineinzusprechen habe. Wer kann leugnen, dafs in weiten Kreisen
diese Anschauungen vorwalten? Und wer kann es leugnen, dal's

damit die Person eines jeden zum absoluten Mittelpunkt wird,
um den sich alles zu drehen hat. Das aber gerade ist Anarchie,
wenn jeder in dieser Weise, unbekümmert um den andern,
absolut dasteht.

Einzig die Kirche stellt sich solchen Anschauungen
diametral gegenüber. In ihr kommt die Wahrheit, die Gerechtigkeit,

die Macht zu Ehren, wie sie aufsen ist, unabhängig von
allem und alles umfassend und durchdringend, nämlich im
dreieinigen, allein selbstherrlichen Gott. Die menschliche Person
bedeutet den Mangel, die in sich bestehende Gottheit bedeutet
die Fülle nach allen Seiten hin. Kur was Gottes ist, sucht
die Kirche; und sie sucht es nicht aus eigener Kraft, sondern
wiederum in der Kraft Gottes. Deshalb kann auch sie allein
dem Mangel in der Menschheit an „Frieden, Freude und
Gerechtigkeit" abhelfen. Denn sie weist nicht auf den Mangel als auf
das Heilmittel gegen den Mangel; sondern auf die Fülle, welche
wohl geben kann ohne Ende, aber niemals etwas empfangen.
Wie viel vom Wahrheitsglanze der katholischen Kirche in andern
Religionsgemeinschaften durchleuchtet, so weit sind auch sie
geeignet, gegen diesen, unsre menschliche Gesellschaft zerfressenden
Anarchismus ein Heilmittel zu sein. Und in jeder
Religionsgemeinschaft ist ja, wie Augustin schreibt, immer ein Körnchen
Wahrheit; sonst könnte die betreffende Religionsgemeinschaft gar
nicht bestehen. Auch vor Christus waltete der Glanz der Wahrheit;

aber gedämpft, unbestimmt, in Bildern und Figuren. Die
katholische Kirche allein hat den vollen Wahrheitsglanz, den
wahrhaft „katholischen", d. h. allumfassenden. In ihr fehlt kein
Strahl, der sonstwo, verlassen und deshalb kümmerlich, leuchtet.
Sie allein ist im hervorragendsten Sinne die sociale Heilanstalt
kraft ihrer Gründung, ihrer Heilmittel, ihres Zweckes.


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

