
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Zur Fixierung der Probabilismusfrage

Autor: Jansen, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176 Zur Fixierung der Probabilismusfrage.

exstincta fuit in ea radicitus omnis concupiscentia, ad concipien-
dum Dei Filiuin absque omni peccati labe et corruptela." (c. 7.)
— Scharf ist auch hier zwischen Natur und Person stets
unterschieden. Der Gnade ist nur die Folge der Erbsünde Für
die Person, die corruptio personae, entgegen, nicht aber die
Erbsünde als vitium naturae. Darum wird erstere durch die Taufe
weggenommen, letztere nicht; denn „simul stare potest cum gratia
curativa". Bei Maria redet St. Bonaventura, wie St. Thomas,
von einer doppelten Heiligung, von einer Heiligung der Person
und einer Heiligung der Natur. Die erstere fand statt im
ersten Augenblicke des selbständigen, persönlichen Bestandes
Marias, das ist eben ihre U. E. im Sinne des Dogmas; Maria
soll ja nie inimica Dei, sondern stets victrix diaboli gewesen
sein; die andere geschah bei der Empfängnis ihres göttlichen
Sohnes. —

ZUR FIXIERUNG DER PROBABILISMUSFRAGE.

Von Prof. J. L. JANSEN, C. SS. R.

In der Kontroverse liber die Moralsysteme scheinen uns
die Ausführungen und Argumentationen, trotz des vielen Guten
und Wahren, das sie bieten, die Gegenpartei oft eben darum
unbefriedigt zu lassen, weil man nicht genug den eigentlichen
Kernpunkt der Frage ins Auge fafst. Wir wollen damit nicht
sagen, es sei unrichtig, als Kernpunkt der Kontroverse die
Frage zu stellen: „Was man unter der opinio certe vel evidenter
vel notabiliter probabilior zu verstehen habe, und ob und inwiefern

man ihr zu folgen verpflichtet sei, wenn sie auf Seiten des
Gesetzes steht"; oder: „wann die zur Verpflichtung erforderte
und genügende certitudo moralis late dicta vorhanden sei". Uns
scheint nur, dafs, solange die Kontroverse sich um die Begriffe
von probabel und probabler, oder von „moralischer Gewifsheit im
weiteren Sinne" dreht, man nicht zu einer Verständigung komme.
— Die Probabilisten geben heutzutage zu, dafs die Probabilität
als solche keine richtige Regel für die menschlichen Handlungen
ist; auch leugnen die Aquiprobabilisten nicht, dafs die der certo
oder notabiliter probabilior entgegengesetzte Meinung an und
für sich (objektiv) probabel bleiben kann; das heifst, der Grund
oder die Gründe, welche die Probabilität der Meinung
konstituieren, bleiben bestehen, und werden durch die Gründe Für das

Gegenteil nicht aufgehoben oder vernichtet; die einen wie die



Zur Fixierung der Probabilismusfrage. 177

anderen sagen, dafs das Gesetz, wie der hl. Alfons sich
ausdrückt, ut obliget debet esse eerta ac manifesta, debetque uti
certa manifestari sive innotescere homini, cui promulgatur. (Theol.
mor. 1. I. n. 63.) Dieses vorausgesetzt, scheint es uns angemessen
zu sein, vielmehr diese etwas tiefer liegende Frage zu
untersuchen: In welchem Verhältnisse stehen Verstand und Wille zu
einander, oder welche Regel hat der Wille zu befolgen, wenn
er von zwei oder mehreren Meinungen von verschiedener Pro-
babilität eine als praktische Handlungsnorm wählen mufs. Wir
haben hier den Fall, dafs blofse Probabilitäten gegenüberstehen,
also keine Evidenz vorhanden ist. In der Sphäre der
NichtEvidenz aber mufs der Wille den Verstand zur Wahl einer
Meinung bestimmen, indem er dabei durch eine allgemeinere
Wahrheit geleitet wird. Daher ist hier die Frage: Darf der
Wille den Verstand determinieren, eine opinio für die Freiheit,
die als certe minus probabilis erkannt wird, als Handlungsnorm
zu umfassen?

Veranlassung zu einer wiederholten Betonung dieses Punktes
unsererseits war eine Abhandlung des in der socialen Frage
wohlbekannten Jesuitenpaters V. Cathrein, im Aprilhefte des
Pastor bonus von Trier.1 Wir tragen kein Bedenken, diesen
Artikel als einen Schritt zur Einigung der streitenden Parteien
zu bezeichnen; manches, was darin gesagt wird, kann jeder
Aquiprobabilist unterschreiben. Es sei uns jedoch gestattet, vom
Standpunkte der von uns gestellten Frage den Erörterungen des

gelehrten Verfassers einige Bemerkungen zur Würdigung der
äquiprobabilistischen Auffassung hinzuzufügen. Sie betreffen fast
au8schliefslich den ersten Teil des Artikels.

Die Probabilismusfrage, tiefer aufgefafst, lautet so: „Ist im
Zustande des eigentlichen Meinens (status opinantis), wo die

suspensio judicii propter aequalitatem opinionum nicht mehr
vorhanden ist, sondern wo mit subjektiver Gewifsheit
erkannt wird, dafs eine Meinung die andere an Wahrscheinlichkeit

überragt, der Wille (oder besser : der Mensch)
verpflichtet, die ihm gewifs (und daher auch merklich) mehr
wahrscheinliche Meinung als Handlungsnorm zu wählen,
oder nicht?" — Der Äquiprobabilismus antwortet: Der Mensch
ist verpflichtet, wenn er recht, sittlich gut, handeln will, sich
von seiner Erkenntnis leiten zu lassen. Hat er nun auch in
unserm Falle noch keine evidente Kenntnis von dem besonderen
Gesetze, so hat er doch immerhin einen gewissen Grad von

1 Zur Verständigung in der Probabilismusfrage. S. 161 ff.
Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 12



178 Zur Fixierung der Probabilismusfrage.

Kenntnis, da ja vorausgesetzt ist, er erkenne gewifs, dafs die
dem Gesetze günstige Meinung probabler ist. Uber diese Kenntnis
darf er sich nicht ohne weiteres hinwegsetzen. Also soll die
gewifs wahrscheinlichere Meinung gewählt werden. — Hiermit
sagen wir nicht: man soll die gewifs wahrscheinlichere Meinung
für eine gewisse Sentenz halten; wir sagen blofs: man soll
sie wählen; also: praktisch thun, als ob sie genügende Gewifs-
heit hätte. Denn was derselben an Evidenz fehlt, wird durch
allgemeinere Wahrheiten ergänzt, wodurch wir indirekt gewifs
werden, dafs wir das Gegenteil nicht wählen dürfen, wie weiter
unten wird gesagt werden.

Stöfst nun, wie der hochw. P. Cathrein (S. 163) behauptet,
der Aquiprobabilismus wirklich das sichere Princip des hl. Thomas
um: Nemo ligatur per praeeeptum aliquod nisi inediante scientia
hujus praeeepti? — Wir glauben nicht. Auch wir sagen mit
dem hl. Alfons : Lex, ut obliget, debet esse certa ac manifesta.
Wir können aber, wie schon angedeutet wurde, in doppelter
W eise erkennen, ob wir verpflichtet sind, ein Gesetz zu befolgen
oder nicht; nämlich direkt, wenn es an und für sich die für
die Praxis obligatorische Gewifsheit erreicht, — oder indirekt,
wenn der Verstand nur ein sicheres Übergewicht an Prä-
8umption für die Wahrheit der einen Meinung aufzuweisen im
stände ist, und der Wille durch eine allgemeinere sichere Wahrheit

bestimmt wird, diesen sicheren Überschufs von
Kenntnis für die Praxis nicht unbeachtet und unver-
wertet zu lassen. Dann wird diese Meinung durch dieses
Übergewicht zwar nicht ein an und für sich sichererSatz,
aber für die menschenwürdige Praxis doch einzig mal'sgebend
und ist daher, als wäre sie sicher, zu befolgen. Wir können also
zugeben, was P. Cathrein S. 164 sagt: „Die Existenz des Gesetzes

[kann] in keiner Weise gewifs sein, solange eine wahrhaft
wahrscheinliche, auf gute Gründe gestützte Ansicht die Existenz
desselben leugnet." — Gewifs, objektiv genommen. Damit ist aber
nicht bewiesen, dafs ich in solchem Falle die mir, nach gehöriger
Untersuchung und Vergleichung, gewifs weniger wahrscheinliche

Meinung als die für mich richtige Handlungsnorm wählen
dürfe. Und das ist doch eben die Frage.

Die Probabilisten leugnen, bemerkt ferner der hochw.
P. Cathrein, dafs die mildere Ansicht aufhört unzweifelhaft
wahrscheinlich zu sein, sobald man von der gröfseren Wahrscheinlichkeit

der strengeren Ansicht überzeugt ist; die Äquiprobabi-
listen behaupten es. (S. 164.) — Aber in welchem Sinne
wird das von den Aquiprobabilisten behauptet? Nur in diesem:



Zur Fixierung der Probabilismusfrage. 179

Einmal angenommen — was auch P. Cathrein nicht in Abrede
stellt —, dafs nicht die Wahrscheinlichkeit als solche, sondern
nur die Wahrheit Sittennorm sein kann, ist es dem Menschen
nicht gestattet, diejenige Meinung als die für ihn richtige Sittennorm

zu wählen, derjenigen den Vorzug zu geben, die er
persönlich, am Ende seiner Untersuchung, nach eigenem Ge-
wissensdictamen, für die der Wahrheit ferner stehende, dem Irr-
tume sich mehr annähernde hält. Das wäre ja ein Verstofs gegen
die elementarsten Regein der Klugheit und Vernunft. Die
Wahrscheinlichkeit jener gewifs weniger wahrscheinlichen Meinung
hat also für die Praxis keine Bedeutung mehr, steht also

praktisch an Wert der zweifelhaft wahrscheinlichen
gleich. Wir sagen: für die Praxis; denn, wie vorhin schon
gesagt wurde, nimmt man sie an und für sich, betrachtet man sie
in ihren Gründen, dann wird kein Aquiprobabilist Bedenken
tragen, diese Worte des hochw. P. Cathrein zu unterschreiben:
„Die gröfsere Wahrscheinlichkeit der einen Ansicht, auch wenn
ich von derselben ganz überzeugt bin, hebt die sichere
Wahrscheinlichkeit der entgegengesetzten Ansicht nicht notwendig
auf." (S. 164.) Damit ist jedoch die Antwort auf die eigentliche

Frage nicht gegeben.1 Dasselbe sagt P. Cathrein dann
noch einmal mit diesen anderen Worten: „Es kann mir gewifs
sein, dafs die eine Ansicht wahrscheinlicher ist, und zugleich
ebenso gewifs, dafs die andere Ansicht trotzdem noch
wahrscheinlich ist." (S. 165.) Sehr richtig; der hochw. Verfasser
wird jedoch zugeben, dafs zur Sittennorm blofse, wenn auch gut
begründete, Wahrscheinlichkeit nicht genügt; dafs man
notwendigerweise, entweder direkt oder indirekt, Sicherheit, Wahrheit

(subjektiv) haben mufs. Es bleibt also, nach der soeben

von uns zugegebenen Behauptung, noch immer die Frage:

1 Der hochw. P. Cathrein meint, der Vergleich mit der Wage wende
sich gegen die Äquiprobabilisten selbst; denn „eine Wage wird schon
durch ein kleines Übergewicht zum Sinken gebracht; also mufs auch der
Verstand sich nach der Seite neigen, die, wenn auch nur um ein weniges,
als wahrscheinlicher erscheint". (A. a. 0.) Der hl. Alfons antwortet
darauf (Brief an P. Blasucci, 8. Aug. 1769): „Was den Ausdruck:
bedeutend probabler, betrifft, so werden Ew. Hochw. vielleicht
einwenden, ein Gewicht von 10 Unzen sei gewifs gröfser als ein Gewicht
von 9 Unzen, und doch sei das Übergewicht nicht bedeutend. Hierauf
antworte ich, dafs dies von physischen Dingen gilt; in metaphysischen

Dingen aber, wo es sich um die Urteile des Verstandes
handelt, behaupte ich, dafs das Übergewicht jedesmal bedeutend sei,
so oft es gewifs ist; denn wäre es nicht bedeutend, so wäre es nicht
gewifs, sondern zweideutig und zweifelhaft, und würde somit nicht
beweisen, dafs das Gesetz im moralischen Sinne promulgiert sei."

12*



180 Zur Fixierung der Probabilismusfrage.

„Welcher dieser zwei Meinungen bin ich, als vernünftiger
Mensch, der eine Handliing6norui wählen soll, verpflichtet, den
Vorzug zu geben; welche soll ich annehmen, nicht als
Objekt einer spekulativen Zustimmung, sondern als Objekt eines

praktisch richtigen Wahlaktes?"
i)afs der hl. Alfons als die zu befolgende opinio certo pro-

babilior blofs diejenige meint, welche zugleich bedeutend
wahrscheinlicher ist, geben wir gerne zu; das hat er selbst ausdrücklich

erklärt und motiviert in den von P. Cathrein angeführten
Worten: Dum opinio pro lege est certe et sine ulla haesitatione
probabilior, tunc opinio ilia non potest esse nisi notabiliter pro-
babilior, et eo casu opinio tutior non erit jam dubia (intellige de
dubio stricte sumpto, ut in altera quaestione dicemus), sed est
moraliter aut quasi moraliter certa, saltern dici nequit amplius
stricte dubia, cum pro se certum habeat fundamentum, quod
ipsa sit vera. (Theol. mor. 1. I. n. 56.) Der hochw. Verfasser
bemerkt jedoch darauf: „Werden diese Worte von jeder opinio
certe probabilior verstanden, so ist der Beweis ganz unstichhaltig."

(S. 166.) — Aus welchem Gründe? — „Es kann uns,"
so antwortet P. C., „in vielen Fällen vollständig klar sein, dafs
die eine Ansicht wahrscheinlicher ist, und ebenso klar, dafs die
gegenteilige nicht aufhört wahrscheinlich zu sein." — Das nehmen
wir gerne an, was den spekulativen Assens, tanquam vero-
simili, betrifft. — Trotzdem bewahrt der Beweis des Heiligen
seine volle Kraft in Bezug auf jede opinio certo probabilior. Der
hl. Alfons sagt ja nicht, das Gesetz sei aus sich oder direkt
moralisch gewifs; er beruft sich vielmehr sofort, als auf den
letzten und eigentlichen Grund, auf den Zustand der
opinio, als status mentis, der bei der certo probabilior
vorhanden ist; er beruft sich auf die Thatsache, dafs die eine
Meinung mit subjektiver Gewifsheit die andere an
Wahrscheinlichkeit überragt; auf die Thatsache also, dafs kein
dubium strictum mehr da ist: saltern dici nequit ampliiis
stricte dubia. (Diese von P. C. nicht unterstrichenen Worte
bilden eben den Kernpunkt des angeführten Textes.) Und dann
übersehe man auch nicht die Worte des hl. Alfons 1. I. n. 67
(gegen Ende): Cum opinio tutior est certe probabilior, eo casu
quamvis lex omnino certa non sit, attamen propter illam majorem

probabilitatem opinio pro lege videtur moraliter verior et

consequenter apparet moraliter ac sufficienter promulgata; et
ideo nequit tunc dici omnino dubia dubio stricto; remanet tantum
eo casu quoddam dubium latum, quod ab opinione tutiore discedere
non permittit. In diesem Zustande der opinio (status opinantis,



Zur Fixierung der Probabilismusfrage. 181

nicht zu verwechseln mit der opin. probabilis im objektiven
Sinne, als eine Sentenz, wofür Gründe sprechen) findet keine
eigentliche suspensio judicii mehr statt; folglich ist positive, nicht-
neutralisierte (wenn auch keine vollkommene) Kenntnis
vorhanden, und zwar gewifs vorhanden, es ist der sichere
Uberschufs der Probabilität selbst. Es bleibt also immer die
Frage: Darf ich bei meiner Wahl einer Sittennorm freiwillig
jener Meinung den Vorzug geben, die ich selbst mit Gewifs-
heit für weniger wahrscheinlich halte?

Und auf welchen Grund hin will der Probabilist sich
entscheiden, dafs er die als gewifs weniger wahrscheinlich
erkannte Meinung zu Gunsten der Freiheit befolgen dürfe? Er
kann es nicht direkt, weil die blofse Wahrscheinlichkeit
nicht genügt, weder für das Gesetz noch für die legitime,
moralische Freiheit. Er kann auch nicht indirekt gewifs werden,
dafs er der certe minus probab. für die Freiheit folgen dürfe,
weil der Beweis nicht geliefert werden kann, dafs man die Augen
des Geistes freiwillig von einem sicheren Uberschufs von Licht
zu Gunsten des Gesetzes abwenden, sich betragen dürfe, als
ob es nicht vorhanden wäre, als ob man im Zustande
des strikten Zweifels, d. h. in völliger Unkenntnis, wäre;
dici nequit amplius stricte dubia, wie der hl. Alfons sagt. Er
kann sich also auch nicht mehr stützen auf das Princip: Lex
dubia non obligat. Denn in diesem Falle ist kein dubium im
eigentlichen Sinne vorhanden, sondern höchstens ein dubium
latum, quod ab opin. tutiore discedere non permittit. (lib. I. n. 67.)
Auch ist noch nicht, und kann wohl nicht bewiesen werden
(obgleich es schon mehrmals als Behauptung ausgesprochen wurde),
dafs die moralische Freiheit einen gröfseren Ambitus habe als
das Gesetz. Beide sind gleich, — das ist der Grundgedanke
in den äquiprobabilistischen Beweisen. Beide, Gesetz und
moralische Freiheit vom Gesetze, sind ein Ausfiufs des göttlichen
Willens. Wie Gott will, dafs der Mensch frei sei, bis er
hinlänglich erkennt, dafs er durch das Gesetz gebunden sei, so will
er auch, dafs er sich so lange für gebunden erachte, bis er
hinlänglich erkannt hat, dafs die Verpflichtung wieder gelöst sei.
Wie der strikte Zweifel (sei er positiv oder negativ) über die
Existenz eines Gesetzes die Freiheit noch nicht aufhebt, so hebt
auch der strikte Zweifel über die Lösung vom Gesetze die
Verpflichtung noch nicht auf. Denn, sagt Suarez: propter solum
dubium non sunt immutandae res ab antiquo statu, in quo bona
fide existebant; quia cum in dubio sit quaedam aequalitas
utrinque (also dub. strictum) non est cur potius in unam partem



182 Zur Fixierung der Probabilismusfrage.

obliget quam in aliam. (Do voto, üb. 4. cap. 5. n. 8.) Dieselbe
Kenntnis über die Erfüllung des Gesetzes, welche genügt, um
uns von der Verpflichtung zu befreien, mufs also auch genügen,
wenn es sich um den Eintritt einer Verpflichtung handelt. Nun
aber sind alle einig, dafs eine opinio certe aut notabiliter pro-
babiüor genüge, um uns von einer Verpflichtung befreit zu
erachten: also mufs die gleiche op. certe aut not. probabiüor in
betreff der Existenz des Gesetzes genügen, um uns durch
dasselbe für verpflichtet zu halten.

Die Beispiele, die der hochw. P. Cathrein aus dem hl. Alfons
anführt (S. 166. 167), berühren den eigentlichen Fragepunkt nicht;
jeder Aquiprobabilist kann folgerichtig eine Meinung certo probabiüor

und dennoch die andere an und für sich noch probabiüs
nennen.1 Diese Benennungen sind blofs die Objekte, auf die sich das

System de eligendis opinionibus anwendet; es kommt oder
bleibt also noch immer die Frage: Welche Meinung soll oder darf
ich wählen? Ganz entsprechend dieser Auffassung handelt auch
der hl. Alfons in seinem Monitum ad Lectorem, das er an die
Spitze seiner Moraltheologie gestellt hat. Nachdem er von der
Bedeutung der von ihm den verschiedenen Meinungen erteilten
Prädikate den Leser unterrichtet hat, fährt er fort: Si autem
observare vis, quodnam systema ipse tenendum censeam circa
moralium opinionum electionem, vide lib. I de conscientia
probabili, n. 55 et seq. In n. 56 lehrt er nun klar, dafs man,
wenn die Meinung für das Gesetz als certo probabiüor erkannt
ist, das Gesetz befolgen müsse; und n. 57 ff., dafs man, wenn
beide Meinungen aeque probabiles sind, die mildere befolgen
dürfe. — Das System entscheidet, wie man sich bezüglich der
Wahl der als probabel, probabler u. s. w. bezeichneten Meinungen
verhalten soll; mit der Behauptung also, „dafs nicht jedesmal,

sobald eine Ansicht unzweifelhaft gröfsere Wahrscheinlichkeit
hat, die entgegengesetzte aufhöre wahrscheinlich zu sein" — was
wir zugeben können —, damit ist nichts gegen die Aquiprobabi-
üsten bewiesen, sondern die eigentliche Frage umgangen.

1 Man bemerke hier noch, dafs der hl. Alfons oft im Horn, apost.
eine Meinung probabiüor nennt, die er in der grofsen Moral blofs als
probabilis oder satis probab. bezeichnet. Was in den angeführten Fällen
im Horn, apost. probabiüor ist, ist ihm in Theol. mor. VI. n. 537. qu. 6
und n. 502 Dub. 1: satis probabiüs. — Im letzten Falle handelt es sich
auch durchaus nicht um eine cessatio legis dubia, wie P. C. S. 167
behauptet. Hier gilt das Princip: Standum est pro valore actus. Das Faktum,
dafs er nicht blofs historiée, sondern in ordine ad absolutionem seine
Sünde bekannt habe, steht fest; also mufs man dafür stehen, dafs er
genügt habe, bis das Gegenteil bewiesen worden ist.



Zur Fixierung der Probabilismusfrage. 183

Im zweiten Teile seiner Abhandlung spricht sich der
gelehrte Verfasser zu Gunsten einer milderen Auffassung des certo
probabilius aus; nur dann sei es zu befolgen, wenn man damit
eine sententia longe probabilior versteht. — Wenn auch die
Äquiprobabilisten principiell, als eigentlichen Mafsstab, das certo
probabilius scharf betonen, so geben sie doch, mit dem hl. Alfons,
zu, dafs in der Moral diese persönliche Gewifsheit von gröfserer
Wahrscheinlichkeit wohl nicht vorhanden sein wird, wenn das
Übergewicht nicht beträchtlich ist. Sehr richtig fragt jedoch
P. Cathrein: „Wie grofs mufs der Überschufs an Wahrscheinlichkeit

sein, um als bedeutend zu gelten? Der Begriff ist jedenfalls

sehr dehnbar." (S. 168.) — Richtig ; und auch aus diesem
Grunde ziehen die Äquiprobabilisten den Ausdruck certo probabilius

als praktischen Mafsstab vor; — denn dieser Ausdruck
läfst über seine Bedeutung keinen Zweifel zu. Kann ja ein jeder
mit unmittelbarer Evidenz sich das sichere Zeugnis geben, ob
er persönlich von einer gröfseren Wahrscheinlichkeit
gewifs ist oder nicht. P. Cathrein hält dafür, es wäre
richtiger, als Regel aufzustellen: „Erst dann sei man verpflichtet,
der strengeren Ansicht zu folgen, wenn sie nach moralischer
Schätzung an Wahrscheinlichkeit die mildere Ansicht so sehr
übertrifft, dafs die Wahrscheinlichkeit der letzteren zweifelhaft
wird." (S. 168.) Wir tragen wiederum kein Bedenken
zuzugeben, dafs die Gründe, die die Wahrscheinlichkeit der certo
minus prob, konstituieren, bestehen bleiben, und dafs folglich die
Wahrscheinlichkeit dieser Meinung selbst, theoretisch nämlich,

als Objekt des spekulativen Assens, noch unzweifelhaft

sein kann. Kein Äquiprobabilist braucht das in Abrede zu
stellen. Die Regel des hochw. P. Cathrein läfst jedoch
unentschieden, wann für die Praxis, als zu wählende Korm,
eine Meinung noch genügende sichere Wahrscheinlichkeit besitzt.
Die Äquiprobabilisten behaupten, diese für die Praxis, für die
Verpflichtung zur Wahl genügende Probabilität sei bei der
certo minus probab. nicht vorhanden; die Probabilisten behaupten
das Gegenteil. Diese Regel scheint also nichts zu entscheiden
für die eigentliche Frage. — Übrigens leitet P. Cathrein
die eventuelle Zweifelhaftigkeit der Probabilität einer Meinung
nicht von ihrem Mangel an Gründen, sondern von ihrer
Gegenüberstellung zu einer wahrscheinlicheren her. Damit wird die
Thatsache zugegeben, dafs eine an und iür sich wahrscheinliche
Ansicht durch den Überschufs von Wahrscheinlichkeit der
anderen — wenn er nur grofs genug ist — zur zweifelhaften
Wahrscheinlichkeit herabsinkt; und somit auch, dafs die Wahr-



184 Zur Fixierung der Probabilismusfrage.

scheinlichkeit einer Meinung, wenn auch an und lür sich
gewifä und gut begründet, nicht als Regel des Handelns gelten
kann; dafs folglich eine Meinung, blofs als wahrscheinlich
betrachtet, kein für die Praxis erlaubtes Objekt der menschlichen
Wahl beim Zusammentreffen zweier nicht gewisser
Meinungen sein kann. Es mufs also ein anderes, höheres Princip
als Leitfaden gesucht werden. Das ist das oben von uns
angeführte, dem das kanonische Recht den Ausdruck verliehen
hat: Verisimilius est sequendum.

Es ist unsere Absicht nicht, auf die noch übrigen vom hochw.
P. Cathrein berührten Punkte einzugehen.1 Sie sind entweder
von zu untergeordneter Bedeutung, oder können von uns
zugegeben werden. Ihre Behandlung an dieser Stelle würde
vielleicht auch nur allzusehr die Aufmerksamkeit von dem
Hauptpunkte, von der von uns aufgestellten Erage, ablenken.

1 Wir bemerken blofs, dafs ,,il nostro padre Caldarera", der einst
der Besorgnis Ausdruck verlieh, der hl. Alfons werde wegen seines
Moralsystems verdammt werden, wohl derselbe war, an den der Heilige viele
andere freundschaftliche Briefe (Corrispondenza generale nu. 196,
271, 273, 296, 355) richtete. Er war sodann nicht Redemptorist, sondern
Oratorianer. — Was die Moralisten der Gesellschaft Jesu betrifft,
verweisen wir nicht nur auf den Brief, den P. Cathrein selbst anführt (P. II.
n. 209), sondern auch auf diesen Text ans n. 298: Io non sono dei pro-
babilisti antichi, nè Gesuita di quei Gesuiti, che sono stati troppo benigni.
Der Heilige machte also Unterschied, und hebt damit keineswegs diese
anderen Worte auf: „Sie sind gewesen und sind noch die Meister in der
Moral." (n. 10.) Er machte auch Unterschied zwischen den einzelnen
Meinungen und dem System, wie aus Brief 209 (Co rr is p on d. s pez ial e)
erhellt, und es ist nicht zu vergessen, dafs die angeführte Loheserhebung
aus der Zeit ist, wo, was das Befolgen der certo minus prob, betrifft,
der Heilige schrieb: Praescindo ab hac quaestione. Übrigens, wenn er
sagt (Br. 209): Il mio sistema poi délia probabile non è quello dei
Gesuiti, perché io riprovo il poter seguire la meno probabile conosciuta,
come dicono Busembaum, La Croix e quasi tutti i Gesuiti, che amettano
la meno probabile, — so ist das wiederum kein Widerspruch mit der
Behauptung, dafs vor Alfons viele grofse Theologen der Gesellschaft Jesu
blofs die aeque probabilis für erlaubt hielten, wie er in seiner Dissertatio
von 1765 sagt; wenn auch bemerkt werden mufs, dafs mehrere sich nicht
mit genügender Klarheit ausdrückten. Es scheint aber auch schliefslich
keine Vermessenheit zu sein, anzunehmen, dafs nicht alle Autoren der
Gesellschaft Jesu sich an das Beispiel der Meister hielten; wir brauchen
nur an die Klage eines Terillus zu erinnern und an die Worte des
Heiligen selbst, sowohl aus dem soeben angeführten Briefe als aus dem Homo
apostol. I. n. 31: Hanc sententiam (ut possit quis licite sequi opinionem
etiam certe minus probabilem pro libert.) elapsi saeculi auctores quasi
communiter (d. h. in dem XVII. Jahrb., und: ziemlich allgemein)
tennerunt; at nos dicimus earn esse laxam, et licite ainplecti non posse.

—


	Zur Fixierung der Probabilismusfrage

