
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas
[Fortsetzung]

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 167

DIE UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

(Fortsetzung von Bd. XI S. 57.)

Das Wesen der Erbsünde ist der Mangel der Ur-
gerechtigkeit; die Begierlichkeit ist das Materiale in der
Erbsünde. Im corpus der aufgestellten quaestio heifst es unter
anderm näher: „Cum quaeritur, quid sit originale peccatum, recte
respondetur, quod sit concupiscentia immode rata; recte
etiam respondetur, quod sit debitae justitiae carentia; et
in una istarum responsionum clauditur altera, licet una notificet
ipsum originale ratione ejus quod est in ipso habens modum con-
versionis, altera vero, ratione privationis. Concedenduin est
igitur, sicut rationes ostendunt, et Magister dicit in littera, quod
originale peccatum est concupiscentia, et haec non quaecun-
que, sed concupiscentia, prout claudit in se debitae justitiae ca-
rentiam. Haec autem est concupiscentia immoderata et
intensa, adeo ut sit carnis ad spiritum praedominantia, et talis
semper est juncta carentiae debitae justitiae, et secundum
quod inest nobis ab origine, dicitur peccatum originale. Et
hoc est quod dicit super illud (Ps. 31, 1): ,Beati, quorum
remis8ae sunt iniquitates', Glossa : ,lniquitatem dicit
fomitem, qui ante baptismum non tantum poena est, sed culpa;
post baptismum vero poena tantum est, et non culpa. Cum
enim deletur originale, non deletur, ut omnino non sit, sed ut
non sit peccatum.' "

Im Scholion zur Quaestio I heifst es in der genannten
neuen Prachtausgabe sub 1, 2, e): „Differentia tarnen notabilis
est quoad doctrinam hanc inter Ss. Bonaventuram et Thomam.
Nam licet conveniant in hoc, quod peccatum originale asserunt
esse privationem justitiae originalis sive carentiam ejusdem
cum debito eam habendi; tarnen non eodem modo intelligunt
ipsam justitiam originalem, et per consequens nec
privationem ejusdem. Nam secundum S. Thomam ipsa gratia
sanctificans est essentia justitiae originalis et radix omnium
aliorum donorum; hinc etiam originale peccatum primario et
constitutive est privatio ejusdem gratiae. Secundum S. Bonaventuram

vero justitia originalis primo consistit in ilia rectitudine
integritatis, quae concipitur ut dispositio, ad quam posterius



168 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

ipsa gratia sanctificans secuta est. Hinc praevaricatio primitiva
primo et directe aufert hanc rectitudinem integritatis, qua
ablata, etiam gratia sanctificans perditur. Aliis verbis : peccatum
originale inchoative et praecise consistit in privatione justitiae
integritatis, quae est quaedam ,mentis et carnis integritas',
sed completur in privatione gratiae sanctificantis. Secundum
hanc positionem culpabilis illa inordinatio et rebellio concupiscen-
tiae et vitiatio naturae est illud quod praecipue spectatur in pec-
cato originali." Unsere gelehrten Mitbrüder irren hier betreffs
der Meinung des hl. Thomas. Diesem ist nämlich die
heiligmachende Gnade durchaus nicht das Wesen der Urgerech-
tigkeit (siehe: Summa, p. 1, qu. 95, a. 1), sondern deren
wirkende Ursache (Vgl. Goudin, de gratia Q,u. 2, a. 2. concl. 3. 4.;
Schneider, 8. Bd. S. 262 ff., 267 ff.; ,Erwiderung', S. 34 ff.).
Das Wesen der Urgerechtigkeit ist nach St. Thomas die
„subjectio corporis ad animam et inferiorum virium ad rationem"
(a. 0. a. 1); nach St. Bonaventura „quaedam mentis et carnis
integritas; quaedam rectitudo naturae institutae". In
Bestimmung des Wesens der Urgerechtigkeit weichen daher beide,
der Sache nach, doch nicht von einander ab. — Wie St. Thomas
ist auch dem hl. Bonaventura das Bestimmbare, Materiale, in der
Erbsünde die Begierlichkeit; das Bestimmende, Formale, aber
der Mangel der Urgerechtigkeit (Vgl. auch Scholion, I, 2, c).
Die Erbsünde ist nach den grofseD mittelalterlichen Theologen
zunächst als Natursünde nur ein habitus vitiosus oder eine
ungeordnete Beschaffenheit, eine ungeregelte Verfassung der
Seele, welche herrührt aus der Zerstörung jener Harmonie in
den Seelenkräf'ten, d. i. aus dem Verluste der Urgerechtigkeit.
Peccatum originale, heilst es im Scholion ad e), inchoative et
praecise consistit in privatione justitiae integritatis, Bed com-
pletur in privatione gratiae sanctificantis, mit andern Worten:
für die Natur an sich besagt die Erbsünde als habitus vitiosus
nur den Mangel der Urgerechtigkeit, und in diesem Sinne wird
sie von St. Bonaventura, wie von St. Thomas, Maria zugeschrieben;

für die Person aber schliefst sie auch den Mangel der
heiligmachcnden Gnade ein. St. Thomas (3. Sent. dist. 3, qu. 1,
art. 1, Sol. 1, ad 2um) sagt: „Gratia sanctificans non omnino
directe opponitur peccato originali, sed solum prout peccatum
originale personam inficit; est enim gratia perfectio personalis,
peccatum vero originale est vitium naturae." Tritt für die
Person diese Folge der Natursünde ein, dann lebt und herrscht
die Erbsünde in ihr und trennt, wie auch Scotus sagt, die Person
von Gott als dem letzten Endzwecke; dann erst hat die Erbsünde



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 169

nach den Worten des Konzils von Trient die „vera et propria
ratio peccati", an und für sich als vitium naturae aber noch
nicht. Schneider hält diese Unterscheidung stets streng fest;
darum ergibt sich bei ihm auch so leicht und durchaus

ungezwungen die Lösung unserer Frage. Ihrem formalen Wesen
nach als Mangel der Urgerechtigkeit, also als reine Natursünde,
war die Erbsünde in Maria, aber ihre persönliche Folge, der
Tod der Seele, die Trennung von Gott, trat bei Maria nicht
ein. Gott hinderte eben bei ihr den Lauf der Natur, so dafs
ihre Person vom ersten Augenblick an von aller Makel der
Erbsünde frei war. —

Noch deutlicher erhellt des hl. Bonaventura Auffassung des

peccatum originale aus seiner Lehre von der Fortpflanzung
der Erbsünde. Diese wird behandelt a. 0. Dist. 31 in zwei
Artikeln.

Die Quaestio I des Articulus 1 ist für unsern Zweck
belanglos. Die Quaestio II lautet: „Batione cujus partis primo
insit animae peccatum originale." Die kurze Antwort: Originale
peccatum, prout est vitium, inest animae primo ratione partis
sensitivae, sed prout est culpa, est in sola parte rationali. Aus
der ausführlichen Antwort ist folgendes für uns besonders
beachtenswert: „Dupliciter est loqui de originali peccato: aut prout
est culpa reddens animam Deo odiosam; aut prout est vitium
deordinans potentiam. Primo modo accipiendo, proprie inest
animae secundum liberum arbitrium, et maxime secundum
voluntatem. Ipsum enim solum est, secundum quod anima cul-
patur, vel laudatur, cum est in actu, et secundum quod est

culpabilis vel laudabilis a suo ortu. Secundo modo accipiendo,
scilicet prout dicit vitium deordinans potentiam, sic, quia fo-
mentum istius deordinationis ortum habet a carne, et rationalis
motiva curvari habet per appetitum sive concupiscentiam sensitivae,

quae ad illicitum impellit et movet; sic dicendum est, quod
peccatum originale sive vitium, quod nascendo contrahimus, inest
animae primo ratione partis sensitivae. — Et sic patet re-
sponsio ad quaestionem propositam; patet etiam in parte responsio
ad objecta. Concedo enim, quod originale, prout est vitium in
nobis, primo inchoat a parte sensitiva, quia modus corrum-
pendi e contrario est in nobis, quam fuerit in Adam. Ibi enim
persona corrupit naturam, et ratio partem sensibilem, et
voluntas carnem; et sic, cum e contrario sit in nobis, originalis
corruptio ascendit ad partem rationalem mediante portione
sensibili, secundum quod est vitiositas; licet, secundum quod
est culpa, habeat esse in sola parte rationali, in qua est libertas



170 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

arbitrii." Das vitium bezieht hier ausdrücklich St. Bonaventura
auf die Natur, die culpa auf die Person. Dieses vitium
naturae ist an sich der heiligmachenden Gnade nicht entgegengesetzt,

sondern blofs seine Folge für die Person, die culpa.
Das vitium naturae nun schreiben St. Thomas und St.
Bonaventura und alle ihre grofsen Zeitgenossen, wie früher schon die
hl. Väter, insbesondere St. Augustinus und St. Anseimus, Maria
zu, keineswegs aber die culpa, den Mangel der heiligmachenden
Gnade.

In Articulus II derselben Distinctio beantwortet
Bonaventura die Quaestio II: „Utrum peccatum originale contra-
hatur in anima ex carne ex aliquo appetitu et voluntate animae",
kurz ausgedrückt, folgenderweise: Peccatum originale non con-
trahitur ab anima mediante appetitu deliberativo, sed mediante
appetitu naturali, quem habet anima ad corpus, nou quidem ut
causa efficiente, sed ut causa sine qua non.

Näher lautet seine Antwort:
„Alio modo potest intelligi, peccatum originale contrahi ab

anima per naturalem appetitum ipsius animae ad carnem, ita ut
principalis ratio ponatur ex parte earn is, et appetitus ille
naturalis sit causa sine qua non; et hoc quidem habet veri-
tatem, et necesse est ponere. Nunquam enim caro posset animam
inficere, nisi anima haberet naturalem colligantiam ad ipsam.
Naturalis autem colligantia non est nisi per appetitum ipsius
animae ad corpus, per quem anima adeo alligatur carni, ut, sicut
dictum fuit supra (Quaest. praeced.), nisi virtutem habeat, per
quam carnem regat, necesse habet deorsum ferri cum carne, ac

per hoc captivari in Servitute peccati. — Et propter hoc simpli-
citer concedendum est, peccatum originale esse contractum,
et nullo modo debet dici actum. Et hoc ipsum nomen indicat,
quod dicitur peccatum originale, non actuale, dicitur
naturale, non voluntarium."

Aus der vorhin erwähnten Quaestio praecedens ist zunächst
für uns sehr beachtenswert: „Tertium est illud, quod anima
propria virtute non potest regere carnem rebellem,
nisi juvetur per divinam gratiam." Diese Gnade aber
wurde Maria im ersten Augenblicke ihres persönlichen Daseins
in ganzer Fülle mitgeteilt. Darum trat für ihre Person, für
ihre Seele das „infici corruptione culpabili ex foeditate carnis"
durchaus nicht ein. In diesem Sinne sind auch die Worte zu
nehmen: „juneta anima (nempe cum corpore), quae debet ipsum
corpus regere, propter carnis ineptitudinem caret anima recti-
tudine virtutis regitivae, et illa carens, tremulosa efficitur per



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 171

actum concupiscentiae" sowie: „propter colligantiam, quam
habet (caro) ad animam, propter quam, dum deorsum tendit, earn
secum trahit etc." Diese Wirkungen der foeditas seu vitiositas
carnis treten nämlich unfehlbar ein, wenn die göttliche Gnade
sie nicht hindert, wie es bei Maria im ersten Augenblicke
geschah. Da haben wir zugleich auch das natürliche Verständnis für
die in der Quaestio II gegebene Erklärung des hl. Lehrers
bezüglich des appetitus naturalis, insbesondere der Worte: „Naturalis

colligantia non est nisi per appetitum ipsius animae ad

corpus, per quem anima adeo alligatur carni, ut, nisi virtutem
habeat, per quam carnem regat (— nisi juvetur per divinam
gratiam, wie vorhin), necesse habet deorsum terri cum carne, ac

per hoc captivari in Servitute peccati." Gewifs also kein
Widerspruch, kein Gegensatz zum Dogma der U. E., vielmehr tritt
so gerade Maria im vollen Gnadenlichte hervor. Zum besseren
Verständnis, in welchem Sinne die hh. Väter und grofsen
Scholastiker auch von Maria die nécessitas contrahendi peccatum
originale, das sogenannte debitum der Erbsünde behaupten, ist auch
die folgende Quaestio III von Belang: „Utrurn caro inficiatur
ex propagatione tantum, vel ex propagatione et libidine." In
kurzen Worten läfst sich des hl. Lehrers Antwort ausdrücken:
Si libido intelligitur in sensu vitiosae corruptionis, tunc con-
currit ad inficiendam in propagatione carnem. Des näheren lautet
seine sehr beachtenswerte Antwort: „Dicendum, quod, sicut
expresse dicit Augustinus in libro de Fide ad Petrum, et Magister
dicit in littera (Dist. 21, cap. 7), foeditas carnis et contractio
originalis non tantum est ex lege propagationis, sed etiam ex
foeditate libidinis. Unde Augustinus dicit: ,Peccatum in parvulos
non transmittit propagatio, sed libido, nec foecunditas naturae
humanae facit homines nasci cum peccato, sed foeditas libidinis'.

Ad cuius verbi intelligentiam et etiam objectorum notandum
est, quod'libido tripliciter dicitur. Uno modo libido dicitur im-
proba voluntas, secundum quem modum dicit Augustinus in
libro de Libero Arbitrio (I, c. 3, n. 8): ,Nihil aliud videmus in
toto maleficiendi genere, nisi libidinem dominari', hoc est voluntatis

improbitatem. — Alio modo libido dicitur delectatio im-
moderata, secundum quod dicimus, majorem esse libidinem in
opere virtutis generativae quam alterius potentiae (vde August. 14.
de Civ. Dei, c. 16). — Tertio modo dicitur libido corruptio
vitiosa, quam dicimus esse in semine et etiam in virtute
generativa praeter actum generandi, secundum quam ipsa vis
generativa dicitur esse corrupta et infecta. — Omnibus his
modis contingit, libidinem esse circa actum generationis humanae,



172 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

quoniam ibi et est corruptio vitiosa et delectatio immo-
der ata et voluntas inaprob a. Sine prima tarnen libidine,
hoc est irnproba voluntate, contingit generari frequenter; sine

secunda, hoc est immoderata delectatione, vix aut nunquam;
sine tertia nunquam, si sit generatio secundum legem naturae.

Cum ergo dicitur, quod, peccatum transmittit ad posteros non
propagatio, sed libido, hoc non inteiligitur de libidine primo et
secundo modo, sed tertio. — Et per hoc patet responsio ad
omnes rationes, quae adducuntur ad utramque partem. Nam
primae auctoritates et rationes, quae ostendunt, originale trans-
fündi propter libidinem, loquuntur de libidine in acceptione tertia.
— Rationes vero ad oppositum procedunt de libidine in
acceptione prima et secunda, et hoc patet pertractanti omnes et
singulas."

Wiederum kein Wort des Widerspruches gegen die U. E.
— Vielmehr haben wir, wie an St. Thomas, so auch an St.
Bonaventura das vollendetste Muster der vorsichtigen und bescheidenen

Ausdrucksweise, um ja nicht in Gegensatz zu treten mit
der hl. Schrift und Überlieferung, auf deren Kosten geistreich
und originell zu erscheinen, sie durchaus verschmähen. Sind sie
doch wahrhaft lebendige Träger der Überlieferung und reine
Quellen des depositum fidei. — Das Vorgebrachte genüge aus
der 31. Distinctio. — Für unsern Zweck heben wir nun einzelne
Partieen aus der 32. Distinctio als recht bemerkenswert hervor.
Diese handelt in 3 Artikeln von der Heilung der Erbsünde;
Articulus I: „de deletione originalis culpae" in 2 Quaestiones.

In der 1. Quaestio handelt es sich darum, ob die Taufe dio
Erbsünde tilge bezüglich der Schuld. In zweifacher Weise nun
wird die Erbsünde in der Taufe nachgelassen, einerseits, indem
durch die Taufgnade das vitium concupiscentiae geschwächt und
vermindert wird, so dafs es nicht mehr herrscht, anderseits
weil seine Schuld, der reatus, gelöst wird. Diese Meinung des
hl. Augustinus, welcher der Magister sententiarum folgt, wird
in doppelter Weise erklärt. Zunächst wird beim vitium
concupiscentiae, damit es wirklich Erbschuld sei, gefordert das
debitum von concupiscendi sowie das dominium des niederen
Begehrens über den Geist. Durch die Taufe nun wird dieses
debitum gelöst und das dominium aufgehoben und eben deshalb
verliert die concupiscentia (sive vitium concupiscentiae) durchaus
den Charakter der Schuld. „Et hinc est, quod quia in baptis-
mate tollitur concupiscentiae dominium, et solvitur non
concupiscendi debitum, quod omnino aufertur ratio culpae ab ipsa
concupiscentia, licet aliquo modo remanet." Der Magister drückt



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 173

dies kurz mit den, schon aus Thomas bekannten, Worten aus:
„Originale in baptismo transit reatu et remanet actu."

Bei der zweiten Auslegung wird bei der Erbschuld vor
Empfang der Taufe unterschieden zwischen debitae justitiae
carentia und concupiscentia; durch die Taufe nun wird das

Schuldigsein (debitum habendi justitiam originalem) beim
Mangel der Urgerechtigkeit gelöst, die Begierlichkeit aber wird
nicht völlig gehoben, sondern nur gemindert. Im Texte heifst
es diesbezüglich : „Quando gratia baptismalis infunditur animae,
statim removetur originale peccatum, eatenus qua erat carentia
debitae justitiae; statim etiam, cum gratia est in anima, simul
cum ea est et justitia; concupiscentia vero non omnino tollitur,
sed minuitur, pro eo quod pronitas ad culpam simul potest stare
cum gratia, quia, sicut dictum est, non erat ipsum peccatum lo-
quendo formaliter, sed materialiter. Unde cum excluditur
carentia debitae justitiae per gratiam baptismalem, remanet
concupiscentia ratione poenae. Et hinc est, quod dicit
Magister, quod, ,transit reatu et remanet actu', quia jam non
est culpa, per quam homo sit dignus poena, sed poena est ex
praecedenti culpa relicta. Pro tanto etiam dicit, quod originale
peccatum duplici ratione dicitur remitti in baptismo: et quia
concupiscentia extenuatur, et quia debitum solvitur. Solvitur
namque debitum, dum per justitiam gratiae recompensatur
justitia originalis innocentiae. Concupiscentia vero remittitur,

dum potestas datur spiritui per gratiam regendi et vin-
cendi carnem."

Maria besafs zwar nicht die Urgerechtigkeit; jedoch das

debitum, dieselbe zu haben, ward durch die heiligmachende Gnade
im ersten Augenblicke ihres Daseins gelöst. In diesem debitum
aber besteht die eigentliche culpa, der reatus peccati originalis,
weil es den Mangel der heiligmachenden Gnade für die Person

notwendig zur Folge hat, und dieser reatus wurde bei Maria
sofort genommen; der actus peccati originalis, die concupiscentia,
der fomes peccati blieb, wenn auch ligatus, bis zur zweiten
Heiligung bei Empfängnis ihres göttlichen Sohnes. — Diese zweite
Auslegung widerspricht also durchaus nicht den Ausführungen
Schneiders, bestätigt und bekräftigt dieselben vielmehr in
unzweideutigster Weise. (Vgl. z. B. im 8. Bd. der Übersetzung,
Er. 115, S. 658 ff.) — Ebensowenig widerspricht aber auch die
erste Erklärung. Dieser gemäfs hatte Maria das peccatum
originale als vitium concupiscentiae so, dafs es keinen Augenblick
herrschte, sine dominio et sine debito non concupiscendi.
Durch die Gnade der U. E. wurde im ersten Augenblicke ihres



174 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

Daseins dieses dominium genommen, der fomes gebunden und das
debitum gelöst, womit auch alle Schuld getilgt ward, ähnlich
wie es in der hl. Taufe geschieht.

In der folgenden Quaestio wird die Frage beantwortet, ob
die Erbsünde durch die Taufe getilgt werde bezüglich der
Ursache. Letztere kann gefafst werden für den einzelnen Menschen
an sich und in Bezug auf dessen Nachkommenschaft. Für unsern
Zweck ist die letztere Beziehung bemerkenswert. Die Ursache
nun, die Erbsünde auf eine andere Person fortzupflanzen,
wird durch die Taufe nicht entfernt. Den Hauptgrund
dafür findet der seraphische Lehrer darin, dafs die Verderbnis,
welche die Ursache für die Fortpflanzung der Erbsünde, die
Verderbnis der Natur ist; und diese äufsert sich vor allem
in der Zeugungskraft. Der Autor sagt: „Gratia sacramentalis
proprie respicitcorruptionem personae; contra vero corruptionem
naturae non habet ordinari directe. Et hinc est, quod cum
infunditur gratia baptismalis, deletur originalis culpa, secundum
quod erat peccatum ipsius animae; remanet tarnen aliquis
languor in carne, qui est causa originalis in proie."

Deutlicher und klarer können doch wohl die Schneiderschen
Ausführungen nicht bestätigt werden, als es hier von St.
Bonaventura geschieht. Dieser hl. Lehrer steht vollauf im Einklänge
mit St. Thomas. Da wird das originale peccatum scharf
unterschieden als vitium personae und vitium naturae.

Mit Recht bemerken unsere gelehrten Mitbrüder im Scholion
zu dieser Quaestio: „Solutio S. Bonaventurae communiter appro-
batur, quae eruitur ex hoc principio: peccatum originale in-
ficit naturam et per consequens personam; gratia vero in
hoc tempore (i. e. in baptismo) sanat proprie personam, non

naturam, sive personam in se absolute, non ut est princi-
pium alterius personae."

Nur müssen wir uns wundern, dafs sie dieses Princip bei
der Lehre des hl. Bonaventura bezüglich der Heiligung Marias
nicht zu Grunde gelegt haben. Es würde dann wohl schwerlich
von einer Umänderung oder gar Verbesserung dieser Lehre
geredet worden sein. — Maria hatte irgendwie ein debitum
peccati originalis; und in diesem Sinne wurden zu Anfang
des 17. Jahrhunderts allgemein, auch sogar von den Scotisten
(vgl. unsere früheren Angaben aus der Lugduni, 1639, Ausgabe
der Opera omnia Scoti), die grofsen Scholastiker, wie die Väter
verstanden, welche redeten von einer contractio peccati
originalis bei Maria. Diese contractio ist nicht die des vitium
personae, sondern des vitium naturae; es ist, wie Schneider,



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 175

,Erwiderung' S. 56, sagt, die Verderbnis der fleischlichen, direkt
von Adam sich in natürlicher Weise ableitenden, Natur Marias.

Im Breviloquium behandelt St. Bonaventura die Lehre
von der Erbsünde (Verderbnis, Fortpflanzung, Heilung) Pars 3,

capp. 5, 6, 7. Kurz f'afst er da das in seinem Kommentar zum
2. Buche der Sentenzen weitläufig Auseinandergesetzte zusammen.
Dort heilst es nun unter anderm : „Quilibet per concubitum ge-
neratus nascitur natura filius irae, quia privatus rectitudine
originalis justitiae; certum est, quod omnes naseimur natura
filii irae, ac per hoc privati rectitudine origiualis justitiae, quam
privationem vocamus culpa m originalem, (c. 5) Sicut,
si Adam stetisset, corpus suum obediens spiritui fuisset, et tale
ad posteros transmitteret, et Deus illi animam infunderet, ita
quod, unita corpori immortali et sibi obedienti, haberet ordinem
justitiae et immunitatem omnis poenae: sie, ex quo Adam pec-
cavit, et caro facta est rebellis spiritui, oportet, quod talem ad

posteros transmittat, et quod Deus animam infundat secundum
in8titutionem primariam; auima vero, cum unitur carni rebelli,
ineurrit defectum ordinis naturalis justitiae, quo debebat omnibus
inferioribus imperare. Et quia anima carni unita est, oportet,
quod ipsam trahat, vel trahatur ab ipsa; et quia ipsam non potest
trahere tanquam rebellem, necesse est, ut ab ipsa trahatur et
ineurrat morbum concupiscentiae. Et sie ineurrit simul
carentiam debitae justitiae et morbum concupiscentiae; ex
quibus duobus tanquam ex aversione et conversione dicitur in-
tegrari, secundum Augustinum et Anselmum, peccatum originale.

(c. 6). — Gratia curativa, menti nostrae a Deo infusa
respicit unumquemque, in quantum tenet rationem personae
singulars et individuae, non in quantum tenet rationem productivi
secundum virtutem naturae. Quia ergo originale est morbus in-
ficiens personam pariter et naturam, personam in voluntate,
naturam in carne; ideo sic curatur macula originalis in mente,
quod remanet infectio et sequela in carne Quia reatus
poenae aeternae respicit deformitatem mentis et personae, mo tus
autem respicit inclinationem carnis et naturae; ideo transit
originale per baptismum quantum ad re a tum et remanet quantum
ad actum Sicut poenalitas et corruptio per gratiam non
aufertur a carne; sic sequela ilia sive concupiscentia et languor
membrorum simul stare potest cum gratia curativa. Et ideo,
quamvis paulatim minuatur, quia tarnen radix non tollitur, nun-
quam omnino aufertur in viatore nisi in beatissima Virgine per
gratiam singularem. Quia enim Virgo concepit eum qui erat
expiatio omnis culpae, ideo data fuit ei gratia singularis, qua



176 Zur Fixierung der Probabilismusfrage.

exstincta fuit in ea radicitus omnis concupiscentia, ad concipien-
dum Dei Filiuin absque omni peccati labe et corruptela." (c. 7.)
— Scharf ist auch hier zwischen Natur und Person stets
unterschieden. Der Gnade ist nur die Folge der Erbsünde Für
die Person, die corruptio personae, entgegen, nicht aber die
Erbsünde als vitium naturae. Darum wird erstere durch die Taufe
weggenommen, letztere nicht; denn „simul stare potest cum gratia
curativa". Bei Maria redet St. Bonaventura, wie St. Thomas,
von einer doppelten Heiligung, von einer Heiligung der Person
und einer Heiligung der Natur. Die erstere fand statt im
ersten Augenblicke des selbständigen, persönlichen Bestandes
Marias, das ist eben ihre U. E. im Sinne des Dogmas; Maria
soll ja nie inimica Dei, sondern stets victrix diaboli gewesen
sein; die andere geschah bei der Empfängnis ihres göttlichen
Sohnes. —

ZUR FIXIERUNG DER PROBABILISMUSFRAGE.

Von Prof. J. L. JANSEN, C. SS. R.

In der Kontroverse liber die Moralsysteme scheinen uns
die Ausführungen und Argumentationen, trotz des vielen Guten
und Wahren, das sie bieten, die Gegenpartei oft eben darum
unbefriedigt zu lassen, weil man nicht genug den eigentlichen
Kernpunkt der Frage ins Auge fafst. Wir wollen damit nicht
sagen, es sei unrichtig, als Kernpunkt der Kontroverse die
Frage zu stellen: „Was man unter der opinio certe vel evidenter
vel notabiliter probabilior zu verstehen habe, und ob und inwiefern

man ihr zu folgen verpflichtet sei, wenn sie auf Seiten des
Gesetzes steht"; oder: „wann die zur Verpflichtung erforderte
und genügende certitudo moralis late dicta vorhanden sei". Uns
scheint nur, dafs, solange die Kontroverse sich um die Begriffe
von probabel und probabler, oder von „moralischer Gewifsheit im
weiteren Sinne" dreht, man nicht zu einer Verständigung komme.
— Die Probabilisten geben heutzutage zu, dafs die Probabilität
als solche keine richtige Regel für die menschlichen Handlungen
ist; auch leugnen die Aquiprobabilisten nicht, dafs die der certo
oder notabiliter probabilior entgegengesetzte Meinung an und
für sich (objektiv) probabel bleiben kann; das heifst, der Grund
oder die Gründe, welche die Probabilität der Meinung
konstituieren, bleiben bestehen, und werden durch die Gründe Für das

Gegenteil nicht aufgehoben oder vernichtet; die einen wie die


	Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas [Fortsetzung]

