
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Neu-Thomisten. 155

nalistischen Ansichten äufsert, verbunden mit einer freieren
Stellung Aristoteles gegenüber und einem Überwuchern der
Dialektik über die Spekulation. Den norninalistischen Einflufs
bekundet auch die Schlufsbemerkung, die den naturphilosophischen
Beweis des Daseins Gottes eliminiert, resp. ihn der Metaphysik
zuweist.

DIE NEU-THOMISTEN.
Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts, von Bd. XI, S. 85.)

Dafs unser Autor die Begriffsbestimmung von der
Vorherbestimmung, die der hl. Augustin und S. Thomas aufgestellt
haben, in seiner bekannten Weise deutet, versteht sich ja von
selber. Aber auch in dieser Beziehung geht es nicht ohne
Widerspruch des Autors mit der Theorie der Molinisten und
sich selber ab. S. 68 heifst es: nam hoc saltem dicendum est,
Deum iis, qui reapse salvi fiunt adeoque ab aeterno praedestinati
sunt, ante omne prorsus eorum meritum et bonum opus
absolute praevisum destinasse et selegisse gratias gratiarum-
que seriem. — Verhielte sich die Sache thatsächlich so, dann
gäbe es gar keine Frage oder Strittigkeit, ob die Vorherbestimmung

als solche ante oder aber post praevisa mérita erfolge,
was allen geschichtlichen Thatsachen widerspricht. Der Autor
selber hat ja im Anfange seiner Abhandlung die Dekrete der
Päpste citiert. Somit steht er hier im offenen Gegensatze mit
der Geschichte und dem System seines eigenen Ordens. Aber
leider auch wiederum im Widerspruche mit sich selber. S. 68
nämlich fafst er einen Satz sehr vorsichtig ab. Es heifst nämlich :

in sententia Molinistarum ultimatim nequaquam sisti potest in
bono usu libertatis creatae et gratiarum, sed etiam sistendum
nst omnino in Dei libera dilectione et electione. Die zwei Worte:
»sed etiam" lassen an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig.
Seite 69 lesen wir: Totum ergo salutis opus est Dei, et
salutis initium et finalis perseverantia. Totum tandem est in
manibus Dei. Diese zwei Sätze lassen sich nun schlechterdings
nicht vereinigen, falls wir sie auf die Vorherbestimmung selber
beziehen, von welcher eben hier der Autor spricht. Das ganze
Werk der Vorherbestimmung ist das Werk Gottes, das
ganze Werk in Gottes Hand. Andererseits aber ist dieses



156 Die Neu-Thomisten.

Werk auch das Werk Gottes, und nicht allein, endgültig
das Werk des guten Freiheitsgebrauches. Indessen stehen diese
beiden Widersprüche doch wenigstens auf zwei verschiedenen
Seiten. Wir haben also wenigstens eine kleine Distanz vor
uns. Aber nach dem Satze, welcher die Worte: sed etiam
enthält, folgt unmittelbar der Satz: „ante omne prorsus eorum
meritum et opus bonum absolute praevisum." Dieser Satz stimmt
zwar mit dem zweiten oben angeführten, aber nicht mit dem
unmittelbar vorausgehenden, in welchem sich die Worte: sed
etiam vorfinden. Ebenso wenig stimmen die Worte: „absolute
praevisum" mit der ganzen Doktrin überein.

Auf die Bemerkung des Autors (S. 71), dafs die
Verteidigung der Prädestination für sich genommen (seorsim sumpta)
in den Dekreten Gottes ohne Voraussicht der Verdienste
der Heiligen gegen den Geist des hl. Thomas verstofse, wie
Mannens glänzend dargethan habe, können wir nur antworten :

risum teneatis amici. Man lese z. B. „Praescientia meri-
torum vel aliquorum operum nullo modo est causa Praede-
stinationis divinae. Quod patet si consideretur totum id quod
in Praedestinatione est de essentia ipsius. De essentia autem
Praedestinationis est Praescientia et voluntas salutis aliquorum.
Scientia autem de salute eorum non causatur a scientia operum
aliquorum, quia ipse non venit in Cognitionen) effectua per
causam, sed per seipsum. Unde non potest dici in ea quod
ipse seit hoc, quia seit causam hujus, sed inquantum intuetur
essentiam suam, quae est omnium similitudo videt unumquod-
que in se, tarn causam quam causatum. Similiter etiam voluntas
sua cum sit libera magis etiam quam aüqua voluntas, non habet

causam, nisi finem voluntatis suae. Finis autem voluntatis
suae est sua boni tas, quae est ipsemet. Unde dicitur
communiter quod Deus vult hoc propter bonitatem suam,
non quia scivit hoc, vel quia factum est." I. Sent. d. 4.
1. q. 1. a. 3. — Eine andere Stelle des hl. Thomas haben wir
schon früher angezogen. Allein, man möge uns entschuldigen,
dafs wir noch einmal darauf zurückkommen. Die Behauptung
des Autors, dafs Mannens „luculenter" dargethan habe, die
Ansicht der „Thomisten" von der Prädestination ad gloriam
seorsim sumptam in den göttlichen Dekreten ante praevisa
absolute mérita Sauctorum stehe im Widerspruche mit
dem hl. Thomas, nötigt uns, die Stelle des hl. Thomas nochmals

wörtlich anzuführen: Sie lautet: non enim potest dici quod
Prädestinatio supra certitudiuem Providentiae nihil aliud addit,
nisi certitudinem Praescientiae. Ut si dicatur quod Deus ordinat



Die Neu-Thomisfen. 157

praedestinatum ad salutem, sicut et alium queinlibet. Sed
cum hoc de praedestinato seit quod non deficiet de
salute. Sic enim dicendo non diceretur praedestinatus différé
a non praedestinato ex parte ordinis, sed tantum ex parte
Praescientiae eventus. Et sie Praescientia esset causa
Praedestinationis; nec Praedestinatio esset per elec-
tionem praedestinantis. Quod est contra autoritatem Scrip-
turae et dicta Sanctorum. Quaest. disp. de Verität, q. 6. a. 3.

Beweist demnach Mannens, dafs die Ansicht der „Thomisten"
in dieser Frage „contra mentem S. Thomae" sei, so beweist er
damit eben nur, dafs er die Unwahrheit sagt, weiter nichts.
Bildet thatsächlich die Voraussicht der guten Werke nicht
die Ursache der Vorherbestimmung, wirkt mit andern
Worten diese Voraussicht der guten Werke nicht im geringsten
ein, wozu brauchen wir sie dann? Warum bestehen dann die
Molinisten durchaus auf dieser Voraussicht? Ein Ding, welches
durchaus keinen Einflufs auf den Willen Gottes und seine
Vorherbestimmung ausübt, müfste doch nicht mit einem solchen
Eifer, mit einer so grofsen Hartnäckigkeit verteidigt werden?
Wir haben es also hier abermals mit einer wohl berechneten
Irreführung der Leser zu thun.

Die ganze Sache ist einfach die, von der Vorherbestimmung
als solcher schweigt man sorgfältig. Dafür werden die Effekte
oder Wirkungen dieser Vorherbestimmung in die Frage
verstohlenerweise hineingetragen und dann, weil der hl. Thomas
die eine Wirkung als Ursache der andern angibt, behauptet,
es sei ganz gegen den Geist des hl. Thomas, zu behaupten, die
Vorherbestimmung Gottes erfolge nicht ohne Rücksicht auf die
Verdienste der Heiligen.

Übrigens, wie stimmt denn diese Ansicht des Autors auf
S. 70 zu jener auf S. 68? An letzter Stelle, S. 68, sagt uns
ja der Autor: „ante prorsus eoruin meritum et opus bonum
absolute praevisum" etc.; hier aber heifst es: „praedestinationem
ad gloriam seorsim sumptam in decretis divinis locum habere
ante praevisa absolute mérita Sanctorum, id contra mentem S.
Thomae fieri, luculenter ostendit, quem saepe nominavimus,
Mannens?" Wie der hl. Thomas sagt, wenn der Autor ihn je
im Leben gelesen hat, hat nicht die Vorherbestimmung
selbst, sondern der Effekt dieser Vorherbestimmung, die Glorie
und die Gnade einigermafsen ihre Ursache in den guten
Werken der Menschen. Sed nihil prohibet illud quod est
effeetus Praedestinationis, scilicet gratia et gloria, quae oblique
ponuntur in ejus definitione, habere aliquam causam ex parte



158 Die Neu-Thomisten.

nostrorum operum. I. Sent. d. 41. q. 1. a. 3. Über die
Ursache äufsert sich der englische Lehrer in der genannten Stelle:
Sed tarnen effectus voluntatis ejus, scilicet volitum ordinatum in
bonum suum, potest procedere ex aliqua causa, quam Deus praes-
civit ab aeterno. Et istum ordinem causae ad causatum Deus
vult, et vult quod effectus sit quia causa est. Eon autem ita
quod causalitas referatur ad voluntatem, sed ad volitum.
Et ista causa voliti, non volendi dicitur ratio quaedam
voluntatis ex parte effectus. Sed haec causa habet in quibusdam
completam rationem causae, quandoque vero est tantum dispositio.
Ita etiam ad duplicem effectuin Praedestinationis diversi-
mode se habent opera nostra. Quia opus meritorium informatum
gratia est causa gloriae. Sed opus bonum praecedens gratiam
non est causa meritoria ejus, sed solum dispositio quaedam.
Unde patet quod Praedestinatio causam non habet, sed
habet causam ex parte effectus, secundum quam rationabilis
et iusta dicitui-.

Die Doktrin des hl. Thomas läfst somit einen Zweifel nicht
zu. Was machen aber die Molinisten? Sie denken sich, unsere
Leser kennen sich so wie so nicht aus und merken überdies
es nicht. Machen wir also gaDz ruhig die Ursache der
Wirkung der Vorherbestimmung zu der Ursache der Vorherbestimmung

selber, und wir können aus dem hl. Thomas
„luculenter" beweisen, dafs die Vorherbestimmung nicht
„ante praevisa absolute mérita" von Gott erfolgen könne. Die
Beweise dafür stehen im hl. Thomas selber. Es ist dies
allerdings ein Beweis.

Die Vorherbeweyuny u. Vorherbestimmany zu der ThtttiyJceit.
Über die Bewegung haben wir schon früher das Eötige

gesagt. Das Wort Bewegung bedeutet jede Art von
Veränderung oder von Anderswerden. Zu jeder Veränderung
gehören wesentlich zwei Zustände und irgend etwas, was aus
dem einen Zustande in den andern übergeht. Das Veränderliche,

welches in der Bewegung sich befindet, ist aus dem
Zustande des reinen Vermögens bereits herausgetreten; aber
dieser Heraustritt ist in keiner Weise abgeschlossen. Es ist
ihm ganz und gar wesentlich, auf dem Wege zum weitern
Heraustritt, zur Vollendung begriffen zu sein. Aristoteles fafst
die Bewegung als die Verwirklichuug dessen, was der Möglichkeit

nach ist, insofern es ein solches ist; oder auch als ein
fortschreitendes Wirklichwerden dessen, was möglich ist. Aristoteles
geht in der Erklärung von zwei Begriffen aus, von dem Be-



Die Neu-Thomisten. 159

griffe der potentia und dem des actus. Er bestimmt die
Bewegung als einen fortschreitenden Übergang aus der potentia
zum actus. So urteilt der Molinist P. Pesch über die
Bewegung. A. a. 0. I. Bd. S. 612. 613.

Wird die Bewegung als nicht in der Zeitdauer vor sich
gehend, sondern als eine momentane aufgefafst, so besteht der
Übergang aus der potentia zum actus darin, dafs ein Ding diesen
actus, eine Form früher nicht hatte, jetzt aber diese Form
besitzt. Darum bemerkt der hl. Thomas habere talem formam
est motum esse. Die Bewegung ist demnach, wie P. Pesch
a. a. 0. I. Bd. S. 616 mit Recht sagt, das Wirklichwerden
des Möglichen, der Weg von potentiellem zu aktuellem
Sein, eine Möglichkeit, die zur Wirklichkeit hinstrebt, eine
Wirklichkeit, die noch nicht vollendet ist. Ihrem Begriffe
nach setzt die Bewegung zweierlei voraus: ein wirkliches
Sein, welches das Vermögen besitzt, die Bewegung zu
erzeugen, und ein potentielles, unfertiges Sein, welches
etwas werden kann. Wo immer also sich ein Einzelwesen aus
der blofsen Möglichkeit zur Wirklichkeit entwickelt, mufs
ihm ein anderes Einzelwesen in Wirklichkeit
vorangehen, weil die Bewegung nur da möglich ist, wo ihr ein
Wirkliches als bewegende Ursache vorangeht.

In dieser Theorie eines Molinisten ist mit mathematischer
Genauigkeit die Vorherbewegung Gottes mit Bezug auf die
Kreaturen angegeben. Die Kreaturen, sowohl die unfreien, als
auch die freien, befinden sich manchmal hinsichtlich ihrer
Thätigkeit in der Potenz. Sie besitzen also in dieser
Beziehung ein potentielles, unfertiges Sein, welches ein
aktuelles Sein werden kann. Dieses potentielle, unfertige
Sein, setzt aber ein wirkliches Sein voraus, welches das

Vermögen besitzt, das potentielle, unfertige Sein in ein
aktuelles Sein überzuführen, demselben den actus, eine Form
mitzuteilen. Denn dieser Übergang ist nur da möglich, wo
ihm ein Wirkliches als bewegende Ursache vorangeht. Hier
in unserer Frage kommen hauptsächlich die freien Geschöpfe
in Betracht. Der Verstand und Wille hat manchmal nur ein
potentielles, unfertiges Sein mit Bezug auf die Thätigkeit,
in ordine operativo. Beide befinden sich bisweilen im Zustande
der Potenz. Wo haben wir nun das entsprechende Wirkliche,

welches das Vermögen besitzt, dieses potentielle,
unfertige Sein zu einem aktuellen zu machen? In den Objekten
und andern freien Geschöpfen haben wir dieses Wirkliche,
antwortet man uns. Allein diese Antwort beruht auf einer Un -



160 Die Neu-Thomisten.

Wahrheit. Die Gegenstände und andern freien Geschöpfe
bilden zwar für die genannten zwei Potenzen die
vorangehende und bewegende Ursache, aber, wie der heilige
Thomas bemerkt, non sufficienter et efficaciter. Folglich
behalten diese Potenzen trotz dieser bewegenden Ursache ihr
potentielles, unfertiges Sein bei. Und warum dies? Weil
alle diese Ursachen zwar auf die Potenzen, aber nicht in den
Potenzen wirken oder bewegen, diese Potenzen nicht innerlich
verändern. Wir brauchen folglich eine bewegende Ursache,
welche in den Potenzen selber wirkt. Allein, dies vermag keine
Kreatur, namentlich, wenn es sich um den Willen handelt,
sondern nur Gott allein. Voluntas rationalis creaturae soli
Deo subjacet et ipse solus in earn operari potest. Suinm. theol.
1. p. q. 57. a. 4. — Ex parte vero ipsius potentiae voluntas
nullo modo potest moveri nisi a Deo. 1. c. q. 106. a. 2.

Vergl. Summ, theol. 1. p. q. 111. a. 2.— 1. 2. q. 6. a. 4. ad 1.

— q. 9. a. 6. u. s. w.
Damit ist die physische Vorherwegung der „Tho-

misten" ein für allemal gegeben. Die Molinisten erklären selber,
ein Wirkliches, welches das Vermögen besitzt, müsse als
bewegende Ursache vorangehen. Dieses Wirkliche kann nur
Gott sein, weil keine Kreatur als sufficienter und efficaciter
bewegend vorangeht. Die Potenzen, der Verstand und Wille
selber können es auch nicht sein, weil diese ein potentielles,
unfertiges Sein haben, und jedes derartige Sein ein aktuelles

wirkliches Sein voraussetzt mit dem Vermögen, als
bewegende Ursache zu dienen. Aber auch die physische
Vorherbewegung durch Gott läfst sich nicht in Abrede stellen,
weil moralisch nicht Gott allein, sondern auch die Kreaturen
bewegend auf den Willen einwirken, wie S. Thomas an vielen
Stellen ausdrücklich bemerkt. Hier handelt es sich aber um
jene Bewegung, welche keiner Kreatur, sondern nur Gott
zukommen kann, um jene Bewegung, die Gott von den Kreaturen
als bewegende Ursache unterscheidet.

Nun kommen wir zu der Vorherbestimmung. Das Wort:
„bestimmen", erklärt der englische Lehrer, wovon der Name:
Vorherbestimmung genommen wird, bedeutet die Dirigierung
eines Dinges zu einem Ziele hin. Darum sagt man, jemand
bestimme einen Boten, indem er irgend einen anweist, etwas zu
thun. Weil wir nun das, was wir uns vornehmen, zu der
Ausführung, als dem Ziele hinlenken, deshalb sagen wir, dal's wir
dieses bestimmen, wie es von Eleazar heifst, er bestimmte in
seinem Herzen nicht Verbotenes zuzulassen aus Liebe zu seinem



Die Neu-Thomisten. 161

Leben. Das Wort: „vor" verbindet damit noch die Beziehung
oder Hinordnung zu der Zukunft. Darum kann man bestimmen
nur das, was bereits existiert. Allein vorherbestimmen kann
man auch das, was noch nicht ist. Destinatio, unde Domen
praedestinationis assumitur, importât directionem alicujus in finem.
Unde aliquis dicitur nuntium destinare qui cum dirigit ad aliquid
faciendum. Et quia illud quod proponimus ad executionem di-
rigimus sicut ad finem; ideo id quod proponimus, dicimus destinare:

secundum illud II. Machch. 6, 20, de Eleazaro, quod
destinavit in corde suo non admittere illicita propter vitae amorem.
Sed haec propositio: prae quae adjungitur, adjungit ordinem ad
futurum. (Jnde cum destinare non sit nisi ejus quod est, prae-
destinare potest esse etiam ejus quod non est. Quaest. disp. de
veritate. q. 6. a. 1. Wir hätten somit eine Bedeutung des
Wortes: „bestimmen" gefunden.

Es darf aber noch eine andere Bedeutung nicht vergessen
werden. Das Wort: „bestimmen" determinieren, bedeutet auch
noch so viel als einschränken, Grenzen setzen. So wird der
Stoff, welcher für sich genommen keine Grenzen hat, indem er
alle stofflichen Formen in sich aufnehmen kann, durch die
Form, welche er thatsächlich besitzt, eingeschränkt oder begrenzt
auf diese Form. Denn er kann nicht zugleich mehr als eine
Form haben. Somit ist seine Fähigkeit oder Potentialität für
alle stofflichen Formen durch den Besitz dieser einen Form
einstweilen beschränkt. Dasselbe gilt von der Form, welche
für sich genommen keine Grenzen hat, durch die Aufnahme in
den Stoff begrenzt wird auf eben diesen Stoff. Sie kann nicht
zugleich in mehreren Stoffen sein. Finitur autem et materia

per formam, et forma per materiam. Materia quidem per formam,
inquantum materia antequam recipiat formam est in potentia ad
multas formas. Sed cum recipit unam terminatur per illam.
Forma vero finitur per materiam inquantum forma secundum se
considerata communis est ad multa. Sed per hoc quod recipitur
in materia fit forma determinate hujus rei. Summ, theol. 1. p.
q. 7. a. 1.

Was wir hier mit Bezug auf die Ordnung des Seins bemerkt
haben, das gilt auch von der Ordnung des Wirkens. Wo
immer Potenz und Akt sich vorfinden, sei es in der Ordnung
des Seins, oder des Wirkens, da wird die Potenz durch den
Akt, und der Akt durh die Potenz eingeschränkt, begrenzt, so
lange sie mit einander verbunden sind. Allein, die Schranken-
losigkeit der Stoffe, wie der Potenz überhaupt, bildet für sie
Dicht eine Vollkommenheit, sondern eine UnVollkommenheit.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 11



162 Die Neu-Thomisten.

Darum werden sie durch die Form, durch den Akt, der sie
beschränkt, vervollkommnet. Umgekehrt verhält es sich mit
der Form, dem Akte. — Materia autem perficitur per formam,
per quam finitur. Et ideo infinitum secundum quod attribuitur
materiae, habet rationem imperfecta Est enim quasi materia
non habens formam. Forma autem non perficitur per materiam,
sed magis per earn ejus amplitudo contrahitur. 1. c.

Diese Grundsätze, nicht allein des hl. Thomas und der
„Thomisten", sondern der ganzen aristotelisch - scholastischen
Philosophie werden auch von den Molinisten anerkannt, und dies
sowohl in der Ordnung des Seins, als auch in der Ordnung des
Wirkens. Wir haben gerade früher gehört, dafs P. Pesch in
der Bewegung ein potentielles, unfertiges Sein findet, welches
etwas werden kann. Kann es erst etwas werden, so ist es
offenbar noch nicht etwas in der Wirklichkeit, sondern blofs
der Möglichkeit nach. Somit befindet es sich in der Potenz.
Und wodurch wird es etwas, ein Wirkliches? Ohne Zweifel
durch die Form oder den Akt. Die Bewegung ist der Ubergang

aus der potentia zum actus. Der Akt aber, so gesteht
P. Pesch selber, bezeichnet alles das, was das Subjekt, worin
es ist, vervollkommnet.

Wenden wir nun diese allgemein anerkannten Grundsätze

auf unsern Gegenstand an. Die Kreaturen sind bisweilen
im Zustande der „Kühe", der Potenz mit Bezug auf ihre Thätig-
keit. Diese Potenz ist, zumal in den vernünftigen Geschöpfen,
eine unbeschränkte in dem früher angegebenen Sinne. Der
Verstand und Wille besitzt im Zustande der „Ruhe" keine Form,
denn andernfalls wäre er nicht in der Potenz, sondern in actu,
hätte er nicht ein potentielles, unfertiges, sondern ein aktuelles,
fertiges Sein. Dieses potentielle, unfertige Sein bezieht sich
auf alle möglichen Gegenstände, quantum ad specificationem.
Es bezieht sich auch auf die Thätigkeit und Unthätigkeit als
Gegenstände der Auswahl. Die Potenz des Verstandes und
Willens ist somit eine unendliche, gleich wie jene des Stoffs
für alle stofflichen Formen. Leider aber teilt der Verstand und
Wille als Potenz auch das Los des Stoffs, nämlich die Un-
vollkommenheit. Beide sind in diesem Zustande ohne Form
oder Akt. Wird ihnen eine Form zu teil, so bildet eben diese
für sie eine Vollkommenheit, wie die Form für den Stoff
eine solche ist. Wie jede Form in einem Substrate, so schränkt
auch die Form in dem Verstände und Willen deren Potentialität
ein. Mehr als eine Form können sie zugleich nicht haben.
Allein dies ist für sich keine Unvollkommenheit, weil gerade



Die Neu-Thomisten. 163

die P otentialität, in welcher sie sich befinden, für sie eine
Unvollkommenheit ausmacht. In diesem Zustande haben sie ja
ein potentielles, unfertiges Sein. Durch die Form erhalten
sie ein fertiges Sein. Wollten wir demnach behaupten, die
Determinierung oder Bestimmung dieser zwei Vermögen oder
Fähigkeiten, des Verstandes und Willens durch einen Akt, eine
Form bildete für sie eine Un Vollkommenheit, so widersprächen
wir damit allen Grundsätzen der scholastischen und aristotelischen
Philosophie. Dieser Philosophie gemäfs ist die Determinierung
durch eine Form, also die Aktuierung einer Potenz, stets eine
grofse Vollkommenheit. Das ganze Streben der Potenz geht ja
dahin, zum actus zu gelangen, wie wir es in jeder Bewegung
sehen. Es ist wahr, dafs die Potenz durch diesen Akt beschränkt,
begrenzt, mit einem Worte determiniert wird, indem sie nicht
mehr in der Potenz zu diesem Akte, welchen sie thatsächlich
besitzt, ist, und auch nicht mehrere Akte zugleich haben kann.
Aber dieses Eicht-determiniert-sein war eben ein stoffliches
oder potentielles, und aus diesem Grunde für den Verstand
und Willen keine Vollkommenheit, so wenig als es für den
Stoff eine Vollkommenheit bildet, unbeschränkt zu sein,
keine Form zu besitzen.

Dies ist in kurzen Zügen die Lehre des Aristoteles, des
hl. Thomas und der Scholastik über die Materie und Form, über
die Potenz und den Akt, und alles, was sich wie Potenz und
Akt verhält. Die gesamte Scholastik war weit entfernt, in der

Determinierung eines Dinges, welches sich in der Potenz
befindet, durch eine F'orm, für eben dieses Ding eine
Unvollkommenheit zu finden. Sie erklärte dies vielmehr als
eine grofse Vollkommenheit für dieses Ding, weil es dadurch
in actu ist.

Anders als die gesamte Scholastik urteilen die Molinisten
über die Determinierung durch eine Form. Hören und
staunen wir, was in dieser Beziehung unser Autor
niederzuschreiben für gut befunden hat. S. 80 lesen wir: es liegt sehr
viel daran, wie man die physische Vorherbewegung von der
physischen Vorherbestimmung unterscheidet. Sind beide im
Grunde genommen identisch, so gelten die Schwierigkeiten der
Molinisten dagegen gleichmäfsig für beide. Allein, diese Art
zu reden, wäre durchaus verkehrt und die Ursache der gröfsten
Irrtümer. Die physische Vorherbewegung ist etwas ganz
anderes, als die physische Vorherbestimmung. Denn wird ein
Ding von einer Ursache physisch vorherbewegt, um eine
bestimmte Thätigkeit zu entfalten, so bewirkt diese Ursache in

11*



164 Die Neu-Thomisten.

dem Dinge eine physische Veränderung, einen physischen Ein-
flufs, der mit physischer Kraft und Schwere zu dieser Thätigkeit
hinstrebt, mit dieser Kraft und Schwere das Subjekt zur Thätigkeit

hinneigt und antreibt. Prädeterminiert aber ein Ding
ein anderes physisch zu einer Thätigkeit, so affiziert es dasselbe
derart, verändert es dasselbe in der Weise, dafs auf Grund
dieser physischen Veränderung das andere Ding mit physischer
Kraft und Schwere gezwungen wird (restringatur et adstrin-
gatur), diese eine Thätigkeit zu setzen. Physisch bewegen
heifst demnach nichts anderes, als durch einen physischen Ein-
flufs im Substrate ein physisches Streben (nisum) hervorbringen.
Determinieren dagegen bedeutet die Ausdehnung der Ursache
(ambitum causae), gemäfs welchem ein Ding in die verschiedenen
Richtungen hin tendieren kann, durch eine physische Änderung
restringieren und einschränken. Diese Einschränkung
bewirkt formell, dafs die Ursache notwendig hervorbringen mufs,
und dafs eine andere Actio hic et nunc nicht gesetzt werden
kann.

Unser Autor läfst hier ein Schnellfeuer-Geschütz, geladen
mit den gröbsten Unwahrheiten gegen die „Thomisten",
auffahren. Die einzige Wirkung desselben aber ist der damit
vollgültig erbrachte Beweis, dafs der Autor ein ebenso schlechter
Philosoph als Theologe ist. Hören wir den hl. Thomas.
Eine Kreatur wird determiniert zu dem Zwecke, damit sie
etwas sei, auf eine dreifache Art. Erstens durch Beifügung
einer Differenz, die der Potenz oder dem Vermögen nach
in der Gattung enthalten ist. Zweitens dadurch, dafs die
gemeinsame Natur in einem Substrate Aufnahme findet und
dadurch individuell wird. Drittens endlich dadurch, dafs einem
Substrate ein Accidens hinzugefügt wird. In rebus creatis res
determinatur ut sit aliquid tripliciter. Aut per additionem
alicujus differentiae, quae potentialiter in genere erat. Aut ex
eo quod natura communis recipitur in aliquo, et fit hoc aliquid.
Aut ex eo quod additur aliquod accidens, per quod dicitur esse,
vel sciens vel albus. I. Sent. d. 8. q. 4. a. 1. ad 2. In diesen
W orten findet abermals die von uns schon früher gemachte
Bemerkung, dafs ein jedes Ding nur dadurch determiniert werde,
dafs es etwas aufnimmt, oder in einem andern aufgenommen
wird, ihre volle Bestätigung. Die Gattung wird determiniert
durch die Differenz. Sie verhält sich demnach wie das zu
Bestimmende, also wie das Potentielle. Die Differenz dagegen ist
das Bestimmende, der Akt. Die gemeinsame Natur kann in
vielen Substraten aufgenommen werden, sie bildet folglich das



Die Neu-Thomisten. 165

Potentielle. Das Substrat, in welchem sie Aufnahme gefunden,
ist der ihr entsprechende Akt. Das Accidens kann in diesem,
jenem u. s. w. Subjekte sein. Folglich ist es das Potentielle.
Die Gattung wird durch die Differenz determiniert, denn
sie war früher zu allen Differenzen in der Potenz, sie hatte
die Fähigkeit, alle Differenzen aufzunehmen. Allein, dadurch
dafs sie nun diese eine thatsächlich besitzt, ist sie nicht mehr
zu allen, wenigstens nicht mehr zu dieser einen faktisch, hic
et nunc, in der Potenz. Hat die Gattung dabei die Fähigkeit
oder Potenz für die andern Differenzen eingebüfst? In keiner
Weise. Hat sie etwa diese eine Differenz notwendig? Auch
nicht, denn sie kann diese Differenz verlieren, und eine andere
aufnehmen. Trotzdem aber ist und bleibt sie durch die
gegenwärtige Differenz determiniert. Dasselbe gilt von der
gemeinsamen Natur vom Accidens u. s. w.

Die Scholastik lehrt, der Urstoff sei in der Potenz zu allen
stofflichen Formen; er besitze die Fähigkeit oder Potenz, alle
stofflichen Formen in sich aufzunehmen. Darum, so sagt sie,
sei der Stoff unbestimmt, undeterminiert, aber bestimmbar.
Besitzt der Stoff eine substantielle Form, so ist er nicht mehr
ganz und gar unbestimmt, sondern zu dieser Form determiniert.
Verliert er dabei vielleicht die Fähigkeit oder Potenz für die
übrigen stofflichen Formen? Durchaus nicht. Besitzt er diese
substantielle Form notwendig? Durchaus nicht, denn er kann
sie wieder verlieren. Nichtsdestoweniger gibt es auch für alle
die soeben genannten Dinge eine doppelte Notwendigkeit.
Die eine besteht darin, dafs ein Ding nicht eine Form, eine

Determinierung zugleich haben und nicht haben kann. Die
zweite Notwendigkeit besagt, dafs ein Ding nicht zugleich
mehr als eine Bestimmung besitzen könne. Der Stoff kann auf
einmal oder zugleich nicht mehr als eine substantielle Form
haben. Während und unter dieser Notwendigkeit aber bleibt
seine Fähigkeit, eine andere Form aufzunehmen, die gegenwärtige
zu verlieren, vollkommen intakt. Die Determinierung bezieht
sich folglich entweder auf die Einschränkung der Potentialität,
oder auf die Begrenzung der Aktualität. Das potentielle oder
das aktuelle Sein kann determiniert werden. Das eine
wird determiniert durch eine Vollkommenheit, durch den Akt
oder die Form; das andere durch eine UnVollkommenheit, durch
die Potenz.

Was in der Ordnung des Seins der Fall ist, das trifft auch
in der Ordnung des Wirkens zu. Die Potenzen der Kreaturen
sind an und |für sich blofse Fähigkeiten oder Vermögen.



166 Die Neu-Thomisten.

Sie sind folglich an und für sich ohne Form und darum
bestimmt, verschiedene Formen aufzunehmen. Sie sind an und
für sich nicht determiniert, dafür aber determinierbar, wie
alles, was sich in der Potenz zu einem anderen befindet. Illud
quod est tantum in potentia non agit, quia se habet indeterminate

ad multa. Sed forma quae est terminans potentiam
materiae principium actionis dicitur. 1. Sent. d. 45. q. 1. a. 3.

— Intantum indiget aliquid moveri ab alio, inquantum est in
potentia ad plura. Summ, theol. 1. 2. q. 9. a. 1. — Nulla
potentia passiva potest in actum exire nisi compléta per for-
mam activi. III. Sent. d. 14. q. 1. a. 1. qu. 2. Daraus geht
hervor, und zwar zur Evidenz, dafs die Vermögen oder
Fähigkeiten, wollen sie eine Thätigkeit hervorbringen, vorerst
determiniert werden müssen. Was determiniert diese Vermögen?
Alles, was überhaupt sich in der Potenz befindet, wird durch
einen Akt, eine Form determiniert. Die Fähigkeiten in ordine
operativo machen davon keine Ausnahme. Besitzt aber nun ein
Vermögen, eine Fähigkeit oder Potenz eine Determinierung, also
einen Akt, eine Form, so geht dabei allerdings die völlige
Unbestimmtheit verloren. Denn mit Bezug auf die Form, welche
das Vermögen gerade jetzt thatsächlich besitzt, ist es nicht mehr
in der Potenz. Dafür aber befindet es sich noch in der Potenz
zu vielen andern Formen, durch die es bestimmt werden kann.
Überdies ist es auch in der Potenz, diese gegenwärtige Form
zu verlieren und dafür eine andere aufzunehmen. Folglich kann
in dieser Beziehung von einer Notwendigkeit gar nicht
gesprochen werden. Allerdings besteht auch für dieses Vermögen
eine Notwendigkeit, und zwar die, dafs es nicht zugleich
bestimmt und nicht bestimmt sein, also zugleich eine Form
haben und nicht haben kann. Die zweite Notwendigkeit liegt
darin, dafs dieses Vermögen nicht auf einmal oder zugleich
zwei Determinierungen, also zwei Formen besitzen kann. Diese
beiden Notwendigkeiten sind durch die Denkgesetze bedingt.


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

