Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762034

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Neu-Thomisten. ' 155

nalistischen Ansichten &ufsert, verbunden mit einer freieren
Stellung Aristoteles gegeniiber und einem Uberwuchern der
Dialektik iiber die Spekulation. Den nominalistischen Einflufs be-
kundet auch die Schlulsbemerkung, die den naturphilosophischen
Beweis des Daseins Gottes eliminiert, resp. ihn der Metaphysik
zuweist.

—5

DIE NEU-THOMISTEN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts. von Bd. XI, S. 85.)
e e

Dafs unser Autor die Begriffshestimmung von der Vorher-
bestimmung, die der hl. Augustin und 8. Thomas aufgestellt
haben, in seiner bekannten Weise deutet, versteht sich ja von
selber. Aber auch in dieser Beziehung geht es nicht ohne
Widerspruch des Autors mit der Theorie der Molinisten und
sich selber ab. 8. 68 heilst es: nam hoc saltem dicendum est,
Deum iis, qui reapse salvi fiunt adeoque ab aeterno praedestinati
sunt, ante omne prorsus eorum meritum et bonum opus
absolute praevisum destinasse et selegisse gratias gratiarum-
que seriem. — Verhielte sich die Sache thatsdchlich so, dann
gabe es gar keine Frage oder Strittigkeit, ob die Vorherbe-
stimmung als solche ante oder aber post praevisa merita erfolge,
was allen geschichtlichen Thatsachen widerspricht. Der Autor
selber hat ja im Anfange seiner Abhandlung die Dekrete der
Pipste citiert. Somit steht er hier im offenen Gegensatze mit
der Geschichte und dem System seines eigenen Ordens. Aber
leider auch wiederum im Widerspruche mit sich selber. 8. 68
ndmlich fafst er einen Satz sehr vorsichtig ab. Es heilst namlich:
in sententia Molinistarum ultimatim nequaquam sisti potest in
bono usu libertatis creatae et gratiarum, sed etiam sistendum
est omnino in Dei libera dilectione et electione. Die zwei Worte:
»8ed etiam“ lassen an Deutlichkeit nichts zu wiinschen iibrig.
Seite 69 lesen wir: Totum ergo salutis opus est Dei, et
salutis initium et finalis perseverantia. Totum tandem est in
m.anibus Dei. Diese zwei Sitze lassen sich nun schlechterdings
nicht vereinigen, falls wir sie auf die Vorherbestimmung selber
beziehen, von welcher eben hier der Autor spricht. Das ganze
Werk der Vorherbestimmung ist das Werk Gottes, das
ganze Werk in Gottes Hand. Andererseits aber ist dieses



156 Die Neu-Thomisten.

Werk auch das Werk Gottes, und nicht allein, endgiltig
das Werk des guten Freiheitsgebrauches. Indessen stehen diese
beiden Widerspriiche doch wenigstens auf zwei verschiedenen
Seiten. Wir haben also wenigstens eine kleine Distanz vor
uns. Aber nach dem Satze, welcher die Worte: sed etiam
enthilt, folgt unmittelbar der Satz: ,ante omne prorsus eorum
meritum et opus bonum absolute praevisum.“ Dieser Satz stimmt
zwar mit dem zweiten oben angefiihrten, aber nicht mit dem
unmittelbar vorausgehenden, in welchem sich die Worte: sed
etiam vorfinden. KEbenso wenig stimmen die Worte: ,absolute
praevisum‘ mit der ganzen Doktrin iiberein.

Auf die Bemerkung des Autors (S. 71), dafs die Ver-
teidigung der Pridestination fiir sich genommen (seorsim sumpta)
in den Dekreten Gottes ohne Voraussicht der Verdienste
der Heiligen gegen den Geist des hl. Thomas verstolse, wie
Mannens glinzend dargethan habe, kénnen wir nur antworten:
risum teneatis amici. Man lese z. B. ,,Praescientia meri-
torum vel aliquorum operum nullo modo est causa Praede-
stinationis divinae. Quod patet si consideretur totum id quod
in Praedestinatione est de essentia ipsius. De essentia autem
Praedestinationis est Praescientia et voluntas salutis aliquorum.
Scientia autem de salute eorum non causatur a scientia operum
aliquorum, quia ipse non venit in cognitionem effectus per
causam, sed per seipsum. Unde non potest dici in ea quod
ipse scit hoc, quia scit causam hujus, sed inquantum intuetur
essentiam suam, quae est omnium similitudo videt unumquod-
que in se, tam causam quam causatum. Similiter etiam voluntas
sua cum sit libera magis etiam quam aliqua voluntas, non habet
causam, nisi finem voluntatis suae. Finis autem voluntatis
suae est sua bonitas, quae est ipsemet. Unde dicitur
communiter quod Deus vult hoc propter bonitatem suam,
non quia scivit hoc, vel quia factum est.“ I Sent. d. 4.
1. q. 1. a. 3. — Eine andere Stelle des hl. Thomas haben wir
schon frither angezogen. Allein, man moge uns entschuldigen,
dals wir noch einmal darauf zuriickkommen. Die Behauptung
des Autors, dals Mannens ,luculenter dargethan habe, die
Ansicht der , Thomisten von der Pridestination ad gloriam
seorsim sumptam in den gottlichen Dekreten ante praevisa
absolute merita Sanctorum stehe im Widerspruche mit
dem hl. Thomas, notigt uns, die Stelle des hl. Thomas noch-
mals wortlich anzufithren: Sie lautet: non enim potest dici quod
Pridestinatio supra certitudinem Providentiae nihil aliud addit,
nisi certitudinem Praescientiae. Ut si dicatur quod Deus ordinat



Die Neu-Thomisten. ' 157

praedestinatum ad salutem, sicut et alium quemlibet. Sed
cum hoc de praedestinato scit quod non deficiet de
salute. Sic enim dicendo non diceretur praedestinatus differe
a non praedestinato ex parte ordinis, sed tantum ex parte
Praescientiae eventus. Kt sic Praescientia esset causa
Praedestinationis; nec Praedestinatio esset per elec-
tionem praedestinantis. Quod est contra autoritatem Scrip-
turae et dicta Sanctorum. Quaest. disp. de veritat. q. 6. a. 3.

Beweist demnach Mannens, dafs die Ansicht der ,,/ Thomisten
in dieser Frage ,,contra mentem S. Thomae“ sei, so beweist er
damit eben nur, dals er die Unwahrheit sagt, weiter nichts.
Bildet thatsdchlich die Voraussicht der guten Werke nicht
die Ursache der Vorherbestimmung, wirkt mit andern
Worten diese Voraussicht der guten Werke nicht im geringsten
ein, wozu brauchen wir sie dann? Warum bestehen dann die
Molinisten durchaus auf dieser Voraussicht? Ein Ding, welches
durchaus keinen Einfluls auf den Willen Gottes und seine Vor-
herbestimmung ausiibt, miilste doch nicht mit einem solchen
Eifer, mit einer so grofsen Hartnidckigkeit verteidigt werden?
Wir haben es also hier abermals mit einer wohl berechneten
Irrefiihrung der Leser zu thun.

Die ganze Sache ist einfach die, von der Vorherbestimmung
als solcher schweigt man sorgfiltig. Dafiir werden die Effekte
oder Wirkungen dieser Vorherbestimmung in die Frage ver-
stohlenerweise hineingetragen und dann, weil der hl. Thomas
die eine Wirkung als Ursache der andern angibt, bebauptet,
es sei ganz gegen den Geist des hl. Thomas, zu behaupten, die
Vorherbestimmung Gottes erfolge nicht ohne Riicksicht auf die
Verdienste der Heiligen.

Ubrigens, wie stimmt denn diese Ansicht des Autors auf
S. 70 zu jenmer auf S. 68? An letater Stelle, S. 68, sagt uns
Ja der Autor: ,ante prorsus eorum meritum et opus bonum
absolute praevisum‘ ete.; hier aber heilst es: ,praedestinationem
ad gloriam seorsim sumptam in decretis divinis locum habere
ante praevisa absolute merita Sanctorum, id contra mentem S.
Thomae fieri, luculenter ostendit, quem saepe nominavimus,
Mannens?“ Wie der hl. Thomas sagt, wenn der Autor ihn je
im Leben gelesen hat, hat nicht die Vorherbestimmung
selbst, sondern der Effekt dieser Vorherbestimmung, die Glorie
und die Gnade einigermalsen ihre Ursache in den guten
Werken der Menschen. Sed nihil prohibet illud quod est
effectus Praedestinationis, scilicet gratia et gloria, quae oblique
Ponuntur in ejus definitione, habere aliquam causam ex parte



158 Die Neu-Thomisten.

nostrorum operum. I. Sent. d. 41. q. 1. a. 3. TUber die Ur-
sache dulsert sich der englische Lehrer in der genannten Stelle:
Sed tamen effectus voluntatis ejus, scilicet volitum ordinatum in
bonum suum, potest procedere ex aliqua causa, quam Deus praes-
civit ab aeterno. Kt istum ordinem causae ad causatum Deus
vult, et vult quod effectus sit quia causa est. Non autem ita
quod causalitas referatur ad voluntatem, sed ad volitum.
Et ista causa voliti, non volendi dicitur ratio quaedam vo-
luntatis ex parte effectus. Sed haec causa habet in quibusdam
completam rationem causae, quandoque vero est tantum dispositio.
Ita etiam ad duplicem effectum Praedestinationis diversi-
mode se habent opera nostra. Quia opus meritorium informatum
gratia est causa gloriae. Sed opus bonum praecedens gratiam
non est causa meritoria ejus, sed solum dispositio quaedam.
Unde patet quod Praedestinatio causam non habet, sed
habet causam ex parte effectus, secundum quam rationabilis
et iusta dicitur.

Die Doktrin des hl. Thomas lidlst somit einen Zweifel nicht
zu. Was machen aber die Molinisten? Sie denken sich, unsere
Leser kennen sich so wie so nicht aus und merken iiberdies
es nicht. Machen wir also gapz ruhig die Ursache der Wir-
kung der Vorherbestimmung zu der Ursache der Vorherbe-
stimmung selber, und wir koonen aus dem hl. Thomas
mluculenter beweisen, dals die Vorherbestimmung nicht
,ante praevisa absolute merita von Gott erfolgen konne. Die
Beweise dafiir stehen im hl. Thomas selber. Es ist dies
allerdings ein Beweis.

Die Vorherbewegung w. Vorherbestimmung 2w der Thiitigkeit.

Uber die Bewegung haben wir schon frither das Notige
gesagt. Das Wort Bewegung bedeutet jede Art von Ver-
inderung oder von Anderswerden. Zu jeder Verinderung
gehoren wesentlich zwei Zustinde und irgend etwas, was aus
dem einen Zustande in den andern iibergeht. Das Verinder-
liche, welches in der Bewegung sich befindet, ist aus dem
Zustande des reinen Vermogens bereits herausgetreten; aber
dieser Heraustritt ist in keiner Weise abgeschlossen. Es ist
ihm ganz und gar wesentlich, auf dem Wege zum weitern
Heraustritt, zur Vollendung begriffen zu sein. Aristoteles falst
die Bewegung als die Verwirklichuug dessen, was der Moglich-
keit nach ist, insofern es ein solches ist; oder auch als ein fort-
schreitendes Wirklichwerden dessen, was moglich ist. Aristoteles
geht in der Erklirung von zwel Begriffen aus, von dem Be-



Die Neu-Thomisten. ' 159
griffe der potentia und dem des actus. Er bestimmt die
Bewegung als einen fortschreitenden Ubergang aus der potentia
zum actus. So urteilt der Molinist P. Pesch iiber die Be-
wegung. A. a. O. I. Bd. 8. 612. 613.

Wird die Bewegung als nicht in der Zeitdauer vor sich ge-
hend, sondern als eine momentane aufgefalst, so besteht der
Ubergang aus der potentia zum actus darin, dals ein Ding diesen
actus, eine Form frither nicht hatte, jetzt aber diese Form be-
sitzt. Darum bemerkt der hl. Thomas habere talem formam
est motum esse. Die Bewegung ist demnach, wie P. Pesch
a. a. O. I. Bd. S, 616 mit Recht sagt, das Wirklichwerden
des Moglichen, der Weg von potentiellem zu aktuellem
Sein, eine Moglichkeit, die zur Wirklichkeit hinstrebt, eine
Wirklichkeit, die noch nicht vollendet ist. Ihrem Begriffe
nach setzt die Bewegung zweierleli voraus: ein wirkliches
Sein, welches das Vermogen besitzt, die Bewegung zu er-
zeugen, und ein potentielles, unfertiges Sein, welches
etwas werden kann. Wo immer also sich ein Einzelwesen aus
der blofsen Moglichkeit zur Wirklichkeit entwickelt, muls
ihm ein anderes Einzelwesen in Wirklichkeit voran-
gehen, weil die Bewegung nur da moglich ist, wo ihr ein
Wirkliches als bewegende Ursache vorangeht,

In dieser Theorie eines Molinisten ist mit mathematischer
Genauigkeit die Vorherbewegung Gottes mit Bezug auf die
Kreaturen angegeben. Die Kreaturen, sowohl die unfreien, als
auch die freien, befinden sich manchmal hinsichtlich ihrer
Thatigkeit in der Potenz. Sie besitzen also in dieser Be-
ziechung ein potentielles, unfertiges Sein, welches ein
aktuelles Sein werden kann. Dieses potentielle, unfertige
Sein, setzt aber ein wirkliches Sein voraus, welches das
Vermogen besitzt, das potentielle, unfertige Sein in ein ak-
tuelles Sein iiberzufiihren, demselben den actus, eine Form
mitzuteilen. Denn dieser Ubergang ist nur da moglich, wo
ihm ein Wirkliches als bewegende Ursache vorangeht. Hier
In unserer Frage kommen hauptsichlich die freien Geschipfe
In Betracht. Der Verstand und Wille hat manchmal nur ein
Potentielles, unfertiges Sein mit Bezug auf die Thatigkeit,
In ordine operativo. Beide befinden sich bisweilen im Zustande
der Potenz. Wo haben wir nun das entsprechende Wirk-
llche, welches das Vermogen besitzt, dieses potentielle, un-
fertige Sein zu einem aktuellen zu machen? In den Objekten
und andern freien Geschopfen haben wir dieses Wirkliche, ant-
Wortet man uns. Allein diese Antwort beruht auf einer Un-



160 Die Neu-Thomisten.

wahrheit. Die Gegenstinde und andern freien Geschiopfe
bilden zwar fiir die genannten zwei Potenzen die voran-
gehende und bewegende Ursache, aber, wie der heilige
Thomas bemerkt, non sufficienter et efficaciter. Folglich
behalten diese Potenzen trotz dieser bewegenden Ursache ihr
potentielles, unfertiges Sein bel. Und warum dies? Weil
alle diese Ursachen zwar auf die Potenzen, aber nicht in den
Potenzen wirken oder bewegen, diese Potenzen nicht innerlich
veriandern. Wir brauchen folglich eine bewegende Ursache,
welche in den Potenzen selber wirkt. Allein, dies vermag keine
Kreatur, namentlich, wenn es sich um den Willen handelt,
sondern nur Gott allein. Voluntas rationalis creaturae soli
Deo subjacet et ipse solus in eam operari potest. Summ. theol.
I. p. q. 57. a. 4. — Ex parte vero ipsius potentiac voluntas
nullo modo potest moveri nisi a Deo. L. ¢. q. 106. a. 2.
Vergl. Summ. theol. 1. p. q. 111. a. 2. — 1. 2. q. 6. a. 4. ad 1.
— q. 9. a 6. u s w.

Damit ist die physische Vorherwegung der ,Tho-
misten‘ ein fiir allemal gegeben. Die Molinisten erkliren selber,
ein Wirkliches, welches das Vermogen besitzt, miisse als
bewegende Ursache vorangehen. Dieses Wirkliche kann nur
Gott sein, weil keine Kreatur als sufficienter und efficaciter be-
wegend vorangeht. Die Potenzen, der Verstand und Wille
selber konnen es auch nicht sein, weil diese ein potentielles,
unfertiges Sein haben, und jedes derartige Sein ein aktu-
elles wirkliches Sein voraussetzt mit dem Vermogen, als
bewegende Ursache zu dienen. Aber auch die physische
Vorherbewegung durch Gott lifst sich nicht in Abrede stellen,
weil moralisch nicht Gott allein, sondern auch die Kreaturen
bewegend auf den Willen einwirken, wie S. Thomas an vielen
Stellen ausdriicklich bemerkt. Hier handelt es sich aber um
jene Bewegung, welche keiner Kreatur, sondern nur Gott zu-
kommen kann, um jene Bewegung, die Gott von den Kreaturen
als bewegende Ursache unterscheidet.

Nun kommen wir zu der Vorherbestimmung. Das Wort:
,bestimmen®, erklirt der englische Lehrer, wovon der Name:
Vorherbestimmung genommen wird, bedeutet die Dirigierung
eines Dinges zu einem Ziele hin. Darum sagt man, jemand
bestimme einen Boten, indem er irgend einen anweist, etwas zu
thun. Weil wir nun das, was wir uns vornehmen, zu der Aus-
fubhrung, als dem Ziele hinlenken, deshalb sagen wir, dals wir
dieses bestimmen, wie es von Eleazar heifst, er bestimmte in
seinem Herzen nicht Verbotenes zuzulassen aus Liebe zu seinem



Die Neu-Thomisten. 161

Leben. Das Wort: ,vor“ verbindet damit noch die Beziehung
oder Hinordnung zu der Zukunft. Darum kann man bestimmen
nur das, was bereits existiert. Allein vorherbestimmen kann
man auch das, was noch nicht ist. Destinatio, unde nomen
praedestinationis assumitur, importat directionem alicujus in finem.
Unde aliquis dicitur nuntium destinare qui cum dirigit ad aliquid
faciendum. Et quia illud quod proponimus ad executionem di-
rigimus sicut ad finem; ideo id quod proponimus, dicimus desti-
nare: secundum illud II. Machch. 6, 20, de Eleazaro, quod
destinavit in corde suo non admittere illicita propter vitae amorem.
Sed haec propositio: prae quae adjungitur, adjungit ordinem ad
futurum. Unde cum destinare non sit nisi ejus quod est, prae-
destinare potest esse etiam ejus quod non est. Quaest. disp. de
veritate. q. 6. a. 1. Wir hétten somit eine Bedeutung des
Wortes: ,bestimmen* gefunden.

Es darf aber noch eine andere Bedeutung nicht vergessen
werden. Das Wort: ,bestimmen determinieren, bedeutet auch
noch so viel als einschrinken, Grenzen setzen. So wird der
Stoff, welcher fiir sich genommen keine Grenzen hat, indem er
alle stofflichen Formen in sich aufnehmen kann, durch die
Form, welche er thatsichlich besitzt, eingeschrinkt oder begrenzt
auf diese Form. Denn er kann nicht zugleich mehr als eine
Form haben. Somit ist seine Fahigkeit oder Potentialitit fiir
alle stofflichen Formen durch den Besitz dieser einen Form
einstweilen beschrankt. Dasselbe gilt von der Form, welche
fiir sich genommen keine Grenzen hat, durch die Aufnahme in
den Stoff begrenzt wird auf eben diesen Stoff. Sie kann nicht
zugleich in mehreren Stoffen sein. Finitur autem et materia
per formam, et forma per materiam. Materia quidem per formam,
inquantum materia antequam recipiat formam est in potentia ad
multas formas. Sed cum recipit unam terminatur per illam.
Forma vero finitur per materiam inquantum forma secundum se
considerata communis est ad multa. Sed per hoc quod recipitur
In materia fit forma determinate hujus rei. Summ. theol. 1. p.
q. 7. a. 1.

Was wir hier mit Bezug auf die Ordnung des Seins bemerkt
haben, das gilt auch von der Ordnung des Wirkens. Wo
immer Potenz und Akt sich vorfinden, sei es in der Ordnung
des Seins, oder des Wirkens, da wird die Potenz durch den
Akt, und der Akt durh die Potenz eingeschrinkt, begrenzt, so
lange sie mit einander verbunden sind. Allein, die Schranken-
10_Sigkeit der Stoffe, wie der Potenz iiberhaupt, bildet fir sie
nicht eine Vollkommenheit, sondern eine Unvollkommenheit.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 11



162 Die Neu-Thomisten.

Darum werden sie durch die Form, durch den Akt, der sie
beschrinkt, vervollkommnet. Umgekehrt verhilt es sich mit
der Form, dem Akte. — Materia autem perficitur per formam,
per quam finitur. Kt ideo infinitum secundum quod attribuitur
materiae, habet rationem imperfecti. KEst enim quasi materia
non habens formam. Forma autem non perficitur per materiam,
sed magis per eam ejus amplitudo contrahitur. 1. c.

Diese Grundsitze, nicht allein des hl. Thomas und der
,Thomisten“, sondern der ganzen aristotelisch - scholastischen
Philosophie werden auch von den Molinisten anerkannt, und dies
sowohl in der Ordnung des Seins, als auch in der Ordnung des
Wirkens. Wir haben gerade friiher gehort, dals P. Pesch in
der Bewegung ein potentielles, unfertiges Sein findet, welches
etwas werden kann. Kann es erst etwas werden, so ist es
offenbar noch nicht etwas in der Wirklichkeit, sondern blofs
der Moglichkeit nach. Somit befindet es sich in der Potenz.
Und wodurch wird es etwas, ein Wirkliches? Ohne Zweifel
durch die Form oder den Akt. Die Bewegung ist der Uber-
gang aus der potentia zum actus. Der Akt aber, so gesteht
P. Pesch selber, bezeichnet alles das, was das Subjekt, worin
es ist, vervollkommnet.

Wenden wir nun diese allgemein anerkannten Grund-
sitze auf unsern Gegenstand an. Die Kreaturen sind bisweilen
im Zustande der ,Ruhe“, der Potenz mit Bezug auf ihre Thitig-
keit. Diese Potenz ist, zumal in den verniinftigen Geschopfen,
eine unbeschrinkte in dem friiher angegebenen Sinne. Der
Verstand und Wille besitzt im Zustande der ,,Ruhe“ keine Form,
denn andernfalls wire er nicht in der Potenz, sondern in actu,
hiitte er nicht ein potentielles, unfertiges, sondern ein aktuelles,
fertiges Sein. Dieses potentielle, unfertige Sein bezieht sich
auf alle moglichen Gegenstinde, quantum ad specificationem.
Es bezieht sich auch auf die Thatigkeit und Unthitigkeit als
Gegenstinde der Auswahl. Die Potenz des Verstandes und
Willens ist somit eine unendliche, gleich wie jene des Stoffs
fir alle stofflichen Formen. Leider aber teilt der Verstand und
Wille als Potenz auch das Los des Stoffs, nimlich die Un-
vollkommenheit. Beide sind in diesem Zustande ohne Form
oder Akt. Wird ihnen eine Form zu teil, so bildet eben diese
fir sie eine Vollkommenheit, wie die Form fiir den Stoff
eine solche ist. Wie jede Form in einem Substrate, so schrinkt
auch die Form in dem Verstande und Willen deren Potentialitit
ein. Mehr als eine Form konnen sie zugleich nicht haben.
Allein dies ist fiir sich keine Unvollkommenheit, weil gerade



Die Neu-Thomisten. 163

die Potentialitat, in welcher sie sich befinden, fir sie eine
Unvollkommenheit ausmacht. In diesem Zustande haben sie ja
ein potentielles, unfertiges Sein. Durch die Form erhalten
sie ein fertiges Sein. Wollten wir demnach behaupten, die
Determinierung oder Bestimmung dieser zwei Vermigen oder
Fahigkeiten, des Verstandes und Willens durch einen Akt, ecine
Form bildete fiir sie eine Unvollkommenheit, so widersprachen
wir damit allen Grundsidtzen der scholastischen und aristotelischen
Philosophie. Dieser Philosophie geméls ist die Determinierung
durch eine Form, also die Aktuierung einer Potenz, stets eine
grofse Vollkommenheit. Das ganze Streben der Potenz geht ja
dahin, zum actus zu gelangen, wie wir es in jeder Bewegung
sehen. KEs ist wahr, dals die Potenz durch diesen Akt beschrankt,
begrenzt, mit einem Worte determiniert wird, indem sie nicht
mehr in der Potenz zu diesem Akte, welchen sie thatséchlich
besitzt, ist, und auch nicht mehrere Akte zugleich haben kann.
Aber dieses Nicht-determiniert-sein war eben ein stoffliches
oder potentielles, und aus diesem Grunde fiir den Verstand
und Willen keine Vollkommenheit, so wenig als es fiir den
Stoff eine Vollkommenheit bildet, unbeschréinkt zu sein,
keine Form zu besitzen.

Dies ist in kurzen Ziigen die Lehre des Aristoteles, des
hl. Thomas und der Scholastik iiber die Materie und Form, iiber
die Potenz und den Akt, und alles, was sich wie Potenz und
Akt verhilt. Die gesamte Scholastik war weit entfernt, in der
Determinierung eines Dinges, welches sich in der Potenz
befindet, durch eine Form, fir eben dieses Ding eine Un-
vollkommenheit zu finden. Sie erklirte dies vielmehr als
eine grofse Vollkommenheit fiir dieses Ding, weil es dadurch
in actu ist.

Anders als die gesamte Scholastik urteilen die Molinisten
iiber die Determinierung durch eine Form. Horen und
staunen wir, was in dieser Beziehung unser Autor niederzu-
schreiben fiir gut befunden hat. S. 80 lesen wir: es liegt sehr
viel daran, wie man die physische Vorherbewegung von der
physischen Vorherbestimmung unterscheidet. ~Sind beide im
Grunde genommen identisch, so gelten die Schwierigkeiten der
Molinisten dagegen gleichmiilsig fir beide. Allein, diese Art
zu reden, wire durchaus verkehrt und die Ursache der groflsten
Irrtimer. Die physische Vorherbewegung ist etwas ganz
a-l_lderes, als die physische Vorherbestimmung. Denn wird ein
Ding von einer Ursache physisch vorherbewegt, um eine
bestimmte Thatigkeit zu entfalten, so bewirkt diese Ursache in

11%*



164 Die Neu-Thomisten.

dem Dinge eine physische Verinderung, einen physischen KEin-
fluls, der mit physischer Kraft und Schwere zu dieser Thatigkeit
hinstrebt, mit dieser Kraft und Schwere das Subjekt zur Thitig-
keit hinneigt und antreibt. Prddeterminiert aber ein Ding
ein anderes physisch zu einer Thitigkeit, so affiziert es dasselbe
derart, verdndert es dasselbe in der Weise, dals auf Grund
dieser physischen Verdnderung das andere Ding mit physischer
Kraft und Schwere gezwungen wird (restringatur et adstrin-
gatur), diese eine Thatigkeit zu setzen. Physisch bewegen
heilst demnach nichts anderes, als durch einen physischen Ein-
flufs im Substrate ein physisches Streben (nisum) hervorbringen.
Determinieren dagegen bedeutet die Ausdehnung der Ursache
(ambitum causae), gemils welchem ein Dmg in die verschiedenen
Richtungen hin tendieren kann, durch eine physische Anderung
restringieren und alnschranken Diese Einschrinkung be-
wirkt formell, dals die Ursache notwendig hervorbringen mufs,
und dafs eine andere Actio hic et nunc nicht gesetzt werden
kann.

Unser Autor liafst hier ein Schnellfeuer-Geschiitz, geladen
mit den grobsten Unwahrheiten gegen die ,,Thomisten®,
auffahren. Die einzige Wirkung desselben aber ist der damit voll-
giiltig erbrachte Beweis, dafls der Autor ein ebenso schlechter
Philosoph als Theologe ist. Horen wir den hl. Thomas.
Eine Kreatur wird determiniert zu dem Zwecke, damit sie
etwas sei, auf eine dreifache Art. Erstens durch Beifiigung
einer Differenz, die der Potenz oder dem Vermdgen nach
in der Gattung enthalten ist. Zweitens dadurch, dals die ge-
meinsame Natur in einem Substrate Aufnahme findet und da-
durch individuell wird. Drittens endlich dadurch, dafs einem
Substrate ein Accidens hinzugefigt wird. In rebus creatis res
determinatur ut sit aliquid tripliciter. Aut per additionem
alicujus differentiae, quae potentialiter in genere erat. Aut ex
eo quod natura communis recipitur in aliquo, et fit hoc aliquid.
Aut ex eo quod additur aliquod accidens, per quod dicitur esse,
vel sciens vel albus. I. Sent. d. 8. q. 4. a. 1. ad 2. In diesen
Worten findet abermals die von uns schon frither gemachte
Bemerkung, dals ein jedes Ding nur dadurch determiniert werde,
dals es etwas aufnimmt, oder in einem andern aufgenommen
wird, ihre volle Bestiatigung. Die Gattung wird determiniert
durch die Differenz. Sie verhélt sich demnach wie das zu Be-
stimmende, also wie das Potentielle. Die Differenz dagegen ist
das Bestimmende, der Akt. Die gemeinsame Natur kann in
vielen Substraten aufgenommen werden, sie bildet folglich das



Die Neu-Thomisten. 165

Potentielle. Das Substrat, in welchem sie Aufnahme gefunden,
ist der ihr entsprechende Akt. Das Accidens kann in diesem,
jenem u. s. w. Subjekte sein. Folglich ist es das Potentielle.
Die Gattung wird durch die Differenz determiniert, denn
sie war frither zu allen Differenzen in der Potenz, sie hatte
die Fihigkeit, alle Differenzen aufzunehmen. Allein, dadurch
dals sie nun diese eine thatsdchlich besitzt, ist sie nicht mehr
zu allen, wenigstens nicht mehr zu dieser einen faktisch, hic
et nunc, in der Potenz. Hat die Gattung dabei die Fahigkeit
oder Potenz fiir die andern Differenzen eingebiifst? In keiner
Weise. Hat sie etwa diese eine Differenz notwendig? Auch
nicht, denn sie kann diese Differenz verlieren, und eine andere
aufnehmen. Trotzdem aber ist und bleibt sie durch die gegen-
wirtige Differenz determiniert. Dasselbe gilt von der ge-
meinsamen Natur vom Accidens u. s. w.

Die Scholastik lehrt, der Urstoff sei in der Potenz zu allen
stofflichen Formen; er besitze die Fihigkeit oder Potenz, alle
stofflichen Formen in sich aufzunehmen. Darum, so sagt sie,
sei der Stoff unbestimmt, undeterminiert, aber bestimmbar.
Besitzt der Stoff eine substantielle Form, so ist er nicht mehr
ganz und gar unbestimmt, sondern zu dieser Form determiniert.
Verliert er dabei vielleicht die Fahigkeit oder Potenz fir die
ibrigen stofflichen Formen? Durchaus nicht. Besitzt er diese
substantielle Form notwendig? Durchaus nicht, denn er kann
sie wieder verlieren. Nichtsdestoweniger gibt es auch fiir alle
die soeben genannten Dinge eine doppelte Notwendigkeit.
Die eine besteht darin, dals ein Ding nicht eine Form, eine
Determinierung zugleich haben und nicht haben kann. Die
zweite Notwendigkeit besagt, dafs ein Ding nicht zugleich
mehr als eine Bestimmung besitzen konne. Der Stoff kann auf
einmal oder zugleich nicht mehr als eine substantielle Form
haben. Wihrend und unter dieser Notwendigkeit aber bleibt
seine Fihigkeit, eine andere Form aufzunehmen, die gegenwirtige
zu verlieren, vollkommen intakt. Die Determinierung bezieht
sich folglich entweder auf die Einschrinkung der Potentialitit,
oder auf die Begrenzung der Aktualitdit. Das potentielle oder
das aktuelle Sein kann determiniert werden. Das eine
wird determiniert durch eine Vollkommenheit, durch den Akt
oder die Form; das andere durch eine Unvollkommenheit, durch
die Potenz.

Was in der Ordnung des Seins der Fall ist, das trifft auch
in der Ordnung des Wirkens zu. Die Potenzen der Kreaturen
sind an und (fir sich blose Fahigkeiten oder Vermégen.



166 Die Neu-Thomisten.

Sie sind folglich an und fir sich ohne Form und darum
bestimmt, verschiedene Formen aufzunehmen. Sie sind an und
fir sich nicht determiniert, dafiir aber determinierbar, wie
alles, was sich in der Potenz zu einem anderen befindet. Illud
quod est tantum in potentia non agit, quia se habet indeter-
minate ad multa. Sed forma quae est terminans potentiam
materiae principium actionis dicitur. 1. Sent. d. 45. q. 1. a. 3.
— Intantum indiget aliquid moveri ab alio, inquantum est in
potentia ad plura. Summ. theol. 1. 2. q. 9. a. 1. — Nulla
potentia passiva potest in actum exire nisi completa per for-
mam activi. III. Sent. d. 14. ¢q. 1. a. 1. qu. 2. Daraus geht
hervor, und zwar zur Evidenz, dals die Vermigen oder Fihig-
keiten, wollen sie eine Thétigkeit hervorbringen, vorerst deter-
miniert werden miissen. Was determiniert diese Vermogen?
Alles, was iiberhaupt sich in der Potenz befindet, wird durch
einen Akt, eine Form determiniert. Die Fihigkeiten in ordine
operativo machen davon keine Ausnahme. Besitzt aber nun ein
Vermogen, eine Féihigkeit oder Potenz eine Determinierung, also
einen Akt, eine Form, so geht dabei allerdings die vollige
Unbestimmtheit verloren. Denn mit Bezug auf die Form, welche
das Vermogen gerade jetzt thatsichlich besitzt, ist es nicht mehr
in der Potenz. Dafiir aber befindet es sich noch in der Potenz
zu vielen andern Formen, durch die es bestimmt werden kann.
Uberdies ist es auch in der Potenz, diese gegenwirtige Form
zu verlieren und dafiir eine andere aufzunehmen. Folglich kann
in dieser Beziehung von einer Notwendigkeit gar nicht ge-
sprochen werden. Allerdings besteht auch fiir dieses Vermiogen
eine Notwendigkeit, und zwar die, dals es nicht zugleich
bestimmt und nicht bestimmt sein, also zugleich eine Form
haben und nicht haben kann. Die zweite Notwendigkeit liegt
darin, dals dieses Vermogen nicht auf einmal oder zugleich
zwei Determinierungen, also zwei Formen besitzen kann. Diese
beiden Notwendigkeiten sind durch die Denkgesetze bedingt.

-_— .y eo—F——————



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

