Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Des Kardinals P. PAzméany Physik
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762033

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Des Kardinals P. Pazmany Physik. 139

St. Thomas im Kommentar auslegt; ihm ist hier nur der Ge-
danke ausgesprochen, dafs in Gott keine Bewegung ist: ,sic
igitur quod aliquid omnino ecareat motu, potest dupliciter con-
tingere: uno modo, quia est perfectissimum: alio modo, quia est
propinquum imperfectissimo.

e

DES KARDINALS P. PAZMANY PHYSIK.
Von Dr. M. GLOSSNER.

0 ————

Der Dialektik des berithmten ungarischen Kardinals, iiber
welche wir im Jahrbuch Bd. X. S. 298 —303 referierten, ist in
verhaltnismifsig kurzer Frist die Physik oder Naturphilosophie
gefolgt. In einem ,allgemeinen Prolog® spricht sich der Pro-
tektor der thomistischen Gesellschaft in Budapest Bischof Steiner
iber Inhalt und Wert des Werkes mit Recht dahin aus, dafs
die darin enthaltenen Untersuchungen, die sich auf die allge-
meinen Bestimmungen des natiirlichen (beweglichen, resp. in-
folge einer inneren Bewegungstendenz sich entwickelnden) Seins
bezieben, auch fiir unsere Zeit ihre Bedeutung nicht verloren
haben. Aus einem zweiten Vorwort (dem des Herausgebers)
entnehmen wir, dafs das Werk in zwei Handschriften, einer Ur-
und Abschrift vorlag, sowie dals der gegenwartigen, in der
gleichen glinzenden Ausstattung wie die Dialektik erscheinenden
Ausgabe die Urschrift zu Grunde gelegt sei. Die der Hand-
schrift beigefiigten Randnoten gelangten, soweit sie einen abge-
schlossenen Sinn und nicht unvollstindige Notizen zur Gedachtnis-
hilfe fiir den miindlichen Vortrag enthalten, zum Abdrucke.
Dieselben sind grolstenteils aus Suarez’ metaphysischen Dispu-
tationen entnommen, die ein volles Jahr vor Ausarbeitung der
Schrift Pizménys in Salamanca, 1597, zum ersten Male im Drucke
erschienen. Im iibrigen nimmt Péazmany in der Naturphilosophie
dieselbe freie Stellung wie in der Dialektik fiir sich in An-
Spruch und uennt, wie der Herausgeber richtig bemerkt, nicht
blofs Thomas und die Thomisten, sondern auch die Nominalisten
wit Achtung. Bald widerlegt er mit den Thomisten die scoti-
stische Lehre von der besondern Korperform, bald bekampft er
- - mit den Scotisten die thomistische Lehre, dals die Materie
sich real von der Form unterscheide und dessenungeachtet keine
von der Existenz der Form verschiedene Existenz besitze, p. IX.



140 Des Kardinals P. Pizmany Physik.

Die in der vorliegenden ,Physik“ behandelten Probleme
sind dieselben, die Aristoteles in den acht Biichern de physico
auditu erdortert, und die auch heutzutage noch den hauptsich-
lichen Inhalt der Naturphilosophie ausmachen; denn diese ist
wohl von der Metaphysik zu unterscheiden, von der sie weder
einen Teil bildet, noch zu der sie sich als eine Art von ange-
wandter Metaphysik verhalt. Es sind die allgemeinen Natur-
begriffe, deren nahere Bestimmung keiner einzelnen naturwissen-
schaftlichen Disciplin zuféllt, die somit Sache der Philosophen ist
teils wegen ihrer Allgemeinheit, teiis wegen ihrer innigen Ver-
bindung mit metaphysischen Begriffen und Problemen; denn
wenn auch z. B. die Erorterung des Begriffs der Bewegung
nicht unmittelbar in das Gebeit der Metaphysik einschligt, so
erhilt doch dieser Begriff seine endgiiltige Beleuchtung und Be-
griindung, sein vollkommenes Verstindnis nur in den allgemeinen,
metaphysischen Bestimmungen des Seins und des Seienden, niiher
in der Erorterung des aktuellen und potenziellen Seins. Der
Naturphilosoph wird daher Metaphysiker sein miissen, obgleich
Naturphilosophie nicht Metaphysik ist. In dem angegebenen,
keineswegs aber in dem von Neueren, selbst von Anhiingern der
scholastischen Philosophie eingefiihrten Sinne einer metaphysi-
schen Kosmologie falst P. die Physik als Philosophie der Natur,
d. h. des beweglichen Seins auf. Als Vollender dieser Disciplin
bezeichnet er Aristoteles, von dem es p. 5 heilst: Naturali Phi-
losophiae Thales Milesius initium dedit, sed Aristoteles et ingenii
bonitate, et antiquorum opinionibus et inventis adjutus, ad per-
fectionem perduxit, qui sane peculiari providentia et consilio non
vulgari adjutus videtur, ut inter tot philosophorum errores, non
solum in rebus naturalibus, sed quod admirabilius est, in tanta
morum ac vitae corruptela, quanta apud gentes erat, etiam in
rebus ad mores spectantibus, fere semper veritatem attigit. Haupt-
gegenstand der Naturphilosophie ist das bewegliche Sein, sofern
es beweglich ist, und der natiirliche Korper, sofern er natiirlich
ist (p. 7). Daher fallt der Naturphilosophie nicht nur die Er-
orterung der Begriffe des Unendlichen, des Leeren u. s. w., son-
dern auch die Betrachtung der bewegenden Intelligenzen zu,
soweit dies zum vollkommenen Verstindnis der Bewegung not-
wendig ist, sowie der intellektiven Seele, quatenus est princi-
pium compositi et causa formalis. Unser Autor weils sonach
nichts von einer rationalen, nichts von einer metaphysischen Psy-
chologie und betrachtet die Psychologie als eine naturphilosophi-
sche Disciplin; nur die anima separata wiirde ihm als in die
Sphire des Metaphysikers einschlagend erscheinen.



Des Kardinals P. Pazmény Physik.

141

Die Naturphilosophie ist spekulative (theoretische) Wissen-
schaft, gewihrt aber den grolsten praktischen Nutzen ad cor-
porum sanitatem tuendam; denn aus ihr fliefst die Heilkunst.
Vor allem aber trdgt sie zur Erkenntnis Gottes und der reinen
Geister bei (p. 9 f.). — Die gesamte Naturphilosophie (Natur-
wissenschaft) umfalst alle Zustinde des natiirlichen Korpers, die
in den Biichern der Physik behandelte jedoch nur den natiir-
lichen Korper im allgemeinen. Da aber die Biicher de Coelo
die Himmelskorper, die ohne Stoff und Form (?) sind, zu ihrem
Gegenstande haben, so ist das Objekt der genannten acht Bicher
als das corpus generabile in communi zu bestimmen, d. h. ihren
Gegenstand bildet der aus Form und Materie zusammengesetzte,
dem Entstehen und Vergehen unterworfene Korper.

Nach einer Einleitung iiber das an sich und fiir uns Friihere,
wobei die Bemerkung gemacht wird, dafs die Naturphilosophie,
obgleich mit den Principien beginnend, doch eine experimentelle
Kenntnis des Zusammengesetzten voraussetze, geht der Verfasser
auf die Frage ein, ob es Principien der Naturdinge gebe. Be-
merkenswert ist das iiber die Ausdriicke Princip und Ursache
5. 25 Gesagte: ,,Divus Thomas principium ait esse, unde aliquid
procedit, qua definitione explicatur ratio principii, ut nullam . ..
dicit imperfectionem, nec ex parte ipsius nec ex parte ejus, quod
producitur.“ Die Katholiken, fihrt der Verf. fort, anerkennen,
dals der Vater in divinis Princip des Sohnes ohne jegliche Un-
vollkommenheit sei, und ebenso, dals der Sohn vom Vater sei
wie von einem Princip, obgleich sie es vermeiden, zu sagen, der
Sohn sei principiiert, weil darin eine Unvollkommenheit zu liegen
scheint ... Noch weniger kann gesagt werden, der Sohn
sei causatum; denn der Begriff des Princips ist weiter als der
der Ursache. Diese ist wesentlich von der Wirkung verschieden;
dagegen kann das Princip mit demjenigen, was vom Princip ist,
numerisch diesclbe Wesenheit haben, ut in divinis patet. — Diese
vorsichtige Redeweise mochten wir jenen modernen Dogmatikern
empfehlen, die sich nicht blofs leichten Gemiites iiber derartige
Unterscheidungen hinwegsetzen, sondern in der Anwendung des
Begriffs der Ursache auf das immanente Sein und Leben Gottes
einen gewaltigen spekulativen Fortschritt zu machen glauben.

Fiir die Existenz einer substanziellen Form sprechen nach
unserem Autor mit besonderer Deutlichkeit die Lebewesen: in
quibus mutua potentiarum harmonia et dependentia explicari non
Potest, nisi in aliqua radice unirentur (p. 31). Im Menschen
sind offenbar zwei substanzielle Bestandteile zur Wesenseinheit
verbunden, worauf die Abbhiingigkeit des Intellekts von den



142 Des Kardinals P. Pizmany Physik.

Sinnen und die Herrschaft der Seele iiber diese hinweisen (p. 34).
Von diesen Bestandteilen ist der eine das notwendige Substrat
alles natiirlichen Entstehens, denn aus nichts wird nichts, und
was substanziell vergeht, vergeht nicht in nichts. Moge daher
auch die Frage dahingestellt bleiben, ob ein Geschopf etwas
schaffen, aus nichts hervorbringen konne, so steht doch fest, dalfs
kein natiirliches Agens schaffe; jedes natiirliche Agens setzt
also ein Substrat voraus, worin es Formen erzeugt, nicht aus
nichts, sondern ex potentia subjecti. Subjekt der substanziellen
Veranderung ist die materia prima, der eine unvollstindige, von
der Form verschiedene substanzielle Natur zukommt, und die
ihre besondere unvollstindige Subsistenz besitzt (p. 41). Ist die
Materie nicht ohne eigene, wenn auch unvollstindige Subsistenz,
so hindert nichts, sie als Subjekt von Accidentien zu fassen, da-
her der Verf. den Satz aufstellt: subjectum accidentium non est
totum suppositum substantiale, sed accidentia materialia insunt
quantitati ut subjecto, haec vero materiae (p. 47).

Fragen wir nach dem Werte dieser Auffassung, so scheint
es mit der reinen Potenzialitit der Materie unvereinbar, dieser
eine besondere Subsistenz zuzuschreiben und sie als selbstindigen
Trager von Accidentien zu fassen; die reine Potenzialitit der
Materie aber ist die unerldfsliche Bedingung ihrer richtigen Be-
griffisbestimmung; denn nur ein potenzielles Sein kann mit der
Wesensform zu einem wesenhaft einheitlichen Sein und Wesen
sich verbinden.

Das Principsein der Privation wird néher mit den Worten
bestimmt: privatio non est principium formae, quae fit, sed mu-
tationis, per quam fit forma ipsa (p. 48). Die Privation ist jedoch
nicht ein Bestandteil der Verdnderung, wohl aber ita necessario
petitur ad essentiam mutationis, ut sine illa nec esse nec con-
cipi potest (p. 51). Wihrend also der Principien im Sein zwei
— Materie und Form — sind, erhalten wir als Principien jeder
positiven natiirlichen Verionderung drei: Materie, Form und Pri-
vation: jeder Veridnderung, denn das Entstehen als solches
setzt nicht wesentlich Privation voraus; wiirde nimlich im Augen-
blick der Erschaffung der Materie die Form sofort aus der Po-
tenz der Materie hervorgerufen, so wire damit der Fall eines
Entstehens ohne Veranderung gegeben (p. 54). Das Schaffen
aber setzt nicht Privation, sondern Negation voraus, namlich als
terminus ad quem den zu schaffenden Gegenstand und seine
Negation als terminus a quo (p. 5Y). — Ausfiihrlich wird die
Natur der mat. prima erortert in der zweiten Quistion der
zweiten Disputation. Die Theorie des Vf.s ist in folgenden Sitzen



Des Kardinals P. Pizminy Physik. 143

enthalten: 1. die Entitit der ersten Materie ist nicht nur reell,
sondern essentiell von der Entitit der Form verschieden; 2. diese
von der Form verschiedene Entitit ist eine gewisse partielle und
unvollstindige (incompleta) Substanz, ihrer Natur nach zur Zu-
sammensetzung einer vollstindigen Substanz hingeordnet; 3. die
Materie hat nicht blofs ihre eigene von der Entitdt der Form
verschiedene Enptitat, sondern auch ihre eigene, von der Existenz
der Form verschiedene Existenz. In diesem dritten Punkt ist
sich der Vf. seines Widerspruchs gegen Thomas und die Tho-
misten bewulst, wiewohl er keineswegs die gegen die Thomisten
vorgebrachten Argamente der ,Jiingeren® billigt (p. 75). Da-
gegen glaubt er die Thomisten mittels des ihrem Princip ent-
gegengesetzten Princips: dals Wesenheit und Dasein nicht reell
verschieden seien, widerlegen zu konnen (p. 77). 4. Die erste
Materie ist an sich reine Potenz: ita ut nec sit actus nec com-
ponatur essentialiter ex actu. Gerade hieraus aber war zu
schlielsen, dals der Materie ein Dasein pur in Verbindung mit
der Form zukommen konne, dafs also das Dasein dem aus Ma-
terie und Form zusammengesetzten Wesen erteilt werde. In
die aristotelisch-thomistische Naturauffassung und durch die Riick-
wirkung auf metaphysische Bestimmungen in die peripatetisch-
scholastische Philosophie iiberhaupt ist durch diese Differenz eine
bedeutungsvolle Bresche gelegt worden. — Nur physisch be-
trachtet ist nach unserm Autor, der sich an Suarez anschlielst,
die Materie reine Potenz, nicht metaphysisch, ,es sei denn, man
rede von einer reinen Potenz im metaphysischen Sinne ratione
aliqua generica® (p. 80 n. 3). Demgemils wird die Frage, ob
die Materie ohne jegliche Form existieren konne, dahin beant-
wortet, dafs dies natiirlicher Weise allerdings nicht stattfinden
konne, durch gottliche Macht aber konne die Materie ohne jeg-
liche substanzielle, und mit Ausnahme des Wo und Wann auch
ohne jede accidentelle Form existieren (p. 88). Es sei nicht
richtig, dafs die Materie durch die Quantitdt individuiert werde
und ohne sie nicht existieren konne; denn jegliches Ding sei
durch sich selbst ein Dieses der Zahl nach und individuell (p. 90).
— Kine weitere Konsequenz des Stoffbegriffs unseres Autors ist
der Satz, dalfs die Materie unmittelbares Subjekt einiger Acci-
dentien sei, dafs insbesondere die Quantitit unmittelbar in der
Materie und nicht, wie die Thomisten lehren, im Zusammen-
gesetzten ihr Subjekt habe (p. 104). Doch selbst unter diesen
ndhmen einige an, die Absicht des hl. Thomas gehe nicht dahin,
dafs die Quantitit teilweise auch der Form inbhariere, sondern
dafs die Quantitit so der Materie zukomme, ut haec prius sit



144 Des Kardinals P. P4zméany Physik.

determinata et actuata forma substantiali, ideoque formam sub-
stantialem primo recipi in materia . . . eo quod materia neces-
sario debeat informari forma substantiali ad hoe, ut recipiat for-
mam accidentalem, quod verissimum est. Nam forma substantialis
revera necessaria est ad conservationem materiae et quantitatis
(p. 107). Dagegen ist jedoch, wie uns scheint, zu erinnern, dals
die aktuierte Materie eben nichts anderes als das compositum
ist. Man sieht, wie die verdnderte Auffassung der Materie alle
weiteren Bestimmungen ins Schwanken bringt. — Den Ausgangs-
punkt der Beweisfilhrung fiir die Existenz der substanziellen
Form nimmt der Vf. (wie schon aus dem Obigen erhellt) vom
Menschen und argumentiert: et de fide et lumine naturali certum
est, dari in homine praeter materiam etiam formam substantia-
lem, quae componit cum materia unam essentiam, die Materie
im Menschen und in den iibrigen korperlichen Wesen aber sei
eine und dieselbe, eine substantia incompleta et imperfecta, die
eines aktuierenden Princips, eben der substanziellen Form be-
diirfe (p. 131). Im weiteren spricht sich P. gegen die beson-
dere forma corporeitatis des Scotus aus und bedient sich des
logisch-begrifflichen Arguments: Si homo v. g. constituitur per
aliquam formam distinctam ab anima rationali: ergo corpus non
erit genus mnec poterit praedicari in quod de homine (p. 145.
148). In dem Satze: homo componitur ex anima et corpore be-
deute also das corpus den Stoff, der an sich ein substanzieller,
inkompleter Korper sei, wie er inkomplete Substanz ist und
durch Hinzukommen der Form kompleter Korper wird (p. 150).
Zur Erklirung der forma cadaverica bedient sich P. einer occa-
sionalistischen Wendung, Gott fiihre dieselbe ein wie eine causa
particularis supplens communem effectum. Auf die Schwierigkeit,
wie der Mensch, dessen substanzielle Form geistig sei, Korper
sein konne, lautet die Antwort: anima licet spiritualis est, facit
corpus completum, quod nihil aliud est, quam compositum phy-
sicum, cui debetur quantitas saltem ratione unius partis, scilicet
materiae (p. 152 f)).

Im allgemeinen wird von der Kinheit der Form gelehrt,
naturaliter konne in einer Materie nur eine substanzielle Form
sein (p. 153), dagegen sei eine Mehrheit der Formen durch
gottliche Macht maglich (p. 160 ff.). Kine Konsequenz des neuen
Begriffs der Materie ist auch die Annahme, dafs diese ihre Zu-
stinde bewirken konne: non apparet, cur non possit (mat.) suas
passiones efficere, wiewohl das Gegenteil das Wahrscheinliche sei.

Von der Privation wird mit Cajetan u. s. w. gelehrt, ob-
wohl sie formell gesprochen kein ens (reale) sei, so sei sie doch



Des Kardinals P. Pizmany Physik. 145

auch kein ens rationis; denn sie ist in den Dingen vor jeder
Operation des Intellekts (p. 167). Gegeniiber der Ansicht des
Kommentators der Summa cont. gent. (Ferrariensis) und des
Bannez: res corporeas ex se nullas habere partes, sed a quan-
titate recipere, behauptet P., dals der natiirliche Kérper an sich
aus substanziellen Teilen bestehe, die sich zu einer Substanz in-
tegrieren; durch die Quantitit aber sei die Substanz sowohl in
ordine ad se als auch ad locum ausgedehnt (p. 173). —

Auch in der Frage nach dem Form und Materie vereini-
genden Bande entfernt sich P. von den Thomisten, die ein
solches nicht annehmen, und lehrt mit Suarez: necesse est, ut
uniantur inter se unione ex natura rei distincta ab utraque
(p. 178). Richtig erklire Suarez dieses Band als einen realen
Modus, wiewohl sich derselbe in den hierfir vorgebrachten
Griinden tédusche (p. 185). Das Ganze sei demnach etwas aulser
den Teilen, indem es die unio, die kein Teil ist, einschliefse
(p. 197).

Auf den Begriff der Natur eingehend unterscheidet P. die
verschiedenen Bedeutungen des Wortes, das bald den Inbegriff
aller geschaffenen Dinge, bald alle Naturwesen, sofern sie aus
eingebornen Trieben wirken, bald das Wesen der Sache bedeute.
Die Hauptbedeutung des Wortes sei: Wesenheit eines substan-
ziellen Dinges und seiner Teile (p. 200). Was die Definition
des Aristoteles betreffe, so schliel[se die Wesenheit der Natur
als solcher nicht das Verhalten zu Bewegung und Ruhe ein,
und werde dadurch nicht innerlich konstituiert, sondern es sei
dies eine Folge der Wesenheit. Die Definition des Aristoteles
sel demnach eine deskriptive, von der Wirkung hergenommene.
Zum Begriff der Natur im naturphilosophischen Sinne geniige
aber nicht, dafs etwas auf anderes wirke, vielmehr ist erforder-
lich, dafls es sich als Princip physischer und materieller Bewe-
gung zu demjenigen verhalte, worin sie ist. Princip sei hier
disjunktiv genommen und konne sowohl ein aktives als passives
Princip bedeuten.

Wie Natur in verschiedenen Bedeutungen gebraucht wird,
80 auch ,natiirlich. Um die Bewegung als natiirlich be-
greifen zu konnen, wird nicht erfordert, dals sie von einem
Inneren aktiven Princip ausgehe, es geniigt aber auch nicht ein
passives Princip, nisi in principio passivo sit innata inclinatio ad
eum motum (p. 214).

In dem Abschnitte von den Ursachen wird nach einem
allen Arten derselben gemeinsamen Merkmale gefragt. Dabei
kommt P. auf den Unterschied von Princip und Ursache zuriick

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 10



146 Des Kardinals P. P4zméany Physik.

und wiederholt, dafs, da die Ursache wesentlich von der Wir-
kung verschieden ist, in der Trinitit der Vater nicht Ursache
sei, da er dem Sohne numerisch dasselbe Sein mitteile (p. 220).
Das gesuchte allgemeine Merkmal aber bestehe darin, ut causa
dicatur esse id, quod alteri communicat esse seu entitatem. Arten
der Ursache aber seien die bekannten vier: c. finalis, c. efficiens,
c. formalis, c. materialis: Die Idee bildet keine besondere Art
von Ursache. Es gebe aber keine andere Idee als das erkannte
Objekt, nach dessen Vorbild etwas geschieht (wie Scotus, Du-
randus und die Nominalisten mit Recht annihmen), die ratio
ideae komme also nur der objektiven Idee zu (p. 230). Ihre
Ursachlichkeit reduziere sich teils auf die der Formal- teils auf
die der wirkenden Ursache (p. 234). S

In der vierten Quéstion der zweiten Disputation wird die
Frage erortert, ob etwas sich selbst verursachen konne.
Die Antwort lautet negativ: nam id quod producit, debet esse
in rerum natura . . . ergo nisi idem simul sit et non sit, non
poterit se ipsum producere. Die Annahme einer Selbsthervor-
bringung bebt sonach das Widerspruchsprincip auf. Wer diese
Aufhebung nicht will, kann daher auch jene Annahme nicht wollen.
Konsequent ist nur, wer, wie Hegel, beides zugleich behauptet.
Bemerkenswert ist auch der Satz: Si quando aliquid dicitur esse
propter se, non intelligitur positive sed negative et solum in-
dicatur, rem non ordinari in alium finem, qua ratione Deus di-
citur esse a se, non quod se ipsum producat sed quia a nullo
producltur Uberha.upt hat wohl kein ilterer Theologe die Aseitit
im positiven Sinne verstanden, und es ist eine sonst unerhorte
Neuerung, wenn in jiingster AeIt eine derartige Auffassung in
die katholische Theologie einzufihren versucht wurde.

Die aristotelische Definition der wirkenden Ursache: unde
primum principium mutationis aut quietis wird durch die Worte
erklirt: c. efficientem esse principium productloms rei aut status
i. e. conservationis, dieselbe bediirfe aber einer ndheren Aus-
iuhrung dessen, worin die ratio principii, die allein der c. effi-
ciens zukomme bestehe (p. 253). Die Erklirung derjenigen
geniige nicht, die sagen, die c. efficiens verursache extrinsece
se habens per veram et realem actionem, da sie hiermit zwar
von der c. finalis, nicht aber von der Matermlur%ache unter-
schieden werde (?) P. will deshalb die Bestimmung beigefiigt
wissen: communicans effectui per actionem realem distinctum
esse a se, ita ut non petat ex natura sua, ut talis causa est,
dare effectui esse conjunctum et unitum sibi (p. 254 f.). Be-
ziiglich der actio im allgemeinen lehrt P.: 1. sie unterscheide



Des Kardinals P, Pazmény Physik. 147

sich vom wirkenden Princip real; 2. sie unterscheide sich vom
Terminus, jedoch 3. von diesem nicht immer real, sondern zu-
weilen (aliqua actio) per solum intellectum. Doch ist der Ter-
minus nicht Triager der actio, sondern diese verhilt sich wie ein
Weg zu ihm; die actio wird getragen vom Subjekt, das den
durch sie hervorgebrachten Terminus aufnimmt (p. 272). Was
die Schopfung betrifft (die schon von Aristoteles gelehrt wurde
[p. 274]), so tritt P. der Ansicht entgegen, dafs die aktive
Schoptfung die volitio Dei et intellectio selbst sei; die Schopfung
impliziere eine Beziehung des Schopfers zum Geschopfe, bestehe
aber nicht formell in dieser Beziehung, sondern sei unam et
realem actionem, non in Deo ipso existentem, sed transeuntem,
real vom Sein des durch sie hervorgebrachten Terminus unter-
schieden (p. 276 f.). Von der der actio korrelaten passio lehrt
P., sie sei weder die Verbindung des Substrats mit der Form,
noch die Kausalitit derselben in formam, poch das Aufnehmen
der Form seitens des Substrats, sondern: ipsa realitas actionis
ut est in subjecto, sicut illa eadem realitas seu fieri termini ut
est ab agente dicitur actio, daher actio und passio nicht zwei
verschiedene oberste Genera konstituieren (p. 286).

P. verteidigt die Wirkungsfahigkeit der Geschépfe, die jedoch
die gottliche Mitwirkung erfordere. Mit Molina aber nimmt er
an, causam universalem et particularem eadem numero actione
concurrere ad effectum.

Eine Fernwirkung finde nur dann statt, si medium capax
sit effectus alicujus quem agens producit (p. 299). Unter dieser
Voraussetzug vermoge ein Agens unmittelbar in die Ferne zu
wirken (so alles, was in instanti nicht successiv wirkt, wie z. B.
die Sonne alle Teile der Luft, die nahen wie die fernen, zugleich
und unmittelbar beleuchte [p. 300]), und konne Wirkungen her-
vorbringen, die von denjenigen in medio verschieden sind,

Die Frage, ob eine Substanz eine andere Substanz unmit-
telbar oder, wie die Thomisten annehmen, mittelbar (per acci-
dentia, quae virtute substantiae producunt substantiam) hervor-
bringe, beantwortet P. im Sinne des Scotus, Occam und Mayronis,
dafs die Substanz unmittelbar als c. principalis et proxima kon-
kurrieren miisse, doch seien die Accidentien Instrumente der
Substanzen ad producendas formas substantiales (p. 323). Fir
die Erzeugung der substanziellen Formen in der vollkommenen
(chemischen) Mischung beruft sich P. occasionalistisch auf un-
mittelbare gottliche Einwirkung — a Deo tale mixtum producitur
(p. 327). Auch die Ansicht erscheint ihm probabel, dals die
Pflanzenformen von Gott aus dem Samen hervorgebracht werden.

10*



148 Des Kardinals P. Pazminy Physnk

Auf die Frage, ob mehrere wirkende Totalursachen derselben
Ordnung numerisch dieselbe Wirkung hervorbringen konnen,
wird geantwortet: naturaliter fieri non potest, sed supernaturaliter.

Zufillig ist eine nicht intendierte Wirkung; daher sind
freie Wirkungen nicht zufillig; denn soll etwas frei erfolgen,
so mufs es entweder selbst Ziel oder Folge eines gewollten
Zieles sein (p. 347). Mit Riicksicht auf Gott, die universellste
Ursache, gibt es keinen Zufall. Monstrose Bildungen sind nicht
im elgenthchen Sinne zuhlhg, sie sind Wirkungen entweder
iiberschiissiger Kraft, oder sei es der Uberfiille sei es des Man-
gels an btoff oder der ineptitudo loci, in quo fetus formatur, ferner
atmosphérischer Einflisse, endlich der Macht der Imagination
(p. 350). — Auf die ausfithrliche Eriorterung der c. efficiens folgt
die der ibrigen Ursachen. Hier wird wiederholt, dafs der all-
gemeine Begriff der actio auch aunf die Formal- und Material-
ursache Anwendung finde (p. 353). Die Materie ist nach P.
Ursache der korruptibeln Form sowohl der substanziellen als der
accidentellen, und diese Kausalitidt sei eine wahre actio, die je-
doch wesentlich die Verbindung der Wirkung mit der (Material-)
Ursache erfordere, wodurch sie sich von der actio der ec. effi-
ciens unterscheide. Die Form dagegen sei fiir die erste Materie
nicht causa, sondern conditio sine qua non. Im Verhiltnis zum
Ganzen (dem compositum) sei die Kausalitit der Formal- und
Materialursache real dieselbe, wenn auch formal verschieden und
zwar nichts anderes, als die unio beider (p. 359). Die Final-
ursache hat die objektive (d. h. im Gedanken gegebene) Existenz
des Ziels nicht zur Bedingung, sondern zur notwendigen Er-
ginzung ihrer aktualen Funktion als solcher, ebenso wie die
reale Existenz der iibrigen Ursachen dieselben zur aktualen Ver-
ursachung kompliert (p- 371). Formell besteht die Kausalitit
des Zweckes darin, dafs er die Wirkursache bewegt, ut ipsius
gratia operetur, seu ut sit id, cujus gratia aliquid fit: eine meta-
phorische, nicht reale Kausalitit, da der Zweck per apprehensam
bonitatem bewegt.

Von den Ursachen geht P. auf die Besprechung der Quan-
titit, der Zeit, des Ortes und der Bewegung iiber. Was die
Quantitit betrifft, so verwirft er sowohl die Ansicht der Nomi-
nalisten, dals alles Ausgedehnte (z. B. die Farbe) seine eigene
Quantitit besitze, als auch die dem Suarez zugeschriebene Mei-
nung, dals aulser der von der Substanz verschiedenen Quantitit
jegliches Ding seine eigene Ausdehnung habe, und lehrt, dals
die Dinge eben durch die von der Substanz verschiedene Quan-
titit ausgedehnt seien (p. 383 f.). Die Quantitit aber resulticre



Des Kardinals P. Pazmany Physik. 149

(wie wir bereits frilher vernahmen) unmittelbar und allein aus der
Materie. In der kontinuierlichen Quantitdt, so lehrt P. weiter,
sind real unterschiedene Teile, unterschieden nicht blofs der
Potenz nach, sondern actu (p. 392). Wenn Aristoteles und an-
dere sagen, die Teile seien im Kontinuum nicht actu, sondern
potentia, so sei ihre Meinung nur die, dals kein Teil ein an sich
einheitliches und von jedem anderen geschiedenes (ranzes sei
(p. 395). P. hilt es deshalb fiir sehr wahrscheinlich, dafs in
jedem Korper alle Arten von Gestalten actu vorhanden seien (!)
(p- 396). Ferner bestehe das Kontinuum nicht aus Unteilbarem,
die Linie nicht aus Punkten u. s. w., sondern aus Teilbarem,
die Linie aus Linien u. s. w. (p. 399).

Uber das Verhiltnis des gottlichen Wissens zur unendlichen
Teilbarkeit des Kontinuums begegnen wir der bemerkenswerten
Aufserung: quoniam continuum divisibile est in infinitum, nec
Deus videt aliquem certum numerum partium, in quas solas se-
paratim existentes continuum dividi possit, sed videt semper in
plures et plures posse dividi (p. 403). Bemerkenswert nennen
wir diese Aufserung, sofern noch in unseren Tagen der Schluls
aus der Unendlichkeit des gottlichen Wissens auf die Existenz
einer actu unendlichen Vielheit erneuert wurde.

Weitere Aufstellungen beziglich des Kontinuierlichen sind:
obgleich die Anzahl der gleichen Teile eines Kontinuums eine
endliche ist, so ist doch die Anzahl ungleicher und proportio-
naler Teile eine nicht nur der Potenz nach, sondern actu unend-
liche. Unendlich der Potenz nach ist nur die Teilung in solche
Teile, die actu getrennt (als in sich abgeschlossene Ganze) exi-
stieren wiirden (p. 409). Beziiglich der Grenzen des Konti-
nuums lehrt P. die Realitit der begrenzenden (wie auch der die
Teile eines Kontinuums verbindenden) Punkte, Linien, Flichen,
Sie verhalten sich jedoch als selbst durch gottliche Macht nicht
trennbare Modi des Kontinuums (p. 418).

Real verschieden von der Quantitat ist die ihr inhédrierende
ortliche Ausdehnung, die eine besondere Species der Quantitit
bilde (p. 424 f). — Die Durchdringung zweier quantitativer
Kﬁrper ist natiirlicherweise unmoglich, wohl aber, wie die wun-
derbare Geburt und das Verhalten des Auferstehungsleibes des
Erlosers zeigen, moglich durch gottliche Macht (p. 427 £). Die
Undurchdringlichkeit ist eben nichts anderes als die ortliche Aus-
dehnung (p. 429). Die Gestalt (figura) habe zwar Aristoteles
als eine besondere Art der Qualitit bezeichnet, doch sei sie nur
Terminus der Quantitit und iInvolviere oft das ,,Wo“.

Wiederholt bemerkt unser Autor, indem er die Frage nach



150 Des Kardinals P. Pazmany Physik.

der Moglichkeit einer actu unendlichen Vielheit oder Grifse auf-
wirft, male quosdam colligere infinitam multitudinem aut magni-
tudinem ex eo quod Deus cognoscat infinita; Gott erkenne, lasse
sich sagen, nicht actu, sondern potentia Unendliches. Richtig
bemerke Valentia, das ,actu* in dem Satze: Gott erkenne actu
Unendliches, sei auf die Erkenntnis, nicht auf das Objekt zu
beziehen, und der Sinn sei, Gott erkenne actu und zumal eine
synkategorematisch unendliche Vielheit. — Aus anderweitigen
Griinden behauptet P. gleichwohl die Moglichkeit und Wirklich-
keit einer unendlichen Vielheit, was nach dem friiher Referierten
allerdings aus seiner Ansicht vom Kontinuum folgt. — Doch
gebe es naturaliter keine unendliche Grofse, Gott aber konne
eine solche schaffen.

Auf die Erorterung der Zeit iibergehend, wird zunichst
die Dauer bestimmt als Existenz eines Dinges in spatio temporis;
sie sel teils eine innere, wodurch sie mefsbar ist, teils eine aufsere,
d. 1. das Mals, durch das wir die Groifse der inneren Dauer
messen. Die Dauer des Geschaffenen sei wenigstens begrifflich
von seiner Wesenheit und Existenz unterschieden (p. 450).

Die Zeit wird definiert als duratio successiva partium motus
secundum prius et posterius (p. 459); sie ist ins Unendliche teil-
bar, bildet ein continuum secundum successionem. Von der Be-
wegung unterscheidet sie sich real ut modus a re (p. 460 f.);
sie ist etwas Reales und existiert real nicht blols in den Augen-
blicken (instantia), sondern auch in den teilbaren zwischen den
Augenblicken liegenden Teilen, in jenen nur in inadiquater W eise.
Bestimmte Teile der Zeit sind unter sich durch die ,Jetzt”, d. h.
die unteilbaren Auvgenblicke verkniipft (p. 467). Da jede Be-
wegung durch ihre eigene innere Dauer melsbar ist, so gilt:
quot sunt motus diversi, tot etiam tempora diversa. Wenn Thomas
und der Kommentator der philosophischen Summe mit Berufung
auf Aristoteles nur der lokalen Bewegung des ersten Beweg-
lichen oder der Sonne eine innere Zeit zuschreiben, so lialst P,
diese Autoritit nicht gelten; Aristoteles behauptete nur die spe-
cifische Einheit der Zeit; denn wie die Siebenzahl von sieben
Hinden und sieben Pferden specifisch dieselbe und doch beide
numerisch verschieden sind, so verhalte es sich auch beziiglich
der Zeit (p. 471). Alles aulser Gott, auch die reinen Geister,
werde durch die Zeit gemessen (p. 472). — Das zeitliche Ent-
stehen betreffend, so beginnen die substanziellen Formen der
lebenden Wesen per primum sul esse, und so oft eine substan-
zielle Form im Stoff per primum suum esse hervorgebracht
werde, miisse die ihr vorangehende, mit ihr unvereinbare (Form)



Des Kardinals P. Pizmany Physik. - 151

aufhoren per primum non esse — naturaliter loquendo, licet mi-
raculose secus fieri possit (p. 475). Der erste Augenblick des
Seins der hervorgebrachten Form ist der erste Augenblick des
Nichtseins der auszuschliefsenden Form. Die Ansicht des Pere-
rius, die substanzielle Form miisse mit ihrem letzten Sein, nicht
aber mit ihrem ersten Nichtsein aufhoren, sei also zu verwerfen
(L e.). Dazu, dafls etwas in der Zeit anfange oder aufhore, sei
nicht nétig, dals ein Teil nach dem andern (anfange oder) auf-
hore (p. 477).

Indem wir die weiteren Erdrterungen iiber das Anfangen
und Aufhoren des successiv Entstehenden, iiber die intensio der
Form, der Qualitdt iibergehen, wenden wir uns den Bestimmungen
iiber den Ort und das Leere zu (p. 486 ff.). Aristoteles handle
nur vom Orte der Korper, nicht auch dem der geistigen Dinge.
Angefiihrt als Annahme nicht weniger unter den Alten wird die
Ansicht, der Ort sei ein vom Korper eingenommener realer un-
beweglicher, oder (nach andern) ein irrealer, imagindrer Raum.
P. verwirft diese Ansicht als Dichtung ohne jegliche Wahrschein-
lichkeit; ein solcher Raum miifste Substanz oder Accidens, konne
aber in der That keines von beiden sein. Mit Recht lehre
Thomas, aufserhalb des Himmels finde sich keine einen Korper
aufnehmen konnende Potenz oder Kapacitiat, sondern im Korper
sei die Potenz eo perveniendi, ubi scilicet nihil est (p. 488).
Auch die Ansicht sei nicht haltbar, der Ort falle mit dem inneren
Ubi (das P. zugibt) eines Dinges zusammen. Vielmehr sei der
Ort mit Aristoteles als die unmittelbare Oberfliche des enthal-
tenden Korpers zu bestimmen (p. 490); und zwar miisse diese
Oberfliche unbeweglich sein: eine Unbeweglichkeit, die jedoch
verschieden erkliart werde. Minder wahrscheinlich sei, dals die-
selbe durch die gleichbleibende Entfernung von den Polen und
dem Centrum der Welt bestimmt werde. P. selbst glaubt, sie
bestehe darin, dals mit der Bewegung des Locierten nicht auch
der Ort iibertragen werde, sondern neccessario, quando res locata
movetur, rumpit locum, ita ut ille non remaneat amplius (p. 492).
— Das ortliche Sein (Sein am Orte) schlielse zwar eine dulsere
Denomination ein, gleichwohl werde ein Ding formell ortlich
gegenwiirtig durch ein dem Locierten (locato) inneres Accidens.
Im Anschlufs an Suarez lehrt daher P., dafls die ortliche Gegen-
wart etwas Absolutes, die Substanz innerlich Affizierendes be-
sage. Dieses innere Ubi sei eine Art von Teilnahme an der
gottlichen Unermefslichkeit (p. 499). Das Ubi ist nicht selbst
d(fr Ort und verhilt sich zu diesem nicht als sein Konkretum,
Wie etwa das Weifse das Konkretum des Weilsseins (albedo) ist.



152 Des Kardinals P. Pazmany Physik.

Alles was ist, habe ein Ubi, obgleich es nicht notwendig sei,
dals alle wirklichen Dinge an einem physischen Orte seien (p. 500).
— Auch die Gegenwart eines Geistwesens sei zusammengesetzt
ex partibus juxta proportionem partium loci (p. 503). Ein Geist-
wesen, das keinem Korper gegenwiirtig sei, non est in ullo loco,
obgleich es sein inneres Ubi habe (p. 504). — Wir brauchen
kaum zu bemerken, dafs diese suarezische Theorie vom inneren
Ubi sowie von der Weise reiner Geister, Korpern ortlich gegen-
wartig zu sein, von der thomistischen, derzufolge ein Geist nur
durch sein Wirken ein Verhiltnis zum Orte hat, abweicht.
Vom Leeren nimmt P. an, dals es thatsiachlich ein solches
in der Natur nicht gebe, divina virtute aber geben kénne
(p- 906 f.). — Als Sinn der aristotelischen Definition der Be-
wegung wird angegeben: motum esse formam entis quod est
in potentia ad aliam formam. Die Bewegung sei keine voll-
kommene Wirklichkeit, welche die Potenzialitit des Subjekts
ausfille, sondern eine unvollkommene, mittels deren das Subjekt
die Potenzialitit durch eine wahre vollkommene Wirklichkeit zu
verlieren strebe (p. 511). Sie ist der Weg, auf welchem das
Subjekt die Form, fiir die es empfinglich ist, erwirbt. Die De-
finition des Aristoteles komme allen positiven Verdnderungen zu;
der Unterschied aber zwischen Bewegung im engeren Sinne und
positiver Veridnderung bestehe darin, dals die Bewegung suc-
cessiv, die positive Verinderung instantan sei (p. 514). Dagegen
seien die privativen Veridnderungen in jener Definition nicht ein-
geschlossen (p. 513). Jede Bewegung und auf das Sein ge-
richtete physische Verdnderung sei formell eine actio oder ein
Weg zum Terminus; denn alles, was bewegt, sei eine c. efficiens
(wiewohl nicht alles, was bewirkt, auch bewege, wie Gott
schaffend zwar bewirkt, aber nicht bewegt) (p. 517). — Un-
geachtet des angegebenen Unterschiedes von motus und mutatio
wird die Frage aufgeworfen, ob die Kontinuation und Succes-
sivitit der Bewegung wesentlich sei, und geantwortet: succes-
sionem non esse de essentia motus; denn die Bewegung sei
wesentlich actio, dieser aber sei Succession nicht weseuntlich. Die
Succession werde durch die successive Dauer in die actio und
die Bewegung hineingetragen: actio per durationem successivam
seu per tempus formaliter habet, ut una pars post aliam sequatur,
ac proinde ne omnes simul incipiant esse, sicut substantia per
quantitatem habet, ut una ejus pars sit extra aliam (p. 525).
Beziiglich der aristotelischen Lehre, dais es eine Bewegung
nur zur Qualitit, Quantitit und dem Ubi gebe, erklart P.: mu-
tationem per se dari ad omnem formam cujusvis praedicamenti,



Des Kardinals P. Pizmédny Physik.” 153

quae acquiri potest propria actione et distinguitur ex natura rei
a subjecto; Bewegung aber habe zum Terminus weder eine actio
noch eine passio, noch eine Relation, Lage oder Habitus (im
Sinne der aristotelischen Kategorie). Zur Substanz fithrt an sich
keine successive Bewegung, sondern nur per accidens, sofern sie
durch die Quantitit ausgedehnt wird (p. 531); die successive
Bewegung fiihrt nur zur Quantitit, Qualitat und zum Ubi (p. 532).

Das Unteilbare, wie der Punkt im Kontinuum, wird nur per
accidens bewegt, gleichwohl nimmt es die Bewegung in sich als
Subjekt auf (p. 534). Da der Punkt von der Linie nicht ge-
trennt werden kann, so kann er auch nicht fiir sich bewegt
werden. — Wenn die Quantitit ohne ortliche Ausdehnung oder
die Substanz im Unteilbaren existieren, konnen sie successiv
ortlich bewegt werden (gegen Aristoteles), p. 535. Materielle
quantitative Dinge, im Unteilbaren existierend, und solche, die
ohne ortliche Extension sind, k6nnen von keiner natiirlichen Ur-
sache in Bewegung gesetzt werden, oder Terminus einer Alte-
ration und eines Entstehens (generatio) sein (der zweite Teil
dieser These nach Suarez), p. 537.

Die Einteilung (Unterscheidung) der Bewegungen ist nicht
vom Bewegenden, nicht vom Bewegten, nicht von der Zeit und
nicht vom terminus a quo, sondern vom terminus ad quem zu
entnehmen. Successive und permanente, natirliche und gewalt-
same, schnelle und langsame Autwirts- und Abwartsbewegung
bilden keine wesentlichen Unterschiede. So oft der durch Be-
wegung hervorgebrachte Terminus specifisch oder generisch ver-
schieden ist, so oft ist es auch die Bewegung. -— Zur numeri-
schen Einheit der Bewegung wird die Einheit des terminus ad
quem, die des Agens, der Zeit, des Subjekts und die Kontinuitat
der auf einander folgenden Teile erfordert (p. 538 ff.). Zwischen
kontrir entgegengesetzten lokalen Bewegungen tritt nicht, wie
Aristoteles meint, notwendig Ruhe ein, sondern nur zuweilen
ratione resistentiae et virtutis activae mobilis (p. 947). — Die
von Aristoteles fiir den Satz: omne quod movetur, ab alio mo-
vetur vorgebrachten Griinde findet P. nicht konkludent (p. 553),
In der Sache selbst aber liege, meint er, keine Schwierigkeit.
Es konne geschehen, dafs ein Agens etwas in sich selbst her-
vorbringt, dann seien agens und patiens dasselbe. In materiellen
Bewegungen unterscheide sich der bewegende Teil fast immer
vom bewegten (p. 554) u. s. w.

Dals etwas durch gottliche Allmacht von Ewigkeit gewesen
sel, halten einige fiir moglich, da sich kein Widerspruch nach-
weisen lasse, auch bliebe der ,Unterschied“ von Erschaffung



154 Des Kardinals P. Pazméiny Physik.

und Erbaltung bestehen, indem dieselbe Aktion, sofern sie pro-
ductio ex nullo subjecto praeexistente sei, als Schopfung, und
sofern sie das Hervorgebrachte im Sein bewahre, als Erhaltung
begriffen werden konne. Uberdies sei die zeitliche Schoptung
Glaubensartikel, also nicht Gegenstand der Beweisfiithrung (p. 560).
P. eigene Ansicht geht dahin, dals nicht nur nichts Successives,
sondern auch nichts Dauerndes (gegen Suarez) von Ewigkeit
hervorgebracht sein konne.

Speciell von der ortlichen Bewegung handelt die letzte
(fiinfte) Disputation. In Ubereinstimmung mit seiner Theorie
vom inneren Ubi lehrt P., dafs durch die lokale Bewegung etwas
dem Bewegten Inneres hervorgebracht werde, namlich das Ubi.
Dieses Ubi entstehe nicht infolge der Bewegung, sondern cum
sit ipse motus localis (p. 572), dasselbe ist ein successives und
nicht plura ubi permanentia (p. 573). Die ortliche Bewegung
konne keine augenblickliche, in instanti sein; nicht von Natur,
aber durch gottliche Macht konne es auch im Leeren eine ort-
liche Bewegung geben (p. 577); denn die Schnelligkeit oder
Langsamkeit komme nicht von Unterbrechungen der Kontinuitit
der Bewegung (p. 582). Natiirlicherweise sei es nicht moglich,
dals derselbe Korper gleichzeitig verschiedene, sel es entgegen-
gesetzte oder disparate Bewegungen habe (p. 586). Wenn mehr-
fache Krifte auf einen Korper einwirken, geschieht es, dals der-
selbe in verschiedenen Bewegungen becrrlﬁ"en zu sein scheint, in
Wirklichkeit ist seine Bewegung nur eine, verschieden von
derjenigen, die er haben wiirde, wenn er nur unter dem Ein-
flusse einer einzigen bewegenden Ursache stiinde (p. 591).

Im folgenden sucht P. zu erkliren, wie es komme, dals
fallende Korper am Ende sich schneller als am Anfang bewegen.
Die Antwort ist, wie man erwarten muls, nicht befriedigend.
Dasselbe gilt von der letzten Quastion, a quo moveantur pro-
jecta, impulsa et tracta. Immerhin verdient der Scharfsinn, mit
welchem die Probleme der Mechanik behandelt werden, unsere
Anerkennung.

Das Werk schliefst mit den Worten: Et hoc de motu locali
et in universum de iis, quae in octo libris Physicorum dicenda
videbantur, nam quae de primo motore et ejus attributis docet
Aristoteles, alterius sunt instituti.

Sollen wir ein Gesamturteil iiber die Physik des berihmten
Kardinals abgeben, so zeigt dieselbe die Merkmale der spiiteven
Scholastik (von der engeren Thomistenschule abgesehen): einen
gewissen Nachlals der spekulativen Kraft, der sich insbesondere
in der Auffassung der Materie, in nominalistischen und occasio-



Die Neu-Thomisten. ' 155

nalistischen Ansichten &ufsert, verbunden mit einer freieren
Stellung Aristoteles gegeniiber und einem Uberwuchern der
Dialektik iiber die Spekulation. Den nominalistischen Einflufs be-
kundet auch die Schlulsbemerkung, die den naturphilosophischen
Beweis des Daseins Gottes eliminiert, resp. ihn der Metaphysik
zuweist.

—5

DIE NEU-THOMISTEN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts. von Bd. XI, S. 85.)
e e

Dafs unser Autor die Begriffshestimmung von der Vorher-
bestimmung, die der hl. Augustin und 8. Thomas aufgestellt
haben, in seiner bekannten Weise deutet, versteht sich ja von
selber. Aber auch in dieser Beziehung geht es nicht ohne
Widerspruch des Autors mit der Theorie der Molinisten und
sich selber ab. 8. 68 heilst es: nam hoc saltem dicendum est,
Deum iis, qui reapse salvi fiunt adeoque ab aeterno praedestinati
sunt, ante omne prorsus eorum meritum et bonum opus
absolute praevisum destinasse et selegisse gratias gratiarum-
que seriem. — Verhielte sich die Sache thatsdchlich so, dann
gabe es gar keine Frage oder Strittigkeit, ob die Vorherbe-
stimmung als solche ante oder aber post praevisa merita erfolge,
was allen geschichtlichen Thatsachen widerspricht. Der Autor
selber hat ja im Anfange seiner Abhandlung die Dekrete der
Pipste citiert. Somit steht er hier im offenen Gegensatze mit
der Geschichte und dem System seines eigenen Ordens. Aber
leider auch wiederum im Widerspruche mit sich selber. 8. 68
ndmlich fafst er einen Satz sehr vorsichtig ab. Es heilst namlich:
in sententia Molinistarum ultimatim nequaquam sisti potest in
bono usu libertatis creatae et gratiarum, sed etiam sistendum
est omnino in Dei libera dilectione et electione. Die zwei Worte:
»8ed etiam“ lassen an Deutlichkeit nichts zu wiinschen iibrig.
Seite 69 lesen wir: Totum ergo salutis opus est Dei, et
salutis initium et finalis perseverantia. Totum tandem est in
m.anibus Dei. Diese zwei Sitze lassen sich nun schlechterdings
nicht vereinigen, falls wir sie auf die Vorherbestimmung selber
beziehen, von welcher eben hier der Autor spricht. Das ganze
Werk der Vorherbestimmung ist das Werk Gottes, das
ganze Werk in Gottes Hand. Andererseits aber ist dieses



	Des Kardinals P. Pázmány Physik

