
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Des Kardinals P. Pázmány Physik

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Des Kardinals P. Pâzmâny Physik. 139

St. Thomas im Kommentar auslegt; ihm ist hier nur der
Gedanke ausgesprochen, dafs in Gott keine Bewegung ist: „sie
igitur quod aliquid omnino careat motu, potest dupliciter con-
tingere: uno modo, quia est perfectissimum : alio modo, quia est
propinquum imperfectissimo."

DES KARDINALS P. PAZMANY PHYSIK.

Von Dr. M. GLOSSNER.

Der Dialektik des berühmten ungarischen Kardinals, über
welche wir im Jahrbuch Bd. X. S. 298 — 303 referierten, ist in
verhältnismäfsig kurzer Frist die Physik oder Naturphilosophie
gefolgt. In einem „allgemeinen Prolog" spricht sich der
Protektor der thomistischen Gesellschaft in Budapest Bischof Steiner
über Inhalt und Wert des Werkes mit Recht dahin aus, dafs
die darin enthaltenen Untersuchungen, die sich auf die
allgemeinen Bestimmungen des natürlichen (beweglichen, resp.
infolge einer inneren Bewegungstendenz sich entwickelnden) Seins
bezieben, auch für unsere Zeit ihre Bedeutung nicht verloren
haben. Aus einem zweiten Vorwort (dem des Herausgebers)
entnehmen wir, dafs das Werk in zwei Handschriften, einer Ur-
und Abschrift vorlag, sowie dafs der gegenwärtigen, in der
gleichen glänzenden Ausstattung wie die Dialektik erscheinenden
Ausgabe die Urschrift zu Grunde gelegt sei. Die der
Handschrift beigefügten Randnoten gelangten, soweit sie einen
abgeschlossenen Sinn und nicht unvollständige Notizen zur Gedächtnishilfe

für den mündlichen Vortrag enthalten, zum Abdrucke.
Dieselben sind gröfstenteils aus Suarez' metaphysischen
Disputationen entnommen, die ein volles Jahr vor Ausarbeitung der
Schrift Pâzmânys in Salamanca, 1597, zum ersten Male im Drucke
erschienen. Im übrigen nimmt Pâzmâny in der Naturphilosophie
dieselbe freie Stellung wie in der Dialektik für sich in
Anspruch und nennt, wie der Herausgeber richtig bemerkt, nicht
blofs Thomas und die Thomisten, sondern auch die Nominalisten
mit Achtung. Bald widerlegt er mit den Thomisten die scoti-
stische Lehre von der besondern Körperform, bald bekämpft er
• • mit den Scotisten die thomistische Lehre, dafs die Materie
sich real von der Form unterscheide und dessenungeachtet keine
von der Existenz der Form verschiedene Existenz besitze, p. IX.



140 Des Kardinals P. Pâzmâny Physik.

Die in der vorliegenden „Physik" behandelten Probleme
sind dieselben, die Aristoteles in den acht Büchern de physico
auditu erörtert, und die auch heutzutage noch den hauptsächlichen

Inhalt der Naturphilosophie ausmachen; denn diese ist
wohl von der Metaphysik zu unterscheiden, von der sie weder
einen Teil bildet, noch zu der sie sich als eine Art von
angewandter Metaphysik verhält. Es sind die allgemeinen
Naturbegriffe, deren nähere Bestimmung keiner einzelnen naturwissenschaftlichen

Disciplin zufällt, die somit Sache der Philosophen ist
teils wegen ihrer Allgemeinheit, teils wegen ihrer innigen
Verbindung mit metaphysischen Begriffen und Problemen; denn
wenn auch z. B. die Erörterung des Begriffs der Bewegung
nicht unmittelbar in das Gebeit der Metaphysik einschlägt, so
erhält doch dieser Begriff seine endgültige Beleuchtung und
Begründung, sein vollkommenes Verständnis nur in den allgemeinen,
metaphysischen Bestimmungen des Seins und des Seienden, näher
in der Erörterung des aktuellen und potenziellen Seins. Der
Naturphilosoph wird daher Metaphysiker sein müssen, obgleich
Naturphilosophie nicht Metaphysik ist. In dem angegebenen,
keineswegs aber in dem von Neueren, selbst von Anhängern der
scholastischen Philosophie eingeführten Sinne einer metaphysischen

Kosmologie fafst P. die Physik als Philosophie der Natur,
d. h. des beweglichen Seins auf. Als Vollender dieser Disciplin
bezeichnet er Aristoteles, von dem es p. 5 heifst : Naturali
Philosophie Thaies Milesius initium dedit, sed Aristoteles et ingenii
bonitate, et antiquorum opinionibus et inventis adjutus, ad per-
fectionem perduxit, qui sane peculiari Providentia et consilio non
vulgari adjutus videtur, ut inter tot philosophorum errores, non
solum in rebus naturalibus, sed quod admirabilius est, in tanta
morum ac vitae corruptela, quanta apud gentes erat, etiam in
rebus ad mores spectantibus, fere semper veritatem attigit.
Hauptgegenstand der Naturphilosophie ist das bewegliche Sein, sofern
es beweglich ist, und der natürliche Körper, sofern er natürlich
ist (p. 7). Daher fällt der Naturphilosophie nicht nur die
Erörterung der Begriffe des Unendlichen, des Leeren u. s. w.,
sondern auch die Betrachtung der bewegenden Intelligenzen zu,
soweit dies zum vollkommenen Verständnis der Bewegung
notwendig ist, sowie der intellektiven Seele, quatenus est princi-
pium compo8iti et causa formalis. Unser Autor weifs sonach
nichts von einer rationalen, nichts von einer metaphysischen
Psychologie und betrachtet die Psychologie als eine naturphilosophische

Disciplin; nur die anima separata würde ihm als in die
Sphäre des Metaphysikers einschlagend erscheinen.



Des Kardinals P. Pâzmâuy Physik. 141

Die Naturphilosophie ist spekulative (theoretische) Wissenschaft,

gewährt aber den gröfsteu praktischen Nutzen ad cor-
porum Sanitätern tuendam; denn aus ihr fliefst die Heilkunst.
Vor allem aber trägt sie zur Erkenntnis Gottes und der reinen
Geister bei (p. 9 f.). — Die gesamte Naturphilosophie
(Naturwissenschaft) umfafst alle Zustände des natürlichen Körpers, die
in den Büchern der Physik behandelte jedoch nur den natürlichen

Körper im allgemeinen. Da aber die Bücher de Coelo
die Himmelskörper, die ohne Stoff und Form sind, zu ihrem
Gegenstande haben, so ist das Objekt der genannten acht Bücher
als das corpus generabile in communi zu bestimmen, d. h. ihren
Gegenstand bildet der aus Form und Materie zusammengesetzte,
dem Entstehen und Vergehen unterworfene Körper.

Nach einer Einleitung über das an sich und für uns Frühere,
wobei die Bemerkung gemacht wird, dal's die Naturphilosophie,
obgleich mit den Principien beginnend, doch eine experimentelle
Kenntnis des Zusammengesetzten voraussetze, geht der Verfasser
auf die Frage ein, ob es Principien der Naturdinge gebe.
Bemerkenswert ist das über die Ausdrücke Princip und Ursache
S. 25 Gesagte: „Divus Thomas principium ait esse, unde aliquid
procedit, qua definitione explicatur ratio principii, ut nullam
dicit imperfectionem, nec ex parte ipsius nec ex parte ejus, quod
producitur." Die Katholiken, fährt der Verf. fort, anerkennen,
dafs der Vater in divinis Princip des Sohnes ohne jegliche Un-
vollkommenheit sei, und ebenso, dafs der Sohn vom Vater sei
wie von einem Princip, obgleich sie es vermeiden, zu sagen, der
Sohn sei principiiert, weil darin eine Unvollkommenheit zu liegen
scheint Noch weniger kann gesagt werden, der Sohn
sei causatum; denn der Begriff des Princips ist weiter als der
der Ursache. Diese ist wesentlich von der Wirkung verschieden;
dagegen kann das Princip mit demjenigen, was vom Princip ist,
numerisch dieselbe Wesenheit haben, ut in divinis patet. — Diese
vorsichtige Redeweise möchten wir jenen modernen Dogmatikern
empfehlen, die sich nicht blofs leichten Gemütes über derartige
Unterscheidungen hinwegsetzen, sondern in der Anwendung des
Begriffs der Ursache auf das immanente Sein und Leben Gottes
einen gewaltigen spekulativen Fortschritt zu machen glauben.

Für die Existenz einer substanziellen Form sprechen nach
unserem Autor mit besonderer Deutlichkeit die Lebewesen: in
quibus mutua potentiarum harmonia et dependentia explicari non
potest, nisi in aliqua radice unirentur (p. 31). Im Menschen
sind offenbar zwei substanzielle Bestandteile zur Wesenseinheit
verbunden, worauf die Abhängigkeit des Intellekts von den



142 Des Kardinals P. Pàzmâny Physik.

Sinnen und die Herrschaft der Seele über diese hinweisen (p. 34).
Von diesen Bestandteilen ist der eine das notwendige Substrat
alles natürlichen Entstehens, denn aus nichts wird nichts, und
was substanziell vergeht, vergeht nicht in nichts. Möge daher
auch die Frage dahingestellt bleiben, ob ein Geschöpf etwas
schaffen, aus nichts hervorbringen könne, so steht doch fest, dafs
kein natürliches Agens schaffe; jedes natürliche Agens setzt
also ein Substrat voraus, worin es Formen erzeugt, nicht aus
nichts, sondern ex potentia subjecti. Subjekt der substanziellen
Veränderung ist die materia prima, der eine unvollständige, von
der Form verschiedene substanzielle Natur zukommt, und die
ihre besondere unvollständige Subsistenz besitzt (p. 41). Ist die
Materie nicht ohne eigene, wenn auch unvollständige Subsistenz,
so hindert nichts, sie als Subjekt von Accidentien zu fassen,
daher der Verf. den Satz aufstellt: subjectum accidentium non est
totum suppositum substantiale, sed accidentia materialia insunt
quantitati ut subjecto, haec vero materiae (p. 47).

Fragen wir nach dem Werte dieser Auffassung, so scheint
es mit der reinen Potenzialität der Materie unvereinbar, dieser
eine besondere Subsistenz zuzuschreiben und sie als selbständigen
Träger von Accidentien zu fassen; die reine Potenzialität der
Materie aber ist die unerläfsliche Bedingung ihrer richtigen
Begriffsbestimmung; denn nur ein potenzielles Sein kann mit der
Wesensform zu einem wesenhaft einheitlichen Sein und Wesen
sich verbinden.

Das Principsein der Privation wird näher mit den Worten
bestimmt: privatio non est principium formae, quae fit, sed mu-
tationis, per quam fit forma ipsa (p. 48). Die Privation ist jedoch
nicht ein Bestandteil der Veränderung, wohl aber ita necessario

petitur ad essentiam mutationis, ut sine ilia nec esse nec con-
cipi potest (p. 51). Während also der Principien im Sein zwei
— Materie und Form — sind, erhalten wir als Principien jeder
positiven natürlichen Veränderung drei: Materie, Form und
Privation: jeder Veränderung, denn das Entstehen als solches
setzt nicht wesentlich Privation voraus; würde nämlich im Augenblick

der Erschaffung der Materie die Form sofort aus der
Potenz der Materie hervorgerufen, so wäre damit der Fall eines
Entstehens ohne Veränderung gegeben (p. 54). Das Schaffen
aber setzt nicht Privation, sondern Negation voraus, nämlich als
terminus ad quem den zu schaffenden Gegenstand und seine
Negation als terminus a quo (p. 59). — Ausführlich wird die
Natur der mat. prima erörtert in der zweiten Quästion der
zweiten Disputation. Die Theorie des Vf.s ist in folgenden Sätzen



Des Kardinals P. Pâzmâny Physik. ua

enthalten: 1. die Entität der ersten Materie ist nicht nur reell,
sondern essentiell von der Entität der Form verschieden; 2. diese
von der Form verschiedene Entität ist eine gewisse partielle und
unvollständige (incompleta) Substanz, ihrer Natur nach zur
Zusammensetzung einer vollständigen Substanz hingeordnet; 3. die
Materie hat nicht blofs ihre eigene von der Entität der Form
verschiedene Entität, sondern auch ihre eigene, von der Existenz
der Form verschiedene Existenz. In diesem dritten Punkt ist
sich der Vf. seines Widerspruchs gegen Thomas und die Tho-
misten bewufst, wiewohl er keineswegs die gegen die Thomisten
vorgebrachten Argumente der „Jüngeren" billigt (p. 75).
Dagegen glaubt er die Thomisten mittels des ihrem Princip
entgegengesetzten Princips: dafs Wesenheit und Dasein nicht reell
verschieden seien, widerlegen zu können (p. 77). 4. Die erste
Materie ist an sich reine Potenz: ita ut nec sit actus nec com-
ponatur essentialiter ex actu. Gerade hieraus aber war zu
schliefsen, dafs der Materie ein Daseiu nur in Verbindung mit
der Form zukommen könne, dafs also das Dasein dem aus
Materie und Form zusammengesetzten Wesen erteilt werde. In
die aristotelisch-thomistische Naturanffassung und durch die
Rückwirkung auf metaphysische Bestimmungen in die peripatetisch-
scholastische Philosophie überhaupt ist durch diese Differenz eine
bedeutungsvolle Bresche gelegt worden. — Nur physisch
betrachtet ist nach unserm Autor, der sich an Suarez anschliefst,
die Materie reine Potenz, nicht metaphysisch, „es sei denn, man
rede von einer reinen Potenz im metaphysischen Sinne ratione
aliqua generica" (p. 80 n. 3). Demgemäfs wird die Frage, ob

die Materie ohne jegliche Form existieren könne, dahin
beantwortet, dafs dies natürlicher Weise allerdings nicht stattfinden
könne, durch göttliche Macht aber könne die Materie ohne
jegliche substanzielle, und mit Ausnahme des Wo und Wann auch
ohne jede accidentelle Form existieren (p. 88). Es sei nicht
richtig, dafs die Materie durch die Quantität individuiert werde
und ohne sie nicht existieren könne; denn jegliches Ding sei
durch sich selbst ein Dieses der Zahl nach und individuell (p. 90).
— Eine weitere Konsequenz des Stoffbegriffs unseres Autors ist
der Satz, dafs die Materie unmittelbares Subjekt einiger Acci-
dentien sei, dafs insbesondere die Quantität unmittelbar in der
Materie und nicht, wie die Thomisten lehren, im Zusammengesetzten

ihr Subjekt habe (p. 104). Doch selbst unter diesen
nähmen einige an, die Absicht des hl. Thomas gehe nicht dahin,
dafs die Quantität teilweise auch der Form inhäriere, sondern
dafs die Quantität so der Materie zukomme, ut haec prius sit



144 Des Kardinals P. Pâzmâny Physik.

determinata et actuata forma substantiali, ideoque formarn sub-
stantialem primo recipi in materia eo quod materia neces-
sario debeat informari forma substantiali ad hoc, ut recipiat
formarn accidentalem, quod verissimum est. Nam forma substantialis
revera necessaria est ad conservationem materiae et quantitatis
(p. 107). Dagegen ist jedoch, wie uns scheint, zu erinnern, dafs
die aktuierte Materie eben nichts anderes als das compositum
ist. Man sieht, wie die veränderte Auffassung der Materie alle
weiteren Bestimmungen ins Schwanken bringt. — Den Ausgangspunkt

der Beweisführung für die Existenz der substanziellen
Form nimmt der Vf. (wie schon aus dem Obigen erhellt) vom
Menschen und argumentiert: et de fide et lumine naturali certum
est, dari in homine praeter materiam etiam formam su'ostantia-
lem, quae componit cum materia unam essentiam, die Materie
im Menschen und in den übrigen körperlichen Wesen aber sei
eine und dieselbe, eine substantia incompleta et imperfecta, die
eines aktuierenden Princips, eben der substanziellen Form
bedürfe (p. 131). Im weiteren spricht sich P. gegen die besondere

forma corporeitatis des Scotus aus und bedient sich des

logisch-begrifflichen Arguments: Si homo v. g. constituitur per
aliquam formam distinctam ab anima rationali: ergo corpus non
erit genus nec poterit praedicari in quod de homine (p. 145.
148). In dem Satze: homo componitur ex anima et corpore
bedeute also das corpus den Stoff, der an sich ein substanzieller,
inkompleter Körper sei, wie er inkomplete Substanz ist und
durch Hinzukommen der Form kompleter Körper wird (p. 150).
Zur Erklärung der forma cadaverica bedient sich P. einer occa-
8ionalistischen Wendung, Hott führe dieselbe ein wie eine causa
particularis supplens communem effectum. Auf die Schwierigkeit,
wie der Mensch, dessen substanzielle Form geistig sei, Körper
sein könne, lautet die Antwort: anima licet spiritualis est, facit
corpus completum, quod nihil aliud est, quam compositum phy-
sicum, cui debetur quantitas saltern ratione unius partis, scilicet
materiae (p 152 f.).

Im allgemeinen wird von der Einheit der Form gelehrt,
naturaliter könne in einer Materie nur eine snbstanzielle Form
sein (p. 153), dagegen sei eine Mehrheit der Formen durch
göttliche Macht möglich (p. 160 ff.). Eine Konsequenz des neuen
Begriffs der Materie ist auch die Annahme, dafs diese ihre
Zustände bewirken könne: non apparet, cur non possit (mat.) suas
passiones efficere, wiewohl das Gegenteil das Wahrscheinliche sei.

Von der Privation wird mit Cajetan u. s. w. gelehrt,
obwohl sie formell gesprochen kein ens (reale) sei, so sei sie doch



Des Kardinals P. Pâzmâny Physik. 145

auch kein ens rationis; denn sie ist in den Dingen vor jeder
Operation des Intellekts (p. 1(57). Gegenüber der Ansicht des
Kommentators der Summa cont. gent. (Ferrariensis) und des
Bannez: res corporeas ex se nullas habere partes, sed a quan-
titate recipere, behauptet P., dafs der natürliche Körper an sich
aus substanziellen Teilen bestehe, die sich zu einer Substanz
integrieren; durch die Quantität aber sei die Substanz sowohl in
ordine ad se als auch ad locum ausgedehnt (p. 173). —

Auch in der Frage nach dem Form und Materie vereinigenden

Bande entfernt sich P. von den Thomisten, die ein
solches nicht annehmen, und lehrt mit Suarez: necesse est, ut
uniantur inter se unione ex natura rei distincta ab utraque
(p. 178). Richtig erkläre Suarez dieses Band als einen realen
Modus, wiewohl sich derselbe in den hierfür vorgebrachten
Gründen täusche (p. 185). Das Ganze sei demnach etwas aufser
den Teilen, indem es die unio, die kein Teil ist, einschliefse
(p. 197).

Auf den Begriff der Natur eingehend unterscheidet P. die
verschiedenen Bedeutungen des Wortes, das bald den Inbegriff
aller geschaffenen Dinge, bald alle Naturwesen, sofern sie aus
eingebornen Trieben wirken, bald das Wesen der Sache bedeute.
Die Hauptbedeutung des Wortes sei: Wesenheit eines substanziellen

Dinges und seiner Teile (p. 200). Was die Definition
des Aristoteles betreffe, so scbliefse die Wesenheit der Natur
als solcher nicht das Verhalten zu Bewegung und Ruhe ein,
und werde dadurch nicht innerlich konstituiert, sondern es sei
dies eine Folge der Wesenheit. Die Definition des Aristoteles
sei demnach eine deskriptive, von der Wirkung hergenommene.
Zum Begriff der Natur im naturphilosophischen Sinne genüge
aber nicht, dafs etwas auf anderes wirke, vielmehr ist erforderlich,

dafs es sich als Princip physischer und materieller Bewegung

zu demjenigen verhalte, worin sie ist. Princip sei hier
disjunktiv genommen und könne sowohl ein aktives als passives
Princip bedeuten.

Wie Natur in verschiedenen Bedeutungen gebraucht wird,
so auch „natürlich". Um die Bewegung als natürlich
begreifen zu können, wird nicht erfordert, dafs sie von einem
inneren aktiven Princip ausgehe, es genügt aber auch nicht ein
passives Princip, nisi in principio passivo sit innata inclinatio ad
eum moturn (p. 214).

In dem Abschnitte von den Ursachen wird nach einem
allen Arten derselben gemeinsamen Merkmale gefragt. Dabei
kommt P. auf den Unterschied von Princip und Ursache zurück

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 10



146 Des Kardinals P. Pâzmâny Physik.

und wiederholt, dafs, da die UrBache wesentlich von der
Wirkung verschieden ist, in der Trinität der Vater nicht Ursache
sei, da er dem Sohne numerisch dasselbe Sein mitteile (p. 220).
Das gesuchte allgemeine Merkmal aber bestehe darin, ut causa
dicatur esse id, quod alteri communicat esse seu entitatem. Arten
der Ursache aber seien die bekannten vier: c. finalis, c. efficiens,
c. formalis, c. materialis: Die Idee bildet keine besondere Art
von Ursache. Es gebe aber keine andere Idee als das erkannte
Objekt, nach dessen Vorbild etwas geschieht (wie Scotus, Du-
randus und die Nominalisten mit Recht annähmen), die ratio
ideae komme also nur der objektiven Idee zu (p. 230). Ihre
Ursächlichkeit reduziere sich teils auf die der Formal- teils auf
die der wirkenden Ursache (p. 234).

In der vierten Quästion der zweiten Disputation wird die
Frage erörtert, ob etwas sich selbst verursachen könne.
Die Antwort lautet negativ: nam id quod producit, debet esse
in rerum natura ergo nisi idem simul sit et non sit, non
poterit se ipsum producere. Die Annahme einer Selbsthervor-
bringung hebt sonach das Widerspruchsprincip auf. Wer diese

Aufhebung nicht will, kann daher auch jene Annahme nicht wollen.
Konsequent ist nur, wer, wie Hegel, beides zugleich behauptet.
Bemerkenswert ist auch der Satz: Si quando aliquid dicitur esse

propter se, non intelligitur positive sed negative et solum
indicator, rem non ordinari in alium finem, qua ratione Deus
dicitur esse a se, non quod se ipsum producat, sed quia a nullo
producitur. Uberhaupt hat wohl kein älterer Theologe die Aseität
im positiven Sinne verstanden, und es ist eine sonst unerhörte
Neuerung, wenn in jüngster Zeit eine derartige Auffassung in
die katholische Theologie einzuführen versucht wurde.

Die aristotelische Definition der wirkenden Ursache: unde
primum principium mutationis aut quietis wird durch die Worte
erklärt: c. efficientem esse principium productionis rei aut status
i. e. conservations, dieselbe bedürfe aber einer näheren
Ausführung dessen, worin die ratio principii, die allein der c.
efficiens zukomme, bestehe (p. 253). Die Erklärung derjenigen
genüge nicht, die sagen, die c. efficiens verursache extrinsece
se habens per veram et realem actionem, da sie hiermit zwar
von der c. finalis, nicht aber von der Materialursache
unterschieden werde P. will deshalb die Bestimmung beigefügt
wissen : cominunicans effectui per actionem realem distinctum
esse a se, ita ut non petat ex natura sua, ut talis causa est,
dare effectui esse conjunctum et unitum sibi (p. 254 f.).
Bezüglich der actio im allgemeinen lehrt P.: 1. sie unterscheide



Des Kardinals P. Pâzmâny Physik. 147

sich vom wirkenden Princip real; 2. sie unterscheide sieh vom
Terminus, jedoch 3. von diesem nicht immer real, sondern
zuweilen (aliqua actio) per solum intellectum. Doch ist der
Terminus nicht Träger der actio, sondern diese verhält sich wie ein
Weg zu ihm; die actio wird getragen vom Subjekt, das den
durch sie hervorgebrachten Terminus aufnimmt (p. 272). Was
die Schöpfung betrifft (die schon von Aristoteles gelehrt wurde
fp. 274]), so tritt P. der Ansicht entgegen, dafs die aktive
Schöpfung die volitio Dei et intellectio selbst sei; die Schöpfung
impliziere eine Beziehung des Schöpfers zum Geschöpfe, bestehe
aber nicht formell in dieser Beziehung, sondern sei unam et
realem actionem, non in Deo ipso existentem, sed transeuntem,
real vom Sein des durch sie hervorgebrachten Terminus
unterschieden (p. 276 f.). Yon der der actio korrekten passio lehrt
P., sie sei weder die Verbindung des Substrats mit der Form,
noch die Kausalität derselben in formant, noch das Aufnehmen
der Form seitens des Substrats, sondern: ipsa realitas actionis
ut est in subjecto, sicut illa eadem realitas seu fieri termini ut
est ab agente dicitur actio, daher actio und passio nicht zwei
verschiedene oberste Genera konstituieren (p. 286).

P. verteidigt die Wirkungsfähigkeit der Geschöpfe, die jedoch
die göttliche Mitwirkung erfordere. Mit Molina aber nimmt er
an, causam universalem et particularem eadem numéro actione
concurrere ad effectum.

Eine Fern wirkung finde nur dann statt, si medium capax
sit effectu8 alicujus quem agens producit (p. 299). Unter dieser
Voraussetzug vermöge ein Agens unmittelbar in die Ferne zu
wirken (so alles, was in instanti nicht successiv wirkt, wie z. B.
die Sonne alle Teile der Luft, die nahen wie die fernen, zugleich
und unmittelbar beleuchte [p. 300]), und könne Wirkungen
hervorbringen, die von denjenigen in medio verschieden sind.

Die Frage, ob eine Substanz eine andere Substanz unmittelbar

oder, wie die Thomisten annehmen, mittelbar (per
accidentia, quae virtute substantiae producunt substantiam) hervorbringe,

beantwortet P. im Sinne des Scotus, Occam und Mayronis,
dafs die Substanz unmittelbar als c. principalis et proxima
konkurrieren müsse, doch seien die Accidentien Instrumente der
Substanzen ad producendas formas substantiates (p. 323). Für
die Erzeugung der substanziellen Formen in der vollkommenen
(chemischen) Mischung beruft sich P. occasionalistisch auf
unmittelbare göttliche Einwirkung — a Deo tale mixtum producitur
(p. 327). Auch die Ansicht erscheint ihm probabel, dafs die
Pflanzenformen von Gott aus dem Samen hervorgebracht werden.

10*



148 Des Kardinals P. Pâzmâny Physik.

Auf die Frage, ob mehrere wirkende Totalursachen derselben
Ordnung numerisch dieselbe Wirkung hervorbringen können,
wird geantwortet: naturaliter fieri non potest, sed supernaturaliter.

Zufällig ist eine nicht intendierte Wirkung; daher sind
freie Wirkungen nicht zufällig; denn soll etwas frei erfolgen,
so mufs es entweder selbst Ziel oder Folge eines gewollten
Zieles sein (p. 347). Mit Rücksicht auf Gott, die universellste
Ursache, gibt es keinen Zufall. Monströse Bildungen sind nicht
im eigentlichen Sinne zufällig, sie sind Wirkungen entweder
überschüssiger Kraft, oder sei es der Uberfülle sei es des Mangels

an Stoff, oder der ineptitudo loci, in quo fetus formatur, ferner
atmosphärischer Einflüsse, endlich der Macht der Imagination
(p. 350). — Auf die ausführliche Erörterung der c. el'ficiens folgt
die der übrigen Ursachen. Hier wird wiederholt, dafs der
allgemeine Begriff der actio auch auf die Formal- und Materialursache

Anwendung finde (p. 353). Die Materie ist nach P.
Ursache der korruptibeln Form sowohl der substanziellen als der
accidentellen, und diese Kausalität sei eine wahre actio, die
jedoch wesentlich die Verbindung der Wirkung mit der (Material
Ursache erfordere, wodurch sie sich von der actio der c. effi-
ciens unterscheide. Die Form dagegen sei für die erste Materie
nicht causa, sondern conditio sine qua non. Im Verhältnis zum
Ganzen (dem compositum) sei die Kausalität der Formal- und
Materialursache real dieselbe, wenn auch formal verschieden und
zwar nichts anderes, als die unio beider (p. 359). Die
Finalursache hat die objektive (d. h. im Gedanken gegebene) Existenz
des Ziels nicht zur Bedingung, sondern zur notwendigen
Ergänzung ihrer aktualen Funktion als solcher, ebenso wie die
reale Existenz der übrigen Ursachen dieselben zur aktualen
Verursachung kompliert (p. 371). Formell besteht die Kausalität
des Zweckes darin, dafs er die Wirkursache bewegt, ut ipsius
gratia operetur, seu ut sit id, cujus gratia aliquid fit : eine
metaphorische, nicht reale Kausalität, da der Zweck per apprehensam
bonitatem bewegt.

Von den Ursachen geht P. auf die Besprechung der Quantität,

der Zeit, des Ortes und der Bewegung über. Was die
Quantität betrifft, so verwirft er sowohl die Ansicht der
Nominalisten, dafs alles Ausgedehnte (z. B. die Farbe) seine eigene
Quantität besitze, als auch die dem Suarez zugeschriebene
Meinung, dafs aufser der von der Substanz verschiedenen Quantität
jegliches Ding seine eigene Ausdehnung habe, und lehrt, dafs
die Dinge eben durch die von der Substanz verschiedene Quantität

ausgedehnt seien (p. 383 f.). Die Quantität aber resultiere



Des Kardinals P. Pâzmàny Physik. 149

(wie wir bereits früher vernahmen) unmittelbar und allein aus der
Materie. In der kontinuierlichen Quantität, so lehrt P. weiter,
sind real unterschiedene Teile, unterschieden nicht blofs der
Potenz nach, sondern actu (p. 392). Wenn Aristoteles und
andere sagen, die Teile seien im Kontinuum nicht actu, sondern
potentia, so sei ihre Meinung nur die, dafs kein Teil ein an sich
einheitliches und von jedem anderen geschiedenes Ganzes sei

(p. 395). P. hält es deshalb für sehr wahrscheinlich, dafs in
jedem Körper alle Arten von Gestalten actu vorhanden seien
(p. 396). Ferner bestehe das Kontinuum nicht aus Unteilbarem,
die Linie nicht aus Punkten u. s. w., sondern aus Teilbarem,
die Linie aus Linien u. s. w. (p. 399).

Über das Verhältnis des göttlichen Wissens zur unendlichen
Teilbarkeit des Kontinuums begegnen wir der bemerkenswerten
Aufserung: quoniam continuum divisibile est in infinitum, nec
Deus videt aliquem certurn numerum partium, in quas solas se-
paratim existentes continuum dividi possit, sed videt semper in
plures et plures posse dividi (p. 405). Bemerkenswert nennen
wir diese Äufserung, sofern noch in unseren Tagen der Schlufs
aus der Unendlichkeit des göttlichen Wissens auf die Existenz
einer actu unendlichen Vielheit erneuert wurde.

Weitere Aufstellungen bezüglich des Kontinuierlichen sind:
obgleich die Anzahl der gleichen Teile eines Kontinuums eine
endliche ist, so ist doch die Anzahl ungleicher und proportionaler

Teile eine nicht nur der Potenz nach, sondern actu unendliche.

Unendlich der Potenz nach ist nur die Teilung in solche
Teile, die actu getrennt (als in sich abgeschlossene Ganze)
existieren würden (p. 409). Bezüglich der Grenzen des
Kontinuums lehrt P. die Realität der begrenzenden (wie auch der die
Teile eines Kontinuums verbindenden) Punkte, Linien, Flächen.
Sie verhalten sich jedoch als selbst durch göttliche Macht nicht
trennbare Modi des Kontinuums (p. 418).

Real verschieden von der Quantität ist die ihr inhärierende
örtliche Ausdehnung, die eine besondere Species der Quantität
bilde (p. 424 f.). — Die Durchdringung zweier quantitativer
Körper ist natürlicherweise unmöglich, wohl aber, wie die
wunderbare Geburt und das Verhalten des Auferstehungsleibes des
Erlösers zeigen, möglich durch göttliche Macht (p. 427 f.). Die
Undurchdringlichkeit ist eben nichts anderes als die örtliche
Ausdehnung (p. 429). Die Gestalt (figura) habe zwar Aristoteles
als eine besondere Art der Qualität bezeichnet, doch sei sie nur
Terminus der Quantität und involviere oft das „Wo".

Wiederholt bemerkt unser Autor, indem er die Frage nach



150 Des Kardinals P. Pâzmâny Physik.

der Möglichkeit einer actu unendlichen Vielheit oder Gröfse
aufwirft, male quosdam colligere infinitam multitudinem aut magni-
tudinem ex eo quod Deus cognoscat infinita; Gott erkenne, lasse
sich sagen, nicht actu, sondern potentia Unendliches. Richtig
bemerke Valentia, das „actu" in dem Satze: Gott erkenne actu
Unendliches, sei auf die Erkenntnis, nicht auf das Objekt zu
beziehen, und der Sinn sei, Gott erkenne actu und zumal eine
8ynkategoremati8ch unendliche Vielheit. — Aus anderweitigen
Gründen behauptet P. gleichwohl die Möglichkeit und Wirklichkeit

einer unendlichen Vielheit, was nach dem früher Referierten
allerdings aus seiner Ansicht vom Kontinuum folgt. — Doch
gebe es naturaliter keine unendliche Gröfse, Gott aber könne
eine solche schaffen.

Auf die Erörterung der Zeit übergehend, wird zunächst
die Dauer bestimmt als Existenz eines Dinges in spatio temporis;
sie sei teils eine innere, wodurch sie mefsbar ist, teils eine äufsere,
d. i. das Mafs, durch das wir die Gröfse der inneren Dauer
messen. Die Dauer des Geschaffenen sei wenigstens begrifflich
von seiner Wesenheit und Existenz unterschieden (p. 450).

Die Zeit wird definiert als duratio successiva partium motus
secundum prius et posterius (p. 459); sie ist ins Unendliche
teilbar, bildet ein continuum secundum suceessionem. Von der
Bewegung unterscheidet sie sich real ut modus a re (p. 460 f.);
sie ist etwas Reales und existiert real nicht blofs in den Augenblicken

(instantia), sondern auch in den teilbaren zwischen den
Augenblicken liegenden Teilen, in jenen nur in inadäquaterWeise.
Bestimmte Teile der Zeit sind unter sich durch die „Jetzt", d. h.
die unteilbaren Augenblicke verknüpft (p. 467). Da jede
Bewegung durch ihre eigene innere Dauer mefsbar ist, so gilt :

quot sunt motus diversi, tot etiam tempora diversa. Wenn Thomas
und der Kommentator der philosophischen Summe mit Berufung
auf Aristoteles nur der lokalen Bewegung des ersten Beweglichen

oder der Sonne eine innere Zeit zuschreiben, so läfst P.
diese Autorität nicht gelten; Aristoteles behauptete nur die spe-
ciÜ8che Einheit der Zeit; denn wie die Siebenzahl von sieben
Händen und sieben Pferden specifisch dieselbe und doch beide
numerisch verschieden sind, so verhalte es sich auch bezüglich
der Zeit (p. 471). Alles aufser Gott, auch die reinen Geister,
werde durch die Zeit gemessen (p. 472). — Das zeitliche
Entstehen betreffend, so beginnen die substanziellen Eormen der
lebenden Wesen per primum sui esse, und so oft eine substan-
zielle Form im Stoff per primum suum esse hervorgebracht
werde, müsse die ihr vorangehende, mit ihr unvereinbare (Form)



Des Kardinals P. Pâzmâny Physik. 151

aufhören per primum non esse — naturaliter loquendo, licet mi-
raculose secus fieri possit (p. 475). Der erste Augenblick des
Seins der hervorgebrachten Form ist der erste Augenblick des
Nichtseins der auszuschliefsenden Form. Die Ansicht des Pere-
rius, die substanzielle Form müsse mit ihrem letzten Sein, nicht
aber mit ihrem ersten Nichtsein aufhören, sei also zu verwerfen
(1. c.). Dazu, dafs etwas in der Zeit anfange oder aufhöre, sei
nicht nötig, dafs ein Teil nach dem andern (anfange oder)
aufhöre (p. 477).

Indem wir die weiteren Erörterungen über das Anfangen
und Aufhören des successiv Entstehenden, über die intensio der
Form, der Qualität übergehen, wenden wir uns den Bestimmungen
über den Ort und das Leere zu (p. 486 ff.). Aristoteles handle
nur vom Orte der Körper, nicht auch dem der geistigen Dinge.
Angeführt als Annahme nicht weniger unter den Alten wird die
Ansicht, der Ort sei ein vom Körper eingenommener realer
unbeweglicher, oder (nach andern) ein irrealer, imaginärer Raum.
P. verwirft diese Ansicht als Dichtung ohne jegliche Wahrscheinlichkeit;

ein solcher Raum miifste Substanz oder Accidens, könne
aber in der That keines von beiden sein. Mit Recht lehre
Thomas, aufserhalb des Himmels finde sich keine einen Körper
aufnehmen könnende Potenz oder Kapacität, sondern im Körper
sei die Potenz eo perveniendi, ubi scilicet nihil est (p. 488).
Auch die Ansicht sei nicht haltbar, der Ort falle mit dem inneren
Ubi (das P. zugibt) eines Dinges zusammen. Vielmehr sei der
Ort mit Aristoteles als die unmittelbare Oberfläche des enthaltenden

Körpers zu bestimmen (p. 490); und zwar müsse diese
Oberfläche unbeweglich sein : eine Unbeweglichkeit, die jedoch
verschieden erklärt werde. Minder wahrscheinlich sei, dafs
dieselbe durch die gleichbleibende Entfernung von den Polen und
dem Centrum der Welt bestimmt werde. P. selbst glaubt, sie
bestehe darin, dafs mit der Bewegung des Locierten nicht auch
der Ort übertragen werde, sondern neccessario, quando res locata
movetur, rumpit locum, ita ut ille non remaneat amplius (p. 492).
— Das örtliche Sein (Sein am Orte) schliefse zwar eine äufsere
Denomination ein, gleichwohl werde ein Ding formell örtlich
gegenwärtig durch ein dem Locierten (locato) inneres Accidens.
Im Anschlufs an Suarez lehrt daher P., dafs die örtliche Gegenwart

etwas Absolutes, die Substanz innerlich Affizierendcs
besage. Dieses innere Ubi sei eine Art von Teilnahme an der
göttlichen Unermefslichkeit (p. 499). Das Ubi ist nicht selbst
der Ort und verhält sich zu diesem nicht als sein Konkretum,
wie etwa das Weifse das Konkretum des Weifsseins (albedo) ist.



152 Des Kardinals P. Pâzmâny Physik.

Alles was ist, habe ein Ubi, obgleich es nicht notwendig sei,
dafs alle wirklichen Dinge an einem physischen Orte seien (p. 500).
— Auch die Gegenwart eines Geistwesens sei zusammengesetzt
ex partibus juxta proportionem partium loci (p. 503). Ein
Geistwesen, das keinem Körper gegenwärtig sei, non est in ullo loco,
obgleich es sein inneres Ubi habe (p. 504). — Wir brauchen
kaum zu bemerken, dafs diese suarezische Theorie vom inneren
Ubi sowie von der Weise reiner Geister, Körpern örtlich gegenwärtig

zu sein, von der thomistischen, derzufolge ein Geist nur
durch sein Wirken ein Verhältnis zum Orte hat, abweicht.

Vom Leeren nimmt P. an, dafs es thatsächlich ein solches
in der Katur nicht gebe, divina virtute aber geben könne
(p. 50G f.). — Als Sinn der aristotelischen Definition der
Bewegung wird angegeben: motum esse formam entis quod est
in potentia ad aliam formam. Die Bewegung sei keine
vollkommene Wirklichkeit, welche die l'otenzialität des Subjekts
ausfülle, sondern eine unvollkommene, mittels deren das Subjekt
die Potenzialität durch eine wahre vollkommene Wirklichkeit zu
verlieren strebe (p. 511). Sie ist der Weg, auf welchem das

Subjekt die Form, für die es empfänglich ist, erwirbt. Die
Definition des Aristoteles komme allen positiven Veränderungen zu;
der Unterschied aber zwischen Bewegung im engeren Sinne und
positiver Veränderung bestehe darin, dafs die Bewegung suc-
cessiv, die positive Veränderung instantan sei (p. 514). Dagegen
seien die privativen Veränderungen in jener Definition nicht
eingeschlossen (p. 515). Jede Bewegung und auf das Sein
gerichtete physische Veränderung sei formell eine actio oder ein
Weg zum Terminus; denn alles, was bewegt, sei eine c. efficiens
(wiewohl nicht alles, was bewirkt, auch bewege, wie Gott
schaffend zwar bewirkt, aber nicht bewegt) (p. 517). —
Ungeachtet des angegebenen Unterschiedes von motus und mutatio
wird die Frage aufgeworfen, ob die Kontinuation und Succes-
sivität der Bewegung wesentlich sei, und geantwortet: succes-
sionem non esse de essentia motus; denn die Bewegung sei
wesentlich actio, dieser aber sei Succession nicht wesentlich. Die
Succession werde durch die successive Dauer in die actio und
die Bewegung hineingetragen : actio per durationem successivam
seu per tempus formaliter habet, ut una pars post aliam sequatur,
ac proinde ne omnes sirnul incipiant esse, sicut substantia per
quantitatem habet, ut una ejus pars sit extra aliam (p. 525).

Bezüglich der aristotelischen Lehre, dafs es eine Bewegung
nur zur Qualität, Quantität und dem Ubi gebe, erklärt P.: mu-
tationem per se dari ad omnem formam cujusvis praedicamenti,



Des Kardinals P. Pâzmâny Physik. 153

quae acquiri potest propria actione et distinguitur ex natura rei
a subjecto; Bewegung aber habe zum Terminus weder eine actio
noch eine passio, noch eine Relation, Lage oder Habitus (im
Sinne der aristotelischen Kategorie). Zur Substanz führt an sich
keine successive Bewegung, sondern nur per accidens, sofern sie
durch die Quantität ausgedehnt wird (p. 531); die successive

Bewegung führt nur zur Quantität, Qualität und zum Ubi (p. 532).
Das Unteilbare, wie der Punkt im Kontinuum, wird nur per

accidens bewegt, gleichwohl nimmt es die Bewegung in sich als

Subjekt auf (p. 534). Da der Punkt von der Linie nicht
getrennt werden kann, so kann er auch nicht für sich bewegt
werden. — Wenn die Quantität ohne örtliche Ausdehnung oder
die Substanz im Unteilbaren existieren, können sie successiv
örtlich bewegt werden (gegen Aristoteles), p. 535. Materielle
quantitative Dinge, im Unteilbaren existierend, und solche, die
ohne örtliche Extension sind, können von keiner natürlichen
Ursache in Bewegung gesetzt werden, oder Terminus einer
Alteration und eines Entstehens (generatio) sein (der zweite Teil
dieser These nach Suarez), p. 537.

Die Einteilung (Unterscheidung) der Bewegungen ist nicht
vom Bewegenden, nicht vom Bewegten, nicht von der Zeit und
nicht vom terminus a quo, sondern vom terminus ad quem zu
entnehmen. Successive und permanente, natürliche und gewaltsame,

schnelle und langsame Aufwärts- und Abwärtsbewegung
bilden keine, wesentlichen Unterschiede. So oft der durch
Bewegung hervorgebrachte Terminus specifisch oder generisch
verschieden ist, so oft ist es auch die Bewegung. — Zur numerischen

Einheit der Bewegung wird die Einheit des terminus ad

quem, die des Agens, der Zeit, des Subjekts und die Kontinuität
der auf einander folgenden Teile erfordert (p. 53S ff.). Zwischen
konträr entgegengesetzten lokalen Bewegungen tritt nicht, wie
Aristoteles meint, notwendig Ruhe ein, sondern nur zuweilen
ratione resistentiae et virtutis activae mobilis (p. 547). — Die
von Aristoteles für den Satz: omne quod movetur, ab alio mo-
vetur vorgebrachten Gründe findet P. nicht konkludent (p. 553),
in der Sache selbst aber liege, meint er, keine Schwierigkeit.
Ks könne geschehen, dafs ein Agens etwas in sich selbst
hervorbringt, dann seien agens und patiens dasselbe. In materiellen
Bewegungen unterscheide sich der bewegende Teil fast immer
vom bewegten (p. 554) u. s. w.

Dafs etwas durch göttliche Allmacht von Ewigkeit gewesen
8ei, halten einige für möglich, da sich kein Widerspruch
nachweisen lasse, auch bliebe der „Unterschied" von Erschaffung



154 Des Kardinals P. Pâzmâny Physik.

und Erhaltung bestehen, indem dieselbe Aktion, sofern sie pro-
ductio ex nullo subjecto praeexistente sei, als Schöpfung, und
sofern sie das Hervorgebrachte im Sein bewahre, als Erhaltung
begriffen werden könne. Überdies sei die zeitliche Schöpfung
Glaubensartikel, also nicht Gegenstand der Beweisführung (p. 560).
P. eigene Ansicht geht dahin, dafs nicht nur nichts Successives,
sondern auch nichts Dauerndes (gegen Suarez) von Ewigkeit
hervorgebracht sein könne.

Speciell von der örtlichen Bewegung handelt die letzte
(fünfte) Disputation. In Übereinstimmung mit seiner Theorie
vom inneren Ubi lehrt P., dafs durch die lokale Bewegung etwas
dem Bewegten Inneres hervorgebracht werde, nämlich das Ubi.
Dieses Ubi entstehe nicht infolge der Bewegung, sondern cum
sit ipse motus localis (p. 572), dasselbe ist ein successives und
nicht plura ubi permanentia (p. 573). Die örtliche Bewegung
könne keine augenblickliche, in inatanti sein; nicht von Natur,
aber durch göttliche Macht könne es auch im Leeren eine
örtliche Bewegung geben (p. 577); denn die Schnelligkeit oder
Langsamkeit komme nicht von Unterbrechungen der Kontinuität
der Bewegung (p. 582). Natürlicherweise sei es nicht möglich,
dafs derselbe Körper gleichzeitig verschiedene, sei es entgegengesetzte

oder disparate Bewegungen habe (p. 586). Wenn mehrfache

Kräfte auf einen Körper einwirken, geschieht es, dafs
derselbe in verschiedenen Bewegungen begriffen zu sein scheint, in
Wirklichkeit ist seine Bewegung nur eine, verschieden von
derjenigen, die er haben würde, wenn er nur unter dem
Einflüsse einer einzigen bewegenden Ursache stünde (p. 591).

Im folgenden sucht P. zu erklären, wie es komme, dafs
fallende Körper am Ende sich schneller als am Anfang bewegen.
Die Antwort ist, wie man erwarten mufs, nicht befriedigend.
Dasselbe gilt von der letzten Guästion, a quo moveantur pro-
jecta, impulsa et tracta. Immerhin verdient der Scharfsinn, mit
welchem die Probleme der Mechanik behandelt werden, unsere
Anerkennung.

Das Werk schliefst mit den Worten: Et hoc de motu locali
et in Universum de iis, quae in octo libris Physicorum dicenda
videbantur, nam quae de primo motore et ejus attributis docet
Aristoteles, alterius sunt instituti.

Sollen wir ein Gesamturteil über die Physik des berühmten
Kardinals abgeben, so zeigt dieselbe die Merkmale der späteren
Scholastik (von der engeren Thomistenschule abgesehen): einen
gewissen Nachlafs der spekulativen Kraft, der sich insbesondere
in der Auffassung der Materie, in nominalistischen und occasio-



Die Neu-Thomisten. 155

nalistischen Ansichten äufsert, verbunden mit einer freieren
Stellung Aristoteles gegenüber und einem Überwuchern der
Dialektik über die Spekulation. Den norninalistischen Einflufs
bekundet auch die Schlufsbemerkung, die den naturphilosophischen
Beweis des Daseins Gottes eliminiert, resp. ihn der Metaphysik
zuweist.

DIE NEU-THOMISTEN.
Von FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts, von Bd. XI, S. 85.)

Dafs unser Autor die Begriffsbestimmung von der
Vorherbestimmung, die der hl. Augustin und S. Thomas aufgestellt
haben, in seiner bekannten Weise deutet, versteht sich ja von
selber. Aber auch in dieser Beziehung geht es nicht ohne
Widerspruch des Autors mit der Theorie der Molinisten und
sich selber ab. S. 68 heifst es: nam hoc saltem dicendum est,
Deum iis, qui reapse salvi fiunt adeoque ab aeterno praedestinati
sunt, ante omne prorsus eorum meritum et bonum opus
absolute praevisum destinasse et selegisse gratias gratiarum-
que seriem. — Verhielte sich die Sache thatsächlich so, dann
gäbe es gar keine Frage oder Strittigkeit, ob die Vorherbestimmung

als solche ante oder aber post praevisa mérita erfolge,
was allen geschichtlichen Thatsachen widerspricht. Der Autor
selber hat ja im Anfange seiner Abhandlung die Dekrete der
Päpste citiert. Somit steht er hier im offenen Gegensatze mit
der Geschichte und dem System seines eigenen Ordens. Aber
leider auch wiederum im Widerspruche mit sich selber. S. 68
nämlich fafst er einen Satz sehr vorsichtig ab. Es heifst nämlich :

in sententia Molinistarum ultimatim nequaquam sisti potest in
bono usu libertatis creatae et gratiarum, sed etiam sistendum
nst omnino in Dei libera dilectione et electione. Die zwei Worte:
»sed etiam" lassen an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig.
Seite 69 lesen wir: Totum ergo salutis opus est Dei, et
salutis initium et finalis perseverantia. Totum tandem est in
manibus Dei. Diese zwei Sätze lassen sich nun schlechterdings
nicht vereinigen, falls wir sie auf die Vorherbestimmung selber
beziehen, von welcher eben hier der Autor spricht. Das ganze
Werk der Vorherbestimmung ist das Werk Gottes, das
ganze Werk in Gottes Hand. Andererseits aber ist dieses


	Des Kardinals P. Pázmány Physik

