
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Litterarische Besprechungen. 99

Konstitutionen der Dominikaner konnten sie 1566 sagen: Anno
1498 non minori sanctitatis apud multos et doctrinae apud omnes
opinione floruit Frater Hieronymus Savonarola, qui regulärem
observantiam promoverat. Hie post reformatos mores et regimen
civitatis Florentinae facinorosorum rabie in publica platea, sicut
ipse predixerat, crematur. Multa predixit futura, complura ad
catholicae fidei confirmationem et morum reformationem doctissime
ac religiose scripsit.1 Der Dominikaner Sixtus von Siena nennt
S. in seiner Bibliotheca sancta, 1. 4., die 1566 erschien, sanctitatis

opinione omnibus admirandus. Natalis Alexander lobt ihn2:
sanctitate vitae, doctrinae, prophetiae dono, miraculis insignis;
vir sanctimonia vitae et doctrina illustris, et opere et sermone
potens. Touron endlich nennt ihn3 un des plus saints et des

plus sçavans Personnages de son siècle.
E. Commer.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Christian Pesch, S. J., Praelectiones dogmaticae, quas
ill collegio Ditton - Hall habebat. Tom. III. Friburgi
Brisgov., Herder 1895.

Dieser 3. Band der dogmatischen Vorlesungen des P. Pesch handelt
von Gott, dem Schöpfer, der Erbsünde, den Engeln, dem letzten
Endzwecke und den menschlichen Handlungen. Weitaus unter diesen Teilen
der wichtigste ist jener, der die Erbsünde und das, was damit wesentlich
zusammenhängt, vorlegt. S. 176 finden sich in einer Anmerkung die
Worte: „Többe opusculo, quod inscribitur: Die Stellung des hl. Thomas
v. Aquin zu der unbefleckten Empfängnis der Gottesmutter. Münster
1892, solide refectat singularem opinionem recentis cujusdam scriptoris,
qui intrépide contendit, S. Thomam non solum nihil unquam protulisse
contra immaculatam conceptionem, sed etiam hoc dogma explicasse et
multo melius défendisse quam omnes eos, qui defensores immac. conc.
vocari soleant: ,Thomas stimmt bis auf den Punkt über dem i überein
mit der Kirche; und er geht darin weiter, wie alle sog. Verteidiger der
unbefleckten Empfängnis.' " Soweit die Anmerkung. Das „solide" scheint
u. a. daraus hervorzugehen, dafs Többe ausdrücklich erklärt, auf meine
„singularis opinio", die er „zurückweisen" soll, nicht eingehen zu wollen.
Er gibt sie auch nicht einmal an, er hält dies für überflüssig; für ihn
handle es sich blofs darum, zu beweisen, dafs Thomas entschiedener

1 Frantz, Sixtus IV. p. 81. Die Worte finden sich in der Brevis
historia Ordinis Fratrum Praedicatorum bei Martène, Veterum Scrip-
torum et Monumentorum Collectio, Tom. 6 p. 394, Paris 1729.

2 Historia eccles., Tom. 17 p. 51. 336.
3 A. a. 0. III, 641.

7*



100 Litterarisclie Besprechungen.

Gegner des Dogmas von der unbefleckten Empfängnis ist, dadurch werde
von vornherein jeder Versuch zu Gunsten des Aquinaten hinfällig. Meine
Antwort auf Többes Schrift: „Die unbefleckte Empfängnis und die
Erbsünde", Erwiderung etc. Regensburg, Manz, erwähnt P. Pesch nicht;
ebensowenig meine umfangreiche Abhandlung über die unbefleckte
Empfängnis (Bd. VIII meines Thomaswerkes), in der die Frage nach allen
Seiten besprochen ist. P. Pesch führt blofs einen Satz an, mit dem ich
das Ergebnis meiner Darlegungen kennzeichne. Derselbe kann nur von
jenem richtig gewürdigt werden, der vom Inhalte meiner Beweisführung
Kenntnis genommen hat. Wir halten diesen Satz vollkommen
aufrecht und werden jedes Wort darin in Folgendem rechtfertigen.
Wir sind nicht gewöhnt, leere Phrasen zu schreiben. Wir verbinden
damit die Würdigung der übrigen, oben angezeigten Teile des Peschschen
Werkes.

Ehe wir kurz und bündig unsere in obigem Satze niedergelegte
Ansicht begründen und im Anschlüsse daran den kritischen Mafsstab an
die Behauptungen des P. Pesch anlegen, ist es zweckdienlich, einige
Bemerkungen über das Verhältnis des Dogmas der unbefleckten
Empfängnis zur Väterlehre oder Tradition vorauszuschicken.

I. Das Verhältnis der unbefleckten Empfängnis zur
Väterlehre.

P. Pesch führt eine Stelle aus der Scheebenschen Dogmatik an
(p. 173), nach welcher mit vollem Recht behauptet wird, in dieser Sache
sei nicht nur die Autorität des hl. Thomas in Frage, sondern die ganze
Theologie des 13. Jahrhunderts. Anselm, der magister sent., Alex. v.
Haies, Bonaventura, Albertus M. und ebenso Scotus behaupten in unserem
Punkte genau dasselbe, was der Aquinate, und stützen sich auf dieselben
Gründe. Többe gibt, mit dem gleichen Rechte, die ganze occidentalische
Kirche preis und meint, es genüge für den Traditionsbeweis der volle
Strom der orientalischen Kirche. In einem Anzeigeblatte für den
katholischen Klerus wird zudem ausgeführt, ohne dafs im geringsten von irgend
einer Seite her widersprochen worden wäre, dafs man sich eben bei
diesem Dogma darauf einrichten müsse, ohne die Tradition fertig zu
werden und sich allein mit der kirchlichen Erklärung zu begnügen; es
sei dasselbe vielleicht nur ein Vorläufer für spätere, ähnlich zustande
gekommene Definitionen. Wohin soll das führen? Zu nichts anderem
wie zum Protestantismus. Wird die Tradition als Glaubensquelle beiseite
gelegt, so bleibt nur die Schrift übrig und, dementsprechend, das Privaturteil.

Es kann folgerichtig auch die innerliche Verbindlichkeit der
Entscheidungen des Apostolischen Stuhles nicht mehr aufrecht gehalten
werden. Denn deren verpflichtende Kraft ruht darin, dafs sie die stets
vom Anfange an durch die Kirche gelehrte Wahrheit als Glaubenssatz
aufstellen. Welche Wahrheit aber in der Kirche stets gelehrt worden,
bezeugt nach dem Konzil von Trient (sess. 4) der unanimis consensus
Patrum. Nur als Haupt des Körpers der Kirche kann der Papst die
bindende Glaubensnorm erklären und als solche legt er jene Wahrheit
vor, die in den Vätern enthalten ist. Deshalb beruft sich Pius IX. im
dogmatischen Dekret über die unbefleckte Empfängnis auf die veneranda
traditio und zwar ausdrücklich, wie solche in der occidentalischen
und orientalischen Kirche gelebt hat und lebt.

Wie kommen nun die drei genannten Autoren, denen noch viele
andere beigesellt werden können, dazu, so leichten Kaufes die Tradition,
sei es in einem wesentlichen Teile, sei es ganz und gar, preiszugeben?
Sieht man einfach auf die äufseren termini, so ist ihre Ansicht leicht



Literarische Besprechungen. 101

erklärbar. Weder aus den Kirchenlehrern des 13. und 12. Jahrhunderts
noch aus den Vätern, sei es der orientalischen, sei es der occidenta-
lischen Kirche, kann eine einzige Stelle vorgebracht werden, der gemäfs
Maria ausgenommen war von der Erbsünde; wir meinen die nackten
termini. Haufenweise finden sich Stellen, dafs Maria die vollkommenste
Kreatur war, dafs sie vom Beginne an den Engeln voranstand, dafs ihr
nie die Gnade fehlte. Aber es besteht keine einzige Stelle, welche sie
formell von der Erbsünde ausschlösse. P. Pesch hat auch aus den
griechischen Vätern Stellen augeführt für die Allgemeinheit der
Erbsünde; in keiner wird die Allgemeinheit durch irgend eine Ausnahme
in den von Adam auf natürliche Weise abstammenden Menschenkindern
gestört. Mau darf ganz besonders sich nicht auf die griechische Kirche
berufen. Einer der hauptsächlichsten unter ihren Vätern, Chrysostomus,
wirft, wenn man dem Wortlaute des Textes folgt, der Muttergottes vana
gloria, Mangel an Glauben, vor. Er ist der einzige, der von einer
aktuellen Unvollkommenheit in der Muttergottes spricht, so dafs Thomas
(III, qu. 27, a. 4, ad 3), was er bekanntlich sehr selten hei einem Vater
thut, ihn einem leichten Tadel unterwirft: in hoc Chrys. excessit. Eben
solche motus inanis gloriae und ähnliche kommen aber gerade von der
Erbsünde, wie alle Theologen lehren.

Haben somit die genannten Autoren recht, dafs sie die Tradition
darangehen? Wir können uns nicht mit Ausflüchten befreunden, wie
solche Sch. in der erwähnten Behauptung macht und wie sie P. Pesch
billigt: „Man sollte daher damit zufrieden sein, dafs der S. Thomas
gerade an den Stellen, wo er thatsächlich die These leugnet oder, wenn
man will, ignoriert, das Princip worauf dieselbe beruht und worin
dieselbe implicite eingeschlossen ist, immer noch hinreichend festhält und
folglich dieselbe virtuell behauptet." Was ist denn dies für ein Princip?
Virtuell etwas behaupten und ausdrücklich das Nämliche leugnen, ist
Sache eines Hanswursts, nicht eines Kirchenlehrers. In der ganzen
Theologie ist es bekannt, dafs, wenn einer, so Thomas seine Principien
im Forschen konsequent durchführte. Hier kommt aber noch dazu, dafs
Thomas die Principien ausdrücklich und klar angibt, aus denen er folgert,
die Muttergottes sei in der Erbsünde empfangen gewesen; und noch
niemand hat sie widerlegt. Ebenso gibt er die Principien ausdrücklich
und klar an, aus denen für ihn die höchste Reinheit der Muttergottes
sich ergibt, gemäfs denen sie ah omni impuritate culpae vel fomitis
(III. q. 27, art. 3, ad 3) frei war. In Thomas finden sich die diesbezüglichen

Fragen mit aller Entschiedenheit gestellt. Es bedarf da weder
dicker Bücher noch Broschüren, um aus Stellen im Thomas zu beweisen,
dafs er die Erbsünde, wenn der blofse terminus in Betracht kommt, auf
Maria ausdehnt. Da helfen keine „implicite".

Man darf auch nicht die Väter in der Weise aufser acht lassen,
dafs man sagt, sie böten zwar „die Elemente oder fast alle Elemente
für die bestimmte Aufstellung der Wahrheit"; aber diese letztere hätten
sie nicht gekannt. Freilich würden sie dieselbe „freudig hegrüfst haben,
wenn sie ihnen wäre vorgelegt worden". Mit diesem Grundsatze hat
Molina die moderne katholische Theologie eingeleitet. (Concordia q. 23,
a. 4 und 5; disp. V, membr. ult. edit. nov. p. 546): Credens autem Aug.
cum iis, quae de gratia adversus haeresim pelagianam ex scripturis
rectissime docuerat, conjunctum esse: Praedestinationem Dei aeternam
non fuisse secundum mérita qualitatemque usus liberi ar-bitrii a Deo praevisi, sed solum secundum Dei electionem
et beneplacitum juxta earn sententiam Paulum ad Rom. 9 multis in



102 Litterarische Besprechungen.

suorum operum locis interpretatus est, restrinxitque illud primae ad
Tim. 2: ,vult omnes homines salvos fieri', ut non de omnibus universim
hominibus, sed de solis praedestinatis intelligeretur. Quae doctrina plu-
rimos ex fidelibus, praesertim ex iis qui in Gallia morabantur, non solum
indoctos, sed etiam doctos, miruin in modum turbavit, ne dicam occasione
illius salutem eorum fuisse periclitatam. Ne enim hujusmodi doctrinae
adhaererent, haeresi potius Pelagianae ex parte assentiendum putabant
variosque alios errores circa parvulorum praedestinationem confingobant.
Id quod inter alia testantur duae illae epistolae a Prospero et Hilario
Arelatensi episcopo ea de re ad Aug. missae, quae inter opera Augustini
ante librum de praed. Sanctorum habentur. Sententiam vero Augu-
stiui secutus est D. Thomas et post eum plerique scholasticorum. — Nos
pro nostra tenuitate rationem totam conciliandi libertatem arbitrii cum
divina gratia, praescientia et praedest. tradidimus sequentibus prin-
cipiis, ex quibus earn deduximus, quaeque variis in locis tradidimus,
initi judicamus. Quae si data explanataque semper fuissent, forte neque
pelagiana haeresis fuisset exorta, neque Lutheriani tarn impudenter
arbitrii nostri libertatem fuissent ausi negare, obtendentes cum divina
gratia praesc. et praedest. cohaerere non posse, neque ex Augustini
opinione con certationibusque cum Pelagianis tot fideles fuissent turbati,
ad Pelagianosque defecissent, facileque reliquiae illae Pelagianorum in
Gallia, quorum in epistolis Prosperi et Hilarii fit mentio, fuissent ex-
stinctae. Vier Seiten weiter: Neque vero dubito, quin ab Augustino
et caeteris Patribus unanimi consensu comprobata fuisset haec nostra de
praedest. senteutia, ratioque conciliandi libertatem arbitrii cum divina
gratia, praesc. et praed., si eis proposita fuisset. Ahnlich heifst es ja
zumal bei Thomas: Diese Lehre hat er zwar nicht mit klaren Worten.
Aber er hat das Material dargeboten, aus dem sie aufgebaut werden kann.
Den „roten |Faden" liefert er, um den das andere herumgeschlungen
werden kann.

Dies sind Ausflüchte, wenn man seiner eigenen Erfindung folgen,
aber doch auch die Väter an seinen Triumphwagen spannen will. Die
Tradition besteht im Empfangen. Wir haben nicht Licht in die Väter
hineinzutragen. Wir sollen das Licht da finden und zwar mit klaren
und ausdrücklichen Worten. Die termini können wechseln und müssen
es. Denn die Kirche mufs so sprechen, dafs sie von ihrer Zeit verstanden
wird. Aber die darin enthaltene Lehre mufs explicite von den Vätern
empfangen werden. Sonst herrscht das Privaturteil und nicht der una-
nimi8 consensus patrum. Wir sind ganz der Meinung des Rhabanus
Maurus. Man klagte, dafs er sich so streng an die Väter halte, das sei
sklavisch; er müsse seine persönlichen Ideen vorziehen. Der Gelehrte
schrieb mit Bezug darauf an den Kaiser Lotbar (vor den Kommentaren
zu Ezechiel): „Man sagt, einzelne Gelehrte tadelten mich, dafs ich anstatt
der meinigen die Aussprüche der Väter vortrage. Aber was ist darin
Unzukömmliches, dafs ich nicht meine Erfindungen dem Leser darbiete,
sondern die Lehre dieser in der ganzen Kirche verehrten Meister! Dies
scheint mir nützlich für das allgemeine Beste und der Demut eines
Ordensmannes entsprechend, dafs ich in allem den Spuren der Väter
folge. Die da weltliche Ehre suchen, mögen meinetwegen ihre anmafsenden
Meinungen vortragen oder niederschreiben. Was mich anbetrifft, ich
kenne keinen andern Ehrgeiz als Gott auf dem Wege zu suchen, den
die Heiligen uns vorgezeichnet haben." Mabillon bemerkt dazu (Rhab.
Maur., vita, Patr. lat. tom. 107): „Möchte es Gott gefallen, dafs in
unseren Tagen die Autoren diese nämliche Methode befolgten; aber anstatt



Litterarische Besprechungen. 103

dessen verlieren sie sich in ein Labyrinth von neuen Lehren und von rein
menschlichen Systemen, die für die Religion höchst verhängnisvoll sind."

Mau mag sich nicht täuschen. Die Kirche kommt in ihren
Erklärungen immer wieder auf die Väter, und zwar ohne Umschweife und
Ausflüchte, zurück: wir meinen auf ihre klareu Aussprüche, wie sie
dastehen, nicht mit dem Inhalte den man hineinlegt. Auf das 12.
Jahrhundert mit seinen Roszellin, Gilbert Porret, Abälard folgt das 13. mit
seinen Lombardus, Thomas, Bonaventura, Alb. M., welche wieder die
Väter zu Ehren bringen. Das erste, was wir hier in unserem Punkte
zu thun haben, um das Dogma der unbefleckten Empfängnis an das
13. Jahrhundert und vermittels desselben an die Väter anzuschliefsen,
ist die Klarstellung der Erbsünde. Was haben die Väter, was die Scholastiker

mit Thomas an der Spitze, darunter verstanden? Davon hängt
alles ab. Die unbefleckte Empfängnis ist die Freiheit von der Erbsünde.
Was für ein Sinn also ist mit der Erbsünde verbunden ; das erscheint
mafsgebend für das wissenschaftliche Verständnis des Dogmas. Das
dogmatische Dekret selber weist den Weg. Pius IX. stellt nicht als etwas
Unbedingtes die Freiheit von der Erbsünde in Maria hin. Er nennt die
Muttergottes praeservata immunis intuitu meritorum Christi. Und
Thomas begründet eben damit es, dafs Maria eingeschlossen war in der
Erbsünde, dafs sie erlöst war durch Christus, dafs sie der Verdienste
Christi bedurfte. Wir sehen, der Punkt auf dem i ist kein leerer Wahn.
In der Formulierung des Dekretes selber erscheint als Bedingung der
unbefleckten Empfängnis genau dasselbe, was Thomas als in Maria
vorhanden angibt. Sie bedurfte des Erlösers. Die Frage ist die; Was
in Maria bildete den Anlafs zu diesem Blicken auf die Verdienste Christi?
Was in ihr bedurfte der Erlösung? Hören wir zuvörderst Thomas.
Wir versichern, dafs gar kein Dunkel übrig bleiben wird.

II. Die Lehre des hl. Thomas.
a) Die ganze Frage ist gelöst, wenn nach Thomas und den Vätern

die heiligmachende Gnade nicht in direktem Gegensatze steht zur
Erbsünde als Sünde der Natur; wenn also das eine nicht notwendig das
andere ausschliefst. Wird dies nachgewiesen, so sind diese beiden
Behauptungen gar nicht einander entgegengesetzt: Maria war der Natur
nach in der Erbsünde empfangen; Maria hatte ihrer Person gemäfs
immer die Gnade. Wir sprechen jetzt von der Auffassung, wie sie
Thomas und die alten Scholastiker aus den Vätern entnehmen. Denn
darum handelt sich es hier. Es fragt sich: Sind dies zwei verschiedene
Quellen im Menschen, die unabhängig von einander bestehen: jene
nämlich, aus der die Ansteckung der Erbsünde fliefst, und jene, welcher
die Gnade entströmt? Wir führen zunächst eine orientierende Stelle aus
Thomas an und beleuchten darauf dieselbe in ihrem Sinne durch Anselm.
Thomas (III S. th. d. 3, qu. 1, a. 1) schreibt: „Die heiligmachende Gnade ist
durchaus nicht direkt der Erbsünde entgegengesetzt, sondern nur nach der
Richtung hin, dafs die Erbsünde eine Ansteckung in sich enthält für die
Person. Denn die Gnade ist eine der Person verliehene Vollkommenheit,
die Plrbsünde aber eiue Sünde der Natur." (Gratia sanctificans non
omnino directe opponitur peccato originali, sed solum prout peccatum
originale personam inficit: Est enim gratia perfectio personalis, peccatum
vero originale directe est vitium naturae.)

Nehmen wir aus Anselm zuerst die für gewöhnlich angeführte Stelle,
welche auch P. Pesch hat. Leider hat er das nicht, was sogleich darauf
folgt; sonst hätte ihm die wahre Sachlage klar werden müssen. Nachdem
Anselm (de conceptu virginali et originali peccato c. 18) gesagt, dafs



104 Litterarische Besprechungen.

Christus von der reinsten Jungfrau empfangen werden wollte, fährt er
fort: „Denn es schickte sich, dafs in einer Reinheit jene Jungfrau
erglänzte, wie es unter Gott keine gröfsere geben kann (vgl. Thom. in I S.
th. d. 44, q. unie. a. 3; in I S. th. d. 17, q. 2, a. 4 ; in I. S. th. d. 44, a. 2 ad
Anibald. ; opusc. 61, de 10 grad. caritatis), welcher Gott der Vater seinen
eingeborenen Sohn, den er aus seinem Herzen als sich selbst in allem
gleich gezeugt und wie sich selbst liebte, derart geben wollte, dafs dieser
kraft der Natur der eine selbe Sohn Gottes des Vaters und der Jungfrau
sei, und welche der Sohn selbst sich zur Mutter, seiner menschlichen
Substanz nach, erwählte. (Decens erat, ut ea puritate, qua major sub
Deo nequit intelligi, Virgo ilia niteret, cui Deus Pater unicum Filium
suum, quem de corde suo aequalem sibi genitum tanquam seipsum dili-
gebat, ita dare disponebat, ut naturaliter esset unus idemque communis
Dei Patris et Virginis Filius et quam ipse Filius substantialiter facere
sibi matrem eligebat, et de qua Spiritus s. volebat et operaturus erat
ut conciperetur et nasceretur ille de quo ipse procedebat.) Im nächsten
Kapitel, beinahe unmittelbar darauf, sagt nun Anselm weiter: „Mein
Beweisgrund besagt, dafs Gott auch der Substanz einer mit Sünde
behafteten Jungfrau den Gerechten entnehmen konnte (monstrat Ileum etiam
de peccatricis Virginis substantia prolem debere justam tali propagatione
producere)." Es nützt nichts, dafs der Kardinal Sfondrati klagt, Anselm
habe sein Princip nicht streng durchgeführt (Innocentia viudicata § 1, n. 6).
Er hätte lieber der Sache auf den Grund gehen sollen. Die Aussagen
dieser Fürsten der Scholastik sind derart bestimmt und werden derart
begründet, dafs man solche Klagen nicht versteht. Wenn jemand
folgerichtig denken konnte, so konnten diese Männer es. Anselm sagt weiter
(c. 14) : „Unser Beweisgrund kann von niemandem umgestofsen werden,
wonach der von der Jungfrau genommene Same rein war, obgleich
derselbe zur sündigen Masse gehörte" (Nullatenus refragatur nostrao
rationi, quae semen de Virgine sumptum asserit esse mundum, quamvis
sit de massa peccatrice) c. 21: „Gott nahm die menschliche Natur
an ohne Sünde aus der sündigen Masse" (Deus assumpsit hominem de
massa peccatrice sine peccato). Sehen wir, wie beides Anselm vereinigt.
C. 23 heifst es: „Es kann nicht geleugnet werden, dafs die Menschenkinder

in Adam waren, als jener sündigte. Aber sie waren da, wie in
der Ursache, wie im Samen; während sie in sich selbst persönlich
erweise sind. In Adam waren sie der Same selbst, einzeln für sich sind
sie verschiedene Personen. In Adam sind sie nicht verschieden von ihm,
in sich sind sie andere wie er. In Adam waren sie Adam, in sich sind
sie sie selbst. Sie waren also in ihm; aber sie waren nicht sie selbst,
da sie ja noch nicht waren" (Negari nequit infantes in Adam fuisse cum
peccavit; sed in illo causaliter, sive materialiter (al. naturaliter) velut
in semine fuerunt; in seipsis personaliter sunt; quia in illo fuerunt ipsum
semen, in se singuli sunt diversae personae. In illo non alii ab illo, in
se alii quam ille. In illo fuerunt ille, in se sunt ipsi. Fuerunt igitur
in illo, sed non ipsi, quoniam non fuerunt ipsi). Darum kann Anselm
ausdrücklich sagen (c. 23): „So ist klar, dafs ein grofser Unterschied
ist zwischen der Sünde Adams und der Sünde derjenigen, die von ihm
der Natur nach abstammen. Denn jener sündigte durch den eigenen
Willen, die anderen sündigen kraft natürlicher Notwendigkeit,
welche der eigene und persönliche Wille Adams verdiente" (Ille peccavit
propria voluntate, illi naturali peccant necessitate, quam propria et
personalis meruit illius voluntas). Damit gibt er den Grund für das kurz
vorher im selben Kapitel Gesagte: „Die Jungfrau selbst wurde, wie alle



Litterarische Besprechungen. 105

anderen, sicut omnes alii, teils durch die Natur, teils durch den Willen
(der Eltern) zu ihrem Sein gebracht. In ihr aber hat weder der Wille
einer Kreatur gewirkt, noch die Natur hat den Sproi's hervorgebracht,
sondern der hl. Geist und die Kraft des Allerhöchsten.''

Wir können jetzt schon in etwa verstehen, wie die heiligmachende
Gnade nicht direkt zur Erbsünde in Gegensatz sich befindet; speciell in
unserem Falle, wie die Muttergottes von Anselm und allen grol'sen Scholastikern

als im höchsten Grade rein, über jede Kreatur rein hingestellt
wird und doch zur massa peccatrix gehörig. Alle Schuld der Erbsünde
ist in Adam, alle und jede. Wird die Ansteckung der Person durch die
mit natürlicher Notwendigkeit in Adam befleckte Natur von Anfang an
gehindert, so steht ebendeshalb die gröfste Reinheit durch die Gnade in
der Person, um dem Gewichte der in Adam verderbten Natur gleichsam
die Stange zu halten. Hören wir weiter. Anselm ist ganz klar (c. 29):
„In der Taufe werden die Sünden, welche vor der Taufe da waren, ganz
und gar getilgt. Also die Ohnmacht, von Natur aus, die Gerechtigkeit
zu haben, wird den bereits Getauften nicht als Schuld angerechnet
wie früher. Wie also vorher die Ohnmacht, die Gerechtigkeit zu haben,
nicht den Mangel derselben entschuldigen kann, denn derselbe war in
der Schuld begründet, so entschuldigt diese selbe Ohnmacht, von Natur
aus, die Gerechtigkeit zu haben, durchaus nach der Taufe; denn sie ist
ohne alle Schuld." Sie sind, der Person nach, von der Schuld in Adam
getrennt. Da aber nur Adam die Schuld trug und die andern, einzig
weil sie durch ihre Natur in Adam waren, nicht wegen persönlicher
Sünde schuldig waren, so ist da nicht mehr die mindeste Schuld, wenn
auch alles übrige, alles Verdorbene im Fleische, auch die Verpflichtung
zu sterben, bleibt. Es stört keine solche Verderbtheit die Reinheit,
sondern zeigt vielmehr die Gröfse der Gnade an, die in der Person waltet.
(In baptismo peccata penitus, quae ante baptismum erant, delentur. Qua-
propter originalis impotentia justitiam habendi jam baptizatis non impu-
tatur ad peccatum, sicut prius. Quemadmodum igitur impotentia habendi
justitiam prius excusare non poterat absentiam justitiae, quoniam ipsa
erat in culpa; sic post baptismum illam omnino excusat, quia remanet
sine omni culpa. Unde fit, ut justitia, quae ante baptismum debebatur
(in Adam) ab infantibus sine omni excusatione, post baptismum ab illis
non exigatur quasi ex debito. Quamdiu ergo sola originali impotentia
non habent justitiam, non sunt injusti, quoniam non est in eis absentia
debitae justitiae. (Man merke, die originalis impotentia ist da, und
sie nennt Anselm das peccatum originale; aber diese originalis
impotentia, von der gezeugten Natur aus die Gerechtigkeit zu haben, macht
nicht, dafs sie „ungerecht", d. h. in ihrer Person sündig sind; denn es
besteht keine Schuld mehr, durch Adam die Gerechtigkeit zu haben,
nachdem die Taufe sie eingegliedert hat, der Person nach, in Christo,
non est absentia debitae justitiae.) Non enim est debitum, quod sine
culpa est impossibile. Si sic moriuntur, non damnantur, quia non sunt
injusti. Sed et justitia Christi, qui se dedit pro illis, et justitia fidei
matris Ecclesiae, quae pro illis credit, quasi justi salvantur.)

Wir können jetzt genau bestimmen, inwiefern „die heiligmachende
Gnade nicht ganz und gar direkt im Gegensatze steht zur Erbsünde".
Auszuschliefsen ist das Verständnis, wonach die Erbsünde als Schuld
(quia est in culpa, sagt oben Anselm) mit der Gnade zusammen bestehen
kann, nämlich als Schuld in der Person des einzelnen. Dagegen kann
1. die Erbsünde mit der heiligmachenden Gnade in der Seele des einzelnen
zusammen bestehen, insoweit die Eltern durch das Zeugen die Verbindung



106 Litterarische Besprechungen.

herstellen mit Adam und demnach, soweit sie in Betracht kommen, das
debitum Adae weiter fortgepflanzt wird. Und so nimmt Thomas in der
ganzen Quästion aus den Sentenzen, die oben erwähnt worden, den
Ausdruck peccatum originale; derselbe bezieht sich auf den semen infectum
in Adam. Durch ihn wird notwendig, soweit der Natur freier Lauf
gelassen bleibt, die Sünde, die Schuld Adams, d. h. dafs die menschliche
Natur die Gerechtigkeit haben sollte und verschuldeterweise sie nicht
hat, fortgepflanzt. Da bezieht sich nichts vom peccatum originale auf
das empfangene Menschenkind in dessen einzelnem Bestand betrachtet.
Es kann 2. die Erbsünde weiter zusammen bestehen mit der heiligmachenden

Gnade als „die vom Ursprünge herkommende Ohnmacht der Natur,
die Gerechtigkeit zu haben" (originalis impotentia justitiam habendi),
welche im einzelnen, auch in seinem Einzelbestande aufgefafst, bleibt,
aber getrennt von der Schuld in Adam; wie z. B. in den Getauften. So

zeigt Thomas in I, II, qu. 82, a. 3, dafs die Erbsünde die Begierlichkeit
sei, und bezieht sich dabei auf Aug. (1 Retr. 15. Concupiscentia est reatus
originalis peccati). Nach beiden Seiten hin wird das Einwirken der
Gnade, weit entfernt gestört zu werden, geradezu gefordert und durch
das tiefe Elend der Natur gemessen; soll anders der Mensch zur Seligkeit
kommen. Letzteres Erbe von Adam, dafs wir nämlich nicht von Natur
aus gerecht sind und zwar durch die Schuld der Natur, soweit sie in
Adam war, hindert so wenig die Reinheit der Seele, sobald die Gnade
Besitz von ihr genommen hat, dafs der Apostel sagt (Rom. 8, 1): „Also
nichts Verdammenswertes ist in denjenigen, die da sind in Christo Jesu,
die nicht gemäfs dem Fleische wandeln", und dafs das Konzil v. Trient
(sess. V) auf Grund dieser Worte erklärt, die Kleinen, welche nach der
Taufe ohne persönliche Sünde sterben, gingen direkt in den Himmel ein.
„In den Himmel aber kann nichts Unreines eingehen." Und doch bleibt
in der Natur dieser Kleinen das von Anselm skizzierte Erbe Adams, die
impotentia originalis habendi justitiam, die Begierlichkeit, der fomes.
Wohl aber tritt die Gnadenkraft Christi hervor, der trotzdem von der
Person aus die Natur reinigt, dafs sie des ewigen Lebens würdig wird.
„Vollkommen wird", so Thomas in der citierten Stelle aus den
Sentenzen, „die Natur gereinigt werden durch die Vollendung der
Herrlichkeit", so dafs sie nämlich nicht mehr Werkzeug für die Weiterverbreitung

des Verderbens sein wird, nicht blofs insofern sie in der einzelnen
Person sich findet (Perfecta enim naturae curatio ad perfectionem gloriae
pertinet; q. 3 ad 1). Gehen wir weiter.

b) Die Urgerechtigkeit und die Erbsünde bei den
Scholastikern.

Wir erinnern an den Ausgangspunkt, den leitenden Gedanken,
welchen wir an die Spitze gestellt haben. Welches ist der Gegenstand,
der es erfordert hat, dafs Gott auf die Verdienste Christi blicke (intuitu
meritorum Christi), damit Maria rein bleibe von der Schuld der
Erbsünde? Diese Frage veranlafst Papst Pius IX. Inwiefern steht Maria
unter dem Erlöser und bedarf der Erlösung? Diese Frage beantwortet
Thomas. Es geht nicht an, zu sagen, Maria habe das debitum peccati
orig. gehabt, und mit keiner Silbe zu untersuchen, worin denn in Maria
dieses debitum bestehe. Bevor sie war, konnte sie kein debitum haben.
Wer nicht ist, hat keine Schuld. „Wer da erlöst wird," sagt Gregor
d. Gr., „wird ohne Zweifel von einer Schuld erlöst." Wer befreit wird,
wird ohne Zweifel von irgend welchen Banden befreit. „Was nicht ist,
das kann nicht geheiligt werden", schreibt Thomas (III. S. tb. d. 3, q. 1,
art. 1. Sed contra). „Die selige Jungfrau aber war nicht, ehe sie



Litterarische Besprechungen. 107

empfangen wurde; also konnte sie nicht vor der Empfängnis geheiligt
werden." Wer da von einer zuvorkommenden Erlösung spricht (prae-
veniens), sagt nichts anderes, als dafs die Heiligung Mariens ihrer
Empfängnis vorausgegangen ist. Es mufs untersucht werden, wie beschaffen
das debitum in Maria im ersten Augenblicke ihrer Empfängnis war, von
dem sie im selben ersten Augenblicke befreit, oder genauer, dessen Folgen
von ihr abgewendet worden sind. Hören wir zuvörderst noch einmal
Anselm (1. c. c. 23).

,,Dai's Adam afs, dies forderte die Natur; denn so war sie
geschaffen, dafs sie der Speise bedurfte. Dafs er aber von der verbotenen
Frucht afs, das that nicht mehr der Wille kraft der ihn dazu treibenden
Natur, sondern der persönliche, Adam allein eigene Wille. Was aber
in dieser Weise die einzelne Person that, das vollbrachte sie nicht ohne
die Natur der gemeinsamen Gattung. Denn Person war das in ihm, was
Adam genannt wurde; Natur, was Mensch hiefs. Die Person also machte,
dafs sündhaft wurde die Natur ; weil, als Adam sündigte, der Mensch
sündigte. Denn nicht, weil er Mensch war, wurde er angetrieben, das
Verbotene zu nehmen. Durch den eigenen Willen vielmehr, welchen die
Natur nicht notwendig vorbedingt, sondern welchen die Person empfängt,
ist er angezogen worden. Ähnlich, aber umgekehrt, geht es in den
Kindern. Dafs in ihnen nämlich die Gerechtigkeit nicht ist, welche sie
schuldig sind zu haben, das hat nicht ihr eigener persönlicher Wille
veranlafst, wie in Adam; sondern die mit der Natur überkommene
Bedürftigkeit, welche die Natur von Adam erhalten hat. In Adam wurde
die menschliche Natur, die aufser in Adam (nach der Kraft des
Fortpflanzens) in keiner Weise war, von der Gerechtigkeit entblöfst, welche
sie hatte; und nun entbehrt sie dieselbe immer, es sei denn, dafs sie von
anderswoher unterstützt wird. Gemäfs dieser Weise, weil die Natur in
den Personen für sich besteht und die Personen nicht sind ohne Natur,
mufs es verstanden werden, dafs die Natur in den Kindern die Personen
zu sündigen Personen macht. So hat die Person in Adam die Natur des
Gutes der Gerechtigkeit beraubt und die bedürftig gewordene Natur
macht alle Personen, welche von ihr ausgehen, kraft derselben Bedürftigkeit

zu sündhaften und ungerechten. Dies ist der Grund, weshalb die
persönliche Sünde Adams übergebt in alle, welche von ihm aus in natürlicher

Weise fortgepflanzt werden, und weshalb diese Sünde in ihnen Naturoder

Ursprungssüude ist." (Quod Adam comedebat, hoc natura exigebat;
quia ut hoc exigeret, sic creata erat. Quod vero de ligno vetito comedit,
non hoc voluntas naturalis, sed personalis, hoc est, propria fecit. Quod
tarnen egit persona, non fecit sine natura. Persona euim erat, quod
dicebatur Adam; natura, quod homo. Fecit igitur persona peccatricem
naturam; quia, cum Adam peccavit, homo peccavit. Si quidem non quia
homo erat, ut vetitum praesumeret, impulsus est; sed propria voluntate,
quam non exigit natura, sed persona concepit, attractus est. Similiter
fit in infantibus, sed e converso. Nempe, quod in illis non est justitia,
quam debent habere, non hoc fecit illorum voluntas personalis, sicut in
Adam, sed egestas naturalis, quam ipsa natura accepit ab Adam. In
Adam namque, extra quem de illa nihil erat, est nudata justitia quam
habebat; et ea semper, nisi adjuta, caret. Hac ratione, quia natura
subsistit in persouis et personae non sunt sine natura, facit natura per-
sonas infantium peccatrices. Sic spoliavit persona naturam bono justitiae
in Adam; et natura egens facta omnes personas, quas ipsa de se
procréât, eadem egestate peccatrices et injustas facit. Hoc modo transit



108 Litterarische Besprechungen.

peccatum Adae personale in omnes, qui de illo naturaliter propagantur,
et est in illis originale sive naturale.)

Man liest heutzutage nicht selten Klagen, wie man denn den Wunsch
oder vielmehr die ernste Anordnung der kirchlichen Autorität, genau dem
Aquinaten zu folgen, in die Praxis übersetzen könne, da doch in den
verschiedensten, und zwar in Hauptpunkten, man sich streite, was er
überhaupt gelehrt habe. Den Klagen kann jeder leicht dadurch abhelfen,
dafs er den Thomas selbst in die Hand nimmt. Die Streitigkeiten über
das Verständnis desselben kommen daher, dafs man den eigenen Sinn
dem Texte des engelgleichen Lehrers unterschiebt, Worte in den Text
hineinschiebt, die nicht darin stehen, aber nach dem eigenen Sinne des
Lesers darin stehen müfsten, dafs man in ihm „die Principien" findet,
„die Elemente oder fast alle Elemente" für die eigene Ansicht, und dann
diese aus Thomas heraus zu beweisen unternimmt, obgleich Thomas mit
ausdrücklichen Worten das Gegenteil solcher Ansichten lehrt. Man nehme
Thomas, wie er ist, wie er geschrieben hat, vergleiche die eine Quästion
mit der andern, ohne über den Wortlaut selber hinauszugehen; und man
wird leicht finden, wie seine Ansichten, für die er übrigens immer die
Gründe angibt, fruchtbar sind und geeignet, auch das heutige Dunkel zu
zerstreuen. Halten wir uns beispielsweise an unseren Lehrpunkt. Was
versteht Thomas unter der „Gerechtigkeit", von der Anselm so oft spricht,
welche unsere Natur, nicht direkt die Person oder das Princip des
vernünftigen Einzelwesens, in uns schuldig ist, kraft ihres Ursprunges zu
haben, die sie aber nicht hat?

S. 123 spricht P. Pesch davon, fällt aber in den eben gerügten
Fehler. Er sagt: Sententia S. Thomae ea est, quod peccatum originale
formaliter consistit in privatione originalis justitiae. Das ist sehr richtig.
Dann aber fügt er hinzu, seu, quod secundum ejus doctrinam idem est,
in privatione gratiae sanctificantis, und verweist auf I q. 95, a. 1 und
IV de malo, a. 2. Nirgends — und noch weit weniger in diesen Stellen
— stellt Thomas diejustitia originalis und die gratia sancti-
ficans auf dieselbe Stufe. Das mtifste allerdings so sein nach den
Ideen des P. Pesch. Aber Thomas sträubt sich dagegen ausdrücklich.
Die justitia originalis fällt nicht zusammen mit der gratia sanctificans;
die eine gehört nicht zum Wesen der andern. Die erstere kann in einem
gewissen Falle ohne die letztere sein, die letztere ohne die erstere.
Hätte Adam nicht gesündigt, so würden doch seine Nachkommen immer
haben sündigen können, und die justitia originalis wäre ihnen, da Adam
nie gestorben wäre, auf Grund des der Natur in Adam gemachten
Geschenkes, geblieben. Der Sünder hätte heilige Kinder gezeugt, sowie
jetzt heilige Eltern sündige Kinder zeugen. Sie hätten vom Fleische
aus keine Versuchung gehabt. Keiner wäre zeitlicherweise gestorben.
Sünden wären blofs aus Bosheit geschehen, nicht aus Schwäche oder
Irrtum. Die justitia originalis geht die Natur an, die heiligmachende
Gnade die Person. Wenn man selbst beides konfundiert, so sollte man
doch nicht gleich die grofsen Kirchenlehrer zu Mitschuldigen machen,
sondern ernst ihre Ausdrücke prüfen und ihre Ansicht erforschen. Hier
ist überhaupt der Punkt, bei welchem eingesetzt werden mufs. Hier
beginnt die Divergenz der modernen Theologie von derjenigen der grofsen
Scholastiker. Man könnte einen Preis aussetzen, was denn eigentlich
nach der Dogmatik von Scheeben, Heinrich, Pesch u. a. die justitia
originalis sei. Bald ist sie die heiligmachende Gnade, bald ist sie dieselbe
nicht; jenachdem man es notwendig hat. Bajus, nämlich die Verwerfung
seiner bekannten Sätze, steht nicht im mindesten dem entgegen, dafs



Litterarische Besprechungen. 109

man behauptet, die Urgerechtigkeit sei ihrem Wesen nach nicht Gnade.
Aus dieser Verwerfung folgt blofs, dafs die Urgerechtigkeit ein
supernaturale donum war, nicht geschuldet der menschlichen Natur, wie es
ihr geschuldet war, Vernunft und Freiheit, sowie Sinne und einen Körper
zu hahen.

Thomas drückt sich derart genau aus, dafs ein Mifsverständnis
unmöglich ist, wenn man nur seine Worte so nimmt, wie sie lauten
(1. q.06, a. 1): „Die Geradheit und Gerechtigkeit des Urzustandes, in
welchem Gott den Menschen gründete, erfordert, dafs der Mensch in der
Gnade geschaffen wurde; heifst es doch Eccl. 7: ,Gott schuf den Menschen
als einen aufrechten.' Diese Urgerechtigkeit oder Geradheit bestand
nämlich darin, dafs die Vernunft Gott unterthan war, die niedrigeren
Kräfte aber der Vernunft gehorchten und der Seele der Körper folgte.
Die erstgenannte Art Unterwürfigkeit nun ist die Ursache sowohl der
zweiten als auch der dritten. Denn so lange der vernünftige Teil Gott
unterworfen war, blieb ihm das Niedrigere unterworfen. Nun ist es aber
offenbar, dafs jene Unterordnung des Körpers unter die Seele und der
Sinneskräfte unter die Vernunft nicht von der Natur im Menschen
kam; sonst wäre sie nach der Sünde geblieben, wie ja auch in den
Dämonen die natürlichen Gaben blieben. Also flofs die Unterwürfigkeit
der Vernunft unter Gott nicht blofs aus der Natur, sondern war gemäfs
dem übernatürlichen Geschenke der Gnade, insofern es nicht geschehen
kann, dafs die Wirkung mächtiger sei als die Ursache. Danach sagt
Augustin: ,Nachdem das Gebot übertreten war, verliefs dieselben sogleich
die göttliche Gnade, und sie schämten sich der Nacktheit ihrer Körper.'
Ist also, weil sie die Gnade verliefs, die Unterordnung des Fleisches
gegenüber der Seele gestört worden, so war auch die Gnade im Menschen
die Ursache dieser Unterordnung." (Quod fucrit etiam conditus in
gratia, ut alii dicunt, videtur requirere ipsa rectitudo primi status, in
qua Deus hominem fecit, secundum illud Eccl. 7: Deus fecit hominem
rectum. Erat euim haec rectitudo secundum hoc, quod ratio subdebatur
Deo, rationi vero inferiores vires et animae corpus. Prima autem sub-
jectio erat causa et secundae et tertiae. Quamdiu enim ratio manebat
Deo subjecta, inferiora ei subdebantur, ut Aug. dicit. Manifestum est
autem, quod illa subjectio corporis ad animam et inferiorum virium ad
rationem non erat naturalis; alioquin post peccatum mansisset, cum etiam
in daemonibus data naturalia post peccatum permanserint, ut Dionysius
dicit. Unde manifestum est, quod et illa prima subjectio, qua ratio Deo
subdebatur, non erat solum secundum naturam, sed secundum super-
naturale donum gratiae; non enim potest esse effectua potior quam causa.
Unde Aug. dicit, quod ,postquam praecepti facta transgressio est, con-
festim, gratia deserente divina, de corporum suorum nuditate confusi sunt.
Senserunt enim motum inobedientis carnis suae, tanquam reciprocam
poenam inobedientiae suae'. Ex quo datur intelligi, si deserente gratia,
soluta est obedientia carnis ad animam, quod per gratiam in anima
existentem inferiora ei subdebantur.)

Thomas erklärt noch ausdrücklicher seine Meinung (I. q. 100, a. 1,
ad II): „Einige meinen, die Kinder würden wohl in der Urgerechtigkeit
geboren worden sein; jedoch ohne die Gnade, welche das Princip
übernatürlichen Verdienstes ist. Da jedoch die Wurzel der Urgerechtigkeit,
in welcher Adam geschaffen worden, in der übernatürlichen Unterwürfigkeit

der Vernunft Gott gegenüber besteht und diese ohne Gnade nicht
sein kann, so würden die Kinder dadurch selber, dafs sie in der
Urgerechtigkeit geboren werden, auch in der Gnade geboren worden sein.



110 Litterarische Besprechungen.

Damit ist jedoch nicht gesagt, dafs die Gnade etwas Natürliches sei.
Denn sie wäre nicht vermittels des Samens fortgepflanzt worden, so dafs
die Zusammensetzung der menschlichen stofflichen Natur sie gefordert
hätte; sondern sobald der Mensch die vernünftige Seele gehabt haben
würde, wäre ihm die Gnade von Gott verliehen worden, wie ja auch,
allsobald dafs der Körper dazu vorbereitet ist, die vernünftige Seele von
Gott durch Schaffung gegeben wird, die demgemäfs nicht durch den Samen
fortgepflanzt ist." (Quidam dicunt, quod pueri non fuissent nati cum
justitia gratuita, quae est merendi principium, sed cum justitia ori-
ginali. Sed cum radix originalis justitiae, in cujus rectitudine factus
est homo, consistât in subjectioue su p er nat ur a Ii rationis ad Deum,
quae est per gratiam gratum facieutem, necesse est dicere, quod si pueri
nati fuissent in originali justitia, etiam nati fuissent cum gratia, sicut et
de primo homine supra diximus. Non tarnen fuisset per hoc gratia
naturalis, quia non fuisset transfusa per virtutem seminis, sed fuisset collata
homini statim cum habuisset animam rationalem ; sicut etiam statim cum
corpus est dispositum, infunditur a Deo anima rationalis, quae tarnen
non est ex traduce.)

Danach ist bei Thomas das Wesen und die wirkende Ursache (radix,
causa efficiens) der Urgerechtigkeit fest umgrenzt, wenn man seinen
Worten, so wie sie in Wirklichkeit lauten, folgt und nicht das darin findet,
was man selber hineinlegt: 1. Die Urgerechtigkeit und die Gnade (justitia
originalis und justitia gratuita) sind wesentlich durchaus verschieden. Die
Urgerechtigkeit wird von Thomas offen und klar, ganz bestimmt, eine
Wirkung der Gnade genannt. Diese Wirkung kann fortfallen, ohne
dafs die Gnade notwendig mangeln müfste. Es ist nicht dieselbe Gerechtigkeit:

die Adams vor der Sünde, welche er fortgepflanzt hätte, wenn er
ohne Sünde geblieben wäre; und die mit der Gnade, als dem Princip des
Verdienstes, gegebene. Die eine heifst justitia originalis, die andere
justitia gratuita. 2. Die Urgerechtigkeit ist eine „übernatürliche Gabe",
donum supernaturale; nicht weil sie wesentlich nicht dem Bereiche der
Natur angehörte, nicht weil sie wesentlich Gnade wäre; sondern weil der
sie im Menschen bewirkende Grund oder ihre Wurzel die übernatürliche
Gnade ist. Ähnlich würde die durch Wunder bewirkte Wiedergabe des
Augenlichts eine übernatürliche Gabe sein, und doch wäre das damit
vollzogene Sehen dem Bereiche der Natur angehörig. 3. Das Wesen der
Urgerechtigkeit ist die Vollendung der Natur in ihren natürlichen Grenzen;
deshalb wäre sie kraft des Samens fortgepflanzt worden, sowie jetzt die
Erbsünde fortgepflanzt wird. Man beachte wohl den Grund, welchen
Thomas für die Urgerechtigkeit, als für eine übernatürliche Gabe, angibt.
„Die Unterordnung der niederen Kräfte unter die Vernunft und des
Körpers unter die vernünftige Seele wäre geblieben nach der Sünde, wenn
sie in den Kräften der Natur gelegen wäre." Denn alles rein Natürliche
blieb auch nach der Sünde. Damit ist gesagt, dafs in den Kräften der
Natur keinerlei Ruhe liegen kann, wie solche einem letzten Endzwecke
entspricht. Durch die Kräfte der Natur kommt der Mensch nicht dazu,
der Vernunft die Sinne, der Seele den Leib unfehlbar zu unterwerfen.
Nur unter dem Einwirken der Gnade ist dies möglich. Den Kräften der
Natur entspricht, wenn sie sich selbst überlassen sind, der Kampf, die
Zwietracht, die Unzufriedenheit, wie dies mit der Begierlichkeit gegeben
ist. Es kann also, will man dem Aquinaten folgen und damit zugleich
der Natur der Sachlage, niemals im Bereiche der natürlichen Kräfte ein
letzter Endzweck für den Menschen gefunden werden. Denn der letzte
Endzweck besagt das gerade Gegenteil: Friede, Einigkeit, Zufriedenheit.



Litterarische Besprechungen. Ill
Der einzig mögliche Endzweck des Menschen ist der nur mit übernatürlichen

Mitteln erreichbare. Es gibt demnach auch keinen status, Stand,
kein Feststehen der rein natürlichen Verhältnisse, keinen status naturae
purae. Der Mensch konnte in puris naturalibus geschaffen werden; dies
sagt Thomas oft. Aber nie konnten die pura naturalia als solche einen
festen Stand gewinnen. Das widerstreitet dem Begriffe der Natur im
Menschen, wonach dieser indifferent ist für das Gute und Böse. Zwischen
Gut und Böse gibt es kein Mittel. Und so gibt es auch keinen Stand
zwischen dem status justitiae originalis und dem des peccatum originale.
Der erste freie Willensbeschlufs wäre, wenn Gott den Menschen in puris
naturalibus geschaffen hätte, entweder dem Guten zugewandt gewesen
oder dem Bösen. Im ersten Falle wäre er durch die zuvorkommende
wirkende Gnade als erste .Ursache bewirkt worden, und die heiligmachende
Gnade würde ihm gefolgt sein. Im zweiten Falle war die Sünde da.
Man möge nur den status bei den pura naturalia streichen und als einzig
möglichen Zweck der menschlichen Natur den nur mit übernatürlichen
Mitteln erreichbaren betrachten, so dafs die Natur selber und alle ihre
Kräfte die eigene Ohnmacht mit Rücksicht auf ihre Vollendung bekennen;
alle Schwierigkeiten im Verständnisse des hl. Thomas bei diesen und
ähnlichen Materien sind dann geschwunden. Ein Autor kann nicht
verstanden werden, den man von vornherein sagen lassen will, was mit
keinem Worte in ihm steht. In die Stellen, in denen er von den pura
naturalia spricht, liest man hinein den status derselben, den er unbedingt
bekämpft; der status naturae integrae ist nach der Vollendung, nach
Gott hin bei Thomas ganz gleichbedeutend mit dem status naturae purae.
Darin besteht eben der Stand, status, der pura naturalia, dafs die
Vollendung hinzutritt und Festigkeit gibt. In die Stellen, in denen Thomas
von dem Zwecke der menschlichen Natur spricht, den sie nur mit
übernatürlichen Mitteln erreichen kann, liest mail ähnlich hinein supposita
elevatione naturae ad finem sublimiorem, von welcher Voraussetzung
Thomas., keine Ahnung verlauten läfst und die er positiv und mit recht
zugänglichen Gründen bekämpft; — wie soll da Thomas verstanden werden
können? Genau dasselbe gilt von Bonaventura, Scotus, Anselm, Augustin,
die alle insgesamt gleich Thomas nichts wissen von einer Zweckverschiebung

und von einem status nat. purae. 4. Demgemäfs bestimmt
sich das Wesen der Urgerechtigkeit dahin, dafs sie die Unterordnung
der Sinne unter die Vernunft und des Körpers unter die Seele bedeutet:
die natürliche Herrschaft (nach Gen. 1, 28) und die Unsterblichkeit des
Leibes. Ibre wirkende, dem Wesen nach von ihr geschiedene Ursache
ist die Gnade, d. h. die übernatürliche Unterwürfigkeit des vernünftigen
Geistes unter Gott. Ihr Sitz oder Subjekt ist die vernünftige Seele,
nicht soweit sie von Gott geschaffen wird, sondern soweit der vernünftige
Mensch terminus generationis und demnach in naturgemäfser Verbindung
zu einheitlichem Handeln mit dem Fleische ist. Das Wesen der
Erbsünde verhält sich dementsprechend bei Thomas und dem gesamten
christlichen Altertum. Sie ist nach allin, auch den modernen Autoren,
die privatio justitiae originalis, der verschuldete Mangel. Sie ist dasselbe
wie der status naturae purae, insoweit den blofs natürlichen Kräften
die Vollendung geschuldetermafsen mangelt. Sowie diejustitia originalis
nicht dem Wesen nach mit der Gnade übereinkommt, so bedeutet die
Erbsünde dem Wesen nach nicht den Mangel der Gnade. Die Urgerechtigkeit

ist dem Wesen nach die Unterordnung der Sinne unter die
Vernunft, des Leibes unter die Seele. Ihre wirkende Ursache, ihre Wurzel
ist die Gnade. Also ist die Erbsünde dem Wesen nach der Mangel des



112 Litterarische Besprechungen.

Gesagten. Sie ist wesentlich die blofse Natur, verschuldetermafsen sich
selbst überlassen. Anselm sagt es klar: Jetzt ist der Mensch nudatus,
während er in den rein natürlichen Verhältnissen nudus gewesen wäre.
Und Bellarinin insistiert ganz besonders auf diesem Ausdrucke. Die
menschliche Natur hat die Vollendung in ihrem natürlichen, d. h. dem
fleischlichen Fortpflanzen zugänglichen Bereiche durch die Güte Gottes
einst gehabt. Durch die Schuld in ihr hat sie diese Vollendung, die sie
nicht fordern durfte, nicht mehr: sie ist blofse Natur. Die Folge davon
ist der Maugel der übernatürlichen Gnade im vernünftigen Geiste, soweit
diese Gnade mit der Urgerechtigkeit zusammenhängt. Die Gnade kommt
nicht mehr in den Menschen auf dem Wege der Natur. Wir sagen, wie
Thomas oben, Gott gibt die Gnade nicht mehr aus diesem Grunde, weil
nämlich die Urgerechtigkeit ohne sie nicht bestehen kann und er diese
Urgerechtigkeit dem Adam als Mitgift der menschlichen Natur verliehen
hatte. Gott gibt die Gnade nicht mehr mit der fleischlichen Zeugung
von Adam her. Er gibt sie fortan intuitu meritorum Christi. Das will
sagen : Gott gibt sie auf Grund der Person, soweit eine Person verbunden
wird mit der Person der zweiten Person in der Gottheit. Sitz der
Erbsünde ist die vernünftige Seele als Wesensform des Menschen, der da
terminus generationis, Abschlufs der fleischlichen Zeugung, ist: ein Mensch
eben wird gezeugt. Die vernünftige Seele ist nicht Sitz der Erbsünde,
insoweit sie von Gott geschaffen wird, sondern insoweit sie mit dem
Fleische in natürlicher Verbindung steht.

HI. Der Puukt über dem i.
Wir können jetzt durchaus begründen, dafs Thomas besser mit dem

Dekret Pius' IX. übereinstimmt, wie alle die nachfolgenden sogenannten
Verteidiger der unbefleckten Empfänguis: a) Pius IX. sagt, gratia et pri-
vilegio sei die Muttergottes frei geblieben von dem Flecken der Erbsünde.
Die beiden Ausdrücke erklärt kein einziger unter den sogenannten Verteidigern

der unbefleckten Empfängnis. Sie sind aus früheren kirchlichen
Erklärungen herübergenommen. Thomas erläutert sie (III, q. 27, a. 3): Per
abundantiam gratiae, quam in sanctificatione recepit, et etiam perfectius
per divinam providentiam, sensualitatem ejus ab omni inordinato motu pro-
hibentem. Was hier Thomas Providentia divina nennt und an einer andern
Stelle specialis Providentia oder auch Privilegium, dies nennt das päpstliche

Dekret privilegio. Maria erhielt in ihrer unbefleckten Empfängnis
die Gnade im vernünftigen Geiste, sobald dieser geschaffen war; das
Privilegium oder die specialis Providentia erstreckte sich auf die Behütung
des von Adam erhaltenen Fleisches, dafs es der Sünde in keiner Weise
und in keinem Akte folgte, b) Warum nennt Thomas dies sanctificatio
und nicht immac. conceptio? Der Grund liegt auf der Hand für jeden,
der die damaligen Verhältnisse kennt. Die conceptio sine peccato, dieser
Ausdruck war anrüchig. Es war dies der häretische Ausdruck des Petrus
Comestor, Kanzlers der Pariser Universität, (vgl. Malou, de l'immaculée
conc. vol. 2, p. 117) und seiner zahlreichen Anhänger um das Jahr 1150.
Er schrieb in bitterster Weise gegen Bernardus in unserer Frage. Letztere
ist nicht neu. Bernardus hatte diesen Ausdruck immac. conc. verurteilt
und zwar in entschiedenster Weise, weil er gemäfs denen, die ihn
gebrauchten, bedeutete, dafs Maria „aus der Erde gebildet war, aus welcher
Adam geformt worden; also nicht aus der durch Adam verderbten Erde,
sondern aus der unschuldigen". Es is dies jene Meinung, welche heute
Gutberiet aufzuwärmen scheint in der Heinrichschen Dogmatik. Dies
hiefs, Maria Christo dem Erlöser entziehen. Dies hiefs, die Erlösung
selber unmöglich machen, denn es fehlt dann die Verbindung Christi



Litterarisehe Besprechungen. 113

mit Adam, mit dem in der Natur verderbten Menschengeschlecht. Diese
Meinung ging dahin, dafs von den Eltern aus Maria reines,
unverderbtes, sündloses Fleisch erhielt; und sonach konnte auch Christus
aus Maria nicht die caro peccati annehmen. Man lese die oben
angeführte Stelle aus den Sentenzen im Zusammenhange der ganzen zwei
Quästionen und man wird sehen, dafs Thomas nur gegen die so, d. h.
fälschlich, verstandene conceptio sine labe kämpft. Da kommt keinerlei
Flecken in der Person des Empfangenen in Betracht, sondern nur der
Flecken, für dessen Fortpflanzung die Eltern durch die Schuld Adams
die Werkzeuge sind. Bernardus und Thomas aber führen denselben
Grund gegen diese immac. conc. ins Feld: Maria wäre dann nicht erlöst
durch Christus, sie wäre keine Tochter Adams, von dem geschrieben
steht, dafs er „die forma futuri" des zweiten Adams (Rom. 5) ist, d. b.
dafs, soweit er das Fleisch verdorben, Christus es erlöst, c) Thomas und
die grofsen Scholastiker siegten gegen die häretischen Schwärmer. Die
Gefahr schwand, dafs ein falsches Verständnis mit dem Ausdrucke immac.
conc. verbunden würde. Es war kein Grund mehr, dafs man es vermied,
anstatt der sanctificatio die immac. conc. zu setzen. Und aller Gefahr
wurde dadurch die Spitze abgebrochen, dafs in das Dekret selbst seit
Sixtus IV. ausdrücklich der Hinweis kam auf die Erlösung, der da Maria
bedürftig war. Dies bedeutete dann, dafs nichts anderes definiert werde,
als das, was die grofsen Scholastiker stets verteidigt hatten. Durch das
Thor der natürlichen Zeugung trat die Gnade nicht in Maria hinein. Da
trat alles Verderben, welches von Adams Schuld ausging. In diesem
Sinne nahm Maria teil an Adams Schuld, weil sie teilnahm an der natürlichen

Abstammung von Adam. Wie dem Menschen die Hautfarbe folgt,
so folgt jedem so gezeugten Adamskiude die Teilnahme an Adams Schuld,
naturali necessitate, sagte oben Anselm. Darin gerade aber liegt das
Mafs für das übervolle Gewicht der Gnade, welche durch die Pforte der
Person, intuitu ineritorum Christi, der zweiten Person in der Ciottheit,
in Maria hineintrat. Hier war der erste, vollständige, glänzende Sieg
der Gnadenkraft Christi. Maria ward die erste, die unerreichte Königin
der Erlösten. Im ersten Augenblicke war die Armee des Feindes
niedergeschmettert und zwar durch den Sohn selber der Jungfrau. Die modernen
Verteidiger der unbefleckten Empfängnis sagen gar nichts zur
wissenschaftlichen Begründung der über alle Geschöpfe hervorragenden Heiligkeit

Mariens seit dem ersten Beginne ihres menschlichen Seins. Da weifs
man auch nicht, wie die Kirche zu dieser Lehre gekommen ist. Thomas
gibt an, was in Maria durch die Gnade zu überwinden war; und aus der
Gröfse des Feindes ergibt sich die Gröfse der zu seiner Niederschmetterung
notwendigen Kraft. Thomas beschreibt zudem eingehend die Höhe dieser
Kraft. III qu. 27. a. 4 u. 6, ad 1 legt er dar, dafs Maria niemals eine
läfslicbe Sünde beging. Was bedeutet denn dies bei Thomas und den
Scholastikern sowie bei Augustin? Jeder weifs es, der sich mit ihnen
beschäftigt hat. Bei den Scholastikern ist es stehende Ausdrucksweise,
dafs durch die Taufe aus dem pecc. orig. ein peccatum veniale, d. h. ein
die venia, die Verzeihung verdienendes wird. Jedermann weifs, dafs die
Scholastiker, die motus primo-primi, die oben Thomas als inordinatos
motus sensualitatis kennzeichnet, als läfsliche Sünden betrachten, die wegen
der Schwäche des Menschen Verzeihung, Nachlassung verdienen. Diese
motus primo-primi sind eben der Ausdruck des peccat. orig., soweit es
in der Seele geblieben; denn, wie Augustin sagt, transit reatus, remanet
actus. Sie sind der actus dessen, was Paulus in uns „peccatum, quod
operatur in nobis" nennt. Wenn nun Thomas sagt, die Muttergottes allein

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. Q



114 Litterarische Besprechungen.

sei in der Weise geheiligt worden, dafs sie niemals eine läfsliche Sünde
hatte, so heilst das ebensoviel als dafs in ihre Person niemals das

pecc. originale einen Flecken, und wäre es der geringste, hineingeführt
habe; mit andern Worten, dafs die Gnadenfülle in ihrer Person
vollständig und nach allen Seiten hin und jederzeit das Verderben aufwog,
welches von der Natur herkam. Es beifst nichts anderes als das, was
Thomas im selben vierten Artikel aus Augustin anführt: „Betreffs der
seligsten Jungfrau Maria will ich um der Ehre Christi willen,
sobald es sich um Sünden handelt, keine Frage gestellt wissen. Denn
deshalb steht es fest, dafs ihr mehr Gnade verliehen worden ist, um
von allen Seiten her die Sünde zu überwinden, weil sie es
verdiente, jenen zu empfangen und zu gebären, der da ohne Zweifel ohne
Sünde war." Welche Sünde hat die Muttergottes überwunden? Nicht die
Sünde in den andern; denn das ist allein Christo eigen. Also die Sünde in
sich selbst. Sie hat dieselbe von allen Seiten her überwunden, weil niemals
das Erbe von Adam her zu irgend einer Äufserung, zu einem Akt, auch
nicht zur geringsten läfslichen Sünde kam. Der Feind war in ihrer Natur,
aber „mit zertretenem Kopfe". Nach dieser Seite, nach der menschlichen
Natur hin war nur Christus ohne Sünde, der nicht von der zeugenden Kraft
Adams stammte. Er allein hatte keinerlei Sünde in sich zu überwinden.
Die Väter und Scholastiker begründen in wissenschaftlich-theologischer
Weise den aufserordentlich hohen, die Engel selbst bereits in der
Empfängnis überragenden Grad der Heiligkeit in Maria. Die Engel hatten
ja in ihrer Natur kein Gewicht, das in die Tiefe zog; sie bedurften nicht
eines solchen Grades von Gnade. Wir haben ein solches Gewicht; und
alle Adamskinder sind ihm, der eine mehr, der andere minder, gefolgt.
Deshalb hat auch keiner unter den Menschen solche Gnade wie Maria.
Sie steht einzig da. Das Gewicht zog in ihr; aber voll aller Gnaden
gab sie niemals demselben, auch nur in etwa, nach. Wir könnten den
Punkt über dem i noch weiter begründen; wir erachten es für den
denkenden Leser nicht für notwendig. Gehen wir zur Kritik des P. Pesch über.

IV. Kritik des P. Pesch.
P. Pesch zählt alle Stellen im Thomas auf, in welchen ihm dieser

zu Gunsten der unbefleckten Empfängnis zu sprechen scheint. Er fügt
dann hinzu: Weiter gibt es keine. Doch, Herr Pater! Es gibt noch
eine, welche nicht hätte übergangen werden müssen. Sie steht an einem
ganz zugänglichen, allen bekannten Orte. Sie steht gerade da, mitten
in jener Quästion der Summa, welche so oft gegen Thomas angeführt
wird; ja sogar im Artikel selber, in welchem bewiesen wird, in Maria
sei die Erbsünde übergegangen. Diese Stelle ist so klar, dafs sie nicht
hätte übersehen werden müssen. III q. 27, a. 3, ad III steht: „Der
hl. Geist machte in Maria eine doppelte Reinigung: Die eine war wie
eine Vorbereitung auf die Empfängnis Christi; und diese reinigte nicht
von irgend einer Unreinheit der Schuld oder des fomes,
sondern sammelte den Geist zum Einen hin und zog ihn ab von der
Vielheit. So wird auch von den Engeln gesagt, dafs sie gereinigt worden,
,in denen doch keine Unreinheit sich findet', wie Dionysius sagt. Die
andere Reinigung vollbrachte in ihr der hl. Geist, als sie Christum empfing.
Und danach wurde der fomes ganz fortgenommen." (Spir. s. duplicem
in B. V. purgationem fecit: unam quidem quasi praeparatoriam ad Christi
conceptionem, quae non fuit ab aliqua impuritate culpae vel
fomitis, sed mentem magis in untim colligens et a multitudine sustollens.
Nam et angeli purgari dicuntur, in quibus nulla impuritas invenitur, ut
D. dicit. Aliam purgationem vero operatus est in ea Sp. s. mediante



Litterarische Besprechungen. 115

conceptione Christi, quae fuit opus Sp. sti. Et secundum hoc potest
dici, quod earn totaliter purgavit a fomite.) Die Stelle ist entscheidend
wie keine. Die erste Heiligung war die in utero, denn nur von dieser
ist in der Untersuchung die Rede. Nun, diese Heiligung oder Reinigung
bestand nicht darin, dafs sie von irgend einer Unreinheit der Schuld
oder des fomes gereinigt wurde. Warum? Offenbar, weil keine solche
Unreinheit da war; sonst hätte sie zuerst fortgeschafft werden müssen.
Wollte man meinen, dies stimme nicht mit dem Ende dieser selben Stelle,
wonach der fomes erst bei der Empfängnis Christi fortgenommen wurde,
so hätte man blofs im vorhergehenden Artikel die Antwort auf den vierten
Einwand zu lesen brauchen, um volle Klarheit zu gewinnen. Es geht eben
nicht, dafs man bei solchen Autoren wie Thomas, Anselm, Augustin blofs
abgerissene Worte nimmt und daraus den Strick dreht. Diese Autoren
verlangen, dafs man auch wisse, was im Zusammenhange vorher von
ihnen gesagt worden ist. Folgt man diesem Verlangen, so wird man
nicht „blofse Brincipien finden", aus denen am Ende immer das folgt,
was man folgen lassen will, sondern man wird stets auf völlig ausgereifte
und gehörig begründete Ansichten stofsen. Thomas schreibt dort : „Doppelt
ist die Heiligung: Die eine geht die ganze menschliche Natur an, welche
von allem Verderben der Schuld und Strafe befreit wird; diese Heiligung
wird in der Auferstehung der Toten stattfinden. Die andere ist die
Heiligung der Person, welche in das fleischlich gezeugte Kind nicht
übergeht; denn solche Heiligung betrifft den vernünftigen Geist, nicht
das Fleisch. Obwohl also die Eltern der seligsten Jungfrau von der
Erbsünde gereinigt worden, so pflanzten sie doch die Erbsünde auf ihre
Tochter fort, die da wie alle übrigen Adamskinder empfangen war,
nicht wunderbarerweise geformt. Denn Augustin sagt: ,Alles, was in
gewöhnlicher Weise geboren wird, ist Fleisch der Sünde.'" (Duplex est
sanctificatio: una quidem totius naturae, inquantum seil, tota natura
humana ab omni corruptione culpae et poenae liberatur; et haec erit in
resurrectione. Alia vero est sanctificatio personalis; quae non transit
in prolem carnaliter genitam, quia talis sanctificatio non respicit carnem,
sed m en te m. Et ideo etsi parentes b. Virg. fuerint mundati a peccato
originali, nihilominus b. V. peccatum originale contraxit, cum fuerit con-
cepta secundum carnis concupiscentiam ex commixtione maris et feminae.
Dicit enim Aug., omnem quae de concubitu nascitur, carnem esse peccati.)
Kann jemand sich klarer und entschiedener ausdrücken? Von keiner
Unreinheit der Schuld oder des fomes, ab aliqua impuritate culpae
vel fomitis, wurde Maria gereinigt; denn nichts Unreines drang in ihre
Person von dem in die Natur gesäeten Verderben. Meisterin war
Maria über ihre Natur, trotz des Verderbens in dieser; denn letzteres
diente ihr, wie die Krone des besiegten Königs den Glanz des Siegers
vermehrt. Mochte die Sünde von Adam her, mochte der fomes in der
Natur sein; er wurde nur Anlafs zu erhöhter Gnade, d. h. zu erhöhter
Reinigkeit: „Nichts Verwerfliches, nihil damnationis est in eis qui sunt
in Ch. Jesu."

Es sollte eben dies die Angreifer der Autorität des hl. Thomas in
unserm Punkte bedenklich machen, dafs Thomas mit gröfster Sicherheit,
ohne jemals im mindesten zu schwanken oder ein Wort der Erklärung
hinzuzusetzen, beide Behauptungen neben einander stehen hat, sogar im
selben Artikel. Wahr ist, was Sfondrati schreibt (Innoceutia vind.,
§ 1, n. 6): Has propositiones Thomas constanter et repetite inculcat,
videlicet: Puritas B. V. est tanta et tarn eximia, ut in nulla persona
creata major reperiri possit. Deus non potest puriorem creaturam pro-

8*



116 Litterarische Besprechungen.

ducere, quam sit B. V., quia fuit immunis ab omni peccato originali et
actuali. Puritas B. V. fuit infra puritatem divinam; nou ex eo, quod
aliquando fuerit peccato alicui obnoxia, sed quia peccare potuit et Deus
non potest. Deum fecisse angelos speculum puritatis immaculatum, in-
coinquinatum; sed ad majorem omnipotentiae suae manifestationem aliud
élaborasse tersius et purius Seraphinis, videlicet B. V., ac tantae puritatis,

ut purius intelligi non possit. Aber falsch ist, was er hinzufügt:
At hae propositiones, toties et tarn enixe a S. Thoma repetitae, omnino
falsae sunt, si B. V. aliquando peccatum originale contraxit. Falsch ist
dies, wenn wir die Erbsünde so auffassen wie sie, gemäfs den Vätern,
Thomas auffafst. Danach bleibt nach Augustin das „peccatum originale
actu" in den Getauften; die Schuld, kraft der die Persou angesteckt ist,
wird getrennt; der Mensch ist seiner Person nach Glied am Leibe, dessen
Haupt Christus ist, während er seiner Natur nach Glied am Leibe bleibt,
dessen Haupt Adam ist. Diese Terminologie ist dem Apostel angepafst,
der im Römerbriefe oftmals spricht von der Sünde, die in uns thätig ist,
operatur, die aber nicht herrschen soll, non regnet in vobis. Thomas
wehrt sich entschieden dagegen, dafs die Erbsünde irgend eine Unreinheit
der Person Marias zur Folge hat. Man mufs jeden Schriftsteller
beurteilen nach der Terminologie, die zu seiner Zeit üblich war. Spricht
Hieronymus von der „Thorheit, drei Hypostasen in Gott anzunehmen";
stehen noch heute im Rituale Rom. und im Missale mehr als ein Dutzend
Sakramente verzeichnet, die zu den sieben nicht zählen; so fällt es
niemandem ein, zu sagen, Hieronymus sei Arianer gewesen oder das
Rituale Rom. stehe auf unkirchlichem Standpunkte. Heute ist der
terminus „peccatum originale" von den Entscheidungen der Kirche, um
Mifsverständnissen, besonders nach den Irrlehren der sogenannten
Reformatoren, vorzubeugen, so gebraucht, dafs darin das „Herrschen" der
verderbten Natur, um mit Paulus zu reden, eingeschlossen wird oder,
wie das Tridentinum sagt, soweit die Erbsünde die vera et propria ratio
peccati, den Abfall der Person von Gott, mitbesagt. Bis zum 14. oder
15. Jahrhunderte bedeutet die essentia peccati orig. nur die in der Natur
bestehende positive Möglichkeit, potentia, das Verderben in die
selbständige Person zu tragen; das Wesen der Erbsünde bedeutete nur das
von Adam geerbte und in ihm allein schuldige Verderben der allen
Menschen gemeinsamen Natur. Jedes Adamskind erbt eben kraft der
Zeugung jene Natur, die in Adam sich fand. Es gibt für dasselbe keine
andere ihm zu übertragende. Diese Natur ist schuldig. Also wird eine
schuldige Natur geerbt. Diesem von der Natur ausfliegenden Verderben
kann aber die Person widerstehen; nicht durch natürliche Kräfte, sondern
durch die Gnade. In Maria hat die Gnade vom ersten Augenblicke an
widerstanden und so war sie vom ersten Augenblicke an die Reinste und
Heiligste. Folgt die Person im einzelnen Menschen dem Verderhen in
der Natur, so ist dies das regnare des peccatum originale nach dem
Sprachgebrauche der Scholastiker. Mit der folgerichtigen Anwendung
des durch die Sünde verursachten Gegensatzes zwischen Natur und Person,
Fleisch und Geist im Menschen kann man ohne Schwierigkeit für unseren
Punkt alle Quästionen im Thomas lesen, die von der Erbsünde handeln,
und ebenso in Scotus, Halensis, Bonaventura. Sie stimmen alle mit der
hier entwickelten Ansicht überein. Dies wurde bereits in dieser
Zeitschrift zum Teil bis iu die neuere Zeit hinab, bis Bellarmin & Piazza,
von anderer Seite her treffend nachgewiesen. Wir verweisen zudem auf
unseren 8. Band im Thomaswerke: „Die katholische Wahrheit" und auf
unsere Erwiderung auf Többe, sowie auf die Abhandlung im 9. Bande,



Litterarische Besprechungen. 117

welche der 27. Quästion des 3. Teiles folgt. Es ist sonderbar, dafs
P. Pesch sich um die Schriftsteller des eigenen Ordens, die in unserer
Frage für Thomas eintreten, nicht kümmert. Wir sind mit denselben
in der Sache durchaus einig. Wir haben uns blofs gegen die Fassung,
welche Cornoldi z. B. seiner Verteidigung des hl. Thomas gegeben hat,
gewandt. Wir halten die unserige für entscheidender und klarer. Auch
Bellarmin finden wir hei P. Pesch wenig augeführt; wir erinnern uns
keines einzigen Falles, wo er sich auf ihn wirklich stützt.

Wir hätten besonders gewünscht, dafs er bei der Frage nach dem
Endzwecke des Menschen auf ihn Bezug genommen hätte. Bellarmin
schreibt (de gratia primi hom. c. 7, in fine): Aeterna beatitudo finis est
hominis naturalis, ut S. Thomas docet in I, q. 12, a. 1. Debuit ergo
homo media naturalia habere ad eum finem consequendum ; alioquin rebus
omnibus esset miserior et abjectior, cum res caeterae fines suos propriis
ac naturalibus viribus assequantur. Iustitia igitur et caeterae virtutes,
quae ad beat, assequendam necessaria „sunt, primo homini naturalia
fuerunt. Dies ist der Einwurf gegen das Ubernatürliche des Urzustandes,
den sich Bellarmin macht. Er antwortet: Non parva quaestio est, sitne
sempiterna beatitudo, quae in visione Dei Sita est, finis hominis naturalis
an supernaturalis. Sed quia non multum fecit ad rem nostram illius
quaestionis explicatio, admissa parte affirmante, respondes. Non
est natura humana indignum, sed contra potius ad maximam ejus pertinet
dignitatem, quod ad sublimiorem finem condita sit, quam ut eum solis
naturae suae viribus attingere possit. Beilarmin läfst also wenigstens
die Frage offen. Er löst die Schwierigkeiten gleich Thomas, die sich
bei der seligen Anschauung als dem natürlichen Zwecke der menschlichen
Natur ergeben. Er sieht in den verurteilten Sätzen des Bajus keine
Schwierigkeit für die Annahme eines solchen natürlichen Zweckes, der
sich nur mit übernatürlichen Mitteln erreichen läfst. Zumal hält er
fest, dafs Thomas diese Lehre vorgetragen.

Die Definition des Suarez vom pecc. orig. vermengt Sachen, die
nicht zu einander gehören (S. 128): P. o. per se est habitualis aversio
a Deo, fine supernaturali, un de privat justitia, seu quod idem est, cari-
tate et gratia, quatenus hominem convertunt ad ultimum finem
supernaturalem, sc. Deum. Est communis theologorum. Letzteres ist falsch.
Die Folgerung mufs umgekehrt sein. Es mufs heifsen: Privat justitia,
un de est habitualis aversio a Deo. So hatte ja Pesch selbst einige
Zeilen vorher die Erbsünde definiert als priv. just. orig. Falsch ist
zudem, dafs die justitia, deren, seinem Wesen nach, das pecc. orig.
beraubt, mit „Caritas und gratia" gleichbedeutend sei. Die habitualis
aversio a Deo, also der Mangel an der Gnade, ist eine Folge der
Erbschuld, die nicht eintritt, sobald in der Person die Gnade sich
entgegenstellt.

Die Stelle Aug., die auch wir oben angeführt haben, beweist direkt
gar nichts in unserem Punkte. Sie handelt von der aktuellen Sünde.
P Pesch verschweigt, dafs Aug. an vielen Stellen, u. a. eine Seite darauf
nach dieser, ausdrücklich Christum allein von der Erbsünde ausschliefst
und alle anderen ohne Ausnahme einschliefst. Von Anselm führt P. Pesch
auch blofs die bekannten Worte an und verschweigt, dafs gleich darauf
und unmittelbar vorher von der caro peccatrix in Maria die Rede ist.
Beim Probabilismus (S. 342) kommt Thomas noch schlimmer fort. Da
wird der Vordersatz angeführt und der Hintersatz verschwiegen, der den
eigentlichen Sinn enthält. Thomas schreibt (de Verit. q. 17, a. 3):
Nullus ligatur per praeeeptum aliquod nisi mediante scientia illius



118 Literarische Besprechungen.

praecepti. Da hört die Anführung auf. Bei Thomas folgt: et ideo ille qui
non est capax notitiae, praecepto non ligatur nec aliquis ignorans prae-
ceptum Dei, ligatur ad praeceptum faciendum nisi quateuus tenetur
scire praeceptum. Gerade auf diese letzten Worte kommt es an.
Da ruht die ganze Streitfrage. Inwieweit bin ich gehalten, das Gesetz
zu wissen? Nach der Manier des P. Pesch könnte man aus Lukas 4, 26
beweisen, dafs der Witwe in Sarepta bei der damaligen Hungersnot durch
den Propheten nicht geholfen worden ist, dafs also die Erzählung im
betr. Buche der Könige falsch sein mufs. Denn bei Lukas sagt der
Heiland: „Viele Witwen waren in den Tagen des Elias in Israel, als
die grofse Hungersnot war; und zu keiner von ihnen wurde Elias
geschickt." So steht es im Evangelisten. Freilich wird da noch
hinzugefügt: nisi in Sarepta Sidoniae ad mulierem viduam. Wenn es
gestattet ist, solche Hintersätze auszulassen und dem Übrigen Beweiskraft
zuzuschreiben, so kann man für alles Schrift- und Väterstellen finden.

Wohin geht die Reise?
Gutberiet erwähnt in der Fortsetzung der Heinrichschen Dogmatik

hei der Frage der unbefleckten Empfängnis die kleine Schrift von Többe,
die gegen mich gerichtet ist; weder aber sagt er ein Wort über meine
durchaus erschöpfende „Erwiderung", noch führt er mein eingehendes
Werk über die unbefleckte Empfängnis an. Simar erwähnt in der neuen
Auflage seines dogmatischen Kompendiums Többe, aber nicht denjenigen,
gegen welchen dieser schreibt. Pesch führt in seinen praelectiones dog-
maticae wiederum Többe an, meinen Namen und meine Schriften
verschweigt er. Mir persönlich könnte ja eine solche Vogel-Straufs-Politik
Pläsir machen. Offen widerlegen können diese Autoren meine
Darlegungen nicht; denn jede meiner Behauptungen stützt sich auf ausführliche

Stellen aus Vätern und Scholastikern, die ich in ihrem Wortlaute
anführe, nicht mit „Vertiefung" und „Entwicklung". Sie ziehen deshalb
vor zu schweigen. Warum aber haben sie das kleine Schriftchen von Többe
so gern, das doch wahrlich keine neuen Gesichtspunkte eröffnet? Ilaben
sie in diesem Schriftchen nicht gelesen, dafs gegen die dogmatische
Bulle Pius' IX. Többe die Tradition der occidentalischeu Kirche über
die unbefleckte Empfängnis völlig aufgibt, auf Ambrosius, Gregor d. Gr.,
Aug., Anselm, Thomas etc. als Zeugen der Tradition des Dogmas
verzichtet? Haben sie darin nicht gelesen, dafs Többe gegen alle
Vertreter der theologischen Wissenschaft meint, das Konzil von
Trient habe das Wesen der Erbsünde definiert, während es feststeht, dafs
dieses Konzil dies nicht definieren wollte? Haben sie nicht gelesen, wie
Többe Pius IX. tadelt, weil der Papst vor der dogmatischen Erklärung
die Hauptvertreter der theologischen Wissenschaft zu Rom, wie Spada,
Perrone aufforderte, zu erforschen, worin die Meinung der grofsen Scholastiker

über das betreffende Dogma bestand? Er nennt ein solches
Bemühen, irre ich nicht, ein unnützes. Trotz allem aber und trotzdem das
Schriftchen von Többe nichts enthält wie die Stellen aus Thomas, in
denen der Aquinate beweist, Maria habe die Erbsünde gehabt, Stellen,
die aufzusuchen nicht die mindeste Mühe kostet, wird dasselbe von diesen
Autoren in den Vordergrund geschoben. Warum? Ich kann mir keine
andere Ursache denken als diese: Többe ist seit langer Zeit wieder der
erste, der, ohne die geringste Beschwernis mit „Principien, die im Thomas
stehen und aus denen wir die Konsequenz ziehen sollen", kurzer Hand
erklärt: Thomas hat. das Dogma geleugnet. Und wenn man ihm einwirft,
dann müsse man auch die Lehre dieses Kirchenlehrers über die Erbsünde,
über die Gnade Christi, die Sakramente und vieles andere verwerfen, so



Litterarische Besprechungen. 119

antwortet er: Warum nicht? Thomas drückt auf diese Autoren wie ein
Alp, wir meinen das Gewicht, welches die Kirche seinen Lehren beilegt.
Ist einmal Thomas des Irrtums in diesem wichtigen Punkte überführt,
so ist seine mafsgebende Autorität dahin und mit ihr die der Väter,
deren treuester Interpret er ist. Es dürfte dann nicht mehr lange dauern,
dafs man zugeben würde, Thomas habe die praeruotio physica, die gratia
ex se efiicax u. s. w. gelehrt; aber er habe eben darin geirrt, wie in so
vielen anderen Sachen. Dann hätte man Thür und Thor offen für die
willkürlichsten Meinungen. Wir können einen Vorgeschmack bieten von
dem, was überall kommen würde. Gutberiet schreibt (Buch der Weisheit
S. 179): „Die sapientia essentialis hat ihr Subjekt in der göttlichen
Vernunft, die, indem sie sich zum Abbilde der göttlichen Weseuheit macht,
in derselben alles Erkennbare als Nachahmung derselben schaut. Durch
Erkennen der Wesenheit Gottes erzeugt der Vater in similitudinem
naturae die sapientia rationalis. Nach dem Ebenbilde des Wortes und
seiner Vernunft schafft Gott unsere Vernunft und nach den vorbildlichen
Ideen die realen Wesenheiten der Dinge." Der Dogmatiker Heinrich
(Bd. 4, S. 127) nennt diese Worte „treffend". Da sind mehr Häresieen
wie Worte. Das o/toiovoiog ist offen vorgelegt. Die göttliche Wesenheit

ist zusammengesetzt aus Subjekt und Eigenschaft. Das Wort ist
verschieden von der göttlichen Vernunft u. s. w. Es handelt sich in der
ganzen Frage, die wir im Vorstehenden kurz skizziert haben, um weit
mehr als blofs um die Meinung des Thomas über die unbefleckte
Empfängnis. Es handelt sich um den Bestand einer seit den Aposteln
fortlaufenden Tradition überhaupt. Es handelt sich um das Übergewicht
des Privaturteils über die klare Stimme des geschlossenen Altertums.
P. Pesch führt manche Thomisten an, z. B. Bromiard, die da finden, dafs
Thomas die stete Gnadenfülle Mariens gelehrt habe und in diesem Sinne
die unbefleckte Empfängnis; andere, die denen entgegenstehen. Im Grunde
genommen stimmten sie im Inhalte der Erklärung des hl. Thomas überein,
sie trennten sich im Ausdrucke. Heute ist der Ausdruck dogmatisiert.
Wir stehen auf viel festerem Boden wie jene Männer. Wie einst das

ofioovoioç, das in duabus naturis, nicht de duabus naturis, so ist jetzt
die immac. conc. auch im Ausdrucke festgestellt. Das ist die Entwicklung
in der Dogmengeschichte. Wo der Lehrinhalt zu wanken beginnt, da
sieht die Kirche vor, dafs durch fest abgegrenzte termini der Gefahr des
Irrtums vorgebeugt werde. Es ist uns heute weit leichter, den Lehrinhalt
der Alten in unserem Punkte festzustellen. Und dieser ist ganz der
gleiche, wie heute die Kirche ihn dogmatisch vorlegt und wie er damals
in Thomas und in den Vätern sich findet. Der Ausdruck contraxit
pecc. orig. ist heute betreffs Maria unstatthaft; im pecc. orig. ist der
Mangel der Gnade als persönliche Folge der Natursünde, gemäfs des
betreffenden kirchlichen Dekrets, miteingeschlossen. Was Thomas und
die anderen für einen Lehrinhalt mit diesem Ausdrucke verbanden,
dieser ist heute derselbe; er liegt in den Worten des Dekrets: Intuitu
meritorum Christi.

Dr. C. M. Schneider.

Avencebrolis (Ilm (Jebirol), Föns vitae. Ex arabico in latinum
translatas ab Iohanne Hispano et Dominico Gnndissalino.
Primum edidit Clemens Baumker. (Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Texte und



120 Litterarische Besprechungen.

Untersuchungen. Bd. I., Heft 2—4.) Münster, Aschendorff,
1895.

Prof. Baumkers Unternehmen, eine Reihe von Texten und
Forschungen aus dem Gebiete der mittelalterlichen Philosophie herauszugeben,
hat allgemeinen Anklang gefunden, und es ist daher wohl nicht mehr
nötig, dieses verdienstvolle Unternehmen aufs neue zu empfehlen. Es ist
auch kein Zweifel, dafs die künftigen Publikationen der Sammlung den
bisherigen gediegenen Leistungen ebenbürtig sein werden, ein neues
schönes Denkmal deutscher Wissenschaft und deutscheu Fleifses.

Eine unter dem Namen Fons vitae bekannte und im Mittelalter
vielfach benützte Schrift liegt uns jetzt zum ersten Mal vollständig vor.
Vor fünfzig Jahren bewies Münk, dafs dieses Buch einen spanischen
Juden Namens Salomo ben Jeliuda Ihn Gebirol (Avencebrol, Avicebron)
zum Verfasser habe (geb. um 1020, gest. vor 1070). Münk hatte es
jedoch, wie er später selbst sah, nicht mit dem Original, sondern mit
einem von Schern Tob ben Joseph Falqera gefertigten (hebräischen)
Auszug desselben zu thun. Die vollständige Ausgabe des Werkes in
lateinischer Übersetzung bietet nun Prof. Baumker in einer so
sorgfältigen Textrecension, dafs auch der an die Akribie der klassischen
Philologie Gewöhnte seine Freude daran haben kann. Prof. Stölzle in
Würzburg hat im Litt. Handweiser (Jahrg. 33, S. 669 ff.) eine so ein-
läfsliche Darstellung von Ibu Gebirols Bedeutung gegeben, dafs ich, um
nicht dasselbe mit anderen Worten zu wiederholen, auf diese und auf
Schanz' Besprechung in der Tübinger Quartalschrift verweise und hier
nur noch einige Bemerkungen nachtrage.

Was von einem Herausgeber erwartet werden kann, hat Prof.
Bäumker in vorzüglicher Weise geleistet. Die Litteratur über den Autor
ist sorgfältig zusammengestellt, die Textrecension mit Aufmerksamkeit
und nach ziemlich konservativen Grundsätzen behandelt. Ganz besonders
dankbar müssen wir aber dem Herausgeber für die viele Mühe sein, die
er sich bei der Anfertigung der nicht weniger als hundertdreiundsechzig
Seiten umfassenden Indices gegeben hat. Aus dem Index auctorum
ist zu ersehen, dafs ausdrücklich nur Plato (an drei Stellen) von Ibn
Gebirol genannt wird; doch hat der Herausgeber alle Andeutungen auf
sonstige Quellen unter der Rubrik Anonymi emsig zusammengetragen.
Der Index nominum enthält eine Reihe von sonst wenig oder gar
nicht gebräuchlichen Wörtern und Wortformen; ich zähle siebenund-
dreifsig darunter, die weder bei Du Cange noch hei Forcellini - De Vit,
zu finden sind. Der Index rerum erst gar ist so ausführlich und
übersichtlich, dafs er auch die weitestgehenden Wünsche befriedigen wird.
Über einzelne Materien bietet er kleine Abhandlungen, möchte man sagen ;

man vgl. Anima (13 Spalten), Color, Corpus (6 Sp.), Esse (7 Sp.),
Essentia (4 Sp.), Forma (33 Sp.), Intelligentia (16 Sp.), Lumen,
Materia (17 Sp.), Quantitas (5 Sp.), Scientia, Substantia (31 Sp.),
Unitas (6 Sp.), Voluntas (10 Sp.). Durch passende Anwendung des

Sperrdrucks wird die Lektüre des Buches ganz wesentlich erleichtert;
mitten aus dem Schwulst von Redensarten ist so immer das Wesentliche
angedeutet, so dafs man ohne Schwierigkeit den Faden der Untersuchung
zu behalten vermag. Kurz, die Benützung der Ausgabe für den
wissenschaftlichen Gebrauch ist so bequem als möglich gemacht.

Die nächste Aufgabe ist nun wohl die, den Schatz, welchen Prof.
Bäumker uns bietet, auch zu verwerten. Die benützten Quellen, der
Einflufs des Autors auf die Entwicklung der Scholastik, die Individualität



Litterarische Besprechungen. 121

des Autors, das alles wären Themen zu einer Anzahl von Specialarbeiten,
die im Interesse der Geschichte der Philosophie jedenfalls einmal in
Angriff genommen werden müssen. Möge sich der edle Wetteifer, der
auf allen Gebieten des Wissens bisher so herrliche und oft so ungeahnte
Erfolge zu verzeichnen hat, auch auf dieses fast noch unbebaute Feld
werfen. Es ist einfach die Pflicht der Wissenschaft, auch in die dunkelsten
Wälder kühn einzudringen, und kein Forscher hat es noch bereut, auch
einmal dort nach einem Wege zu spüren, wo nicht die allbekannten
Landstrafsen zu munterem Vorwärtsschreiten einladen.

Es wird sich wohl jedermann von selbst sagen, dai's ein Unternehmen
wie dasjenige Bäumkers der tkatkräftigsten Unterstützung bedarf, wenn
es den Absichten des Herausgebers entsprechen soll. Mögen es also
unsere Leser nicht, etwa bei einer platonischen Liebe zu dem schönen
Werk bewenden lassen, sondern bei jeder Gelegenheit durch Wort und
That für dasselbe eintreten!

Rom. Wehofer.

Brdmann, Johann Eduard, Grundrifs der Geschichte
der Philosophie. Vierte Auflage, bearbeitet von Benno
Erdinann. Bd. I. Berlin, Wilhelm Hertz, 1895.

Die wissenschaftliche Erforschung der Geschichte der Philosophie
hat in der letzten Zeit so bedeutende Furtschritte gemacht, dafs auch
die Spekulation, will sie sich nicht dilettantenhafte Blöfseu geben, mit
ihnen Schritt halten mufs. Gerade auf katholischer Seite ist man sich
dessen leider oft nicht genügend bewufst; so kommt es, dafs man bis in
die jüngsten Tage hie und da Bücher in die Welt sandte, die einem
geschulten Historiker nur ein mitleidiges Lächeln abnötigen können. Wir
verweisen z. B. auf die Besprechung, welche sich Stöckls „Geschichte der
christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchenväter" durch Wendland
(AGPh VII. 290) hat gefallen lassen müssen. Wohlgemerkt, es handelt
sich uns jetzt nicht um den Standpunkt, den der Geschichtschreiher der
Philosophie einnimmt, sondern um die getreue Wiedergabe des
historischeu ThatbeStandes; und da vermögen wir nicht einzusehen, was
für ein Dienst der Wahrheit geleistet sein soll, wenn man Dinge, die
längst durch neuere Forschungen richtiggestellt oder ergänzt worden sind,
stets aufs neue wieder mit der gröfsten Naivität auf den Markt bringt.
Hat die Wahrheit vielleicht von den Fortschritten der Wissenschaft etwas
zu fürchten?

Diese Bemerkungen sollen es erklären, weshalb wir an dieser Stelle
ein Werk nachdrücklich empfehlen, das keineswegs auf unserem Standpunkt

steht, dafür aber so treu als möglich die gegenwärtige Stufe der
philosophiegeschichtlichen Forschung darstellt. Die Leser des Jahrbuchs
werden ja ohne Mühe zu unterscheiden wissen, wo die Geschichte
aufhört und die subjektiven Meinungen J. E. Erdmanns zum Vorschein
kommen. In diesem Buche haben wir nämlich zweierlei zu unterscheiden.
An den oft höchst gelungenen Bildern der einzelnen Entwicklungsphasen
treten uns als Rahmen die gemäfsigt hegelisierenden Anschauungen des
Autors entgegen, die nun selbst bereits der Geschichte angehören, aber
nicht ohne weiteres aus dem Werke eliminiert werden konnten, wie der
Herausgeber richtig bemerkt: „Die Aufgabe der Umarbeitung war eine
im allgemeinen fest begrenzte. Erdmann hat das Buch nicht blofs aus
dem Augenpunkte seines systematischen Standortes geschrieben und von



122 Litterarische Besprechungen.

diesem aus in einem Gusse gebildet; er hat ihm auch auf jedem Blatte
den Stempel seiner Individualität aufgeprägt, einer geistigen Eigenart,
die so fest und scharf geformt war wie sein äufserer Mensch; jener
Standort durfte nicht verrückt werden. Dementsprechend habe ich
Änderungen im Text nur da vorgenommen, wo der systematisch -
konstruktive Aufbau des Ganzen sowie die individuelle Färbung des Ganzen
sie zuzulassen, die Forschung der letzten Jahrzehnte andererseits sie zur
Pflicht zu machen schien." So hat das längst vielbenützte Buch unter
Benno Erdmanns berufener Hand sehr viel gewonnen; wie weit freilich
Änderungen vorzunehmen waren, mufste dem Takte des Herausgebers
anheimgestellt bleiben.

Was den früheren Auflagen des Buches besondere Sympathieen
erworben hat, ist die liebevolle und auf gründlichen Studien beruhende
Behandlung der mittelalterlichen Philosophie. Für die vorliegende
Neuauflage ist es noch eiue hervorragende Empfehlung, wenn der Herausgeber

in der Einleitung schreiben kann: „Zu ganz besonderem Danke
bin ich und ist die Verlagshandlung meinem Freunde Prof. Dr. Clemens
Baumker in Breslau verpflichtet, der sich auf meine Bitte bereitwilligst
der Mühe unterzogen hat, mein bescheidenes Wissen um die Philosophie
des Mittelalters aus der Fülle seiner ebenso gründlichen wie ausgebreiteten

Quellenstudien in vielen Paragraphen zu ergäuzen."
Möge das Buch des verewigten J. E. Erdmann recht bald im

zweiten Baude seine Vollendung finden und allen Lesern reichliche
Anregung bieten, nicht etwa neue „Bücher" zusammenzuschreiben, sondern
durch neue eingehende Untersuchungen die noch mehr oder weniger
dunklen Gebiete der Geschichte der Philosophie aufhellen zu helfen!

Rom. Weh ofer.

Dummermuth, 0. Pr.: Defensio doctiiuae S. Thomae Aq.
de praemotione physica, seu responsio ad P. Frins S. J.
Lovanii, A. Uystpruyst; Parisiis, P. Lethellieux. 1895.

Es wäre ein gewaltiger Schritt voran in der Entwicklung der Kontroverse

über die praemotio physica, wenn sich beide Teile mit Entschiedenheit
und ohne Hintergedanken auf dem Boden der Lehre des hl. Thomas

messen wollten. Würden sich schliefslich alle diesbezüglichen
Untersuchungen zu dieser einzigen Frage zuspitzen: Was hat Thomas gelehrt?,
so wäre die Antwort bald nicht mehr zweifelhaft. Nachdem uns bereits
P. Feldner in diesem Jahrbuche überzeugend auf die völlig ungehörige
und durchaus unwissenschaftliche Weise aufmerksam gemacht, wie Frins
Stellen aus dem hl. Thomas anführt, bietet uns der durch seine tiefe
uud gelehrte Abhandlung gegen P. Schneemann bekannte Dominikanerpater

Dummermuth, der Leiter der Studien im Dominikanerkolleg zu
Löwen, in dem angezeigten Buche ein Werk, welches in jeder
theologischdogmatischen Bibliothek einen Ehrenplatz verdient. Beherrschung des

Stoffes, Schärfe im Urteil, anziehende, stets klare Darstellung ist hier
derart vereint mit festem, auf staunenswerte Belesenheit gestütztem
Eintreten für die Lehre des hl. Thomas und der Väter, dafs jeder, nachdem
er die Ausführungen gelesen, sich ohne Zweifel sagen wird: So hat
Thomas gelehrt, so ist die Wahrheit. Dummermuth braucht niemals, wie
Frins und Schneemann, um eine Stelle zu erklären, hinter Ausflüchten
Schutz zu suchen, Thomas müsse allerdings weiter fortentwickelt werden,
er habe blofs die Grundprincipien gegeben, seine Lehre sei der „rote"



Litterarische Besprechungen. 123

oder auch „goldene" Faden, wenn man auch nicht jedes Wort sich
aneignen könne, damals habe man an die Kontroverse so noch nicht gedacht
u. dgl. Dummermuth zeigt unwiderleglich, wie die Lehre der Molinisten
klipp und klar, wortgetreu, in den Einwänden steht, die der Aquinate
zurückweist, sowie sie in den Einwänden stand, die Hilarius dem heil.
Augustin berichtete. Dummermuth zeigt, wie das, was die Molinisten
funditus bekämpfen, wörtlich (vgl. S. 41 u. ff.) von Thomas gelehrt wird.
Dem Aquinaten wie auch den Vätern war die Lehre Molinas durchaus
nicht unbekannt; aber sie wurde von ihnen entschieden reprobiert. Dafs
das posse, zumal die Gnade Christi, soweit sie als versatilis betrachtet
wird, von Gott kommt, gestand auch Pelagius zu. Augustin aber lehrte und
nach ihm Thomas, dafs nicht nur das posse die Gnade ausmacht, sondern
der erbarmungsreichen Bestimmung Gottes, als der 1. wirkenden Ursache,
noch dazu das velle und agere gedankt ist. — Interessant sind die Worte
Pius VII. (S. 11), die er nach der Erneuerung der Gesellschaft Jesu an
deren Generalprokurator Angioliui richtete; „Lasset aus euren Schulen
die scientia media fort; sie dient euch zu nichts als zu unnützem Zank
und Streit. Wie viele Feinde habt ihr euch gemacht durch diese Fragen!
Aber die älteren unter euern Patres haben einen Kopf, der härter ist
wie dieses Holz:" und dabei schlug der Papst dreimal auf den Tisch.
Wir kommen nächstens auf das Buch Dummermuths in einer eigenen
Abhandlung zurück.

Dr. C. M. Schneider.

1. Quartus: Völkerbund oder Völkerkrieg.
2. 31ario Novnro: II concetto di infiuito e il pro 1)1em a

cosniologico. Roma. Balbi.
3. Falkenbery : Die Entwicklung der Lotzeschen Zeitlehre.

Zeitschrift für Philosophie und phil. Kritik; Bd. 105.

So verschieden diese Broschüren dem Inhalte nach sein mögen, sie
kommen darin überein, dafs jede dem modern - wissenschaftlichen Geiste
eine neue Bahn brechen will. Die erste will die Philosophie Schopenhauers

in der Politik zur Grundlage gemacht wissen. Die Armeen sollen
abgeschafft oder doch bedeutend reduziert werden. Das Mittel dazu ist,
dafs man „aus der Erbärmlichkeit des Lebens sich in die Zelle des
Philosophen, des Künstlers flüchten lerne". Da werden wir wohl noch
lange auf einen Völkerbund warten müssen, der einen aus dieser Quelle
fliefsenden Frieden verbürgt. — Ein Begriff des Unendlichen, der
nicht das Endlose, des Endes Entbehrende, infinitum in potentia, und
das positiv Unendliche auseinanderhält, das in sich Unendliche, infinitum
actu, kann zur Klärung des Weltproblems nichts beitragen. — Am meisten
könnten wir uns noch mit dem 3. Schriftchen befreunden, wenn es, anstatt
aller bombastischen Phrasen, einfach die Definition Augustins von der
Zeit erläuterte; „In der wechselnden Zeit findest du ein ,Nicht-mehr-sein'
und ein ,Noch-nicht-sein', ein fuit und erit; aber kein ,ist', kein est."
Gewifs ist die Zeit etwas Negatives in sich, in ihren Teilen, dem prius
und post, wie Thomas sagt, betrachtet. Positives Sein hat sie einzig mit
Rücksicht auf das Mafs der Ewigkeit, wie die Bewegung als solche
positives Sein nur hat auf Grund des in Bewegung Setzenden.

Dr. C. M. Schneider.



124 Litterarische Besprechungen.

Conrad Henrich: Das System (1er Übergewalt oder das
analytisch-synthetische Princip der Natur. Ein Beitrag
zur Weltäther-, Kraft- und Stoff lehre und zur Lösung' natur-
phil.-kosmischer Probleme. Berlin, Rob. Oppenheim.
Die Schrift will den Nachweis für die Existenz eines Weltäthers

führen und die Beziehungen desselben zu verschiedenen Naturerscheinungen
und zur Entstehung der Dinge prüfen. Der Verf. ist abgesagter Feind
aller Glaubensdogmen, ereifert sich über die Verfolgungen, welche von
„religiösen Sekten" gegen Sokrates, Hufs, Bruno, Roger Bacon u. a.
gerichtet wurden, findet, dafs alle solche Verfolgungen die naturwissenschaftliche

Richtung der betr. Männer zur Ursache hatten; aber er selber legt
„Dogmen" auf, an denen niemand zweifeln darf, der auf Wissenschaft
Anspruch machen will, wenn auch kein einziger Beweis dafür erbracht
wird. S. 42 z. B. nennt er „Dogma" den Satz: Kein Stoff ohne Kraft;
aber weder denkt er daran, zu sagen, was denn der Stoff eigentlich sei,
noch was Kraft, und noch weniger bemüht er sich um eine Begründung
seines Satzes. Fragen wir danach, so erhalten wir jedenfalls zur
Antwort: Die Wissenschaft lasse darüber keinen Zweifel zu. Höchstens
vertröstet er uns (S. 43) „auf den Urgrund, der unerforschlich bleibt". Er
denkt auch nicht daran, die Existenz des Weltäthers nachzuweisen. Sein
Wort mufs uns genügen, dafs dieser deus ex machina der modernen
Naturforschung, den sogar Männer wie Max Müller in der „Natur" und
Karl Vogt lächerlich gemacht haben, die 1. und dringendste Notwendigkeit

für alles Sein und Denken erfordern. Wenn „der Beweis von der
einheitlichen Ursache der physikalischen Erscheinungen erbracht worden
ist" (S. 8), so bedurfte man dazu nicht die moderne Naturforschung; er
bestand schon weit früher. Aber diese einheitliche Ursache als den
undefinierbaren, von niemandem gesehenen und gewogeneu materiellen Äther
hinzustellen, dazu bedurfte es der Verwirrung, die in den Principien der
modernen Naturwissenschuft herrscht.

Dr. C. M. Schneider.

Personen-, Orts- nild Sachregister zur Tübinger Theologischen
Quartalschrift. Bd. I—LXXVI. In Verbindung mit mehreren
Freunden bearbeitet und herausgegeben von Dr. Joseph
Schmid, Pfarrer. Stuttgart, Roth 1SB5.

Die beiden ältesten wissenschaftlichen Zeitschriften des katholischen
Deutschlands sind die „Theologische Quartalschrift", die in Tübingen seit
dem Jahre 1819 erscheint, und „Der Katholik", dessen erstes Heft im
Jahre 1821 in Mainz herausgegeben wurde.

Für den Mainzer Katholik erschien das „Generalregister des
Katholik vom Jahre 1821—89. Zugleich ein Beitrag zur Bibliographie der
katholischen Wissenschaft und zur Geschichte des kirchlichen Lebens im
19. Jahrhundert. Von Joh. Stillbauer". Pfarrer Joseph Schmid in
Ringingen bei Blaubeuren, ein Schüler der Tübinger Hochschule, hat die
gleiche mühsame Arbeit im Verein mit den württembergischen Pfarrern
Schmucker, Dreher und Mäschle nunmehr auch für die Quartalschrift
vollbracht. Mit Recht bemerkt er in der Vorrede, „dafs es keine wichtige

Erscheinung in der katholischen Wissenschaft und im katholischen
Leben des laufenden Jahrhunderts gibt, welche nicht zu mehr oder weniger



Litterarische Besprechungen. 125

eingehender Würdigung in dieser Zeitschrift gelangt wäre. Aber
auch die akatholische Wissenschaft ist stets berücksichtigt, ja ein grofser
Teil der Arbeiten ist direkt in Verwertung oder Bekämpfung ihrer
Forschungsresultate entstanden."

Das vorliegende Register gewährt einen Ein- und Überblick für die
reichen litterarischen Schätze, welche seit fast 80 Jahren in der
Zeitschrift aufgespeichert wurden. Den Hauptanteil zu denselben hat die
historische und dogmatisch-theologische Forschung heigesteuert; sodann
ist hauptsächlich die alt- und neutestamentliche Exegese vertreten, während
Abhandlungen aus Moral und Kirchenrecht nur spärlich zu treffen sind.

Das Register bietet in alphabetischer Folge und zwar ohne äufser-
liche Trennung die Namen sowohl jener, welche Aufsätze in die Quartalschrift

lieferten, und die Titel der letzteren, als der Autoren, deren Werke
ebenda besprochen sind, und die Schlagwörter zur Bezeichnung der in
den Aufsätzen,..Recensionen u. s. w. behandelten Materien. Um dem
Wunsche einer Übersicht nach Disciplinen in etwa zu entsprechen, werden
in der Vorrede die Namen der Autoren für die einzelnen theologischen
Gebiete in alphabetischer Ordnung aufgeführt.

Vom 1.—13. Bande der Zeitschrift sind die Namen der Verfasser
nicht angegeben. In einem Exemplar der Tübinger Konviktsbibliothek
sind sie beim Inhaltsverzeichnis annotiert. Der Verfasser des Registers
beklagt, dafs er nur aus 5 Bänden dieselbe erheben konnte. „Die übrigen
waren nicht zu erhalten!"

Möge das Register, das auch zur ersten Orientierung treffliche
Dienste leisten kann, eine recht weite Verbreitung finden.

Breslau. Prof. Dr. Nürnberger.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.
Annales de philosophie chrétienne. 131, 4—6. 132, 1. 1896.

Blondel: Les exigences rationnelles de la pensée contemporaine en matière
d'apologétique et la méthode de la philosophie dans l'étude du problème
religieux, 1. II. III. Maignan: Les lois sociales de la Tliora et la morale
égyptienne. Bénard: Aristote et Platou, l'idée de la philosophie selon
ces deux philosophes, I. II. Huit: Le Platonisme pendant la Renaissance;
les théories philosophiques de Ficin, IV. V. Mano: Le principe de
contradiction, sa valeur, son usage critériologique. Mabilleau: L'atomisme
devant la science et devant la philosophie. Dornet de Vorges: Revue
des revues étrangères. I. II. Lescoeur: La science et les faits
surnaturelles contemporains; le témoignage de William Crookes, II. III. Lechalas:
Les lois naturelles d'après M. Boutroux ; les lois logiques et mathématiques

I. II. Ermoni: Les facultés de l'âme; les inférences de la raison,
le sens commun et les habitudes, II. Dornet de Vorges: Revue des revues
françaises I. II. Funck-Brentano: Jean-Jacques Rousseau, étude historique
et médicale sur sa folie et ses conséquences philosophiques. Ferrand:
Pourquoi mourons-nous? Charaux: Pensées et portraits. Hannequin:
Essai critique sur l'hypothèse des atomes dans la science contemporaine.
Carra de Vaux: Notions relatives à la philosophie des sciences; le milieu
arithmétique discontinu; la nécessité des lois des nombres I. Dubosq :



126 Zeitschriftenschau.

Les émotions d'après saint Thomas; étude rétrospective de psycho-physiologie
I. Tannery: Sur la religion des derniers mathématiciens de l'antiquité

et à l'origine du christianisme, de Charencey: Choix de pensées.
— Divus Thomas. 5, 33—36. 6, 1—2. 1896. Rotelli: Comm. in D. Thomae
S. th. III. q. 1—26 cont. M. F.: De Deo uno, cont. P. M.: De unione
animae et corporis, fragmenta psychologiae, cont. A. Th.: Com. in
encyclicam De studiis sacrae scripturae, cont. Vinati: De natura prin-
cipii causalitatis iuxta DD. De Margerie et Fuzier. Ramellini: De in-
telligere Dei. Ratio ordinis argumentorum in S. philos. M. F.: In secundum
centenum a nativitate S. Alphonsi M. a Ligorio. P. Georgius: De
certitudine humanae cognitionis. Walsh: S. Thomas ac SS. Mysteria
Iucarnationis et Eucharistie. Martani: De tribus dumetis in quaestione
sociali. Bersani: In Platouis Phaedouem diss, exegetico - critica. —
Philosoph. Jahrbuch. IX, 2. 1896. Cathrein: Worin besteht das Wesen
des sittlich Guten und des sittlich llösen? Schütz: Der Hypnotismus.
Forts. Gutberiet: Ist die Seele Tbätigkeit oder Substanz? Schlufs.
Faqué: Zur Lehre vom Gefühl. Forts. — Revue (le métaphysique et
de morale. 4, 2—3. 1896. Remacle : Recherche d'une méthode en psychologie

I. Simmel: Sur quelques relations de la pensée théorique avec les
intérêts pratiques. Spir: Nouvelles esquisses de philosophie critique
Y. VI. Lechalas : La courbure et la distance en géométrie générale.
Beaulavon: L'esthétique anglaise contemporaine. Rauh: Les conditions
actuelles de la paix morale à propos d'un livre récent. Andler: Sociologie

et démocratie. Bergson: Perception et matière. Milltaud: La
science rationnelle. Beaunier: Sur un jugement esthétique de Schopenhauer.

Lapie: L'année sociologique 1895; la morale sociale. Bougie:
Sociologie, psychologie et histoire. Andler: Réponse aux objections.
Belot: Sur les conditions de la paix morale (Réponse à M. Rauh).
Brunschoicg : La paix morale et la sincérité philosophique. — Revue
Néo-Scolastiquc. 3, 1. 1896. Hallez: Le temps et la durée. Dornet de
Vorges; L'objectivité de la connaissance intellectuelle. De Craene: Nos
représentations sensibles intérieures. Sentroul: Le socialisme et la
question agraire. — Revue Thomiste. 4, 1—2. 1896. Coconnier : Ce qu'il
me semble qu'on doit penser de l'Hypnotisme. Mandonnet: Polémiquo
Averroïste. Schwalm: L'acte de foi est-il raisonnable? Gardeil: L'évo-
lutiouisme et les principes de saint Thomas I. II. Surbled: L'oeil et le
cerveau. Franck: Revue des sciences physicochimiques. Mandonnet:
De l'incorporation des Dominicains dans l'ancienne Université de Paris
1229—1231. Coconnier: L'école pratique des hautes études au couvent
dominicain de Saint-Étienne à Jérusalem. Froget: De l'habitation du
Saint-Esprit dans les âmes saintes d'après la doctrine de s. Thomas
d'Aqu. Sert illanges : L'idéal de nos peintres. — Zeitschrift für
Philosophie u. Piidagogik. 3, 1. 1896. Flügel: Neuere Arbeiten über die
Gefühle. Waldapfel: Die Pädagogik Bacons. — Zeitschrift für Philosophie

u. philosophische Kritik. 107, 2. 1896. Siebeclc: Piaton als
Kritiker aristotelischer Ansichten. II. Der Philebus. Bergmann: Über
Glaube und Gewifsheit. Simmel: Friedrich Nietsche. Eine moralphilosophische

Silhouette. Szldvik : Zur Geschichte und Litteratur der
Philosophie in Ungarn. Müller: Das Erinnern. Vorländer: Demokrits ethische
Fragmente. — Kantstudien. 1. 1. 1896. Vaihinger: Zur Einführung.
Adickes: Die bewegenden Kräfte in Kants philosophischer Entwicklung
und die beiden Pole seines Systems I. Vorländer: Goethes Verhältnis zu
Kant in seiner historischen Entwicklung. Stadler: § 1 der transscenden-
talen Ästhetik. (1. Absatz.) Pinloche: Kant et Fichte et le problème de



127

l'éducation. — Stimmen aus Maria-Laaeli. 50, 1—3. 189G. Wasmann:
Das Meeresleuchten und seine Ursachen I. II. H. Pesch: Ziele und
Grenzen der staatlichen Wirtschaftspolitik I. II. Catlirein: Rechtspositivismus

und Socialdemokratie. Wasmann: Natur und Zweck des tierischen
Leuchtvermögens. Kreiten: Pascals „Gedanken" 1. II. — Pädagogische
Monatshefte. 2, 3. 5. 1896. Commer: Psychologische Briefe. — Jahrbuch
des kath. Lehrerverbandes. 5. Bd. 1895. X.: Über Willensfreiheit und
Willensbildung. Stoff: Das Gewissen und seine Entwicklung.

NEUE BÜCHER UND DEREN BESPRECHUNGEN.
Albert: Kants transscendentale Logik mit bes. Berücksichtigung

der Schopenhauerschen Kritik. — Kantstudien 1 Lehmann.
Apel : Kants Erkenntnistheorie u. s. Stellung z. Metaphysik. —

Kantstudien 1 Erhardt.
Baumgartner: Die Erkeuntnislehre des Wilhelm v. Auvergne.

— Philos. Jahrb. 9 Endres. Litt. Rundsch. 22 Bach.
Baumker: Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters

I, 2—4. — Stimmen a. M.-L. 50 Ehrle.
Bödder: Psychologia rationalis. — Ost. Litt. 5 Ludetvig.
Brentano: Die vier Phasen d. Philosophie u. ihr augenblicklicher

Stand. — Ost. Litt. 5 Twardowski.
Beyricli: Das System der Übergewalt. Berlin 95. — Ztschr. f.

Philos, u. Päd. 3 Hemprich.
Boirac: L'idée du phénomène. — Philos. Jahrb. 9 Pfeifer.
Bonhöffer: Die Ethik d. Stoikers Epiktet. — Zeitschr. f. Philos,

u. ph. Kr. 107 Vorländer.
Candrea: Der Begriff des Erhabenen bei Burke u. Kaut. —

Kantstudien 1 Dessoir.
Cornelius: Versuch einer Theorie der Existenzialurteile. — Ost.

Litt. 5 Twardowski.
Didio: Die moderne Moral u. ihre Principien kritisch beleuchtet.

— Litt. Rundsch. 22 Keppler.
Doktor: Die Philosophie des Josef (ihn) Zaddik. — Philos. Jahrb.

9 Endres. Litt. Rundsch. 22 Bach.
Eberhard : Beiträge zur Lehre v. Urteil. — Zeitschr. f. Philos, u.

ph. Kr. 107 Groos.
Eisler: Die Weiterbildung der Kantschen Aprioritätslehre bis zur

Gegenwart. — Kantstudien 1 König.
Elsenhaus: Wesen u. Entstehung des Gewissens. — Ost. Litt. 5

v. Dahlau.
Englert: Von der Gnade Christi. — Stimmen aus M.-Laacli 50

Lehmkuhl.
Erdmann : Grundrifs der Geschichte der Philosophie. 4. Aufl. —

Ost. Litt. 5 Twardowski.
Esser: Die Lehre d. hl. Thomas von der Möglichkeit einer anfanglosen

Schöpfung. 95. — Divus Thomas 6.
Förster: Entwicklungsgang der Kantischen Ethik. — Ost. Litt, b.-au.
Frick : Logica u. Ontologia. — Philos. Jahrb. 9 Arenhold.
Gardair: La connaissance. — Litt. Rundsch. 22 Morgott.
Gneisse: Schillers Lehre von d. ästhetischen Wahrnehmung. —

Zeitschr. f. Philos, u. ph. Kr. 107 Gross.


	Litterarische Besprechungen

