Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Buchbesprechung: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Litterarische Besprechungen. 99

Konstitutionen der Dominikaner konnten sie 1566 sagen: Anno
1498 non minori sanctitatis apud multos et doctrinae apud omnes
opinione floruit Frater Hieronymus Savonarola, qui regularem
observantiam promoverat. Hic post reformatos mores et regimen
civitatis Florentinae facinorosorum rabie in publica platea, sicut
ipse predixerat, crematur. Multa predixit futura, complura ad
catholicae fidei confirmationem et morum reformationem doctissime
ac religiose scripsit.! Der Dominikaner Sixtus von Siena nennt
S. in seiner Bibliotheca sancta, 1. 4., die 1566 erschien, sancti-
tatis opinione omnibus admirandus. Natalis Alexander lobt ihn2:
sanctitate vitae, doctrinae, prophetiae dono, miraculis insignis;
vir sanctimonia vitae et doctrina illustris, et opere et sermone
potens. Touron endlich nennt ihn® un des plus saints et des

plus scavans Personnages de son siécle.
E. Commer.

NPT
Tt W

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Christian Pesch, S. J., Praelectiones dogmaticae, quas
in collegio Ditton - Hall habebat. Tom. III. Friburgi
Brisgov., Herder 1895.

Dieser 3. Band der dogmatischen Vorlesungen des P. Pesch handelt
von Gott, dem Schopfer, der Erbsiinde, den Engeln, dem letzten Knd-
zwecke und den menschlichen Handlungen. Weitaus unter diesen Teilen
der wichtigste ist jener, der die Erbsiinde und das, was damit wesentlich
zusammenhingt, vorlegt. S. 176 finden sich in einer Anmerkung die
Worte: ,Tébbe opusculo, quod inscribitur: Die Stellung des hl. Thomas
v. Aquin zu der unbefleckten Empfingnis der Gottesmutter. Miinster
1892, solide refectat singularem opinionem recentis cujusdam scriptoris,
qui intrepide contendit, S. Thomam non solum nihil unquam protulisse
contra immaculatam conceptionem, sed etiam hoc dogma explicasse et
multo melius defendisse quam omnes eos, qui defensores immac. conc.
vocari soleant: ,Thomas stimmt bis auf den Punkt tber dem i iiberein
mit der Kirche; und er geht darin weiter, wie alle sog. Verteidiger der
unbefleckten Empfangnis.' * Soweit die Anmerkung. Das  solide“ scheint
u. a. daraus hervorzugehen, dals Tobbe ausdriicklich erklirt, auf meine
ysingularis opinio*, die er ,zuriickweisen“ soll, nicht eingehen zu wollen.
Er gibt sie auch nicht einmal an, er hilt dies fiir iiberflissig; fitr ihn
handle es sich blofs darum, zu beweisen, dals Thomas entschiedener

' Frantz, Sixtus IV. p. 81. Die Worte finden sich in der Brevis
historia Ordinis Fratrum Praedicatorum bei Marténe, Veterum Scrip-
torum et Monumentorum Collectio, Tom. 6 p. 394, Paris 1729.

? Historia eccles., Tom. 17 p. 51. 336.
8 A. a. 0. III, 641,
T



100 Litterarische Besprechungen.

Gegner des Dogmas von der unbefleckten Empfingnis ist, dadurch werde
von vornherein jeder Versuch zu Gunsten des Aquinaten hinfillig, Meine
Antwort auf Tobbes Schrift: ,,Die unbefleckte Kmpféingnis und die Erb-
siinde*‘, Erwiderung etc. Regensburg, Manz, erwiihnt P. Pesch nicht;
ebensowenig meine umfangreiche Abhandlung iiber die unbefleckte Km-
pfangnis (Bd. VIIT meines Thomaswerkes), in der die Frage nach allen
Seiten besprochen ist. P. Pesch fihrt blofs einen Satz an, mit dem ich
das Ergebnis meiner Darlegungen kennzeichne. Derselbe kann nur von
jenem richtig gewiirdigt werden, der vom Inhalte meiner Beweisfilhrung
Kenntnis genommen hat. Wir halten diesen Satz vollkommen
aufrecht und werden jedes Wort darin in Folgendem rechtfertigen.
Wir sind nicht gewdhnt, leere Phrasen zu schreiben., Wir verbinden
damit die Wiirdigung der ibrigen, oben angezeigten Teile des Peschschen
Werkes.

Ehe wir kurz und biindig unsere in obigem Satze niedergelegte
Ansicht begriinden und im Anschlusse daran den kritischen Malfsstab an
die Behauptungen des P. Pesch anlegen, ist es zweckdienlich, einige
Bemerkungen iber das Verhiltnis des Dogmas der unbefleckten Em-
pfingnis zur Viaterlehre oder Tradition vorauszuschicken.

I. Das Verhiltnis der unbefleckten Empfingnis zur
Viterlehre.

P. Pesch fiihrt eine Stelle aus der Scheebenschen Dogmatik an
(p. 173), nach welcher mit vollem Recht behauptet wird, in dieser Sache
sei nicht nur die Autoritit des hl. Thomas in Frage, sondern die ganze
Theologie des 13. Jahrhunderts. Anselm, der magister sent., Alex. v.
Hales, Bonaventura, Albertus M. und ebenso Scotus behaupten in unserem
Punkte genau dasselbe, was der Aquinate, und stiitzen sich auf dieselben
Griinde. Tobbe gibt, mit dem gleichen Rechte, die ganze occidentalische
Kirche preis und meint, es geniige fiir den Traditionsbeweis der volle
Strom der orientalischen Kirche. In einem Anzeigeblatte fir den katho-
lischen Klerus wird zudem ausgefiihrt, ohne dafs im geringsten von irgend
einer Seite her widersprochen worden wire, dafs man sich eben bei
diesem Dogma darauf einrichten miisse, ohne die Tradition fertig zu
werden und sich allein mit der kirchlichen Erklirung zu begniigen; es
sei dasselbe vielleicht nur ein Vorliufer fir spitere, dhnlich zustande
gekommene Definitionen. Wohin soll das fiohren? Zu nichts anderem
wie zum Protestantismus. Wird die Tradition als Glaubensquelle beiseite
gelegt, so bleibt nur die Schrift iibrig und, dementsprechend, das Privat-
urteil. Es kann folgerichtig auch die innerliche Verbindlichkeit der Knt-
scheidungen des Apostolischen Stuhles nicht mehr aufrecht gehalten
werden. Denn deren verpflichtende Kraft ruht darin, dals sie die stets
vom Anfange an durch die Kirche gelehrte Wahrheit als Glaubenssatz
aufstellen. Welche Wahrheit aber in der Kirche stets gelehrt worden,
bezeugt nach dem Konzil von Trient (sess. 4) der unanimis consensus
Patrum. Nur als Haupt des Korpers der Kirche kann der Papst die
bindende Glaubensnorm erkliren und als solche legt er jene Wahrheit
vor, die in den Vitern enthalten ist. Deshalb beruft sich Pius IX. im
dogmatischen Dekret iiber die unbefleckte Kmpfingnis auf die veneranda
traditio und zwar ausdriicklich, wie solche in der occidentalischen
und orientalischen Kirche gelebt hat und lebt.

Wie kommen nun die drei genannten Autoren, denen noch viele
andere beigesellt werden konnen, dazu, so leichten Kaufes die Tradition,
sei es in einem wesentlichen Teile, sei es ganz und gar, preiszugeben ?
Sieht man einfach auf die #ufseren termini, so ist ihre Ansicht leicht



Litterarische Besprechungen. ' 101

erklirbar. Weder aus den Kirchenlehrern des 13. und 12. Jahrhunderts
noch aus den Vitern, sei es der orientalischen, sei es der occidenta-
lischen Kirche, kann eine einzige Stelle vorgebracht werden, der gemils
Maria ausgenommen war von der Erbsinde; wir meinen die nackten
termini. Haufenweise finden sich Stellen, dafs Maria die vollkommenste
Kreatur war, dafs sie vom Beginne an den Engeln voranstand, dafs ihr
nie die Gnade fehlte. Aber es besteht keine einzige Stelle, welche sie
formell von der Erbsiinde ausschlosse. P. Pesch hat auch aus den
griechischen Vitern Stellen angefihrt fiir die Allgemeinheit der Krb-
siinde; in keiner wird die Allgemeinheit durch irgend eine Ausnahme
in den von Adam auf natiirliche Weise abstammenden Menschenkindern
gestort. Man darf ganz besonders sich nicht auf die griechische Kirche
berufen. Einer der hauptséchlichsten unter ihren Vitern, Chrysostomus,
wirft, wenn man dem Wortlaute des Textes folgt, der Muttergottes vana
gloria, Mangel an Glauben, vor. Kr ist der einzige, der von einer ak-
tuellen Unvollkommenheit in der Muttergottes spricht, so dafs Thomas
(IIL, qu. 27, a. 4, ad 38), was er bekanntlich sehr selten bei einem Vater
thut, ihn einem Jeichten Tadel unterwirft: in hoc Chrys. excessit. Eben
solche motus inanis gloriae und #dhnliche kommen aber gerade von der
Erbsiinde, wie alle Theologen lehren.

Haben somit die genannten Autoren recht, dafls sie die Tradition
darangeben? Wir konnen uns nicht mit Ausflichten befreunden, wie
solche Sch. in der erwidhnten Behauptung macht und wie sie P. Pesch
billigt: ,,Man sollte daher damit zufrieden sein, dals der S. Thomas
gerade an den Stellen, wo er thatsiichlich die These leugnet oder, wenn
man will, ignoriert, das Princip, worauf dieselbe beruht und worin die-
selbe implicite eingeschlossen ist, immer noch hinreichend festhidlt und
folglich dieselbe virtuell behauptet.* Was ist denn dies fiir ein Princip?
Virtuell etwas behaupten und ausdriicklich das Niamliche leugnen, ist
Sache eines Hanswursts, nicht eines Kirchenlehrers. In der ganzen
Theologie ist es bekannt, dals, wenn einer, so Thomas seine Principien
im Forschen konsequent durchfithrte. Hier kommt aber noch dazu, dafs
Thomas die Principien ausdriicklich und klar angibt, aus denen er folgert,
die Muttergottes sei in der Erbsiinde empfangen gewesen; und noch
niemand hat sie widerlegt. Ebenso gibt er die Principien ausdriicklich
und klar an, aus denen fiir ihn die hochste Reinheit der Muttergottes
sich ergibt, gemils denen sie ab omni impuritate culpae vel fomitis
(I11. q. 27, art. 3, ad 3) frei war. In Thomas finden sich die diesbeziig-
lichen Fragen mit aller Entschiedenheit gestellt. Es bedarf da weder
dicker Biicher noch Broschiiren, um aus Stellen im Thomas zu beweisen,
dafs er die Erbsiinde, wenn der blofse terminus in Betracht kommt, auf
Maria ausdehnt, Da helfen keine ,,implicite.

Man darf auch nicht die Viter in der Weise aulser acht lassen,
dafs man sagt, sie boten zwar ,die Elemente oder fast alle Elemente
fiir die bestimmte Aufstellung der Wahrheit'‘; aber diese letztere hiitten
sie nicht gekannt. Freilich wiirden sie dieselbe ,freudig begriilst haben,
wenn sie ihnen wire vorgelegt worden‘‘. Mit diesem Grundsatze hat
Molina die moderne katholische Theologie eingeleitet. (Concordia q. 23,
a. 4 und 5; disp. V, membr. ult. edit. nov. p. 546): Credens autem Aug.
cum iis, quae de gratia adversus haeresim pelagianam ex scripturis
rectissime docuerat, conjunctum esse: Praedestinationem Dei aeternam
non fuisse secundum merita qualitatemque usus liberi ar-
bitrii a Deo praevisi, sed solum secundum Dei electionem
et beneplacitum juxta eam sententiam Paulum ad Rom, 9 multis in



102 Litterarische Besprechungen.

suorum operum locis interpretatus est, restrinxitque illud primae ad
Tim. 2: ,vult omnes homines salvos fieri‘, ut non de omnibus universim
hominibus, sed de solis praedestinatis intelligeretur. Quae doctrina plu-
rimos ex fidelibus, praesertim ex iis qui in Gallia morabantur, noa solum
indoctos, sed etiam doctos, mirum in modum turbavit, ne dicam occasione
illius salutem eorum fuisse periclitatam. Ne enim hujusmodi doctrinae
adhaererent, haeresi potius Pelagianae ex parte assentiendum putabant
variosque alios errores circa parvulorum praedestinationem confingebant.
Id quod inter alia testantur duae illae epistolae a Prospero et Hilario
Arelatensi episcopo ea de re ad Aug. missae, quae inter opera Augustini
ante librum de praed. Sanctorum habentur. . . . Sententiam vero Augu-
stini secutus est D). Thomas et post eum plerique scholasticorum. — Nos
pro nostra tenuitate rationem totam conciliandi libertatem arbitrii cum
divina gratia, praescientia et praedest. . . . tradidimus sequentibus prin-
cipiis, ex quibus eam deduximus, quaeque variis in locis tradidimus,
initi judicamus. Quae si data explanataque semper fuissent, forte neque
pelagiana haeresis fuisset exorta, neque Lutheriani tam impudenter ar-
bitrii nostri libertatem fuissent ausi negare, obtendentes cum divina
gratia praesc., et praedest. cohaerere non posse, neque ex Augustini
opinione con certationibusque cum Pelagianis tot fideles fuissent turbati,
ad Pelagianosque defecissent, facileque reliquiae illae Pelagianorum in
Gallia, quorum in epistolis Prosperi et Hilarii fit mentio, fuissent ex-
stinctae, . . . Vier Seiten weiter: Neque vero dubito, quin ab Augustino
et caeteris Patribus unanimi consensu comprobata fuisset haec nostra de
praedest. sententia, ratioque conciliandi libertatem _arbitrii cum divina
gratia, praesc. et praed., si eis proposita fuisset. Ahnlich heilst es ja
zumal bei Thomas: Diese Lehre hat er zwar nicht mit klaren Worten.
Aber er hat das Material dargeboten, aus dem sie aufgebaut werden kann.
Den ,roten |[Faden* liefert er, um den das andere herumgeschlungen
werden kann.

Dies sind Ausfliichte, wenn man seiner eigenen Erfindung folgen,
aber doch auch die Viter an seinen Triumphwagen spannen will. Die
Tradition besteht im Empfangen. Wir haben nicht Licht in die Viter
hineinzutragen. Wir sollen das Licht da finden und zwar mit klaren
und ausdriicklichen Worten. Die termini kénnen wechseln und miissen
es. Denn die Kirche mulfs so sprechen, dafs sie von ihrer Zeit verstanden
wird. Aber diec darin enthaltene Lehre mufs explicite von den Vitern
empfangen werden. Sonst herrscht das Privaturteil und nicht der una-
nimis consensus patrum. Wir sind ganz der Meinung des Rhabanus
Maurus. Man klagte, dals er sich so streng an die Viter halte, das sei
sklavisch; er miisse seine personlichen Ideen vorziehen, Der Gelehrte
schrieb mit Bezug darauf an den Kaiser Lothar (vor den Kommentaren
zu Ezechiel): ,,Man sagt, einzelne Gelehrte tadelten mich, dals ich anstatt
der meinigen die Ausspriiche der Viter vortrage. Aber was ist darin
Unzukémmliches, dafs ich nicht meine Erfindungen dem Leser darbiete,
sondern die Lehre dieser in der ganzen Kirche verehrten Meister! Dies
scheint mir niitzlich fiir das allgemeine Beste und der Demut eines
Ordensmannes entsprechend, dafs ich in allem den Spuren der Viiter
folge. Die da weltliche Ehre suchen, mogen meinetwegen ihre anmalsenden
Meinungen vortragen oder niederschreiben. Was mich anbetrifft, ich
kenne keinen andern Ehrgeiz als Gott auf dem Wege zu suchen, den
die Heiligen uns vorgezeichnet haben.” Mabillon bemerkt dazu (Rhab.
Maur., vita, Patr. lat. tom. 107): ,,Mdchte es Gott gefallen, dafs in un-
seren Tagen die Autoren diese nimliche Methode befolgten; aber anstatt



Litterarische Besprechungen. 103

dessen verlieren sie sich in ein Labyrinth von neuen Lehren und von rein
menschlichen Systemen, die fir die Religion hochst verhingnisvoll sind.*¢

Man mag sich nicht tiuschen. Die Kirche kommt in ihren Er-
klirungen immer wieder auf die Viter, und zwar ohne Umschweife und
Ausfliichte, zuriick: wir meinen auf ihre klaren Ausspriiche, wie sie da-
stehen, nicht mit dem Inhalte, den man hineinlegt. Auf das 12. Jahr-
hundert mit seinen Roszellin, Gilbert Porret, Abilard folgt das 13. mit
seinen Lombardus, Thomas, Bonaventura, Alb. M., welche wieder die
Viiter zu Ehren bringen. Das erste, was wir hier in unserem Punkte
zu thun haben, um das Dogma der unbefleckten Empfingnis an das
13. Jahrhundert und vermittels desselben an die Viter anzuschlielsen,
ist die Klarstellung der Erbsiinde. Was haben die Viter, was die Schola-
stiker mit Thomas an der Spitze, darunter verstanden? Davon hingt
alles ab. Die unbefleckte Empfiingnis ist die Freiheit von der Erbsiinde.
Was fiir ein Sinn also ist mit der Krbsiinde verbunden; das erscheint
malsgebend fir das wissenschaftliche Verstindnis des Dogmas. Das dog-
matische Dekret selber weist den Weg. Pius IX. stellt nicht als etwas
Unbedingtes die Freiheit von der Erbsiinde in Maria hin. KEr nennt die
Muttergottes praeservata immunis intuitu meritorum Christi. Und
Thomas begriindet eben damit es, dals Maria eingeschlossen war in der
Erbsiinde, dals sie erlost war durch Christus, dals sie der Verdienste
Christi bedurfte. Wir sehen, der Punkt auf dem i ist kein leerer Wahn.
In der Formuliernng des Dekretes selber erscheint als Bedingung der
unbefleckten Empfingnis genau dasselbe, was Thomas als in Maria
vorhanden angibt. Sie bedurfte des Erlosers. Die Frage ist die: Was
in Maria bildete den Anlafs zu diesem Blicken auf die Verdienste Christi?
Was in ihr bedurfte der Erlésung? Hoéren wir zuvorderst Thomas,
Wir versichern, dafs gar kein Dunkel iibrig bleiben wird.

II. Die Lehre des hl, Thomas.

a) Die ganze Frage ist gelost, wenn nach Thomas und den Vitern
die heiligmachende Gnade nicht in direktem Gegensatze steht zur Erb-
siinde als Siinde der Natur; wenn also das eine nicht notwendig das
andere ausschliefst. Wird dies nachgewiesen, so sind diese beiden Be-
hauptungen gar nicht einander entgegengesetzt: Maria war der Natur
nach in der Erbsinde empfangen; Maria hatte ihrer Person gemils
immer die Gnade. Wir sprechen jetzt von der Auffassung, wile sie
Thomas und die alten Scholastiker aus den Vitern entnehmen. Denn
darum handelt sich es hier. Ks fragt sich: Sind dies zwei verschiedene
Quellen im Menschen, die unabhingig von einander bestehen: jene
nimlich, aus der die Ansteckung der Erbsiinde flielst, und jene, welcher
die Gnade entstréomt? Wir fithren zunichst eine orientierende Stelle aus
Thomas an und beleuchten darauf dieselbe in ihrem Sinne durch Anselm.
Thomas (III S. th. d. 3, qu. 1, a. 1) schreibt: ,,Die heiligmachende Gnade ist
durchaus nicht direkt der Erbsiinde entgegengesetzt, sondern nur nach der
Richtung hin, dals die Erbsiinde eine Ansteckung in sich -enthalt fiir die
Person. Denn die Gnade ist eine der Person verliehene Vollkommenheit,
die Erbsiinde aber eine Siinde der Natur.“ (Gratia sanctificans non
omnino directe opponitur peccato originali, sed solum prout peccatum
originale personam inficit: Kst enim gratia perfectio personalis, peccatum
vero originale directe est vitium naturae.)

Nehmen wir aus Anselm zuerst die fiir gewohnlich angefiihrte Stelle,
welche auch P. Pesch hat. Leider hat er das nicht, was sogleich darauf
folgt; sonst hitte ihm die wahre Sachlage klar werden missen. Nachdem
Anselm (de conceptu virginali et originali peccato c. 18) gesagt, dals



104 Litterarische Besprechungen.

Christus von der reinsten Jungfrau empfangen werden wollte, fihrt er
fort: ,,Denn es schickte sich, dals in einer Reinheit jene Jungfrau er-
glinzte, wie es unter Gott keine grofsere geben kann (vgl. Thom. in I S,
th. d. 44, q. unic. a. 3; inI 8. th. d. 17, q. 2, a. 4; in L. S. th. d. 44, a. 2 ad
Anibald.; opusc. 61, de 10 grad. caritatis), welcher Gott der Vater seinen
eingeborenen Sohn, den er aus seinem IHerzen als sich selbst in allem
gleich gezeugt und wie sich selbst liebte, derart geben wollte, dals dieser
kraft der Natur der eine selbe Sohn Gottes des Vaters und der Jungfrau
sei, und welche der Sohn selbst sich zur Mutter, seiner menschlichen
Substanz nach, erwéhlte. (Decens erat, ut ea puritate, qua major sub
Deo nequit intelligi, Virgo illa niteret, cui Deus Pater unicum Filium
suum, quem de corde suo aequalem sibi genitum tanquam seipsum dili-
gebat, ita dare disponebat, ut naturaliter esset unus idemque communis
Dei Patris et Virginis Filius et quam ipse Filius substantialiter facere
sibi matrem eligebat, et de qua Spiritus s. volebat et operaturus erat
ut conciperetur et nasceretur ille de quo ipse procedebat.) Im niichsten
Kapitel, beinahe unmittelbar darauf, sagt nun Anselm weiter: ,,Mein
Beweisgrund besagt, dafs Gott auch der Substanz einer mit Siinde be-
hafteten Jungfrau den Gerechten entnehmen konnte (monstrat Deum etiam
de peccatricis Virginis substantia ... prolem debere justam tali propagatione
producere).“ Es niitzt nichts, dafs der Kardinal Sfondrati klagt, Anselm
habe sein Princip nicht streng durchgefiithrt (Innocentia vindicata § 1, n. 6).
Er hitte lieber der Sache auf den Grund gehen sollen. Die Aussagen
dieser Fiirsten der Scholastik sind derart bestimmt und werden derart
begriindet, dafs man solche Klagen nicht versteht. Wenn jemand folge-
richtig denken konnte, so konnten diese Minner es. Anselm sagt weiter
(c. 14): ,,Unser Beweisgrund kann von niemandem umgestofsen werden,
wonach der von der Jungfrau genommene Same rein war, obgleich
derselbe zur siindigen Masse gehorte* (Nullatenus refragatur nostrae
rationi, quae semen de Virgine sumptum asserit esse mundum, quamvis
sit de massa peccatrice) c. 21: ,,Gott nahm die menschliche Natur
an ohne Siinde aus der sindigen Masse* (Deus assumpsit hominem de
massa peccatrice sine peccato). Sehen wir, wie beides Anselm vereinigt.
C. 23 heilst es: ,Es kann nicht geleugnet werden, dafs die Menschen-
kinder in Adam waren, als jener siindigte. Aber sie waren da, wie in
der Ursache, wie im Samen; wihrend sie in sich selbst persénlicher-
weise sind. In Adam waren sie der Same selbst, einzeln fiir sich sind
sie verschiedene Personen. In Adam sind sie nicht verschieden von ihm,
in sich sind sie andere wie er. In Adam waren sie Adam, in sich sind
sie sie selbst. Sie waren also in ihm; aber sie waren nicht sie selbst,
da sie ja noch nicht waren“ (Negari nequit infantes in Adam fuisse cum
peccavit; sed in illo causaliter, sive materialiter (al. naturaliter) velut
in semine fuerunt; in seipsis personaliter sunt; quia in illo fuerunt ipsum
semen, in se singuli sunt diversae personae. In illo non alii ab illo, in
se alii quam ille. In illo fuerunt ille, in se sunt ipsi. Fuerunt igitur
in illo, sed non ipsi, quoniam non fuerunt ipsi). Darum kann Anselm
ausdriicklich sagen (c. 23): ,,So ist klar, dals ein grofser Unterschied
ist zwischen der Siinde Adams und der Siinde derjenigen, die von ihm
der Natur nach abstammen. Denn jener siindigte durch den eigenen
Willen, die anderen siindigen kraft natirlicher Notwendigkeit,
welche der eigene und personliche Wille Adams verdiente* (Ille peccavit
propria voluntate, illi naturali peccant necessitate, quam propria et per-
sonalis meruit illius voluntas). Damit gibt er den Grund fir das kurz
vorher im selben Kapitel Gesagte: ,,Die Jungfrau selbst wurde, wie alle



Litterarische Besprechungen. ' 105

anderen, sicut omnes alii, teils durch die Natur, teils durch den Willen
(der Eltern) zu ihrem Sein gebracht. In ihr aber hat weder der Wille
einer Kreatur gewirkt, noch die Natur hat den Sprofs hervorgebracht,
sondern der hl. Geist und die Kraft des Allerhochsten.*

Wir konnen jetzt schon in etwa verstehen, wie die heiligmachende
Gnade nicht direkt zur Krbsiinde in Gegensatz sich befindet; speciell in
unserem Falle, wie die Muttergottes von Anselm und allen grofsen Schola-
stikern als im hochsten Grade rein, iber jede Kreatur rein hingestellt
wird und doch zur massa peccatrix gehorig. Alle Schuld der Erbsiinde
ist in Adam, alle und jede. Wird die Ansteckung der Person durch die
mit natiirlicher Notwendigkeit in Adam befleckte Natur von Anfang an
gehindert, so steht ebendeshalb die grofste Reinheit durch die Gnade in
der Person, um dem Gewichte der in Adam verderbten Natur gleichsam
die Stange zu halten. Horen wir weiter. Anselm ist ganz klar (c. 29):
»In der Taufe werden die Siinden, welche vor der Taufe da waren, ganz
und gar getilgt. Also die Ohnmacht, von Natur aus, die Gerechtigkeit
zu haben, wird den bereits Getauften nicht als Schuld angerechnet
wie frither. Wie also vorher die Ohnmacht, die Gerechtigkeit zu haben,
nicht den Mangel derselben entschuldigen kann, denn derselbe war i
der Schuld begriindet, so entschuldigt diese selbe Ohnmacht, von Natur
aus, die Gerechtigkeit zu haben, durchaus nach der Taufe; denn sie ist
ohne alle Schuld.** Sie sind, der Person nach, von der Schuld in Adam
getrennt. Da aber nur Adam die Schuld trug und die andern, einzig
weil sie durch ihre Natur in Adam waren, nicht wegen personlicher
Stinde schuldig waren, so ist da nicht mehr die mindeste Schuld, wenn
auch alles iibrige, alles Verdorbene im Fleische, auch die Verpflichtung
zu sterben, bleibt. Ks stort keine solche Verderbtheit die Reinheit,
sondern zeigt vielmehr die Grofse der Gnade an, die in der Person waltet.
(In baptismo peccata penitus, quae ante baptismum erant, delentur. Qua-
propter originalis impotentia justitiam habendi jam baptizatis non impu-
tatur ad peccatum, sicut prius. Quemadmodum igitur impotentia habendi
justitiam prius excusare non poterat absentiam justitiae, quoniam ipsa
erat in culpa; sic post baptismum illam omnino excusat, quia remanet
sine omni culpa. Unde fit, ut justitia, quae ante baptismum debebatur
(in Adam) ab infantibus sine omni excusatione, post baptismum ab illis
non exigatur quasi ex debito. Quamdiu ergo sola originali impotentia
non habent justitiam, non sunt injusti, quoniam non est in eis absentia
debitae justitiae. (Man merke, die originalis impotentia ist da, und
sie nennt Anselm das peccatum originale; aber diese originalis impo-
tentia, von der gezeugten Natur aus die Gerechtigkeit zu haben, macht
nicht, dals sie ,ungerecht, d. h. in ihrer Person siindig sind; denn es
besteht keine Schuld mehr, durch Adam die Gerechtigkeit zu haben,
nachdem die Taufe sie eingegliedert hat, der Person nach, in Christo,
non est absentia debitae justitiae.) Non enim est debitum, quod sine
culpa est impossibile. Si sic moriuntur, non damnantur, quia non sunt
injusti. Sed et justitia Christi, qui se dedit pro illis, et justitia fidei
matris Ecclesiae, quae pro illis credit, quasi justi salvantur.)

Wir konnen jetzt genau bestimmen, inwiefern , die heiligmachende
Gnade nicht ganz und gar direkt im Gegensatze steht zur Erbsiinde,
Auszuschliefsen ist das Verstindnis, wonach die Erbsiinde als Schuld
(quia est in culpa, sagt oben Anselm) mit der Gnade zusammen bestehen
kann, nimlich als Schuld in der Person des einzelnen. Dagegen kann
1. die Erbsiinde mit der heiligmachenden Gnade in der Seele des einzelnen
zusammen bestehen, insoweit die Eltern durch das Zeugen die Verbindung



106 Litterarische Besprechungen.

herstellen mit Adam und demnach, soweit sie in Betracht kommen, das
debitum Adae weiter fortgepflanzt wird. Und so nimmt Thomas in der
ganzen Quiistion aus den Sentenzen, die oben erwihnt worden, den Aus-
druck peccatum originale; derselbe bezieht sich auf den semen infectum
in Adam. Durch ihn wird notwendig, soweit der Natur freier Lauf ge-
lassen bleibt, die Siinde, die Schuld Adams, d. h. dals die menschliche
Natur die Gerechtigkeit haben sollte und verschuldeterweise sie nicht
hat, fortgepflanzt. Da bezieht sich nichts vom peccatum originale auf
das empfangene Menschenkind in dessen einzelnem Bestand betrachtet,
Es kann 2. die Erbsiinde weiter zusammen bestehen mit der heiligmachen-
den Gnade als ,,die vom Ursprunge herkommende Ohnmacht der Natur,
die Gerechtigkeit zu haben'* (originalis impotentia justitiam habendi),
welche im einzelnen, auch in seinem Kinzelbestande aufgefalst, bleibt,
aber getrennt von der Schuld in Adam; wie z. B. in den Getauften. So
zeigt Thomas in I, II, qu. 82, a. 3, dals die Erbsiinde die Begierlichkeit
sei, und bezieht sich dabei auf Aug. (1 Retr. 15. Concupiscentia cst reatus
originalis peccati). Nach beiden Seiten hin wird das Einwirken der
Gnade, weit entfernt gestort zu werden, geradezu gefordert und durch
das tiefe Elend der Natur gemessen; soll anders der Mensch zur Seligkeit
kommen. Letzteres Erbe von Adam, dafs wir nidmlich nicht von Natur
aus gerecht sind und zwar durch die Schuld der Natur, soweit sie in
Adam war, hindert so wenig die Reinheit der Seele, sobald die Gnade
Besitz von ihr genommen hat, dals der Apostel sagt (Rém. 8, 1): ,,Also
nichts Verdammenswertes ist in denjenigen, die da sind in Christo Jesu,
die nicht gemils dem Fleische wandeln*, und dals das Konzil v. Trient
(sess. V) auf Grund dieser Worte erklirt, die Kleinen, welche nach der
Taufe ohne personliche Siinde sterben, gingen direkt in den Himmel ein.
,In den Himmel aber kann nichts Unreines eingehen.* Und doch bleibt
in der Natur dieser Kleinen das von Anselm skizzierte Erbe Adams, die
impotentia originalis habend1 justitiam, die Begierlichkeit, der fomes.
Wohl aber tritt die Gnadenkraft Christi hervor, der trotzdem von der
Person aus die Natur reinigt, dals sie des ewigen Lebens wiirdig wird.
,Vollkommen wird®, so Thomas in der citierten Stelle aus den Sen-
tenzen, ,,die Natur gereinigt werden durch die Vollendung der Herr-
lichkeit**, so dals sie nimlich nicht mehr Werkzeug fiir die Weiterver-
breitung des Verderbens sein wird, nicht blofs insofern sie in der einzelnen
Person sich findet (Perfecta enim naturae curatio ad perfectionem gloriae
pertinet; q. 3 ad 1). Gehen wir weiter.

b) Die Urgerechtigkeit und die Erbsiinde bei den Schola-
stikern.

Wir erinnern an den Ausgangspunkt, den leitenden Gedanken,
welchen wir an die Spitze gestellt haben. Welches ist der Gegenstand,
der es erfordert hat, dals Gott auf die Verdienste Christi blicke (intuitu
meritorum Christi), damit Maria rein bleibe von der Schuld der KErb-
siinde? Diese Frage veranlalst Papst Pius IX. Inwiefern steht Maria
unter dem KErloser und bedarf der Erlosung? Diese Frage beantwortet
Thomas. Es geht nicht an, zu sagen, Maria habe das debitum peccati
orig. gehabt, und mit keiner Silbe zu untersuchen, worin denn in Maria
dieses debitum bestehe. Bevor sie war, konnte sie kein debitum haben.
Wer nicht ist, hat keine Schuld. ,,Wer da erlost wird,' sagt Gregor
d. Gr., ,,wird ohne Zweifel von einer Schuld erlést.'* Wer befreit wird,
wird ohne Zweifel von irgend welchen Banden befreit. ,,Was nicht ist,
das kann nicht geheiligt werden*, schreibt Thomas (IIL. S. th. d. 3, q. 1,
art. 1. Sed contra). ,Die selige Jungfrau aber war nicht, ehe sie



Litterarische Besprechungen. ' 107

empfangen wurde; also konnte sie nicht vor der Empfingnis geheiligt
werden.* Wer da von einer zuvorkommenden Krlosung spricht (prae-
veniens), sagt nichts anderes, als dals die Heiligung Mariens ihrer Km-
pfingnis vorausgegangen ist. Es mufs untersucht werden, wie beschaffen
das debitum in Maria im ersten Augenblicke ihrer Empfingnis war, von
dem sie im selben ersten Augenblicke befreit, oder genauer, dessen Folgen
von ihr abgewendet worden sind. Hoéren wir zuvorderst noch einmal
Anselm (l. c. c. 23).

wDals Adam afls, dies forderte die Natur; denn so war sie ge-
schaffen, dals sie der Speise bedurfte. Dafs er aber von der verbotenen
Frucht als, das that nicht mehr der Wille kraft der ihn dazu treibenden
Natur, sondern der personliche, Adam allein eigene Wille. Was aber
in dieser Weise die einzelne Person that, das vollbrachte sie nicht ohne
die Natur der gemeinsamen Gattung. Denn Person war das in ihm, was
Adam genannt wurde; Natur, was Mensch hiefs. Die Person also machte,
dafs sindhaft wurde die Natur; weil, als Adam siindigte, der Mensch
sitndigte. Denn nicht, weil er Mensch war, wurde er angetrieben, das
Verbotene zu nehmen. Durch den eigenen Willen vielmehr, welchen die
Natur nicht notwendig vorbedingt, sondern welchen die Person empféngt,
ist er angezogen worden, Ahnlich, aber umgekehrt, geht es in den
Kindern. Dals in ihnen nimlich die Gerechtigkeit nicht ist, welche sie
schuldig sind zu haben, das hat nicht ihr eigener personlicher Wille
veranlafst, wie in Adam; sondern die mit der Natur iiberkommene Be-
diirftigkeit, welche die Natur von Adam erhalten hat. In Adam wurde
die menschliche Natur, die aufser in Adam (nach der Kraft des Fort-
pflanzens) in keiner Weise war, von der Gerechtigkeit entblofst, welche
sie hatte; und nun entbehrt sie dieselbe immer, es sei denn, dals sie von
anderswoher unterstiitzt wird. Geméls dieser Weise, weil die Natur in
den Personen fiir sich besteht und die Personen nicht sind ohne Natur,
muls es verstanden werden, dafs die Natur in den Kindern die Personen
zu siindigen Personen macht. So hat die Person in Adam die Natur des
Gutes der Gerechtigkeit beraubt und die bediirftig gewordene Natur
macht alle Personen, welche von ihr ausgehen, kraft derselben Bediirf-
tigkeit zu siindhaften und ungerechten. Dies ist der Grund, weshalb die
personliche Siinde Adams iibergeht in alle, welche von ihm aus in natiir-
licher Weise fortgepflanzt werden, und weshalb diese Siinde in ihnen Natur-
oder Ursprungssiinde ist.* (Quod Adam comedebat, hoc natura exigebat;
quia ut hoc exigeret, sic creata erat. Quod vero de ligno vetito comedit,
non hoc voluntas naturalis, sed personalis, hoc est, propria fecit. Quod
tamen egit persona, non fecit sine natura. Persona enim erat, quod
dicebatur Adam; natura, quod homo. Fecit igitur persona peccatricem
naturam; quia, cum Adam peccavit, homo peccavit. Si quidem non quia
homo erat, ut vetitum praesumeret, impulsus est; sed propria voluntate,
quam non exigit natura, sed persona concepit, attractus est, Similiter
fit in infantibus, sed e converso. Nempe, quod in illis non est justitia,
quam debent habere, non hoc fecit illorum voluntas personalis, sicut in
Adam, sed egestas naturalis, quam ipsa natura accepit ab Adam. In
Adam namque, extra quem de illa nihil erat, est nudata justitia quam
habebat; et ea semper, nisi adjuta, caret. Hac ratione, quia natura
subsistit in personis et personae non sunt sine natura, facit natura per-
Sonas infantium peccatrices. Sic spoliavit persona naturam bono justitiae
In Adam; et natura egens facta omnes personas, quas ipsa de se pro-
creat, eadem egestate peccatrices et injustas facit. Hoc modo transit



108 Litterarische Besprechungen.

peccatum Adae personale in omnes, qui de illo naturaliter propagantur,
et est in illis originale sive naturale.)

Man liest heutzutage nicht selten Klagen, wie man denn den Wunsch
oder vielmehr die ernste Anordnung der kirchlichen Autoritit, genau dem
Aquinaten zu folgen, in die Praxis iibersetzen konne, da doch in den
verschiedensten, und zwar in Hauptpunkten, man sich streite, was er
tiberhaupt gelehrt habe. Den Klagen kann jeder leicht dadurch abhelfen,
dafs er den Thomas selbst in die Hand nimmt. Die Streitigkeiten iiber
das Verstindnis desselben kommen daher, dafs man den eigenen Sinn
dem Texte des engelgleichen Lehrers unterschiebt, Worte in den Text
hineinschiebt, die nicht darin stehen, aber nach dem eigenen Sinne des
Lesers darin stehen miilsten, dafs man in ihm ,die Principien* findet,
,,die Elemente oder fast alle Elemente* fiir die eigene Ansicht, und dann
diese aus Thomas heraus zu beweisen unternimmt, obgleich Thomas mit
ausdriicklichen Worten das Gegenteil solcher Ansichten lehrt. Man nehme
Thomas, wie er ist, wie er geschrieben hat, vergleiche die eine Quistion
mit der andern, ohne iiber den Wortlaut selber hinauszugehen; und man
wird leicht finden, wie seine Ansichten, fiir die er iibrigens immer die
Griinde angibt, fruchtbar sind und geeignet, auch das heutige Dunkel zu
zerstreuen. Halten wir uns beispielsweise an unseren Lehrpunkt. Was
versteht Thomas unter der ,,Gerechtigkeit', von der Anselm so oft spricht,
welche unsere Natur. nicht direkt die Person oder das Princip des ver-
niinftigen Kinzelwesens, in uus schuldig ist, kraft ihres Ursprunges zu
haben, die sie aber nicht hat?

S. 123 spricht P. Pesch davon, fillt aber in den eben geriigten
Fehler. KEr sagt: Sententia S, Thomae ea est, quod peccatum originale
formaliter consistit in privatione originalis justitiae. Das ist sehr richtig,
Dann aber fiigt er hinzu, seu, quod secundum ejus doctrinam idem est,
in privatione gratiae sanctificantis, und verweist auf I q. 95, a. 1 und
IV de malo, a. 2. Nirgends — und noch weit weniger in diesen Stellen
— stellt Thomas die justitia originalis und die gratia sancti-
ficans auf dieselbe Stufe. Das miilste allerdings so sein nach den
Ideen des P. Pesch. Aber Thomas striubt sich dagegen ausdrucklich.
Die justitia originalis fillt nicht zusammen mit der gratia sanctificans;
die eine gehirt nicht zum Wesen der andern. Die erstere kann in einem
gewissen Falle ohne die letztere sein, die letztere ohne die erstere.
Hiitte Adam nicht gesiindigt, so wiirden doch seine Nachkommen immer
haben siindigen konnen, und die justitia originalis wiire ihnen, da Adam
nie gestorben wire, auf Grund des der Natur in Adam gemachten Ge-
schenkes, geblieben. Der Siinder hiitte heilige Kinder gezeugt, sowie
jetzt heilige Eltern stindige Kinder zeugen. Sie hiitten vom Fleische
aus keine Versuchung gehabt. Keiner wiire zeitlicherweise gestorben.
Siinden wiiren blofs aus Bosheit geschehen, nicht aus Schwiiche oder
Irrtum. Die justitia originalis geht die Natur an, die heiligmachende
Gnade die Person. Wenn man selbst beides konfundiert, so sollte man
doch nicht gleich die grofsen Kirchenlehrer zu Mitschuldigen machen,
sondern ernst ihre Ausdriicke priifen und ihre Ansicht erforschen. Hier
ist iiberhaupt der Punkt, bei welchem eingesetzt werden mufs. Hier
beginnt die Divergenz der modernen Theologie von derjenigen der grolsen
Scholastiker. Man konnte einen Preis aussetzen, was denn eigentlich
nach der Dogmatik von Scheeben, Heinrich, Pesch u. a. die justitia ori-
ginalis sei. Bald ist sie die heiligmachende Gnade, bald ist sie dieselbe
nicht; jenachdem man es notwendig hat. Bajus, nimlich die Verwerfung
seiner bekannten Si#tze, steht nicht im mindesten dem entgegen, dals



Litterarische Besprechungen. 109

man behauptet, die Urgerechtigkeit sei ihrem Wesen nach nicht Gnade.
Aus dieser Verwerfung folgt blofs, dals die Urgerechtigkeit ein super-
naturale donum war, nicht geschuldet der menschlichen Natur, wie es
ihr geschuldet war, Vernunft und Freiheit, sowie Sinne und einen Kérper
zu haben.

Thomas driickt sich derart genau aus, dals ein Milsverstindnis
unmoglich ist, weun man nur seine Worte so nimmt, wie sie lauten
(I. q95, a. 1): ,,Die Geradheit und Gerechtigkeit des Urzustandes, in
welchem Gott den Menschen griindete, erfordert, dafs der Mensch in der
Gnade geschaffen wurde ; heifst es doch Eccl. 7: ,Gott schuf den Menschen
als einen aufrechten.‘ Diese Urgerechtigkeit oder Geradheit bestand
nimlich darin, dals die Vernunft Gott unterthan war, die niedrigeren
Krifte aber der Vernunft gehorchten und der Seele der Korper folgte.
Die erstgenannte Art Unterwiirfigkeit nun ist die Ursache sowohl der
zweiten als auch der dritten. Denn so lange der verniinftige Teil Gott
unterworfen war, blieb ihm das Niedrigere unterworfen. Nun ist es aber
offenbar, dals jene Unterordnung des Korpers unter die Seele und der
Sinneskrifte unter die Vernunft nicht von der Natur im Menschen
kam; sonst wire sie nach der Siinde geblieben, wie ja auch in den
Damonen die natiirlichen Gaben blieben. Also flofs die Unterwiirfigkeit
der Vernunft unter Gott nicht blo[s aus der Natur, sondern war gemils
dem iibernatiirlichen Geschenke der Gnade, insofern es nicht geschehen
kann, dals die Wirkung michtiger sei als die Ursache. Danach sagt
Augustin: ,Nachdem das Gebot iibertreten war, verliels dieselben sogleich
die gottliche Gnade, und sie schiamten sich der Nacktheit ihrer Korper.*
Ist also, weil sie die Gnade verliefs, die Unterordnung des Fleisches
gegeniiber der Seele gestort worden, so war auch die Gnade im Menschen
die Ursache dieser Unterordnung.* (Quod fuerit etiam conditus in
gratia, ut alii dicunt, videtur requirere ipsa rectitudo primi status, in
qua Deus hominem fecit, secundum illud Eccl. 7: Deus fecit hominem
rectum. KErat enim haec rectitudo secundum hoe, quod ratio subdebatur
Deo, rationi vero inferiores vires et animae corpus. Prima autem sub-
jectio erat causa et secundae et tertiae. Quamdiu enim ratio manebat
Deo subjecta, inferiora ei subdebantur, ut Aug. dicit. Manifestum est
autem, quod illa subjectio corporis ad animam et inferiorum virium ad
rationem non erat naturalis; alioquin post peccatum mansisset, cum etiam
in daemonibus data naturalia post peccatum permanserint, ut Dionysius
dicit. Unde manifestum est, quod et illa prima subjectio, qua ratio Deo
subdebatur, non erat solum secundum naturam, sed secundum super-
naturale donum gratiae; non enim potest esse effectus potior quam causa.
Unde Aug. dicit, quod ,postquam praecepti facta transgressio est, con-
festim, gratia deserente divina, de corporum suorum nuditate confusi sunt.
Senserunt enim motum inobedientis carnis suae, tanquam reciprocam
poenam inobedientiae suae‘. KEx quo datur intelligi, si deserente gratia,
soluta est obedientia carnis ad animam, quod per gratiam in anima
existentem inferiora ei subdebantur.)

Thomas erklirt noch ausdriicklicher seine Meinung (I. q. 100, a. 1,
ad II): ,,Einige meinen, die Kinder wiirden wohl in der Urgerechtigkeit
geboren worden sein; jedoch ohne die Gnade, welche das Princip iiber-
natirlichen Verdienstes ist. Da jedoch die Wurzel der Urgerechtigkeit,
In welcher Adam geschaffen worden, in der ibernatiirlichen Unterwiirfig-
keit der Vernunft Gott gegeniiber besteht und diese ohne Gnade nicht
sein kann, so wiirden die Kinder dadurch selber, dals sie in der Ur-
gerechtigkeit geboren werden, auch in der Gnade geboren worden sein.



110 Litterarische Besprechungen.

Damit ist jedoch nicht gesagt, dafls die Gnade etwas Natiirliches sei.
Denn sie wire nicht vermittels des Samens fortgepflanzt worden, so dals
die Zusammensetzuug der menschlichen stofflichen Natur sie gefordert
hitte; sondern sobald der Mensch die verniinftige Seele gehabt haben
wiirde, wire ihm die Gnade von Gott verlichen worden, wie ja auch,
allsobald dals der Korper dazu vorbereitet ist, die verniinftige Seele von
Gott durch Schaffung gegeben wird, die demgemiils nicht durch den Samen
fortgepflanzt ist.* (Quidam dicunt, quod pueri non fuissent nati cum
justitia gratuita, quae est merendi principium, sed cum justitia ori-
ginali. Sed cum radix originalis justitiae, in cujus rectitudine factus
est homo, consistit in subjectione supernaturali rationis ad Deum,
quae est per gratiam gratum facientem, necesse est dicere, quod si pueri
nati fuissent in originali justitia, etiam nati fuissent cum gratia, sicut et
de primo homine supra diximus. Non tamen fuisset per hoc gratia na-
turalis, quia non fuisset transfusa per virtutem seminis, sed fuisset collata
homini statim cum habuisset animam rationalem; sicut etiam statim cum
corpus est dispositum, infunditur a Deo anima rationalis, quae tamen
non est ex traduce.)

Danach ist bei Thomas das Wesen und die wirkende Ursache (radix,
causa efficiens) der Urgerechtigkeit fest umgrenzt, wenn man seinen
Worten, so wie sie in Wirklichkeit lauten, folgt und nicht das darin findet,
was man selber hineinlegt: 1. Die Urgerechtigkeit und die Gnade (justitia
originalis und justitia gratuita) sind wesentlich durchaus verschieden. Die
Urgerechtigkeit wird von Thomas offen und klar, ganz bestimmt, eine
Wirkung der Gnade genannt. Diese Wirkung kann fortfallen, ohne
dafs die Gnade notwendig mangeln miifste. Es ist nicht dieselbe Gerech-
tigkeit: die Adams vor der Siinde, welche er fortgepflanzt hiitte, wenn er
ohne Siinde geblieben wiire; und die mit der Gnade, als dem Princip des
Verdienstes, gegebene. Die eine heilst justitia originalis, die andere
justitia gratuita. 2. Die Urgerechtigkeit ist eine ,,iibernatiirliche Gabe‘,
donum supernaturale; nicht weil sie wesentlich nicht dem Bereiche der
Natur angehorte, nicht weil sie wesentlich Gnade wiire; sondern weil der
sie im Menschen bewirkende Grund oder ihre Wurzel die iibernatiirliche
Gnade ist. Ahnlich wiirde die durch Wunder bewirkte Wiedergabe des
Augenlichts eine iibernatiirliche Gabe sein, und doch wiire das damit voll-
zogene Sehen dem Bereiche der Natur angehérig. 3. Das Wesen der
Urgerechtigkeit ist die Vollendung der Natur in ihren natiirlichen Grenzen ;
deshalb wiire sie kraft des Samens fortgepflanzt worden, sowie jetzt die
Erbsiinde fortgepflanzt wird. Man beachte wohl den Grund, welchen
Thomas fiir die Urgerechtigkeit, als fiir eine tibernatiirliche Gabe, angibt.
,Die Unterordnung der niederen Krifte unter die Vernunft und des
Korpers unter die verniinftige Seele wire geblieben nach der Siinde, wenn
sie in den Kriften der Natur gelegen wire.” Denn alles rein Natiirliche
blieb auch nach der Siinde. Damit ist gesagt, dals in den Kriften der
Natur keinerlei Ruhe liegen kann, wie solche einem letzten Kndzwecke
entspricht. Durch die Krifte der Natur kommt der Mensch nicht dazu,
der Vernunft die Siane, der Seele den Leib unfehlbar zu unterwerfen.
Nur unter dem Einwirken der Gnade ist dies moglich. Den Kriiften der
Natur entspricht. wenn sie sich selbst iiberlassen sind, der Kampf, die
Zwietracht, die Unzufriedenheit, wie dies mit der Begierlichkeit gegeben
ist. Ks kann also, will man dem Aquinaten folgen und damit zugleich
der Natur der Sachlage, niemals im Bereiche der natiirlichen Kriifte ein
letzter Endzweck fiir den Menschen gefunden werden. Denn der letzte
Endzweck besagt das gerade Gegenteil: Friede, Einigkeit, Zufriedenheit.



Litterarische Besprechungen. 111

Der einzig mogliche Endzweck des Menschen ist der nur mit Gibernatiir-
lichen Mitteln erreichbare. Is gibt demnach auch keinen status, Stand,
kein Feststehen der rein natiirlichen Verhéltnisse, keinen s tatus naturae
purae. Der Mensch konnte in puris naturalibus geschaffen werden; dies
sagt Thomas oft. Aber nie konnten die pura naturalia als solche einen
festen Stand gewinnen. Das widerstreitet dem Begriffe der Natur im
Menschen, wonach dieser indifferent ist fiir das Gute und Bése. Zwischen
Gut und Bose gibt es kein Mittel. Und so gibt es auch keinen Stand
zwischen dew status justitiae originalis und dem des peccatum originale.
Der erste freie Willensbeschlufs wiire, wenn Gott den Menschen in puris
naturalibus geschaffen hitte, entweder dem Guten zugewandt gewesen
oder dem Bosen. Im ersten Falle wire er durch die zuvorkommende
wirkende Gnade als erste Ursache bewirkt worden, und die heiligmachende
Gnade wiirde ihm gefolgt sein. Im zweiten IFFalle war die Siinde da.
Man moge nur den status bei den pura naturalia streichen und als einzig
moglichen Zweck der menschlichen Natur den nur mit iibernatiirlichen
Mitteln erreichbaren betrachten, so dals die Natur selber und alle ihre
Krifte die eigene Ohnmacht mit Riicksicht auf ihre Vollendung bekennen;
alle Schwierigkeiten im Verstindonisse des hl. Thomas bei diesen und
dhnlichen Materien sind dann geschwunden. Ein Autor kann nicht ver-
standen werden, den man von vornherein sagen lassen will, was mit
keinem Worte in ihm steht. In die Stellen, in denen er von den pura
naturalia spricht, liest man hinein den status derselben, den er unbedingt
bekampft; der status naturae integrae ist nach der Vollendung, nach
Gott hin bei Thomas ganz gleichbedeutend mit dem status naturae purae.
Darin besteht eben der Stand, status, der pura naturalia, dals die
Vollendung hinzutritt und Festigkeit gibt. In die Stellen, in denen Thomas
von dem Zwecke der menschlichen Natur spricht, den sie nur mit iber-
natiirlichen Mitteln erreichen kann, liest man #dhnlich hinein supposita
elevatione naturae ad finem sublimiorem, von welcher Voraussetzung
Thomas, keine Ahnung verlauten lifst und die er positiv und mit recht
zuginglichen Griinden bekiampft; — wie soll da Thomas verstanden werden
konnen? Genau dasselbe gilt von Bonaventura, Scotus, Anselm, Augustin,
die alle insgesamt gleich Thomas nichts wissen von einer Zweckver-
schiebung und von einem status nat. purae. 4. Demgemils bestimmt
sich das Wesen der Urgerechtigkeit dahin, dafs sie die Unterordnung
der Sinne unter die Vernunft und des Korpers unter die Seele bedeutet:
die natiirliche Herrschaft (nach Gen. 1, 28) und die Unsterblichkeit des
Leibes. Ihre wirkende, dem Wesen nach von ihr geschiedene Ursache
ist die Gnade, d. h. die iibernatiirliche Unterwiirfigkeit des verniinftigen
Geistes unter Gott. Ihr Sitz oder Subjekt ist die verniinftige Seele,
nicht soweit sie von Gott geschaffen wird, sondern soweit der verniinftige
Mensch terminus generationis und demnach in naturgemilser Verbindung
zu einheitlichem Handeln mit dem Fleische ist. Das Wesen der Erb-
siinde verhilt sich dementsprechend bei Thomas und dem gesamten
christlichen Altertum. Sie ist nach all:n, auch den modernen Autoren,
die privatio justitiae originalis, der verschuldete Mangel. Sie ist dasselbe
wie der status naturae purae, insoweit dem blofs natiirlichen Kriften
die Vollendung geschuldetermafsen mangelt. Sowie die justitia originalis
nicht dem Wesen nach mit der Gnade iibereinkommt, so bedeutet die
F_ersi_inde dem Wesen nach nicht den Mangel der Gnade. Die Urgerech-
tigkeit ist dem Wesen nach die Unterordnung der Sinne unter die
}ernpnft, des Leibes unter die Seele. Ihre wirkende Ursache, ihre Wurzel
18t die Gnade. Also ist die Erbsiinde dem Wesen nach der Mangel des



112 Litterarische Besprechungen.

Gesagten. Sie ist wesentlich die blofse Natur, verschuldetermalsen sich
selbst iiberlassen. Anselm sagt es klar: Jetzt ist der Mensch nudatus,
wihrend er in den rein natiirlichen Verhiltnissen nudus gewesen wiire.
Und Bellarmin insistiert ganz besonders auf diesem Ausdrucke. Die
menschliche Natur hat die Vollendung in ihrem natiirlichen, d. h. dem
fleischlichen Fortpflanzen zuginglichen Bereiche durch die Giite Gottes
einst gehabt. Durch die Schuid in ihr hat sie diese Vollendung, die sie
nicht fordern durfte, nicht mehr; sie ist blofse Natur. Die Folge davon
ist der Mangel der iibernatiirlichen Gnade im verniinftigen Geiste, soweit
diese Gnade mit der Urgerechtigkeit zusammenhiingt. Die Gnade kommt
nicht mehr in den Menschen auf dem Wege der Natur. Wir sagen, wie
Thomas oben, Gott gibt die Gnade nicht mehr aus diesem Grunde, weil
nimlich die Urgerechtigkeit ohne sie nicht bestehen kann und er diese
Urgerechtigkeit dem Adam als Mitgift der menschlichen Natur verlichen
hatte. Gott gibt die Gnade nicht mehr mit der fleischlichen Zeugung
von Adam her. KEr gibt sie fortan intuitu meritorum Christi. Das will
sagen: Gott gibt sie auf Grund der Person, soweit eine Person verbunden
wird mit der Person der zweiten Person in der Gottheit. Sitz der Erb-
siinde ist die verniinftige Seele als Wesensform des Menschen, der da
terminus generationis, Abschlufs der fleischlichen Zeugung, ist: ein Mensch
eben wird gezeugt. Die verniinftige Seele ist nicht Sitz der Erbsiinde,
insoweit sie von Gott geschaffen wird, sondern insoweit sie mit dem
Fleische in natiirlicher Verbindung steht.

III. Der Puukt iiber dem 1.

Wir konnen jetzt durchaus begriinden, dals Thomas besser mit dem
Dekret Pius’ IX. iibereinstimmt, wie alle die nachfolgeuden sogenannten
Verteidiger der unbefleckten Kmpfangnis: a) Pius IX. sagt, gratia et pri-
vilegio sei die Muttergottes frei geblieben von dem Flecken der Erbsiinde.
Die beiden Ausdriicke erklart kein einziger unter den sogenannten Vertei-
digern der unbefleckten Empfingnis. Sie sind aus friitheren kirchlichen
Erklirungen heriibergenommen. Thomas erliutert sie (111, q. 27, a, 3): Per
abundantiam gratiae, quam in sanctificatione recepit, et etiam perfectius
per divinam providentiam, sensualitatem ejus ab omni inordinato motu pro-
hibentem. Was hier Thomas providentia divina nennt und an einer andern
Stelle specialis providentia oder auch privilegium, dies nennt das pipst-
liche Dekret privilegio. Maria erhielt in ihrer unbefleckten Empfingnis
die Gnade im verniinftigen Geiste, sobald dieser geschaffen war; das pri-
vileginm oder die specialis providentia erstreckte sich auf die Behiitung
des von Adam erhaltenen Fleisches, dals es der Siinde in keiner Weise
und in keinem Akte folgte. b) Warum nennt Thomas dies sanctificatio
und nicht immac. conceptio? Der Grund liegt auf der Hand fiir jeden,
der die damaligen Verhiltnisse kennt. Die conceptio sine peccato, dieser
Ausdruck war anriichig. Es war dies der hiiretische Ausdruck des Petrus
Comestor, Kanzlers der Pariser Universitit, (vgl. Malou, de 'immaculée
conc. vol. 2, p. 117) und seiner zahlreichen Anhiinger um das Jahr 1150.
Er schrieb in bitterster Weise gegen Bernardus in unserer Frage. Letztere
ist nicht neu. Bernardus hatte diesen Ausdruck immaec. cone. verurteilt
und zwar in entschiedenster Weise, weil er gemils denen, die ihn ge-
brauchten, bedeutete, dafs Maria ,aus der Erde gebildet war, aus welcher
Adam geformt worden; also nicht aus der durch Adam verderbten Erde,
sondern aus der unschuldigen“. Es is dies jene Meinung, welche heute
Gutberlet aufzuwirmen scheint in der Heinrichschen Dogmatik. Dies
hiels, Maria Christo dem KErloser entziehen. Dies hiels, die Erlosung
selber unmoglich machen, denn es fehlt dann die Verbindung Christi



Litterarische Besprechungen. ' 113

mit Adam, mit dem in der Natur verderbten Menschengeschlecht. Diese
Meinung ging dahin, dafs von den Eltern aus Maria reines, unver-
derbtes, siindloses Fleisch erhielt; und sonach konnte auch Christus
aus Maria nicht die caro peccati annehmen. Man lese die oben ange-
fihrte Stelle aus den Sentenzen im Zusammenhange der ganzen zwei
Quéstionen und man wird sehen, dals Thomas nur gegen die so, d. h,
fialschlich, verstandene conceptio sine labe kimpft. Da kommt keinerlei
Flecken in der Person des Empfangenen in Betracht, sondern nur der
Flecken, fiir dessen Fortpflanzung die Kltern durch die Schuld Adams
die Werkzeuge sind. Bernardus und Thomas aber fiihren denselben
Grund gegen diese immac. conc. ins Feld: Maria wire dann nicht erlost
durch Christus, sie wire keine Tochter Adams, von dem geschrieben
steht, dafs er ,die forma futuri“ des zweiten Adams (Rom. 5) ist, d. h.
dals, soweit er das Fleisch verdorben, Christus es erlost. ¢) Thomas und
die grofsen Scholastiker siegten gegen die héretischen Schwirmer. Die
Gefahr schwand, dals ein falsches Verstindnis mit dem Ausdrucke immac.
conc. verbunden wiirde. Es war kein Grund mehr, dals man es vermied,
anstatt der sanctificatio die immac. conc. zu setzen. Und aller Gefabhr
wurde dadurch die Spitze abgebrochen, dals in das Dekret selbst seit
Sixtus IV. ausdriicklich der Hinweis kam auf die Erlosung, der da Maria
bediirftig war. Dies bedeutete dann, dafs nichts anderes definiert werde,
als das, was die grofsen Scholastiker stets verteidigt hatten. Durch das
Thor der natiirlichen Zeugung trat die Gnade nicht in Maria hinein. Da
trat alles Verderben, welches von Adams Schuld ausging. In diesem
Sinne nahm Maria teil an Adams Schuld, weil sie teilnahm an der natiir-
lichen Abstammung von Adam. Wie dem Menschen die Hautfarbe foligt,
so folgt jedem so gezeugten Adamskinde die Teilnahme an Adams Schuld,
naturali necessitate, sagte oben Anselm. Darin gerade aber liegt das
Mals fiir das tibervolle Gewicht der Gnade, welche durch die Pforte der
Person, intuitu meritorum Christi, der zweiten Person in der Gottheit,
in Maria hineintrat. Hier war der erste, vollstindige, glinzende Sieg
der Gnadenkraft Christi, Maria ward die erste, die unerreichte Konigin
der Erlosten. Im ersten Augenblicke war die Armee des Feindes nieder-
geschmettert und zwar durch den Sohn selber der Jungfrau. Die modernen
Verteidiger der unbefleckten Empfingnis sagen gar nichts zur wissen-
schaftlichen Begriindung der iiber alle Geschopfe hervorragenden Heilig-
keit Mariens seit dem ersten Beginne ihres menschlichen Seins. Da weils
man auch nicht, wie die Kirche zu dieser Lehre gekommen ist. Thomas
gibt an, was in Maria durch die Gnade zu iiberwinden war; und aus der
Grofse des Feindes ergibt sich die Grolse der zu seiner Niederschmetterung
notwendigen Kraft. Thomas beschreibt zudem eingehend die Hohe dieser
Kraft. IIl qu. 27. a. 4 u. 6, ad 1 legt er dar, dafs Maria niemals eine
lifsliche Siinde beging. Was bedeutet denn dies bei Thomas und den
Scholastikern sowie bei Augustin? Jeder weils es, der sich mit ihnen
beschiiftigt hat. Bei den Scholastikern ist es stehende Ausdrucksweise,
dals durch die Taufe aus dem pecc. orig. ein peccatum veniale, d. h. ein
die venia, die Verzeihung verdienendes wird. Jedermann weils, dals die
Scholastiker, die motus primo-primi, die oben Thomas als inordinatos
motus sensualitatis kennzeichnet, als li(sliche Siinden betrachten, die wegen
der Schwiiche des Menschen Verzeihung, Nachlassung verdienen. Diese
motus primo-primi sind eben der Ausdruck des peccat. orig., soweit es
in der Seele geblieben; denn, wie Augustin sagt, transit reatus, remanet
actus. Sie sind der actus dessen, was Paulus in uns ,peccatum, quod
Operatur in nobis* nennt. Wenn nun Thomas sagt, die Muttergottes allein
Jahrbuch fiir Philosophie etc. XI. 8



114 Litterarische Besprechungen.

sei in der Weise geheiligt worden, dals sie niemals eine lifsliche Siinde
hatte, so heifst das ebensoviel als dals in ihre Person niemals das
pecc. originale einen Flecken, und wire es der geringste, hineingefithrt
habe ; mit andern Worten, dals die Gnadenfiille in ihrer Person voll-
stindig und nach allen Seiten hin und jederzeit das Verderben aufwog,
welches von der Natur herkam. KEs beifst nichts anderes als das, was
Thomas im selben vierten Artikel aus Augustin anfithrt: ,Betreffs der
seligsten Jungfrau Maria will ich um der Khre Christi willen,
sobald es sich um Siinden handelt, keine Frage gestellt wissen. Denn
deshalb steht es fest, dals ihr mehr Gnade verliehen worden ist, um
von allen Seiten her die Siinde zu iiberwinden, weil sie es ver-
diente, jenen zu empfangen und zu gebiiren, der da ohne Zweifel ohne
Siinde war.” Welche Siinde hat die Muttergottes iiberwunden? Nicht die
Siinde in den andern; denn das ist allein Christo eigen. Also die Siinde in
sich selbst. Sie hat dieselbe von allen Seiten her iberwunden, weil niemals
das Erbe von Adam her zu irgend einer Aulserung, zu einem Akt, auch
nicht zur geringsten lifslichen Siinde kam. Der Feind war in ihrer Natur,
aber ,mit zertretenem Kopfe“. Nach dieser Seite, nach der menschlichen
Natur hin war nur Christus ohne Siinde, der nicht von der zeugenden Kraft
Adams stammte. Er allein hatte keinerlei Siinde in sich zu tiberwinden.
Die Viter und Scholastiker begriinden in wissenschaftlich - theologischer
Weise den aufserordentlich hohen, die lngel selbst bereits in der Km-
pfingnis iiberragenden Grad der Heiligkeit in Maria. Die kKngel hatten
ja in ihrer Natur kein Gewicht, das in die Tiefe zog; sie bedurften nicht
eines solchen Grades von Gnade. Wir haben ein solches Gewicht; und
alle Adamskinder sind ihm, der eine mehr, der andere minder, gefolgt.
Deshalb hat auch keiner unter den Menschen solche Gnade wie Maria.
Sie steht einzig da. Das Gewicht zog in ihr; aber voll aller Gnaden
gab sie niemals demselben, auch nur in etwa, nach. Wir konnten den
Punkt tiber dem i noch weiter begriinden; wir erachten es fiir den den-
kenden Leser nicht fiir notwendig. Gehen wir zur Kritik des P. Pesch iiber.

IV. Kritik des P. Pesch.

P. Pesch zihlt alle Stellen im Thomas auf, in welchen ihm dieser
zu Gunsten der unbefleckten Empfingnis zu sprechen scheint. Er fiigt
dann hinzu: Weiter gibt es keine. Doch, Herr Pater! Es gibt noch
eine, welche nicht hiitte iibergangen werden miissen. Sie steht an einem
ganz zuginglichen, allen bekannten Orte. Sie steht gerade da, mitten
in jener Quistion der Summa, welche so oft gegen Thomas angefihrt
wird; ja sogar im Artikel selber, in welchem bewiesen wird, in Maria
sei die Erbsiinde iibergegangen. Diese Stelle ist so klar, dals sie nicht
hitte tibersehen werden miissen. III q. 27, a. 3, ad III' steht: ,Der
hl. Geist machte in Maria eine doppelte Reinigung: Die eine war wie
eine Vorbereitung auf die Kmpfingnis Christi; und diese reinigte nicht
von irgend einer Unreinheit der Schuld oder des fomes,
gsondern sammelte den Geist zum Einen hin und zog ihn ab von der
Vielheit. So wird auch von den Engeln gesagt, dals sie gereinigt worden,
,in denen doch keine Unreinheit sich findet', wie Dionysius sagt. Die
andere Reinigung vollbrachte in ihr der hl. Geist, als sie Christum empfing.
Und danach wurde der fomes ganz fortgenommen.“ (Spir. s. duplicem
in B. V. purgationem fecit: unam quidem quasi praeparatoriam ad Christi
conceptionem, quae non fuit ab aliqua impuritate culpae vel
fomitis, sed mentem magis in unum colligens et a multitudine sustollens.
Nam et angeli purgari dicuntur, in quibus nulla impuritas invenitur, ut
D. dicit. Aliam purgationem vero operatus est in ea Sp. s. mediante



Litterarische Besprechungen. 115

conceptione Christi, quae fuit opus Sp. sti. Kt secundum hoc potest
dici, quod eam totaliter purgavit a fomite.) Die Stelle ist entscheidend
wie keine. Die erste Heiligung war die in utero, denn nur von dieser
ist in der Untersuchung die Rede. Nun, diese Heiligung oder Reinigung
bestand nicht darin, dafs sie von irgend einer Unreinheit der Schuld
oder des fomes gereinigt wurde. Warum? Offenbar, weil keine solche
Unreinheit da war; sonst hiitte sie zuerst fortgeschafft werden miissen.
Wollte man meinen, dies stimme nicht mit dem Ende dieser selben Stelle,
wonach der fomes erst bei der Empfiangnis Christi fortgenommen wurde,
so hitte man blofs im vorhergehenden Artikel die Antwort auf den vierten
Einwand zu lesen brauchen, um volle Klarheit zu gewinnen. Es geht eben
nicht, dals man bei solchen Autoren wie Thomas, Anselm, Augustin blols
abgerissene Worte nimmt und daraus den Strick dreht. Diese Autoren
verlangen, dals man auch wisse, was im Zusammenhange vorher von
ihnen gesagt worden ist. Folgt man diesem Verlangen, so wird man
nicht ,blofse Principien finden“, aus denen am Ende immer das folgt,
was man folgen lassen will, sondern man wird stets auf vollig ausgereifte
und gehorig begriindete Ansichten stofsen. Thomas schreibt dort: ,Doppelt
ist die Heiligung: Die eine geht die ganze menschliche Natur an, welche
von allem Verderben der Schuld und Strafe befreit wird; diese Heiligung
wird in der Auferstehung der Toten stattfinden. Die andere ist die Hei-
ligung der Person, welche in das fleischlich gezeugte Kind nicht tiber-
geht; denn solche Heiligung betrifft den verniinftigen Geist, nicht
das Fleisch. Obwohl also die Eltern der seligsten Jungfrau von der
Erbsiinde gereinigt worden, so pflanzten sie doch die Erbsiinde auf ihre
Tochter fort, die da wie alle iibrigen Adamskinder empfangen war,
nicht wunderbarerweise geformt. Denn Augustin sagt: ,Alles, was in
gewoOhnlicher Weise geboren wird, ist Fleisch der Siinde.'“ (Duplex est
sanctificatio: una quidem totius naturae, inquantum scil. tota natura
humana ab omni corruptione culpae et poenae liberatur; et haec erit in
resurrectione. Alia vero est sanctificatio personalis; quae non transit
in prolem carnaliter genitam, quia talis sanctificatio non respicit carnem,
sed mentem. Kt ideo etsi parentes b. Virg. fuerint mundati a peccato
originali, nihilominus b. V. peccatum originale contraxit, cum fuerit con-
cepta secundum carnis concupiscentiam ex commixtione maris et feminae.
Dicit enim Aug., omnem quae de concubitu nascitur, carnem esse peccati.)
Kann jemand sich klarer und entschiedener ausdriicken? Von keiner
Unreinheit der Schuld oder des fomes, ab aliqua impuritate culpae
vel fomitis, warde Maria gereinigt; denn nichts Unreines drang in ihre
Person von dem in die Natur gesiieten Verderben. Meisterin war
Maria iiber ihre Natur, trotz des Verderbens in dieser; denn letzteres
diente ihr, wie die Krone des besiegten Konigs den Glanz des Siegers
vermehrt. Mochte die Siinde von Adam her, mochte der fomes in der
Natur sein; er wurde nur Anlals zu erhohter Gnade, d. h. zu erhohter
Reinigkeit: ,Nichts Verwerfliches, nihil damnationis est in eis qui sunt
in Ch. Jesu.*

Es sollte eben dies die Angreifer der Autoritit des hl. Thomas in
unserm Punkte bedenklich machen, dals Thomas mit grofster Sicherheit,
ohne jemals im mindesten zu schwanken oder ein Wort der Erklirung
hinzuzusetzen, beide Behauptungen neben einander stehen hat, sogar im
selben Artikel. Wahr ist, was Sfondrati schreibt (Innocentia vind.,
§ 1, n. 6): Has propositiones Thomas constanter et repetite inculcat,
videlicet: Puritas B. V. est tanta et tam eximia, ut in nulla persona
creata major reperiri possit. Deus non potest puriorem creaturam pro-

8%



116 Litterarische Besprechungen.

ducere, quam sit B. V., quia fuit immunis ab omni peccato originali et
actuali. Puritas B. V. fuit infra puritatem divinam; non ex eo, quod
aliquando fuerit peccato alicui obnoxia, sed quia peccare potuit et Deus
non potest. Deum fecisse angelos speculum puritatis immaculatum, in-
coinquinatum; sed ad majorem omnipotentiae suae manifestationem aliud
elaborasse tersius et purius Seraphinis, videlicet B. V., ac tantae puri-
tatis, ut purius intelligi non possit. Aber falsch ist, was er hinzufiigt:
At hae propositiones, toties et tam enixe a S. Thoma repetitae, omnino
falsae sunt, si B. V. aliquando peccatum originale contraxit. Falsch ist
dies, wenn wir die KErbsiinde so auffassen wie sie, gemils den Vitern,
Thomas auffafst. Danach bleibt nach Augustin das ,peccatum originale
actu“ in den Getauften; die Schuld, kraft der die Person angesteckt ist,
wird getrennt; der Mensch ist seiner Person nach Glied am Leibe, dessen
Haupt Christus ist, wihrend er seiner Natur nach Glied am Leibe bleibt,
dessen Haupt Adam ist. Diese Terminologie ist dem Apostel angepalst,
der im Romerbriefe oftmals spricht von der Siinde, die in uns thiitig ist,
operatur, die aber nicht herrschen soll, non regnet in vobis. Thomas
wehrt sich entschieden dagegen, dals die Erbsiinde irgend eine Unreinheit
der Person Marias zur Folge hat. Man muls jeden Schriftsteller beur-
teilen nach der Terminologie, die zu seiner Zeit {iblich war. Spricht
Hieronymus von der ,Thorheit, drei Hypostasen in Gott anzunchmen“;
stehen noch heute im Rituale Rom. und im Missale mehr als ein Dutzend
Sakramente verzeichnet, die zu den sieben nicht zihlen; so fillt es
niemandem ein, zu sagen, Hieronymus sei Arianer gewesen oder das
Rituale Rom. stehe auf unkirchlichem Standpunkte. Heute ist der ter-
minus ,peccatum originale von den Kntscheidungen der Kirche, um
Milsverstandnissen, besonders nach den Irrlehren der sogenannten Refor-
matoren, vorzubeugen, so gebraucht, dafs darin das ,Herrschen“ der
verderbten Natur, um mit Paulus zu reden, eingeschlossen wird oder,
wie das Tridentinum sagt, soweit die KErbsiinde die vera et propria ratio
peccati, den Abfall der Person von Gott, mitbesagt. Bis zum 14. oder
15. Jahrhunderte bedeutet die essentia peccati orig. nur die in der Natur
bestehende positive Moglichkeit, potentia, das Verderben in die selb-
stindige Person zu tragen; das Wesen der Erbsiinde bedeutete nur das
von Adam geerbte und in ihm allein schuldige Verderben der allen
Menschen gemeinsamen Natur. Jedes Adamskind erbt eben kraft der
Zeugung jene Natur, die in Adam sich fand. Ks gibt fir dasselbe keine
andere ihm zu iibertragende. Diese Natur ist schuldig. Also wird eine
schuldige Natur geerbt, Diesem von der Natur ausfliefsenden Verderben
kann aber die Person widerstehen; nicht durch natiirliche Krifte, sondern
durch die Gnade. In Maria hat die Gnade vom ersten Augenblicke an
widerstanden und so war sie vom ersten Augenblicke an die Reinste und
Heiligste. Folgt die Person im einzelnen Menschen dem Verderben in
der Natur, so ist dies das regnare des peccatum originale nach dem
Sprachgebrauche der Scholastiker. Mit der folgerichtigen Anwendung
des durch die Siinde verursachten Gegensatzes zwischen Natur und Person,
Fleisch und Geist im Menschen kann man ohne Schwierigkeit fiir unseren
Punkt alle Quistionen im Thomas lesen, die von der Erbsiinde handeln,
und ebenso in Scotus, Halensis, Bonaventura. Sie stimmen alle mit der
hier entwickelten Ansicht iiberein. Dies wurde bereits in dieser Zeit-
schrift zum Teil bis in die neuere Zeit hinab, bis Bellarmin & Plazza,
von anderer Seite her treffend nachgewiesen. Wir verweisen zudem aunf
unseren 8. Band im Thomaswerke: ,Die katholische Wahrheit® und auf
unsere Erwiderung auf Tobbe, sowie auf die Abhandlung im 9. Bande,



Litterarische Besprechungen, ' 117

welche der 27, Quistion des 3. Teiles folgt. KEs ist sonderbar, dals
P. Pesch sich um die Schriftsteller des eigenen Ordens, die in unserer
Frage fir Thomas eintreten, nicht kimmert. Wir sind mit denselben
in der Sache durchaus einig. Wir haben uns blofs gegen die Fassung,
welche Cornoldi z. B. seiner Verteidigung des hl. Thomas gegeben hat,
gewandt. Wir halten die unserige fiir entscheidender und klarer. Auch
Bellarmin finden wir bei P. Pesch wenig angefiihrt; wir erinnern uns
keines einzigen FKalles, wo er sich auf ihn wirklich stiitzt.

Wir hiitten besonders gewiinscht, dals er bei der Frage nach dem
Endzwecke des Menschen auf ihn Bezug genommen hitte. Bellarmin
schreibt (de gratia primi hom. c. 7, in fine): Aeterna beatitudo finis est
hominis naturalis, ut S. Thomas docet in I, q. 12, a. 1. Debuit ergo
homo media naturalia habere ad eum finem consequendum; alioquin rebus
omnibus esset miserior et ahjectior, cum res caeterae fines suos propriis
ac naturalibus viribus assequantur. Iustitia igitur et caeterae virtutes,
quae ad beat. assequendam necessaria sunt, primo homini naturalia
fuerunt. Dies ist der Einwurf gegen das Ubernatiirliche des Urzustandes,
den sich Bellarmin macht, Er antwortet: Non parva quaestio est, sitne
sempiterna beatitudo, quae in visione Dei sita est, finis hominis naturalis
an supernaturalis. Sed quia non multum fecit ad rem nostram illins
quaestionis explicatio, admissa parte affirmante, respondes. ... Non
est natura humana indignum, sed contra potius ad maximam ejus pertinet
dignitatem, quod ad sublimiorem finem condita sit, quam ut eum solis
naturae suae viribus attingere possit. Beilarmin lifst also wenigstens
die Frage offen. KEr 16st die Schwierigkeiten gleich Thomas, die sich
bei der seligen Anschauung als dem natiirlichen Zwecke der menschlichen
Natur ergeben. Kr sieht in den verurteilten Sitzen des Bajus keine
Schwierigkeit fiir die Annahme eines solchen natiirlichen Zweckes, der
sich nur mit idbernatiirlichen Mitteln erreichen lifst. Zumal hilt er
fest, dafs Thomas diese Lehre vorgetragen.

Die Definition des Suarez vom pece. orig. vermengt Sachen, die
nicht zu einander gehoren (S. 128): P. o. per se est habitualis aversio
a Deo, fine supernaturali, unde privat justitia, seu quod idem est, cari-
tate et gratia, quatenus hominem convertunt ad ultimum finem super-
naturalem, sc. Deum. KEst communis theologorum. Letzteres ist falsch.
Die Folgerung muls umgekehrt sein. KEs mufs heilsen: Privat justitia,
unde est habitnalis aversio a Deo. So hatte ja Pesch selbst einige
Zeilen vorher die Erbsiinde definiert als priv. just. orig. Falsch ist
zudem, dafs die justitia, deren, seinem Wesen nach, das pecc. orig.
beraubt, mit ,caritas und gratia® gleichbedeutend sei. Die habitualis
aversio a Deo, also der Mangel an der Gnade, ist eine Folge der Erb-
schuld, die nicht eintritt, sobald in der Person die Gnade sich ent-
gegenstellt.

Die Stelle Aug., die auch wir oben angefithrt haben, beweist direkt
gar nichts in unserem Punkte. Sie handelt von der aktuellen Siinde.
P. Pesch verschweigt, dafs Aug. an vielen Stellen, u. a. eine Seite darauf
nach dieser, ausdriicklich Christum allein von der Krbsiinde ausschlielst
und alle anderen ohne Ausnahme einschliefst. Von Anselm fihrt P. Pesch
auch blofs die bekannten Worte an und verschweigt, dals gleich darauf
und unmittelbar vorher von der caro peccatrix in Maria die Rede ist,

€im Probabilismus (S. 842) kommt Thomas noch schlimmer fort. Da
wird der Vordersatz angefithrt und der Hintersatz verschwiegen, der den
figentlichen Sinn enthillt. Thomas schreibt (de Verit. q. 17, a. 8):
ullus ligatur per praeceptum aliquod nisi mediante scientia illins



118 Litterarische Besprechungen.

praecepti. Da hort die Anfiihrung auf. Bei Thomas folgt: et ideo ille qui
non est capax notitiae, praecepto non ligatur nec aliquis ignorans prae-
ceptum Dei, ligatur ad praeceptum faciendum nisi quatenus tenetur
scire praeceptum. Gerade auf diese letzten Worte kommt es an.
Da ruht die ganze Streitfrage. Inwieweit bin ich gehalten, das Gesetz
zu wissen? Nach der Manier des P. Pesch kionnte man aus Lukas 4, 26
beweisen, dals der Witwe in Sarepta bei der damaligen Hungersnot durch
den Propheten nicht geholfen worden ist, dals also die Krzdhlung im
betr. Buche der Konige falsch sein mufs. Denn bei Lukas sagt der
Heiland: ,Viele Witwen waren in den Tagen des Elias in Israel, als . ..
die grofse Hungersnot war; und zu keiner von ihnen wurde KElias
geschickt. So steht es im Evangelisten. Ireilich wird da noch hinzu-
gefiigt: nisi in Sarepta Sidoniae ad mulierem viduam. Wenn es ge-
stattet ist, solche Hintersitze auszulassen und dem Ubrigen Beweiskraft
zuzuschreiben, so kann man fir alles Schrift- und Viterstellen finden,

Wohin geht die Reise?

Gutberlet erwithnt in der Fortsetzung der Heinrichschen Dogmatik
bei der Frage der unbefleckten Empfingnis die kleine Schrift von T'dbbe,
die gegen mich gerichtet ist; weder aber sagt er ein Wort iiber meine
durchaus erschopfende ,Erwiderung“, noch fithrt er mein eingehendes
Werk iiber die unbefleckte Kmpfingnis an. Simar erwihnt in der neuen
Auflage seines dogmatischen Kompendiums Tobbe, aber nicht denjenigen,
gegen welchen dieser schreibt. Pesch fiihrt in seinen praelectiones dog-
maticae wiederum Tobbe an, meinen Namen und meine Schriften ver-
schweigt er. Mir personlich konnte ja eine solche Vogel-Straufs-Politik
Plisir machen. Offen widerlegen konnen diese Autoren meine Dar-
legungen nicht; denn jede meiner Behauptungen stiitzt sich auf ausfithr-
liche Stellen aus Vitern und Scholastikern, die ich in ithrem Wortlaute
anfithre, nicht mit ,Vertiefung® und ,Entwicklung“. Sie ziehen deshalb
vor zu schweigen. Warum aber haben sie das kleine Schriftchen von Tébbe
so gern, das doch wahrlich keine neuen Gesichtspunkte eriffnet? Haben
sie in diesem Schriftchen nicht gelesen, dafs gegen die dogmatische
Bulle Pius’ IX. Tobbe die Tradition der occidentalischen Kirche iiber
die unbefleckte Empfingnis vollig aufgibt, auf Ambrosius, Gregor d. Gr.,
Aug., Anselm, Thomas etc. als Zeugen der Tradition des Dogmas ver-
zichtet? Haben sie darin nicht gelesen, dals Tébbe gegen alle Ver-
treter der theologischen Wissenschaft meint, das Konzil von
Trient habe das Wesen der kKrbsiinde definiert, wihrend es feststeht, dals
dieses Konzil dies nicht definieren wollte? Haben sie nicht gelesen, wie
Tobbe Pius 1X, tadelt, weil der Papst vor der dogmatischen Krklirung
die Hauptvertreter der theologischen Wissenschaft zu Rom, wie Spada,
Perrone aufforderte, zu erforschen, worin die Meinung der grofsen Schola-
stiker iiher das betreffende Dogma bestand? Kr nennt ein solches Be-
miihen, irre ich nicht, ein unniitzes. Trotz allem aber und trotzdem das
Schriftchen von Tobbe nichts enthilt wiev die Stellen aus Thomas, in
denen der Aquinate beweist, Maria habe die Krbsinde gehabt, Stellen,
die aufzusuchen nicht die mindeste Miihe kostet, wird dasselbe von diesen
Autoren in den Vordergrund geschoben. Warum? Ich kann mir keine
andere Ursache denken als diese: Tobbe ist seit langer Zeit wieder der
erste, der, ohne die geringste Beschwernis mit , Principien, die im Thomas
stehen und aus denen wir die Konsequenz ziehen sollen“, kurzer Hand
erklirt: Thomas hat das Dogma geleugnet. Und wenn man ihm einwirft,
dann miisse man auch die Lehre dieses Kirchenlehrers iiber die Erbsiinde,
iiber die Gnade Christi, die Sakramente und vieles andere verwerfen, so



Litterarische Besprechungen. 119

antwortet er: Warum nicht? Thomas driickt auf diese Autoren wie ein
Alp, wir meinen das Gewicht, welches die Kirche seinen Lehren beilegt.
Ist einmal Thomas des Irrtums in diesem wichtigen Punkte tberfihrt,
go ist seine mafsgebende Autoritit dahin und mit ihr die der Viter,
deren treuester Interpret er ist. KEs diirfte dann nicht mehr lange dauern,
dals man zugeben wiirde, Thomas habe die praemotio physica, die gratia
ex se efficax u. s. w. gelehrt; aber er habe eben darin geirrt, wie in so
vielen anderen Sachen. Dann hitte man Thiir und Thor offen fir die
willkiirlichsten Meinungen. Wir kdéonen einen Vorgeschmack bieten von
dem, was iiberall kommen wiirde. Gutberlet schreibt (Buch der Weisheit
S. 179): ,Die sapientia essentialis hat ihr Subjekt in der gottlichen
Vernunft, die, indem sie sich zum Abbilde der géttlichen Wesenheit macht,
in derselben alles KErkennbare als Nachahmung derselben schaut. Durch
Erkennen der Wesenheit Gottes erzeugt der Vater in similitudinem
naturae die sapientia rationalis. Nach dem KEbenbilde des Wortes und
seiner Vernunft schafft Gott unsere Vernunft und nach den vorbildlichen
Ideen die realen Wesenheiten der Dinge.“ Der Dogmatiker Heinrich
(Bd. 4, S. 127) nennt diese Worte ,treffend“. Da sind mehr Hiresieen
wie Worte. Das ouotovorog ist offen vorgelegt. Die gottliche Wesen-
heit ist zusammengesetzt aus Subjekt und Eigenschaft. Das Wort ist
verschieden von der gottlichen Vernunft u. s. w. Es handelt sich in der
ganzen Frage, die wir im Vorstehenden kurz skizziert haben, um weit
mehr als blofs um die Meinung des Thomas iiber die unbefleckte Km-
pfingnis. Es handelt sich um den Bestand einer seit den Aposteln fort-
laufenden Tradition iiberhaupt. Es handelt sich um das Ubergewicht
des Privaturteils iber die klare Stimme des geschlossenen Altertums.
P. Pesch fiihrt manche Thomisten an, z. B. Bromiard, die da finden, dafls
Thomas die stete Gnadenfiille Mariens gelehrt habe und in diesem Sinne
die unbefleckte Empfingnis; andere, die denen entgegenstehen. Im Grunde
genommen Stimmten sie im Inhalte der Erklirung des hl. Thomas iiberein,
sie trennten sich im Ausdrucke. Heute ist der Ausdruck dogmatisiert.
Wir stehen auf viel festerem Boden wie jene Minner. Wie einst das
ouoovaiog, das in duabus naturis, nicht d e duabus naturis, so ist jetzt
die immac. cone. auch im Ausdrucke festgestellt. Das ist die Entwicklung
in der Dogmengeschichte. Wo der Lehrinhalt zu wanken beginnt, da
sieht die Kirche vor, dals durch fest abgegrenzte termini der Gefahr des
Irrtums vorgebeugt werde. KEs ist uns heute weit leichter, den Lehrinhalt
der Alten in unserem Punkte festzustellen. Und dieser ist ganz der
gleiche, wie heute die Kirche ihn dogmatisch vorlegt und wie er damals
in Thomas und in den Vitern sich findet. Der Ausdruck contraxit
pecc. orig. ist heute betreffs Maria unstatthaft; im pecc. orig. ist der
Mangel der Gnade als persénliche Folge der Natursiinde, gemiils des
betreffenden kirchlichen Dekrets, miteingeschlossen. Was Thomas und
die anderen fir einen Lehrinhalt mit diesem Ausdrucke verbanden,
dieser ist heute derselbe; er liegt in den Worten des Dekrets: Intuitu
meritorum Christi.

Dr. C. M. Schneider.

Avencebrolis (Ibn Gebirol), Fons vitae. Ex arabico in latinum
translatus ab Iohanne Hispano et Dominico Gundissalino.
Primum edidit Clemens Bdumker. (Beitrige zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Texte und



120 Litterarische Besprechungen.

Untersuchungen. Bd. I, Heft 2—4.) Miinster, Aschendorff,
1895.

Prof. Biumkers Unternehmen, eine Reihe von Texten und For-
schungen aus dem Gebiete der mittelalterlichen Philosophie herauszugeben,
hat allgemeinen Anklang gefunden, und es ist daher wohl nicht mehr
notig, dieses verdienstvolle Unternehmen aufs neue zu emptfehlen. Es ist
auch kein Zweifel, dafls die kiinftigen Publikationen der Sammlung den
bisherigen gediegenen Leistungen ebenbiirtig sein werden, ein neues
schones Denkmal deutscher Wissenschaft und deutschen Fleilses,

Eine unter dem Namen Fons vitae bekannte und im Mittelalter
vielfach beniitzte Schrift liegt uns jetzt zum ersten Mal vollstindig vor.
Vor fiinfzig Jahren bewies Munk, dals dieses Buch einen spanischen
Juden Nameus Salomo ben Jehuda Ibn Gebirol (Avencebrol, Avicebron)
zum Verfasser habe (geb. um 1020, gest. vor 1070). Munk hatte es
jedoch, wie er spiter selbst sah, nicht mit dem Original, sondern mit
einem von Schem Tob hen Joseph Falgera gefertigten (hebriiischen)
Auszug desselben zu thun. Die vollstindige Ausgabe des Werkes in
lateinischer Ubersetzung bietet nun Prof. Biumker in einer so sorg-
filltigen Textrecension, dals auch der an die Akribie der klassischen
Philologie Gewdhnte seine Freude daran haben kann. Prof. Stolzle in
Wiirzburg hat im Litt. Handweiser (Jahrg. 83, S. 669 ff.) eine so ein-
lifsliche Darstellung von Ibn Gebirols Bedeutung gegeben, dafs ich, um
nicht dasselbe mit anderen Worten zu wiederholen, auf diese und auf
Schanz’ Besprechung in der Tibinger Quartalschrift verweise und hier
nur noch einige Bemerkungen nachtrage.

Was von einem Herausgeber erwartet werden kann, hat Prof.
Biumker in vorziiglicher Weise geleistet. Die Litteratur itber den Autor
ist sorgfiltig zusammengestellt, die Textrecension mit Aufmerksamkeit
und nach ziemlich konservativen Grundsiitzen behandelt. Ganz besonders
dankbar miissen wir aber dem Herausgeber fiir die viele Miihe sein, die
er sich bei der Anfertigung der nicht weniger als hundertdreiundsechzig
Seiten umfassenden Indices gegeben hat. Aus dem Index auctorum
ist zu ersehen, dals ausdriicklich nur Plato (an drei Stellen) von Ibn
Gebirol genannt wird; doch hat der Herausgeber alle Andeutungen auf
sonstige Quellen unter der Rubrik Anonymi emsig zusammengetragen.
Der Index nominum enthilt eine Reihe von sonst wenig oder gar
nicht gebriuchlichen Wortern und Wortformen; ich zihle siebenund-
dreifsig darunter, die weder bei Du Cange noch bei Forcellini- De Vit
zu finden sind. Der Index rerum erst gar ist so ausfithrlich und iiber-
gichtlich, dals er auch die weitestgehenden Wiinsche befriedigen wird.
Uber einzelne Materien bietet er kleine Abhandlungen, michte man sagen ;
man vgl. Anima (13 Spalten), Color, Corpus (6 Sp.), Esse (7 Sp.),
Essentia (4 Sp.), Forma (33 Sp.), Intelligentia (16 Sp.), Lumen,
Materia (17 Sp.), Quantitas (5 3p.), Scientia, Substantia (31 8p.),
Unitas (6 Sp.), Voluntas (10 Sp.). Durch passende Anwendung des
Sperrdrucks wird die Lektiire des Buches ganz wesentlich erleichtert;
mitten aus dem Schwulst von Redensarten ist so immer das Wesentliche
angedeutet, so dafs man ohne Schwierigkeit den Faden der Untersuchung
zu behalten vermag. Kurz, die Beniitzang der Ausgabe fir den wissen-
schaftlichen Gebrauch ist so bequem als moglich gemacht.

Die nichste Aufgabe ist nun wohl die, den Schatz, welchen Prof.
Biumker uns bietet, auch zu verwerten. Die beniitzten Quellen, der
Einflufs des Autors auf die Entwicklung der Scholastik, die Individualitét



Litterarische Besprechungen. ' 121

des Autors, das alles wiren Themen zu einer Anzahl von Specialarbeiten,
die im Interesse der Geschichte der Philosophie jedenfalls einmal in
Angriff genommen werden miissen. Moge sich der edle Wetteifer, der
auf allen Gebieten des Wissens bisher so herrliche und oft so ungeahnte
Erfolge zu verzeichnen hat, auch auf dieses fast noch unbebaute Feld
werfen. Es ist einfach die Pflicht der Wissenschaft, auch in die dunkelsten
Wiilder kithn einzudringen, und kein Forscher hat es noch bereut, auch
einmal dort nach einem Wege zu spiiren, wo nicht die allbekannten
Landstrafsen zu munterem Vorwirtsschreiten einladen.

Es wird sich wohl jedermann von selbst sagen, dafs ein Unternehmen
wie dasjenige Biumkers der thatkriftigsten Unterstiitzung bedarf, wenn
es den Absichten des Herausgebers entsprechen soll. Mogen es also
unsere Leser nicht. etwa bei einer platonischen Liebe zu dem schonen
Werk bewenden lassen, sondern bei jeder Gelegenheit durch Wort und
That fiir dasselbe eintreten!

Rom. Wehofer.

FErdmann, Johann Eduard, Grundrifs der Geschichte
der Philosophie. Vierte Auflage, bearbeitet von Benno
Erdmann. Bd. 1. Berlin, Wilhelm Hertz, 1895.

Die wissenschaftliche Erforschung der Geschichte der Philosophie
hat in der letzten Zeit so bedeutende Fortschritte gemacht, dals auch
die Spekulation, will sie sich nicht dilettantenhafte Blofsen geben, mit
ihnen Schritt halten muls. Gerade auf katholischer Seite ist man sich
dessen leider oft nicht geniigend bewulst; so kommt es, dafs man bis in
die jungsten Tage hie und da Biicher in die Welt sandie, die einem
geschulten Historiker nur ein mitleidiges Lacheln abnotigen kénnen. Wir
verweisen z. B. auf die Besprechung, welche sich Stockls ,Geschichte der
christlichen Philosophie zur Zeit der Kirchenviter® durch Wendland
(AGPh VII. 290) hat gefallen lassen miissen. Wohlgemerkt, es handelt
sich uns jetzt nicht um den Standpunkt, den der Geschichtschreiber der
Philosophie einnimmt, sondern um die getreue Wiedergabe des histo-
rischen Thatbestandes; und da vermdgen wir nicht einzusehen, was
fiar ein Dienst der Wahrheit geleistet sein soll, wenn man Dinge, die
lingst durch neuere Forschungen richtiggestellt oder ergiinzt worden sind,
stets aufs neue wieder mit der grofsten Naivitit auf den Markt bringt.
Hat die Wahrheit vielleicht von den Fortschritten der Wissenschaft etwas
zu fiirchten?

) Diese Bemerkungen sollen es erkliren, weshalb wir an dieser Stelle
ein Werk nachdriicklich empfehlen, das keineswegs auf unserem Stand-
punkt steht, dafiir aber so treu als moglich die gegenwiirtige Stufe der
Philosophiegeschichtlicheu Forschung darstellt. Die Leser des Jahrbuchs
werden ja ohne Mithe zu unterscheiden wissen, wo die Geschichte auf-
hort und die subjektiven Meinungen J. K. Erdmanns zum Vorschein
kommen. In diesem Buche haben wir nimlich zweierlei zu unterscheiden.
An den oft hiochst gelungenen Bildern der einzelnen Entwicklungsphasen
treten uns als Rahmen die gemilsigt hegelisierenden Anschaunungen des

utors entgegen, die nun selbst bereits der Geschichte angehoren, aber
nicht ohne weiteres aus dem Werke eliminiert werden konnten, wie der
Herausgeber richtig bemerkt: ,Die Aufgabe der Umarbeitung war eine
Im allgemeinen fest begrenzte. Erdmann hat das Buch nicht blofs aus

em Augenpunkte seines systematischen Standortes geschrieben und von



122 Litterarische Besprechungen.

diesem aus in einem Gusse gebildet; er hat ihm auch auf jedem Blatte
den Stempel seiner Individualitit aufgeprigt, einer geistigen Kigenart,
die so fest und scharf geformt war wie sein. dulserer Mensch; jener
Standort durfte nicht verriickt werden. . . . Dementsprechend habe ich
Anderungen im Text nur da vorgenommen, wo der systematisch - kon-
struktive Aufbau des Ganzen sowie die individuelle Féarbung des Ganzen
sie zuzulassen, die Forschung der letzten Jahrzehnte andererseits sie zur
Pflicht zu machen schien.“ So hat das lingst vielbeniitzte Buch unter
Benno Erdmanns berufener Hand sehr viel gewonnen; wie weit freilich
Anderungen vorzunehmen waren, mulste dem Takte des Herausgebers
anheimgestellt bleiben.

Was den fritheren Auflagen des Buches besondere Sympathieen er-
worben hat, ist die liebevolle und auf griindlichen Studien beruhende
Behandlung der mittelalterlichen Philosophie. Fiir die vorliegende
Neuauflage ist es noch eine hervorragende Empfehlung, wenn der Heraus-
geber in der Einleitung schreiben kann: ,Zu ganz besonderem Danke
bin ich und ist die Verlagshandlung meinem Freunde Prof. Dr. Clemens
Biumker in Breslau verpflichtet, der sich auf meine Bitte bereitwilligst
der Mithe unterzogen hat, mein bescheidenes Wissen um die Philosophie
des Mittelalters aus der Fiille seiner ebenso griindlichen wie ausgebrei-
teten Quellenstudien in vielen Paragraphen zu ergiinzen.“

Mége das Buch des verewigten J. K. Erdmann recht bald im
zweiten Baude seine Vollendung finden und allen Lesern reichliche An-
regung bieten, uicht etwa neue ,,Biicher® zusammenzuschreiben, sondern
durch nene eingehende Untersuchungen die noch mehr oder weniger
dunklen Gebiete der Geschichte der Philosophie aufhellen zu helfen!

Rom. Wehofer.

Dummermuth, O.Pr.: Defensio doctrinae S. Thomae Aq.
de praemotione physica, seu responsio ad P. Frins 8. J.
Lovanii, A. Uystpruyst; Parisiis, P. Lethellieux. 1895.

Es wire ein gewaltiger Schritt voran in der Entwicklung der Kontro-
verse iiber die praemotio physica, wenn sich beide Teile mit Entschieden-
heit und ohne Hintergedanken auf dem Boden der Lehre des hl. Thomas
messen wollten. Wiirden sich schliefslich alle diesbeziiglichen Unter-
suchungen zu dieser einzigen Frage zuspitzen: Was hat Thomas gelehrt?,
so wiire die Antwort bald nicht mehr zweifelhaft. Nachdem uns bereits
P. Feldner in diesem Jahrbuche iiberzeugend auf die vollig ungehorige
und durchaus unwissenschaftliche Weise aufmerksam gemacht, wie Frins
Stellen aus dem hl. Thomas anfithrt, bietet uns der durch seine tiefe
uud gelehrte Abhandlung gegen P. Schneemann bekannte Dominikaner-
pater Dummermuth, der Leiter der Studien im Dominikanerkolleg zu
Lowen, in dem angezeigten Buche ein Werk, welches in jeder theologisch-
dogmatischen Bibliothek einen Ehrenplatz verdient. Beherrschung des
Stoffes, Schirfe im Urteil, anziehende, stets klare Darstellung ist hier
derart vereint mit festem, auf staunenswerte Belesenheit gestiitztem Ein-
treten fir die Lehre des hl. Thomas und der VE‘_tter, dafls jeder, nachdem
er die Ausfiihrungen gelesen, sich ohne Zweifel sagen wir_d: So hat
Thomas gelebrt, so ist die Wahrheit. Dummermuth braucht niemals, wie
Frins und Schneemann, um eine Stelle zu erkliren, hinter Ausfliichten
Schutz zu suchen, Thomas miisse allerdings weiter fortentwickelt werden,
er habe blofs die Grundprincipien gegeben, seine lL.ebre sei der ,rote“



Litterarische Besprechungen. - 123

oder auch ,goldene“ Faden, wenn man auch nicht jedes Wort sich an-
eignen konne, damals habe man an die Kontroverse so noch nicht gedacht
u. dgl. Dummermuth zeigt unwiderleglich, wie die Lehre der Molinisten
klipp und klar, wortgetreu, in den Einwinden steht, die der Aquinate
zuriickweist, sowie sie in den Einwéinden stand, die Hilarius dem heil.
Augustin berichtete. Dummermuth zeigt, wie das, was die Molinisten
funditus bekimpfen, wortlich (vgl. S. 41 u. ff.) von Thomas gelehrt wird.
Dem Aquinaten wie auch den Vitern war die Lehre Molinas durchaus
nicht unbekannt; aber sie wurde von ihnen entschieden reprobiert. Dals
das posse, zumal die Gnade Christi, soweit sie als versatilis betrachtet
wird, von Gott kommt, gestand auch Pelagius zu. Augustin aber lehrte und
nach ihm Thomas, dafs nicht nur das posse die Gnade ausmacht, sondern
der erbarmungsreichen Bestimmung Gottes, als der 1. wirkenden Ursache,
noch dazu das velle und agere gedankt ist. — Interessant sind die Worte
Pius VIIL. (S. 11), die er nach der Erneuerung der Gesellschaft Jesu an
deren Generalprokurator Angiolini richtete: ,Lasset aus euren Schulen
die scientia media fort; sie dient euch zu nichts als zu unniitzem Zank
und Streit. Wie viele Feinde habt ihr euch gemacht durch diese Fragen!
Aber die élteren unter euern Patres haben einen Kopf, der hirter ist
wie dieses Holz:“ und dabei schlug der Papst dreimal auf den Tisch.
Wir kommen néchstens auf das Buch Dummermuths in einer eigenen
Abhandlung zuriick.

Dr. C. M, Schneider.

1. Quartus: Vilkerbund oder Vilkerkrieg.

2. Mario Novaro: Il concetto di infinito e il problema
cosmologico, Roma. Balbi.

3. Falkenberg: Die Entwicklung der Lotzeschen Zeitlehre.
Zeitschrift tir Philosophie und phil. Kritik; Bd. 105.

So verschieden diese Broschiiren dem Inhalte nach sein mégen, sie
kommen darin berein, dals jede dem modern- wissenschaftlichen Geiste
eine neue Bahn brechen will. Die erste will die Philosophie Schopen-
hauers in der Politik zur Grundlage gemacht wissen. Die Armeen sollen
abgeschafft oder doch bedeutend reduziert werden. Das Mittel dazu ist,
dafs man ,aus der Erbirmlichkeit des Lebens sich in die Zelle des
Philosophen, des Kiinstlers fliichten lerne“. Da werden wir wohl noch
lange auf einen Volkerbund warten miissen, der einen aus dieser Quelle
fliefsenden Frieden verbiirgt. — Kin Begriff des Unendlichen, der
nicht das Endlose, des Endes Entbehrende, infinitum in potentia, und
das positiv Unendliche auseinanderhilt, das in sich Unendliche, infinitum
actu, kann zur Klarung des Weltproblems uichts beitragen. — Am meisten
konnten wir uns noch mit dem 8. Schriftchen befreunden, wenn es, anstatt
aller bombastischen Phrasen, einfach die Definition Augustins von der
Zeit erliuterte: ,In der wechselnden Zeit findest du ein ,Nicht-mehr-sein®
und ein ,Noch-nicht-sein‘, ein fuit und erit; aber kein ,ist', kein est.“
Gewils ist die Zeit etwas Negatives in sich, in ihren Teilen, dem prius
und post, wie Thomas sagt, betrachtet. Positives Sein hat sie einzig mit
Rﬁqksicht auf das Mals der Kwigkeit, wie die Bewegung als solche
Positives Sein nur hat auf Grund des in Bewegung Setzenden.

Dr. C. M. Schneider.



124 Litterarische Besprechungen.

Conrad Beyrich: Das System der Ubergewalt oder das
analytisch-synthetische Princip der Natur. Ein Beitrag
zur Weltither-, Kraft- und Stofflehre und zur Losung natur-
phil.-kosmischer Probleme. Berlin, Rob. Oppenheim.

Die Schrift will den Nachweis fiir die Existenz eines Weltithers
fithren und die Beziehungen desselben zu verschiedenen Naturerscheinungen
und zur Entstehung der Dinge priifen. Der Verf. ist abgesagter Feind
aller Glaubensdogmen, ereifert sich iiber die Verfolgungen, welche von
yreligiosen Sekten® gegen Sokrates, Huls, Bruno, Roger Bacon u. a. ge-
richtet wurden, findet, dals alle solche Verfolgungen die naturwissenschaft-
liche Richtung der betr. Minner zur Ursache hatten; aber er selber legt
wDogmen“ auf, an denen niemand zweifeln darf, der auf Wissenschaft
Anspruch machen will, wenn auch kein einziger Beweis dafiir erbracht
wird. S. 42 z. B. nennt er ,Dogma“ den Satz: Kein Stoff ohne Kraft;
aber weder denkt er daran, zu sagen, was denn der Stoff eigentlich sei,
noch was Kraft, und noch weniger bemiitht er sich um eine Begriindung
seines Satzes. Fragen wir danach, so erhalten wir jedenfalls zur Ant-
wort: Die Wissenschaft lasse dariiber keinen Zweifel zu. Hochstens ver-
trostet er uns (S. 43) ,auf den Urgrund, der unerforschlich bleibt“. KEr
denkt auch nicht daran, die Kxistenz des Weltithers nachzuweisen. Sein
Wort mufls uns geniigen, dafs dieser deus ex machina der modernen
Naturforschung, den sogar Minner wie Max Miiller in der ,Natur“ und
Karl Vogt licherlich gemacht haben, die 1. und dringendste Notwendig-
keit fiir alles Sein und Denken erfordern. Wenn ,der Beweis von der
einheitlichen Ursache der physikalischen Erscheinungen erbracht worden
ist“ (S. 8), so bedurfte man dazu nicht die moderne Naturforschung; er
bestand schon weit frither. Aber diese einheitliche Ursache als den un-
definierbaren, von niemandem gesehenen und gewogeneu materiellen Ather
hinzustellen, dazu bedurfte es der Verwirrung, die in den Principien der
modernen Naturwissenschuft herrscht.

Dr. C. M. Schneider.

Personen-, Orts- und Sachregister zur Tibinger Theologischen
Quartalschrift. Bd. I—LXXVI. In Verbindung mit mehreren
Freunden bearbeitet und herausgegeben von Dr. Joseph
Schmid, Pfarrer. Stuttgart, Roth 1895.

Die beiden dltesten wissenschaftlichen Zeitschriften des katholischen
Deutschlands sind die ,Theologische Quartalschrift“, die in Tiibingen seit
dem Jahre 1819 erscheint, und ,Der Katholik“, dessen erstes Heft im
Jahre 1821 in Mainz herausgegeben wurde.

Fir den Mainzer Katholik erschien das ,Generalregister des Ka-
tholik vom Jahre 1821—89. Zugleich ein Beitrag zur Bibliographie der
katholischen Wissenschaft und zur Geschichte des kirchlichen Lebens im
19. Jahrhundert. Von Joh. Stillbauer“. Pfarrer Joseph Schmid in Rin-
gingen bei Blaubeuren, ein Schiiler der Tibinger Hochschule, hat die
gleiche mithsame Arbeit im Verein mit den wiirttembergischen Pfarrern
Schmucker, Dreher und Mischle nunmehr auch fiir die Quartalschrift
vollbracht. Mit Recht bemerkt er in der Vorrede, ,dals es keine wich-
tige Erscheinuug in der katholischen Wissenschaft und im katholischen
Leben des laufenden Jahrhunderts gibt, welche nicht zu mehr oder weniger



Litterarische Besprechungen. 125

eingehender Wiirdigung in dieser Zeitschrift gelangt wire. . . . Aber
auch die akatholische Wissenschaft ist stets beriicksichtigt, ja ein grolser
Teil der Arbeiten ist direkt in Verwertung oder Bekidmpfung ihrer
Forschungsresultate entstanden.“ .

Das vorliegende Register gewihrt einen Kin- und Uberblick fir die
reichen litterarischen Schiitze, welche seit fast 80 Jahren in der Zeit-
schrift aufgespeichert wurden. Den Hauptanteil zu denselben hat die
historische und dogmatisch-theologische Forschung beigesteuert; sodann
ist hauptsichlich die alt- und neutestamentliche Exegese vertreten, wihrend
Abhandlungen aus Moral und Kirchenrecht nur spirlich zu treffen sind.

Das Register bietet in alphabetischer Folge und zwar ohne édufser-
liche Trennung die Namen sowohl jener, welche Aufsitze in die Quartal-
schrift lieferten, und die Titel der letzteren, als der Autoren, deren Werke
ebenda besprochen sind, und die Schlagwoérter zur Bezeichnung der in
den Aufsitzen, Recensionen u. s. w. behandelten Materien. Um dem
Wunsche einer Ubersicht nach Disciplinen in etwa zu entsprechen, werden
in der Vorrede die Namen der Autoren fiir die einzelnen theologischen
Gebiete in alphabetischer Ordnung aufgefiihrt.

Vom 1.—13. Bande der Zeitschrift sind die Namen der Verfasser
nicht angegeben. In einem IKxemplar der Tibinger Konviktsbibliothek
sind sie beim Inhaltsverzeichnis annotiert. Der Verfasser des Registers
beklagt, dals er nur aus b Binden dieselbe erheben konnte. ,Die iibrigen
waren nicht zu erhalten!“

Moge das Register, das auch zur ersten Orientierung treffliche
Dienste leisten kann, eine recht weite Verbreitung finden.

Breslau. Prof, Dr. Ndrnberger.

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienme. 131, 4—6. 132, 1. 1896.
Blondel : Les exigences rationnelles de la pensée contemporaine en matiere
d’apologétique et la méthode de la philosophie dans ’étude du probléeme
religieux, L. IL. Ill. Maignan: Les lois sociales de la Thora et la morale
égyptienne. Bénard: Aristote et Platou, I'idée de la philosophie selon
ces deux philosophes, I. II. Huit: Le Platonisme pendant la Renaissance;
les théories philosophiques de Ficin, IV. V. Mano: Le principe de con-
tradiction, sa valeur, son usage critériologique. Mabilleaw: [’atomisme
devant la science et devant la philosophie. Domet de Vorges: Revue
des revues étrangéres. I II.  Lescoeur: La science et les faits surna-
turelles contemporains; le témoignage de William Crookes, II. III. Lechalas:
Les lois naturelles d’aprés M. Boutroux; les lois logiques et mathéma-
tiques I. II. FErmoni: Les facultés de 'ame; les inférences de la raison,
le sens commun et les habitudes, II. Domet de Vorges: Revue des revues
francaises I. II. Funck-Brentano: Jean-Jacques Roussean, étude historique
et médicale sur sa folie et ses conséquences philosophiques. Ferrand:
ourquoi mourons-nous? Charaux: Pensées et portraits. Hannequin :
}.‘488&1 critique sur ’hypothése des atomes dans la science contemporaine,
arra de Vaux: Notions relatives a la philosophie des sciences; le milieu
arithmétique discontinu; la nécessité des lois des nombres I.  Dubosq :



126 Zeitschriftenscliau.

Les émotions d’aprés saint Thomas; étude rétrospective de psycho-physio-
logie I. Tanmery: Sur la religion des derniers mathématiciens de 'anti-
quité et a l'origine du christianisme. de Charencey: Choix de pensées.
— Divus Thomas. 5, 33—36. 6, 1—2. 1896. Rotelli: Comm. in D. Thomae
S. th. III, q. 1—26 cont. M. F.: De Deo uno, cont. P. M.: De unione
animae et corporis, fragmenta psychologiae, cont. A. Th.: Com. in
encyclicam De studiis sacrae scripturae, cont. Vinati: De natura prin-
cipii causalitatis iuxta DD. De Margerie et Fuzier. Ramellini: De in-
telligere Dei. Ratio ordinis argumentorum in S. philos. M. F.: In secundum
centenum a nativitate S. Alphonsi M. a Ligorio. P. Georgius: De
certitudine humanae cognitionis. Walsh: S. Thomas ac SS. Mysteria
Incarnationis et Eucharistiae. Martani: De tribus dumetis in quaestione
sociali. Bersani: In Platonis Phaedonem diss. exegetico - critica, —
Philosoph. Jahrbuch. IX, 2. 1896. Cathrein: Worin besteht das Wesen
des sittlich Guten und des sittlich Bosen? Schiitz: Der Hypnotismus.
Forts. Gutberlet: Ist die Seele Thiitigkeit oder Substanz? Schlufls.
Paqué: Zur Lehre vom Gefiihl. Forts. — Revue de métaphysique et
de morale. 4, 2—3, 1896. Remacle: Recherche d’une méthode en psycho-
logie I. Simmel: Sur quelques relations de la pensée théorique avec les
intéréts pratiques. Spir: Nouvelles esquisses de philosophie critique
V. VI. Lechalas: La courbure et la distance en géométrie générale.
Beaulavon: 1esthétique anglaise coutemporaine. Rawh: Les conditions
actuelles de la paix morale & propos d'un livre récent. _Andler: Socio-
logie et démocratie. Bergson: Perception et matiere. Milhaud: La
science rationnelle. Beaunier: Sur un jugement esthétique de Schopen-
hauer. Lapie: L’année sociologique 1895; la morale sociale. Bouglé:
Sociologie, psychologie et histoire. Andler: Réponse aux objections.
Belot: Sur les conditions de la paix morale (Réponse a M. Rauh).
Brunschvicg : La paix morale et Ja sincérité philosophique. — Revue
Néo-Scolastique. 3, 1. 1896. Hallez: Le temps et la durée. Domet de
Vorges: L’objectivité de la connaissance intellectuelle. De Craene: Nos
représentations sensibles intérieures.  Sentroul: Le socialisme et la
question agraire. — Revue Thomiste. 4, 1—2. 1896. Coconnier : Ce qu’il
me semble qu’on doit penser de I'Hypnotisme. Mandonnet: Polémique
Averroiste, Schwalm: L’acte de foi est-il raisonnable? Gardeil: L'évo-
lutionisme et les priucipes de saint Thomas I. II. Surbled: L’oeil et le
cervean. JFranck: Revue des sciences physicochimiques. Mandonnet :
De Yincorporation des Dominicains dans Pancienne Université de Paris
1229—1231. Coconnier : L’école pratique des hautes études au couvent
dominicain de Saint-Ftienne a Jérusalem. Froget: De DPhabitation du
Saint-Esprit dans les Ames saintes d’gprés la doctrine de s. Thomas
d’Aqu. Sertillanges : 1’idéal de nos peintres. — Zeitsehrift fiir Philo-
sophie u. Plidagogik. 3, 1. 1896. Fliigel: Neuere Arbeiten iiber die
Gefithle.  Waldapfel: Die Pidagogik Bacons. — Zeitschrift fiir Philo-
sophie u. philosophische Kritik. 107, 2. 1896. Siebeck: Platon  als
Kritiker aristotelischer Ansichten. 1I. Der Philebus.  Bergmann: Uber
Glaube und Gewifsheit, Simmel: Friedrich Nietsche. Kine moralphilo-
sophische Silhouette. Szldvik : Zur Geschichte und Litteratur der Philo-
sophie in Ungarn. Miiller: Das Erinnern. Vorlinder: Demokrits ethische
Fragmente. — Kantstudien. 1. 1. 1896. Vathinger: Zur Einfihrung.
Adickes: Die bewegenden Krifte in Kants philosophischer Entwicklung
und die beiden Pole seines Systems I. Vorlinder: Goethes Verhiltnis zu
Kant in seiner historischen Entwicklung. Stadler: § 1 der transscenden-
talen Asthetik. (1. Absatz.) Pinloche: Kant et Fichte et le probléme de



Neue Biicher und deren Besprechungen. 127

Péducation. — Stimmen aus Maria-Laaeh. 50, 1—3. 1896. Wasmann :
Das Meeresleuchten und seine Ursachen I. II. H., Pesch: Ziele und
Grenzen der staatlichen Wirtschaftspolitik I. II.  Cathrein: Rechtsposi-
tivismus und Socialdemokratie. Wasmann: Natur und Zweck des tierischen
Leuchtvermogens. Areiten: Pascals ,Gedanken® 1. II. — Piidagogische
Monatshefte. 2, 3. 5. 1896. Commer: Psychologische Briefe. — Jahrbuch
des kath. Lehrerverbandes. 5. Bd. 1895. X.: Uber Willensfreiheit und
Willensbildung. Stoff: Das Gewissen und seine Entwicklung.

NEUE BUCHER UND DEREN BESPRECHUNGEN.

Albert: Kants transscendentale Logik mit bes. Beriicksichtigung
der Schopenhauerschen Kritik. — Kantstudien 1 Lehmann.

Apel: Kants Krkenntnistheorie u. s. Stellung z. Metaphysik. —
Kantstudien 1 Erhardt.

Baumgartner: Die Erkeuntnislehre des Wilhelm v. Auvergne.
— Philos. Jahrb., 9 Imdres. Litt. Rundsch. 22 Bach.

Biiumker: Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters
I, 2—4. — Stimmen a. M.-L. 50 Ehrle. _

Bidder: Psychologia rationalis. — Ost. Litt. 5 Ludewig.

Brentano: Die vier Phasen d. Philosophie u. ihr augenblicklicher
Stand. — Ost. Litt. 5 Twardowski.

Beyrich: Das System der Ubergewalt. Berlin 95. — Ztschr. f.
Philos. u, Pid. 3 Hemprich.

Boirae: L’idée du phénomeéne. — Philos. Jahrb. 9 Pfeifer.

Bonhiffer: Die Ethik d. Stoikers Epiktet. — Zeitschr. f. Philos.
u. ph. Kr. 107 Vorlinder.

Candrea: Der Begriff des Erhabenen bei Burke u. Kant. — Kant-
Studien 1 Dessoir. .

. Cornelius: Versuch einer Theorie der Existenzialurteile. — Ost.

Litt. 5 Twardowski.

Didio: Die moderne Moral u. ihre Principien kritisch beleuchtet,
— Litt. Rundsch. 22 Keppler.

Doktor: Die Philosophie des Josef (ibn) Zaddik. — Philos. Jahrb.
9 Endres. Litt. Rundsch. 22 Bach. : _

Eberhard : Beitrage zur Lehre v. Urteil. — Zeitschr. f. Philos. u.
Ph. Kr, 107 Groos.

Eisler: Die Weiterbildung der Kantschen Apriorititslehre bis zur
Gegenwart. — Kantstudien 1 Konig.

Elsenhaus: Wesen u. Entstehung des Gewissens. — Ost. Litt. 5
v. Dahlau.

Englert: Von der Gnade Christi. — Stimmen aus DM.-Laach 50
Lehmbkunl,
. Erdmann: Grundrils der Geschichte der Philosophie. 4. Aufl. —
Ost. Litt. 5 Twardowsks.

Esser: Die Lehre d. hl. Thomas von der Moglichkeit einer anfang-
losen Schopfung. 95. — Divus Thomas 6. .

Forster: Entwicklungsgang der Kantischen Ethik. — Ost. Litt. 5.-au.

Frick : Logica u. Ontologia. — Philos. Jahrb. 9 Arenhold.

Gardair: La connaissance. — Litt. Rundsch., 22 Morgott.
7 Gneisse: Schillers Lehre von d. #dsthetischen Wahrnehmung., —
“etschr. f. Philos. u. ph. Kr. 107 Gross.



	Litterarische Besprechungen

