
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Girolamo Savonarola

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Girolamo Savonarola. 85

Was von der Gnade, das gilt auch von der Vorherbestimmung.
Auch diesbezüglich findet unser Autor die Einwendung der Tho-
misten unwahr. Man müsse, meint der Autor, schliefslich doch
alles Gottes Liebe und Auswahl zuschreiben, nicht aber bei dem
guten Gebrauche der Freiheit und Gnade durch die Kreatur
stehen bleiben. — Wenn die Behauptung auch schon der
Beweis wäre, dann gäbe es keine Schwierigkeit. Allein, solange
die gratia congrua oder efficax vom usus des Willens abhängt,
und solange dieser usus die letzte Vollendung, das letzte
Complementum der Gnade bildet, ist alles nur leeres Gerede
und weiter nichts. Denn nach unserm Autor auf S. 68 wählt
Gott nicht die freie Kreatur aus, sondern die Gnaden, die
Ileihe der Gnaden. Und diese Gnaden wählt Gott darum
aus, weil er voraussieht, dafs die freie Kreatur mit ihnen
wirken werde. Das ist aber in Wahrheit keine
Vorherbestimmung, sondern der Effekt der Vorherbestimmung, wie
wir früher aus S. Thomas nachgewiesen haben. Der Autor mufs
somit zuerst den Begriff der Vorherbestimmung verdrehen, die
Wirkung in die Ursache verwandeln, um dann die „Thoinisten"
widerlegen zu können. Die Lehre des hl. Thomas lautet: Gratia
non ponitur in definitione Praedestinationis, quasi aliquid existens
de essentia ejus, sed inquantum Praedestinatio importet respectum
ad gratiam, ut causae ad effectum et actus ad objectum.
Summ, theol. 1. p. q. 23. a. 2.

GIROLAMO SAVONAROLA.
Vom Herausgeber.

Das Bild Savonarolas, mit welchem wir den 11. Band
unseres Jahrbuches eröffnet haben, befindet sich im Kloster
S. Marco zu Florenz und gibt die Züge des berühmten Predigerbruders

am sichersten wieder.1 Frà Bartolome o (Baccio)
della Porta, der glühende Verehrer S.s hat das Original dieser
Kopie gemalt. Er hatte nach dem Tode seines Meisters vier
Jahre lang den Pinsel nicht mehr anrühren wollen, und erst

1 Vgl. das Nähere bei Lod. Ferretti, La cella del Savonarola e

un célébré centenario : Il Rosario, Memorie Domenicane XIII, 97 (Roma
1896). Pastor, Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters,

Freiburg 1895, IH, 1344. ErichFrantz, Fra Bartolomeo della
Porta, Regensburg 1879, S. 94 ff. Villari, Geschichte G. Savonarolas
und seiner Zeit. Übers, v. Berduschek, Leipzig 1868. I, 172.



86 Girolamo Savonarola.

der gelehrte Dominikaner Santi Pagnini vermochte ihn wieder
zur Ausübung seiner Kunst zu überreden. Ein anderes Bildnis
hat Era Benedetto Bettuoio, S.s treuester Jünger, in dem
Gedichte Cedrus Libani in Worten gezeichnet, die uns Gregorovius
übersetzt hat:

„Von Körper war er klein, doch gar gesund,
Von Gliedern war er zart in solchem Mafse,
Dafs seine heil'ge Hand ihm leuchtend schien:
Stets freundlich war er, nie verstört,
Von wachen Blicken und durchdringend schön,
Das Aug' gesenkt und dunkel angenehm,
Und dunkel war sein Haar, sein Bart war dicht,
Der Mund war fein und länglich sein Gesicht,
Die Kas' ein wenig ihm gebogen war."

Die Beschreibung von Burlamacchi1 ergänzt dieses Bild.
Pasquale Villari beginnt die Vorrede zu seiner Biographie

mit den Worten: „Der Käme des Mönches Girolamo Savonarola,
welcher während seines Lebens die ganze Welt erfüllt hatte
und noch lange nachher die Aufmerksamkeit unserer gröfsten
Schriftsteller auf sich zog, fiel im 18. Jahrhundert einer völligen
Vergessenheit oder selbst der Verachtung anheim", und schliefst
sie mit dem Wunsche: „Wenn es mir gelungen ist, darzuthun,
dafs dieser Käme einer der glänzendsten ist in der edlen Schar
der Denker, Heroen und Märtyrer Italiens, so ist mein Ziel
erreicht." Die Leidenschaft, mit welcher seine Feinde ihn
verfolgt, und die Begeisterung, mit welcher seine Freunde ihn
verehrt haben, beide sowohl während seines tragischen Lebens
wie in den folgenden vier Jahrhunderten, mufs wenigstens zum
Beweise dafür dienen, dafs er ein aufserordentlicher Mann, eine
geschichtlich hochbedeutende Erscheinung, ein Träger von
gewaltigen Ideen in einer tiefbewegten Zeit und im Brennpunkt der
Renaissance gewesen ist. Seine Bedeutung wird fast ausschliefs-
lich nach seiner reformatorischen Thätigkeit als Prediger geschätzt,
und dabei werden seine wissenschaftlichen Werke nicht genug
beachtet. Er vereinigte aber in genialer Geistesfülle die
Vorzüge eines bedeutenden Dichters, des tiefdenkenden Philosophen
und Theologen, des Staatsmannes und kirchlichen Reformators
mit der wunderbaren Macht apostolischer Beredsamkeit und der
strengsten Ascese des Predigerbruders. Unser Jahrbuch ver-

1 Vita del P. F. Girolamo Savonarola, ed. Lucca 1764 p. 3—4:
Aveva l'andar retto, grave, costante <fc feroce con certa urbanità humile,
ornato & grazioso in ogui suo gesto & atto. In dieser Ausgabe findet
sich ein Bild S.s, Kupferstich von Ferd. Fambrini.



Girolamo Savonarola. 87

folgt die Absicht, an der Erneuerung der christlichen Philosophie
und der damit innig verbundenen spekulativen Theologie durch
die Rückkehr zu den alten Traditionen und die Fortentwicklung
ihrer Principien mitzuwirken. Wenn wir daher an Savonarola
erinnern, so geschieht es, weil er ein treuer Schüler des heil.
Thomas war, um dessen Lehre willen er selbst in den Predigererden

eintrat,1 und durch seine Schriften ein Bindeglied zwischen
der älteren thomistischen Schule und ihrer Fortsetzung im 16.
Jahrhundert hergestellt hat. Was S. als Theologe geleistet hat,
wollen wir hier nicht erörtern. Es ist heutzutage allgemein
anerkannt, dafs er katholisch orthodox war. Mit seiner
Philosophie hat man sich weniger beschäftigt. Auch sie hat die
verschiedenste Beurteilung erfahren; Perrens2 und Villari3 haben
ihr aber aus Unkenntnis der Scholastik kein richtiges
Verständnis abgewinnen können. Da wir hier den Gegenstand
nicht erschöpfen können, so wollen wir nur die betreffenden
Werke S.'s angeben und unsere Ansicht aussprechen, dafs eine
philosophiegeschichtliche Untersuchung derselben nicht nur lohnend,
sondern auch notwendig wäre.

Die philosophischen Schriften sind, so weit man weifs,
zuerst in Venedig gesammelt unter dem Titel: „Haec intus
habentur. Compendium totius philosop hiae, tarn naturalis,
quam moralis. Opus de divisione ordine, ac utilitate omnium
scientiarum, in poeticen apologeticum. Compendium Logices.
Omnia diligentissima cura nunc recens excusa. Authore Fratre
Hieronymo Savonarola, de Ferraria, ordinis praedioatorum. Venetiis,
apud Juntas. M. D. XLII." Die Herausgeber haben die Quellen
am Rande angegeben, eine Übersicht (postillula) am Ende jedes
Buches und einen Index der conclusiones hinzugefügt. Eine
2. Ausgabe ist folgende: „Hieronymi Savonarolae Ferrariensis
universae Philosophiae epitome, eiusdemque de divisione, ordine
atque usu omnium scientiarum opusculum quadripartitum" —,
omnia Johann Jessenii a Jessen, Philosophiae Medicinaeque
Doctoris et Professons opera et studio emendatiora auctioraque
édita. Witebergae MDXCV1.

1 Bzovius, Annales ecclesiasticae, Tom. 18 [Colon. 1627) p. 361
n. 5 erzählt nach Joan. PVanc. Picus de Mirandula: Ergo Fratrutn
Praedicatorum Ordinem prae caeteris delegit, in quo Deo militaret, allectus
illius egregia fama et meritis, eo quod Thomae Aquinatis doctoris illorum
praecipue placitis sectaretur.

2 F. T. Perrens, Jérôme Savonarole, sa vie, ses prédications, ses
écrits. Paris 1853. II, 106 sqq. 307 sqq.

3 I, 70—83.



88 Girolamo Savonarola.

Die Ven etianer Ausgabe enthält ohne Titel 1) die 15 Bücher
der Physik oder Naturphilosophie, welche in der Wittenberger
Ausgabe als Epitome Physicae bezeichnet werden. 1. De ente
in communi et de iis, quae ipsum sequuntur. 2. De principiis
entis mobilis. 3. De motu in communi et de iis, quae con-
sequuntur ipsum motum. 4. Liber Physicorum de speciebus et
partibus et divisioue motus. 5. De primo motore et primo mobili.
6. De coelo et mundo. 7. De generatione et corruptione. 8. De
iis, quae generantur in alto et ex evaporatione aquae et terrae.
9. De lapidibus et metallis, quae generantur in terra. 10. De
anima vegetativa et vegetabilibus. 11. De anima sensitiva.
12. De appetitu sensitivo. 13. De principio motivo animalium
secundum motum localem. 14. De intellectu et anima intellectiva.
15. De voluntate animae intellectivae. 2) Compendium Philo-
sophiae moralis in 10 Büchern. 1. De ultimo fine humanae
vitae. 2. De actibus humanis. 3. De principiis interioribus
actuum humanorum in communi, id est de habitibus. 4. De
virtutibus in communi. 5. De prudentia. 6. De iustitia. 7. De
fortitudine. 8. De temperantia. 9. De oeconomica. 10. De
politia et regno. 3) Apologeticus de ratione poeticae
artis mit der Widmung S.s an Ugolino Verino, 4 Bücher.
1. De omnium scientiarum divisione. 2. De singularum scien-
tiarum ordine ac dignitate. 3. De saecularium scientiarum uti-
litate christianae religioni. 4. De poeticae artis ratione utilitate
et damno christianorum animabus. 4) Compendium Logices,
10 Bücher. 1. De principiis syllogismorum. 2. De arte
dividend i. 3. De arte diffiniendi. 4. De formis syllogismorum cate-
goricorum esse vel non esse monstrantium. 5. De syllogismis
modalibus. 6. De potestate faciendi syllogismos. 7. De
syllogismis hypotheticis. 8. De syllogismo demonstrativo. 9. De
syllogismo dialectico. 10. De syllogismo sophistico.

Von diesen Schriften existiert die Logik in zwei früheren
Ausgaben: Pisciae 1492 und Florentiae 1497. Eine Ausgabe
des Apologeticus, De omnium scientiarum divisione, erschien in
Venedig 1512, eine andere aus dem 15. Jahrhundert ohne Datum
erwähnt Villari (I, 75).

Für die Philosophie kommt ferner in Betracht S.s berühmtes
apologetisches Werk, dessen älteste Ausgabe den Titel führt:
„Fratris Hieronymi de Ferrai'ia Triumphus Crucis de
Veritate fidei", ohne Angabe von Jahr, Ort und Drucker;
nach P. Federigo Vincenzo di Poggio, dem Herausgeber der
Vita von Burlamacchi, ist es die Ausgabe, die man als die
Florentiner von 1497 citiert. Andere Ausgaben erschienen in



Girolamo Savonarola. 89

Florenz 1509 und 1524, in Venedig 1517, in Paris 1524, in
Basel 1540, in Leiden 1633, in Grenoble 1666, endlich in
Bom ohne Jahr. Von dieser letzten bemerkt Altamura1: Quod
decreto S. Congregationis de Propaganda fide impressum prodiit
in Urbe. Den Triumph des Kreuzes hat S. selbst in etwas
verändeter Form italienisch bearbeitet: Libro di Frate Hieronymo
da Ferrara dell' Ordine de Frati Predicatori, délia Verità
della Fede Christiana sopra il glorioso trionpho della
Croce di Christo, ohne Jahr, Ort und Druckername, aber schon
zu Lebzeiten S.s in Florenz gedruckt;3 ferner ebenda 1516, in
Venedig 1531, 1535, 1547. Altamura nennt endlich noch eine
Schrift: „Contra Astrologiam divinatricem libros très.
Quod opus impressum est Venetiis an. 1586 per Bernardinum
Staginum."

In dem von Villari (I, 286) aus einer zeitgenössischen
Biographie zuerst veröffentlichten handschriftlichen Katalog
der Schriften S.s werden folgende, welche die Philosophie
betreffen, aufgezählt: Aristotelis paene omnia opera et Piatonis
abbreviata. Triumphus [sc. Crucis] breviatus. De regimine
bono et tyrannico. Alberti Magni breviatio in quibusdam libris.
Sententiarum omnes libri breviati. Capitulum breviatum apud
Comitem Mirandulae. Apum moralizatio. Dionysii opera breviata.
Logicales quaestiones centum. Lapidum pretiosorum expositio.
Privilégia oratoris breviata. Philosophia naturalis libri XV [=
Epitome Physicae]. Philosophia moralis libri X [= Ep. EthicaeJ.

Wie die Urteile über S.s Philosophie geschwankt haben, so
ist auch sein Charakter ganz verschieden beurteilt worden.
Die neueste Darstellung seines Wirkens, welche Pastor im
3. Bd. seiner Geschichte der Päpste im Zeitalter der Benaissance
gegeben hat, gestaltet sich in ihrer Ausführlichkeit zu einer
biographischen Skizze. Indem wir dem schönen Werke Pastors

gern unsere Bewunderung aussprechen, dürfen wir dennoch nicht
verhehlen, dafs der Abschnitt, welchen er S. gewidmet hat, uns
nicht befriedigt. Trotz aller Detailforschung hat Pastor, unserer
Ansicht nach, die Persönlichkeit S.s nicht verstanden. Er stützt
sich auf das skandalöse Diarium Burchards und verwirft die
Vita von Burlamacchi als eine Fälschung. Aber der Beweis
dafür scheint uns wenigstens nicht erbracht zu sein. So steht
die Autorität des Historikers Villari, dessen Buch Pastor eine
Parteischrift nennt, der Autorität des Historikers Pastor gegen-

1 Ambros. de Altamura, Bibliotheca Ordinis Praedicatorum,
Romae 1677, p. 21G.

2 Catalogo p. XCV in der Luccaer Ausgabe von Burlamacchi.



90 Girolamo Savonarola.

über, dessen Darstellung ebenfalls durch ihre Animosität gegen
S. und selbst gegen die Dominikaner, die er als „Hoftheologen"
bezeichnet, den Eindruk der Parteilichkeit nicht verleugnet.
Handelt es sich um die Glaubwürdigkeit der Quellen, so ist der
notorisch gehässige Charakter Burchards1 gegen den unbestritten
edlen und rechtschaffenen Charakter des P. Pacifico Burlamacchi,
auch wenn man ihm die Voreingenommenheit für seinen Helden
beläfst, doch abzuwägen.

Aber noch andere Bedenken gegen Pastors Darstellung
sind nicht unberechtigt. Er selbst schwankt in seinem Urteil
über S. und widerspricht sich selbst: ein Zeichen, dafs er S.

nicht ganz verstanden hat. Mit Frantz und Perrens erkennt
er die idealen Ziele S.'s an: „Die politische .Reform war nur ein
Teil der grofsen Aufgabe, welche sich S. gestellt: seine Pläne
umfafsten ebenso das sociale Leben wie Wissenschaft, Litteratur
und Kunst. Gegenüber dem Heidentum der falschen Renaissance
sollte auf allen Gebieten des Lebens das Christentum wieder
zur Herrschaft gebracht werden. Sein Evviva Christo sollte von
Mund zu Mund gehen; das göttliche Gesetzbuch sollte die
höchste Norm des politischen und socialen, wissenschaftlichen
und künstlerischen Lebens sein. In diesem Sinne ward Christus
zum König von Florenz und zum Schutzherrn seiner Freiheit
proklamiert."2 Diese Ziele sind nicht nur ideal, sondern sie
sind gewifs auch eminent christlich und katholisch; sie verlangten
entsprechende kräftige Mittel zu ihrer Verwirklichung in jener
verkommenen Zeit. Pastor klagt aber S. wegen „seiner
überstürzten und teilweise übertriebenen Reformthätigkeit auf dem
Gebiete des bürgerlichen Lebens an".8 „Ein Rigorist, ein
Geistesverwandter Tertullians wufste er nie die richtige Mitte
einzuhalten";4 er war „der ungeeignetste Mann zu einer wirklich
dauernden Umwandlung der Lebensverhältnisse".5 Die Erfolge
seiner Predigten „waren für den Augenblick ganz aufserordent-
lich", „das Aussehen der Stadt erschien wie umgewandelt", „ein
neues Leben hatte in Florenz begonnen".6 „Die Umgestaltung
der Sitten, vielfach in kleinlicher und übertriebenerWeise
durchgeführt, war im wesentlichen nur eine äufserliche gewesen."7
Er nennt ihn Volksverführer.8 Aber er vergifst, dafs S. auf
dem Standpunkte, auf dem er stehen ruufste, in der Kirche

1 Wetzer und Welte, Kirchenlexikon, 2. Aufl. II, 1523 f.: „Jedenfalls

ist das Buch aber keine historische Quelle."
2 Pastor, Gesch. d. Päpste III, 140. a A. a. 0. S. 147.
1 A. a. 0. S. 148. 6 A. a. 0. S. 149. « A. a. 0. S. 147.
7 A. a. 0. S. 153. 8 A. a. 0. S. 150.



Girolamo Savonarola. 91

Christi die Macht sah, welche imstande ist, da wo die politische
Gesellschaft zu Grunde geht, und wo die Autorität der letzteren
versagt, rettend einzugreifen und eine neue Gesellschaftsordnung
autoritativ zu schaffen. Denn die Kirche hat als die
vollkommene, übernatürliche, religiöse Gesellschaft virtuell, d. h.

ihrer Anlage und Kraftfülle nach, die Befugnis, alles das zu
bieten, was sonst unter geregelten Verhältnissen die niederen
Formen der natürlichen menschlichen Gesellschaften, also auch
die politische, zum Wohle ihrer Mitglieder zu thun haben.1
Auch die Auffassung, welche Bastor von den Prophezeiungen
S.s hat, indem er sogar „den Vorwurf der Blasphemie"2 gegen
ihn erhebt, ist nicht theologisch begründet und wird bei Theologen

Widerspruch finden. Aber die eigentliche Kernfrage hat
Pastor nicht in Augriff genommen. War Alexander VI. wirklich
legitimer Papst oder nicht? Pastor behauptet die Thatsaehe
der simonistischen Wahl und führt Beweise dafür an.3 Auch
Sägmüller4 sagt: „Sicher ist, dafs Alexander VI. die Tiara
mafslosen simonistischen Umtrieben verdankt." Dann mufs aber
auch die Konsequenz aus der Ungültigkeit dieser Wahl gezogen
werden. War Alexander Usurpator, dann kann von einer
Rebellion S.s gegen die legitime Autorität keine Bede sein, was
doch der hauptsächlichste Vorwurf ist, der ihm gemacht worden
ist. Eine kanonistische Behandlung dieser Frage suchen wir
bei Pastor und bei Grisar5, auf den ersterer sich stützt,
vergebens. Selbst wenn aber die Wahl gültig gewesen wäre, so
konnte doch der Schein der Simonie dabei so stark sein, dafs

er die bona fides über die Ungültigkeit der Wahl hervorrief,
und S. konnte aus diesem oder aus einem anderen Grunde sich
im Irrtum über die Legitimität Alexanders befinden. Endlich
mufste, wenn auch Alexander der richtige Papst war, noch
weiter gefragt werden, ob alle kanonistischen Bedingungen
und Erfordernisse zur Gültigkeit und zur Verbindlichkeit seiner

1 Card. Zigliara, Propaedeutica ad s. theologiam, Romae 1884, p.
371: Ecclesia societatem civilem et respectivam potestatem in sua vir-
tualitate comprehendit. Id est, Ecclesia quae est societas formaliter
spiritualis et supernaturalis, est v irtuali ter societas civilis, iura nempe
omnia habens in finem et in media, quibus formaliter potitur societas
civilis; et hoc ex ipsa Ecclesiae superioritate et exigentia finis proprii
eiusdem Ecclesiae. Vgl. Savonarola, Comp. Ethicae 1. 10 n. 23. 36
(ed. Venet. 1542).

2 Pastor, a. a. 0. S. 152. 3 A. a. 0. S. 276—278.
4 Die Papstwahlen und die Staaten von 1447 bis 1535, S. 117.
5 Zeitschrift für kathol. Theologie, 4. Jahrgang, Innsbruck 1880,

S. 391 ff.



92 Girolamo Savonarola.

Exkommunication hie et nunc vorhanden waren. Bei der Lösung
dieser Vorfragen sind die Grundsätze der üogmatik und
Moraltheologie einerseits und andererseits die des Kirchenrechts zu
berücksichtigen. Weder die protestantischen Theologen und
Historiker, noch Perrens und Villari besitzen das notwendige
Wissen dazu; also kann auch Rankes Autorität nichts beweisen.
Die katholischen Forscher wie Schwab, Grisar, Hergenröther
haben jene principiellen Untersuchungen nicht angestellt. Aber
katholischerseits sind auch Stimmen für die Lösung zu Gunsten
S.s zu verzeichnen.

Dem Urteil Hergenröthers, der die S.- Frage nur gestreift
hat, steht eine Äusserung Hefeies1 gegenüber. Derselbe sagt
in einer Besprechung der Apologie S.s von P. Rouard de Card2
über letzteren: „Er bestreitet nun die objektive Berechtigung zu
solcher Kombination von Luther und Savonarola, indem er zeigt,
dafs letzterer a) in seinem Privatleben, b) in seinem öffentlichen
Leben, c) in seiner Lehre und d) in seinem Tode sich stets als
entschiedenen Katholiken gezeigt und mit seiner Praxis und mit
seinen Grundsätzen meist sogar den direktesten Gegensatz zu
der protestantischen Theorie und Praxis gebildet habe. Dieser
Nachweis ist dem Verf. vollständig gelungen, und mufste ihm
um so mehr gelingen, je offenbarer sich für jeden nur einiger-
mafsen Geschichtskundigen der Sachverhalt darlegt." Wäre aber
S. wirklich ein Empörer gegen den legitimen Papst gewesen,
so wäre seine Handlungsweise nicht mehr katholisch. Hefele
schliefst daher sein Referat mit den Worten: „Solche Ungebühr
wollte der Verf. zurückweisen, aber indem er es that, ist sein
Schriftchen zugleich eine Apologie Savonarolas geworden, was
wir durchaus nicht tadeln wollen. Dabei zeigt der Verf.
eine nicht geringe Erudition; nur sind ihm einzelne Daten nicht
aus den Quellen, sondern erst aus zweiter oder dritter Hand
bekannt geworden, und auch ein paar irrige Angaben, jedoch
nicht von besonderer Bedeutung, unterlaufen."

Schwab3 spricht sich in seiner Recension von Villaris
Buch dahin aus: „Man könnte sich also bezüglich seiner
Bedeutung als Vorläufer der Reformation nur an seine Opposition
gegen Alexander VI. und seine mitunter scharfe Rüge des
sichtbaren Verfalles Roms und des Klerus halten. Allein auch

1 Theol. Litteraturblatt Bd. 3, Bonn 1868, N. 20 S. 673.
2 Pius M. Rouard de Card, Hieronymus Savonarola und das

Lutherdenkmal in Rom. Aus dem Französ. [übers, vou P. Oeslaus Graf
Robiano 0. P.], Berlin 1868.

3 Theolog. Litteraturblatt Bd. 4, Bonn 1869, N. 24, S. 908.



Girolamo Savonarola. 93

hier ist zu bedenken, dafs er dabei ganz an die Grundsätze der
französischen und deutschen Theologen zur Zeit des Schismas,
namentlich Gersons, sich anschliefst, dafs es Alexander VI. ist,
dem er entgegentritt, und dafs er diesen nicht blofs als unrecht-
mäfsigen Papst betrachtet, sondern den Beweis dafür sogar auf
dem Konzil führen wollte, also entsprechende Dokumente dafür
in Händen gehabt haben raufs." „Damit wäre auch die Auf
gäbe erledigt, die in der Wiener „Allgem. Litt.-Zeitung" (1869,
Nr. 19) ein Ungenannter der katholischen Theologie gestellt hat,
nämlich die katholische Rechtgläubigkeit S.B zu untersuchen.
Das ist längst geschehen. Benedikt XIV. teilt mit (De serv.
Dei beatif. Opp. Tom. III p. 383—385 ed. Kom. 1748), dafs
nicht nur Franz von Paula, sondern später noch Philipp Neri
grofse Verehrung für S. gehabt, letzterer das Bild desselben in
seiner Zelle gehalten und bei Paul IV. und Pius IV. dahin
gewirkt habe, dafs dessen Lehre nicht verdammt worden sei. Unter
Benedikt Xlll. blieb die Frage über Rechtmäfsigkeit oder Un-
rechtmäfsigkeit der Verurteilung S.s unentschieden. In der
römischen Ausgabe der Werke Benedikts XIV. findet sich im
VIII. Bande eine Indexabteilung mit der Aufschrift: Elenchus
sanctorum, beatorum, servorum Dei, viroruinque aliorum sancti-
tate venerabilium et illustrium, und hier wird S. 380 auch S.

angeführt, so dafs also Rom selbst den Mann als katholisch
betrachtet hat."-

Kardinal Capecelatro, der selbst S. vom Ungehorsam
freispricht,1 hat auch die Verehrung des hl. Philipp Neri für
denselben verteidigt.2 Unter Alexander VI. waren die Schriften S.s nicht
censuriert worden.3 Unter Paul III. und Julius III. wurden vergeb-
licheVersuche gemacht, S. anzuklagen.4 Der Jesuitengeneral Lainez 5

1 Vgl. Il Rosario XIII, 105.
Vita di S. Filippo Neri, 3. ed. Vol. I cap. V.

3 Frantz, Sixtus IV. S. 83.
4 Touron, Histoire des hommes illustres de l'ordre de S.

Dominique, Tom. 3 (Paris 1746) p. 647. Bzovius, Annales ecclesiasticae,
Tom. 18 p. 520a erzählt, dafs Paul III. daraufhin gesagt habe: Quin
potius suspectum de haeresi illum habituri sumus, quicumque Ilieronymum
impugnare audebit.

6 Bzovius I.e. Das Vorgehen von Lainez müfste noch auffallender
erscheinen, wenn das von Reusch in der Zeitschrift für Kircheugeschichte
(von Brieger u. Bess), Gotha 1895, Bd XV S. 98 publizierte Dokument
echt ist. Es wird beschrieben als Auszug eines nach Ferrara gesandten
Briefes des Sekretärs des heil. Ignatius vom 22. März 1556 und lautet :

»Opera Fr. Hieronymi Savonarola prohibita non sunt in Societate nostra
tamquam haeretica. Verum quidem est, Patrem nostrum (der General)
nolle libros ipsius legi, in eis maxime partibus, ubi multi sunt, quorum



94 Girolamo Savonarola.

hatte endlich die Verurteilung der Schriften S.s bei Paul IV.
beantragt, die Untersuchung hatte aber die Freisprechung von der
Häresie zur Folge. Für die Beurteilung der Darstellung Ca-

pecelatros über das Verhalten des hl. Philipp bei dieser
Untersuchung berufen wir uns auf folgenden Brief des berühmten
Geschichtsschreibers von S. .Marco, des P. Marchese, welchen
er am 16. Januar 1880 an den Kardinal selbst geschrieben hat.1

„Sospendo la lettura del vostro S. Filippo per congratularmi con
voi, e ringraziarvi delle belle pagine che avete voluto consecrare
alla memoria di Fr. Girolamo Savonarola. Io ne sono rimasto
molto consolato perché ho veduto che nel complesso il vostro
modo di giudicare quel grande e, come voi dite terribile frate,
risponde a quanto ne scrissi io nella mia storia di S. Marco;
salvochè voi avete potuto instituire ne paragone tra S. Filippo
e il Savonarola il che non ho potuto far io non giungendo il
mio libro che ai primi del secolo XVI. Guando nel 1850 co-
minciai a pubblicare i miei studii su Fr. Girolamo2 e poi la
storia del mio Convento, mi si levé contro uno sciame di fanatici
e di ignoranti, dai quali patii molestie gravissime. Poi si pubbli-
carono le opere del Perrens, del Villari, del Guasti e del Ba-
yonne,3 le quali sparsero nuova luce sul argomento e modifica-
rono alquanto la pubblica opinione, ed ebbi la consolazione di
vedere che la stessa „Unità Cattolica" temperô non poco i suoi

troppo severi giudizi. Voi al présente contribuite non poco a
far trionfare la memoria di Fr. Girolamo che fu indubitamente
una delle anime piu nobile e generöse del secolo XV. E chi
vorrebbe ormai più maledire un uomo che potè esser venerato
e amato cosi tenerament.e da un gran santo qua fu S. Filippo
Xeri, per tacere di S. Francesco di Paola e di S. Caterina do'
Ricci e di altri Santi? Xel fatto poi dell' estasi di S. F'ilippo
non abbiamo soltanto una dimostrazione di affetto verso il Savo-

quidam probant opera eiusmodi, alii personae minus afficiuntur, et non
vult in Societate authorem non necessarium et de cujus bonitate dubium
sit. Porro negari non potest, multa ex eis operibus bona esse, quibus
tarnen carere possumus." Die Grundsätze des hl. Ignatius gibt Ribade-
neira, Vita Ignatii Loiolae, ed. Ingolstad. 1590 p. 476 an: „Adde eodem,
quod mali autoris, aut certe dubii, ac suspecti, bonum etiam librum legi
in Societate nolebat. Hoc de Erasmo Roterodamo, hoc de aliis
eiusdem farinae sentiebat scriptoribus; idque multo ante quam Aposto-
licae sedis censura notarentur."

1 Alcune Lettere del P. Fr. Vincenzo Marchese Domenicano, Pa-
dova 1896.

2 Scritti vari, Firenze 1860. Vol. 1.
* C. Bayonne, Étude sur J. Savonarole d'après des nouveaux

documents. Paris 1879.



Girolamo Savonarola. 95

narola, ma un intervento manifesto di Dio a comprovare la san-
tità del Frate. Non spero tuttavia che cessi la discrepanza del le

opinioni, ma la causa di Fra Girolamo ha progredito mirabil-
mente.

Alexander VI. hat die Publikation der Censur S.s gegenüber

dem Kardinal von Perugia selbst bedauert.1 Er soll auch
die Schuld an der Verurteilung von sich abgewälzt haben, indem
er den Florentinern sagte: Gens vestra et pontifices vestri tra-
diderunt eum mihi.2 Der Bischof Lopez von Monopolis erzählt,
dafs ein Dominikaner dem Papste freimütig Vorwürfe über sein
Vorgehen gegen S. gemacht habe. Darauf habe Alexander
geantwortet: „Nicht mich traf die Verantwortung für das, was
geschehen ist. Es war Grausamkeit derjenigen, denen die
Untersuchung übertragen war." 3 Derselbe Gewährsmann erzählt ferner,
dafs ein Franziskaner, welcher an S.s Verurteilung sich beteiligt
hatte, dem Dominikaner Magister Mancio de Corpore Christi,
dem Vorgänger Canos auf dem ersten Lehrstuhl der Universität
von Salamanca, gestanden hat, dafs er sich vor der Rechenschaft
ängstige, die er über diese That vor dem Richterstuhl Christi
ablegen müsse.4

1 Guasti, Filippo Neri: Archivio storico italiano, Ser. 4 Tom. 14
p. 238.

2 Frid. Steil, Ephemerides Dominicano-Sacrae, Dillingen 1692,
23. May, II. S. 133.

3 Joan Lopez, Tercera Parte de la Historia General de Sancto
Domingo, y de su Orden de Predicadores, Valladolid 1613, cap. 42
p. 292 sq., berichtet über den Ordensgeneral Joachim Torriano, den
Alexander zu dem Prozesse S.'s entsandt hatte, Folgendes: No tuvo ensu
oficio aunque duro hasta el anno del Jubileo desman ninguuo sino es que
se tenga por cierto lo que se dize de F. Geronymo Savanarola
Ferrariense, varon de gran observancia, y que dio nombre a la Cqngregacion
reformada de la Toscana. Tenian sus sermones por prophecias, y nel
en lugar de uno de los prophetas antiguos. Siendo esto la opinion le
condeno el Papa Alexandro VI., por enemigo de la santa Sede Apostolica,
y en esta sazon murio en Florencia donde en obras y palabras fue cele-
bradissimo. Que dando en opinion la sentencia que en el se executô que
no faltô quien le llamasse martyr. Lo que se refiere por cierto es, que
hablando un religioso desta Orden al Pontifice con alguna santa libertad,
diziendole, que avia puesto manzilla su un hombre que era gloria de la
Orden, respondio il Papa: No fue por mi cuenta lo que se bizo.
Fue crueldad de aquel a quien se en comendô la causa.

4 Lopez, 1. c. p. 273b: y no falta quien diga que un padre de la
Orden del bienaventurado san Francisco, que fue parte en su condenacion,
y sentencia, dixo al padre Maestro Fray Mancio de Corpore Christi,
frayle de santo Domingo, y Catedratico de Prima de la Universidad de
Salamanca que ninguna cosa le traia afligido, mas que saber que se acer-
cava el tiempo en que en el Tribunal de Christo avia dar cuenta al



Girolamo Savonarola.

Von Julius II. berichtet Thomas Nerius in seiner
Apologie S.s vom Jahre 15(34, dais dieser Papst willens war, S. zu
kanonisieren, was er den Dominikanern von Viterbo gegenüber
ausdrücklich gesagt habe. Er war es auch, der an Raffael den
Befehl gab, S. unter den Kirchenlehrern in der Loggia des
Vatikans zu malen.1 Dafs die Verehrung S.s thatsächlich in Rom
geduldet wurde, beweist auch folgendes Beispiel, was Steil2
berichtet: „Lobwürdiger ist es, dafs ihre Päbstliche Heiligkeit
Clemens VIII., im Jahr 1600 zugelassen, die Bildnuss Hie-
ronymi in der Stadt Rom, in Kupffer auszustechen in einem
reformirten Habit, kleinem und spitzigem Caputio, erstlich mit
dieser Überschrift: R. P. E. Hieronymus Savonarola Ferrariensis
Concionator Propheticus, ex Ordine Dominicanorum. Hernach:
Wahrhafftiges Contrat'ayt Sel.Gedächtnuss Hieronymi Savonarolae
Ordin. Praed. Jungfrauen, Doctors und Märtyrers: welche Bild-
nussen ich selbsten bey mir hab und in Ehren halte."

Aus unserer Zeit könnten wir unter anderen Lacordaire,
Monsabré und namentlich Kardinal Alimonda zur Verteidigung
S.s anführen. Die Worte eines Historikers aus neuester Zeit
verdienen aber besondere Erwähnung. Professor Au gusto
Conti8 richtete nach einem Besuch des Dominikanerklosters in
Fiesole an den P. Lodovico Ferretti aus Anlafs der Artikel,
welche letzterer zur Verteidigung Savonarolas geschrieben hatte,4
folgenden Brief: „Firenze 20 Febbrajo 96. Riveritissimo Padre
Ferretti. Dopo quanto parlammo del Savonarola nelle beate ore
che passai a S. Domenico di Fiesole, e dopo le informazioni cosi
vivaci, e a me piacevolissime, sulla eminente santità del nostro

Sennor de la sentencia que se executô contra fray Geronymo de
Savonarola. Der Autor beruft sich für diese Nachricht auf Illescas 1. G

c. 21 § 20: gemeint ist die Fortsetzung der Historia Pontifical y Ca-
tolica von Gonzalo de Yllescas, der selbst nur die ersten fünf Bücher
schrieb, welche zuerst in Saragossa 1583 erschienen. Über Mancio, der
1575 starb, siehe Altamura, Bibl. Dominicana, p. 3G0b. Bei Ilurtcr ist
er nicht erwähnt.

1 II Rosario XIII, 106.
2 Ephemerides Dominicano-Sacrae I, 134. Echard, Scriptores 0.

P. Tom. I, 884 col. 2: B. M. Beatus Martyr) Hieronimus Savonarola,
sic enim laudatur in imaginibus Romae in aere insculptis, et ibidem
aDno 1600 venalibus; et merito quidem, cum liunc saltem ei titulum pe-
pererint, tum vita inculpate, et integerrime ad ultimum usque spiritum
acta, tum zelus quo pro domo Dei exarsit, et quo ferventissimis concio-
nibus pietatem christianam auditoribus instillare, et ad amorem Dei,
omniumque virtutum praxim accendere studuit.

* II Rosario XIII, 188 sqq.
4 „Fra Girolamo Savonarola" in II Rosario 1894 p. 481, und „La

cella del Savonarola etc.", ebenda 189G p. 97.



Girolamo Savonarola. 97

Savonarola, non credeva di poter trovare altro diletto in questa
materia, leggendo gli opusculi che Ella mi ha donati. Ma invece,
fattimele leggere subito, ne ho sentito piacere grande, perché la
verità e lo zelo délia giustizia vi risplendono al vivo. Mi resto
da desiderare che la rivendieazione del Savonarola non sia punto
abbondonata da chi l'ha intrapresa cosi felicemente."

Noch eine letzte Behauptung Pastors erfordert eine
Widerlegung. Er sagt mit Bezug auf die Studie des Dominikaners
P. Bayonne, welcher die Heiligkeit S.s erweisen will: „Bayonne
setzt sich übrigens in Widerspruch mit der alten Tradition seines
Ordens. Die Dokumente bei Gherardi 329 ss. zeigen, wie die
Oberen der Dominikaner ein Jahrhundert lang bei ihren
Untergebenen einen förmlichen Krieg gegen das Andenken Savonarolas
führten, die Bilder von ihm, ja selbst das Aussprechen seines
Hamens verboten."1 „Das Andenken und die Verehrung S.s

lebten nun (nach dem März 1499) wieder auf, obgleich der
General des Dominikanerordens durch die strengsten Befehle
dagegen einschritt."2 Das erste der bezüglichen Dokumente bei
Gherardi3 ist am 3. Februar i 99 vom Ordensprokurator und
Generalis Magistri Vicarius, Fra \cesco Mei, nur an die Tosca-
nische Kongregation gerichtet und spricht nicht direkt gegen
das Andenken und die Verehrung S.s: „mando ut de pro-
phetia fratris Hieronymi olim Ferrariensis, vel de rebus ab
ipsa dependentibus, non loquamini inter vos, aliquo modo,
tarn in laude quam in vituperio, neque aliqua quaestio fiat,
utrum erraverit an non; sed omnia Dei ac Sanctae Matris
Ecclesiae iudicio relinquatis." Die Brüder sollten auch mit den
Weltleuten nicht darüber sprechen. „Sub qua etiam poena pro-
hibeo praedicatoribus quibuscunque, n e in praedicationibus de-
clamando vitupèrent mores et vitam ipsius olim fratris
Hieronymi, ac cuiusvis Sociorum eiusdem, nec prophetiam eius
laudent aut defendant." Sie sollen ferner Schriften zur Verteidigung

jener Prophezeiung und Reliquien S.s, seiner Genossen und
jedes anderen, der nicht von der Kirche kanonisiert ist, an den

Generalprokurator abliefern. Der Ordensgeneral Joachim Torriano
billigte und bestätigte diese Verordnung am 25. März 1499,4
ohne einen Tadel über S. auszusprechen. Derselbe verbot nur
am 22. Juni 14995 die kirchliche Festfeier des Todestages S.s,

1 Pastor III, 411.
2 Ebenda S. 155 mit Berufung auf Gherardi Doc. 329 s.
3 Nuovi Documenti e Studii intorno a Girolamo Savonarola, 2. ediz.

Firenze 1887, p. 329.
1 A. a. 0. p. 331. 6 A. a. 0. p. 332.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 7



98 Girolamo Savonarola.

jedoch ohne dessen Namen zu nennen (el di di quelli condemp-
nati) und beruft sich auf seine früheren Briefe, welche verbieten:
el parlare nè in bene nè in male de frate Hieronymo. Am
20. Juli 14991 widerruft er die früheren Gebote und Strafen,
absolviert die Übertreter und verordnet neu: Et in futurum or-
dinatur, quod qui verbo de fratre Hieronymo cum saecularibus
vel etiam cum fratribus seminaverit scandalum incurrat
poenam gravioris culpae. Am 25. November 14992 erteilt
er dem Vikar der Kongregation von Toscana die Vollmacht:
auctoritatem moderandi et limitandi sive ampliandi quascumque
penitentias per meas litteras alias taxatas super transgressoribus
prohibitionum circa res aut prophetias olim fratris Hieronymi
Ferrariensis, um den Frieden und die Kühe in der Kongregation
zu erhalten. Der General Bandello bestimmt am 10. März 1502:3
ne scienter et ex proposito dicant, quod frater Hieronymus fuerit
iniuste damnatus; vel quod fuerit propheta vel martyr vel sanctus,
vel quod faciat vel fecerit miracula. Endlich befahl Kardinal
Cajetan als General des Ordens derselben Kongregation am
21. Oktober 1509, keiner der Parteien der Piagnoni und Arra-
biati beizutreten4: Imponens omnibus vobis et pro tempore
existentibus fratribus, ut neutrales sitis, et omnes quomodo-
libet curam aliorum habentes suos ad neutralitatem exhortentur,
inducant et trahere conentur. Das sind die von Gherardi hierüber
publizierten Dokumente: sie erweisen die Behauptung Pastors
nicht. Sie zeigen nur die grofse Reserve, die sich der Orden
anfangs auflegte, um die innere Ruhe zu erhalten und Spaltungen
zu vermeiden, und um nach aufsen keinen Anstofs zu geben.
Das Andenken oder die stille Privatverehrung S.s wird nicht
einmal verboten, sondern nur der äufsere Ausdruck: S. selbst
wird nicht getadelt. Seine Bilder und das Aussprechen seines
Namens werden in diesen Dokumenten nicht erwähnt. Hätten
die Oberen „einen förmlichen Krieg gegen das Andenken S.s"
führen wollen, so hätten sie Verordnungen für den ganzen Orden
und nicht blofs für die Toscanische Kongregation erlassen müssen.
Daher sehen wir, wie das Andenken an S. im Orden fortlebte.
Im Libro di Ricordanze von S. Marco finden wir schon am
7. Juni 1509 folgende Eintragung bezüglich der geraubten Glocke:
Causa autem, quare tunc temporis ea (campana) privati sumus
fuit odium civium quorundam contra venerabilem patrem fra-
trem Hieroniraum Ferrariensem.6 In den Pius V. gewidmeten

1 A. a. 0. p. 334. 2 A. a. 0. p. 334.
3 A. a. 0. p. 335. 4 A. a. 0. p. 336.
5 Gherardi, a. a. 0. Doc. 17 p. 322.



Litterarische Besprechungen. 99

Konstitutionen der Dominikaner konnten sie 1566 sagen: Anno
1498 non minori sanctitatis apud multos et doctrinae apud omnes
opinione floruit Frater Hieronymus Savonarola, qui regulärem
observantiam promoverat. Hie post reformatos mores et regimen
civitatis Florentinae facinorosorum rabie in publica platea, sicut
ipse predixerat, crematur. Multa predixit futura, complura ad
catholicae fidei confirmationem et morum reformationem doctissime
ac religiose scripsit.1 Der Dominikaner Sixtus von Siena nennt
S. in seiner Bibliotheca sancta, 1. 4., die 1566 erschien, sanctitatis

opinione omnibus admirandus. Natalis Alexander lobt ihn2:
sanctitate vitae, doctrinae, prophetiae dono, miraculis insignis;
vir sanctimonia vitae et doctrina illustris, et opere et sermone
potens. Touron endlich nennt ihn3 un des plus saints et des

plus sçavans Personnages de son siècle.
E. Commer.

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Christian Pesch, S. J., Praelectiones dogmaticae, quas
ill collegio Ditton - Hall habebat. Tom. III. Friburgi
Brisgov., Herder 1895.

Dieser 3. Band der dogmatischen Vorlesungen des P. Pesch handelt
von Gott, dem Schöpfer, der Erbsünde, den Engeln, dem letzten
Endzwecke und den menschlichen Handlungen. Weitaus unter diesen Teilen
der wichtigste ist jener, der die Erbsünde und das, was damit wesentlich
zusammenhängt, vorlegt. S. 176 finden sich in einer Anmerkung die
Worte: „Többe opusculo, quod inscribitur: Die Stellung des hl. Thomas
v. Aquin zu der unbefleckten Empfängnis der Gottesmutter. Münster
1892, solide refectat singularem opinionem recentis cujusdam scriptoris,
qui intrépide contendit, S. Thomam non solum nihil unquam protulisse
contra immaculatam conceptionem, sed etiam hoc dogma explicasse et
multo melius défendisse quam omnes eos, qui defensores immac. conc.
vocari soleant: ,Thomas stimmt bis auf den Punkt über dem i überein
mit der Kirche; und er geht darin weiter, wie alle sog. Verteidiger der
unbefleckten Empfängnis.' " Soweit die Anmerkung. Das „solide" scheint
u. a. daraus hervorzugehen, dafs Többe ausdrücklich erklärt, auf meine
„singularis opinio", die er „zurückweisen" soll, nicht eingehen zu wollen.
Er gibt sie auch nicht einmal an, er hält dies für überflüssig; für ihn
handle es sich blofs darum, zu beweisen, dafs Thomas entschiedener

1 Frantz, Sixtus IV. p. 81. Die Worte finden sich in der Brevis
historia Ordinis Fratrum Praedicatorum bei Martène, Veterum Scrip-
torum et Monumentorum Collectio, Tom. 6 p. 394, Paris 1729.

2 Historia eccles., Tom. 17 p. 51. 336.
3 A. a. 0. III, 641.

7*


	Girolamo Savonarola

