
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 57

DIE UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

(Fortsetzung von Bd. X S. 195.)

V.

Mit Scotus hat (unter IYT. e) die Reihe der vortridentinischen
Theologen geschlossen. Er bildet den naturgemäfsen Ubergang
zu den Zeitgenossen des hl. Thomas, unter welchen wir
jetzt etwas näher Umschau halten wollen.

a) Wir beginnen mit dem hl. Bonaventura. Dem Wesen
nach stimmt er ganz mit St. Thomas überein. Auch der
seraphische Lehrer schliefst die Erbsünde durchaus nicht von Maria
aus; ja er behauptet sogar, ihre Erlösungsbebürftigkeit könne nur
mit der contractio peccati originalis vereinbart werden. Und so
mufste er geradezu, wie St. Thomas, schreiben, wie wir im
Verlaufe unserer Beweisführung deutlichst sehen werden.

«) In seinem Sentenzen-Kommentar behandelt St. Bonaventura
die sanctificatio beatae Virginia in Lib. III, Dist. III,
Pars I.1 Von Anfang an wurde gerade die Erklärung dieses
3. Buches seitens des seraphischen Lehrers überaus hoch
geschätzt, was gewifs auch seinen Ausführungen über die Heiligung
Marias besonderen Wert verleiht. Die angeführte Pars I teilt
sich in 2 Artikel. Der Articulus I handelt de sanctificatione
Virginis quoad congruentiam temporis. Dieses Artikels Quaestio I
lautet: Utrum caro Virginis sanctificata fuerit ante animationem.
Dieselbe wird kurz dahin beantwortet: Beatae Virginis caro ante
animationem non fuit sanctificata. Für diese seine Antwort bringt
St. Bonaventura dieselben Gründe vor, welche St. Thomas auf
die fast gleichlautende Frage gibt (III, dist. 3, qu. 1, art. 1;
S. Th. p. 3, qu. 27, art. 2; vgl. Schneider, Erwiderung auf
Többe, S. 74 ff.). Von gröfserem Belang für unsern Zweck ist,
was a. a. 0. über die Feier des Festes der Empfängnis Marias
gesagt wird. Eine solche Feier will der seraphische Lehrer
weder durchaus loben oder billigen (non omnino laudare — appro-
bare), noch auch geradezu tadeln (simpliciter reprehendere). In

1 Wir citieren nach der neuen Prachtausgabe der Opera omnia
S. Bonaventurae, Quaracchi prope Florentiam.



58 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

gewissem Sinne verteidigt er sogar dieses Fest. Er sagt nämlich:
„Potest etiam esse, quod illa solemnitas potius refertur ad diem
sanctificationis, quam conceptionis. Et quoniam dies conceptionis
fuit certa, et dies sanctificationis incerta, ut patebit infra (Q,uae-
stio III), ideo non irrationabiliter solemnitas diei sanctificationis
statui potuit in die conceptionis; nec immerito, quia quamvis
conceptionis diem non oporteat celebrari, pro eo quod non fuit
sanctitas in concepto, possunt tarnen irreprehensibiliter gau-
dere sanctae animae, pro eo scilicet quod tunc inchoatum est."
Conceptio ist dem hl. Bonaventura hier nichts anderes als der
Ursprung von den Eltern her, dem Fleische nach, das was
gewöhnlich conceptio activa genannt wird. Zum näheren Verständnis
müssen wir entgegen der Meinung, welche annimmt, im Augenblick

der Empfängnis selbst werde von Gott die Seele geschaffen
und dem noch gestaltlosen Fötus eingegossen, wie dieselbe meist
von den Neueren verfochten wird, vor Augen haben, dafs die
Scholastiker bis zum 17. Jahrhundert einstimmig mit Aristoteles
annahmen, die vernünftige Seele werde von Gott nicht eher
geschaffen und eingegossen, bis die empfangene Leibesfrucht im
Mutterschofse in etwa zum Menschenleibe, mit wenigstens den
meisten und wichtigsten Gliedern, entwickelt ist. Der Zeitpunkt,
wann dies geschehe, schien ihnen ungowifs, darum sagt St.
Bonaventura auch „dies sanctificationis incerta", da vor der Ein-
giefsung der Seele offenbar von einer Heiligung keine Rede sein
kann. Die Feier dieser Heiligung am bestimmten Tage der
Empfängnis wird nun insofern gerechtfertigt, als ja schon ge-
wissermafsen bei der Empfängnis der Mensch zu sein anlangt,
nämlich der Potenz, der Möglichkeit nach. Übrigens kann auch
nach dem gegenwärtigen Stande der Wissenschaft der genaue
Zeitpunkt der Schöpfung der eigentlich menschlichen Seele im
Körper des Embryo nicht bestimmt werden. Vielmehr sprechen
die Thatsachen der Physiologie nur zu Gunsten der wirklichen
Wesensentwickelung, nach welcher die einfache geistige Seele
als substantiale Wesensform des Menschen erst auf eine Reihe
von niederen Lebensprincipien folgt. (Vgl. Zigliara, Sum. Philos.

Psychol, lib. II. c. II, IX, X; Commer, System der
Philosophie, 2. Abtl. S. 162 f.) Der Autor begründet seine angegebene
Ansicht noch näher mit folgenden Worten: „Q,uis enim audiens
Virginem, de qua salus totius mundi processit, conceptam, gratias
Deo exsolvere negligat et omittat exsultare in Deo salutari
suo (Luc. 1, 47), nisi qui erga gloriosam Virginem minus
devote afficitur et magis considérât praesentia quam futura,
magi8 etiam considérât boni defectum quam fundamentum?



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 59

Etenim si filius regis claudus nascatur, qui sit a claudicatione
processu temporis liberandus; non est de claudicatione doleudum,
sed potius de nativitate gaudendum. Per hune modum si quis
in die conceptionis ejus solemnizet, attendens magis sancti-
ficationem t'uturam quam conceptionem praesentem, non
videtur dignus redargui; et ideo dixi, quod tales nee vituperare
audeo nec laudare. Credo tarnen et confido de Virgine gloriosa,
quod si quis hanc solemnitatem célébrât non ex amore novitatis,
sed potius ex devotione Virginis, non credens etiam contra illud
quod elici potest ex sacra Scriptura; quod benedicta Virgo de-
votionem ejus acceptât; et si aliquid est reprehensibile, spero,
quod apud justum Judicem dignabitur excusare. Nec huic
obviant dicta Bernardi. Potius enim intendit excludere errorem,
ne quis credat Virginem sanctificatam îd conceptione,
quam erga Virginem devotionem nostram minuere, cui nullus
nimis potest esse devotus; ita tarnen, quod nihil credat
de ea, quod sit contra veritatem et sacrae Scripturae
et fidei christianae, quae omnem devotionem nostram, tarn
erga Deum quam erga Matrem ejus, debet praecedere." Zu
beachten sind hier zunächst die Worte: „qui erga gloriosam
Virginem minus devote afficitur et magis considérât praesentia
quam futura, magis etiam considérât boni defectum quam
fundamentum"; „praesentia" ist die durch den coitus
fortgepflanzte natura vitiata, welche den Mangel der Urgerechtigkeit
i. e. „boni defectum" einschliefst; „futura" ist die Heiligung
der Seele, welche später eingegossen wird, und diese Heiligung
ist das „fundamentum", auf welchem das ganze Gebäude der
Vollkommenheit Mariens ruht. Der Irrtum, welchen der heil.
Bernardus ausschliefsen will, ist der, Maria sei von den Eltern
her schon geheiligt worden, die conceptio activa sei bereits heilig
gewesen; Hauptvertreter dieses Irrtums war Petrus Comestor.
— Der seraphische Lehrer geht nun näher ein auf einen
Einwurf gegen seine Ausführung: „Quod si aliquis objiciat, aliorum
Sanctorum conceptiones non esse célébrés propter subséquentes
sanctificatioues; poterit ei dici, quod alii Sancti pro malo non
habebunt, si aliquis specialis honor Matri Domini tribuatur, quo-
niam sanctificationis ipsius magnitudo et acceleratio ceteras
antecellit. Et ideo mirandum non est, si Spiritus sanctus in-
habitans in cordibus fidelium, devotionem ipsorum magis erga
Virginem inflammat quam erga alios Sanctos et Sanctas."
Marias Heiligung ist aber nach unseres Heiligen Ansicht durchaus

nicht auf dieselbe Linie zu stellen mit der Heiligung anderer
Heiligen, wie des Jeremias und des hl. Johannes des Täufers,



60 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

„sanctificationis ipsius magnitudo et acceleratio ceteras ante-
cellit". Schon aus diesen kurzen Worten ergibt sich, dafs die
Erbsünde die Person Mariens nie von Gott, dem letzten Ziel
und Ende, trennte, dafs die Folge der Erbsünde für ihre Person,
d. i. eben die Trennung von Gott durch Mangel der
heiligmachenden Gnade, nie eintrat, auch nicht auf kürzeste Zeit,
sonst könnte ja von „magnitudo et acceleratio sanctificationis
ipsius ceteras antecellit" nicht geredet werden, wäre diese saucti-
ficatio vielmehr den anderen gleichzustellen. Zudem heifst es

ja auch im vorhergehend angeführten Texte „oui (i. e. B. Vir-
gini Mariae) nullus nimis potest esse devotus; ita tarnen,
quod nihil credat de ea, quod sit contra veritatem et
sacrae Scripturae et fidei christianae". Der hl. Schrift
gemäfs aber haben alle, welche auf dem gewöhnlichen Wege
von Adam abstammen, in Adam gesündigt, sind alle von Natur
Kinder des göttlichen Zornes. Also ist auch Maria davon nicht
ausgenommen. Auch in Maria ist die gefallene Adams-Natur,
die natura vitiata, und damit das debitum peccati originalis; eben
deshalb war bei Maria, im Gegensatze zu Christus, welcher nicht
auf dem gewöhnlichen Wege von Adam abstammte, die nécessitas

contrahendi peccatum originale. Für ihre Person jedoch
trat die Wirkung der Natursünde, welche in der Trennung von
Gott besteht, nicht ein. Immer wieder mufs betont werden,
Natur und Person scharf auseinanderzuhalten. Natursünde
ist die Erbsünde. Schneider hat dies in gründlicher Weise
nachgewiesen im 8. Bande der Summa-Übersetzung (S. 159—196),
ferner in Erwiderung auf Többe (S. 20—34), ebenso Jahrbuch,
VIII. Band (S. 146—169, insbesondere vgl. S. 149 ff. «), S. 153 ff. d),
S. 161 f., S. 166 ff Die Erbsünde schliefst ihrem Wesen nach
nicht ein die Trennung von Gott, den Mangel der heiligmachenden
Gnade; dieser ist die Folge der Natursünde für die Person, wenn
der Natur freier Lauf gelassen wird. (Vgl. 8. Bd. der Übers.
S. 191 ff.) Diese persönliche Folge macht die „vera et
propria ratio peccati" (Cone. Trid. sess. V, can. 5) in der Erbsünde
aus. Wir schliefsen dieselbe allerdings, nach dem heutigen
Sprachgebrauche, stets in den Begriff der „Erbsünde" ein.

In Quaestio II geht St. Bonaventura auf Besprechung der

Heiligung der Seele über und stellt die Frage: „Utrum anima
beatae Virginis sanctificata fuerit ante originalis peccati contrac-
tionem." Seine Antwort, kurz gefafst, lautet: „Probabilius beatae

Virginis sanctificatio fuit post originalis contractionem." Zunächst
wird in der ausführlichen Antwort die, dem Wortlaute nach,
entgegengesetzte Meinung vorgeführt: „Quidam dicere voluerunt,



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. Cl¬

in anima gloriosae Virginia gratiam sanctificationis praevenisse
maculam peccati originalis. — Rationem autem hujus assignant:
quia decebat animam gloriosae Virginis sanctificari excellentissime
super animas aliorum Sanctorum, non solum quantum ad abun-
dantiam sanctitatis, sed etiam quantum ad accelerationem
temporis; ideo in instanti suae creationis fuit sibi gratia infusa,
et in eodem instanti anima infusa est carni. Sed quia omnium
mobilium mobilior est sapientia (Sap. 7, 24), et ,nescit
tarda molimina Spiritus sancti gratia' (S. Ambr. I in Luc. n. 15),
et multo potentior est gratia quam natura; hinc est, quod effectus
gratiae sanctitatis magis praevaluit in caraem quam effectus
foeditatis in animam; et ideo culpam non contraxit."

Diese Meinung wird nun näher begründet mit folgenden
Worten: „Haec autem positio videtur posse fulciri multiplici con-
gruentia, tum propter Christi praecipuum honorem, quem
decebat de matre purissima fieri; tum propter Virginis prae-
rogativam singularem, quae debuit in dignitate sanctificationis
ceteros Sanctos et Sanctas praeire; tum etiam propter or din is
decorem, ut, sicut fuit persona immunis ab originali et in carne
et in anima, sive in causa et in effectu, et persona utroque modo
habens .originale, sic esset persona media, quae quodam modo
haberet et quodam modo non haberet; et ista est beata Virgo,
quae mediatrix est inter nos et Christum, sicut Christus inter
nos et Deum."

Die Vertreter der Meinung, in der Seele der allerseligsten
Jungfrau sei die heiligmachende Gnade dem Makel der Erbsünde
zuvorgekommen, stützen ihre Ansicht auf drei Kongruenzgründe:
auf die Ehre Christi, das besondere Vorrecht Marias und die
Schönheit der Ordnung; letzteres insofern Maria Mittlerin zwischen
uns und Christus ist, Christus aber, dem Eleische und der Seele
nach, frei von der Erbsünde, wir, dem Fleische und der Seele
nach, der Erbsünde unterworfen, Maria dann blofs dem Fleische
nach die Erbsünde sich zuzog. Diese Meinung widerspricht
durchaus nicht der Wahrheit der hl. Schrift und des christlichen
Glaubens. Dies wird näher nachgewiesen: „Et hoc dicunt sonare
verbum Anselmi, cum dicit, quod beata Virgo purissima fuit ,ea
puritate, qua major sub Deo nequit intelligi'. In hoc enim notât,
gradum suae puritatis inferiorem esse respectu Filii, et superiorem
respectu aliorum Sanctorum. — Et ideo quasi mediam rationem
hujus multiplici8 congruentiae voluerunt quidam apponere, addentes
msuper illud, quod non répugnât veritati sacrae Scripturae
et fidei christianae. Veritati (sei. sacrae Scripturae), in-
quam, non répugnât, immo potius consonat, si quis ejus mysteria



62 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

attendat. Beata enim Virgo Maria significata fuit per urnam,
in qua positum fuit manna. Cum ergo urn a ilia prius fuerit
impleta manna quam posita in area, prius, saltem per naturam,
sanctificata fuit anima beatae Virginis quam carni unita. Fidei
etiam christianae, ut dicit positio praedicta, non répugnât, pro
eo quod dicunt, ipsam Virginem ab originali peccato liberatam

per gratiam quae quidem pendebat et ortum habebat a fide et
capite Christo, sicut gratiae aliorutn Sanctorum. Et iterum,
licet ilia gratia praeveniret animae infectionem, non tarnen
praevenit carnis foeditatem. Et ideo ratione illius foedi-
tatis juste remanserunt in Virgine poenalitates; gratia enim
sanctificationis non obviât poenae, sed culpae. Et hinc est,
quod beata Virgo poenalitatibus fuit obnoxia et per Christum
liberata a peccato originali, sed aliter quam alii. Nam alii post
casum erecti sunt, Virgo Maria quasi in ipso casu sustentata
est, ne rueret, sicut exemplum ponitur de duobus cadentibus in
luto. — Et per istam viam effugiunt auetoritates et rationes, quae
contra eos addueuntur, dicentes, non concludere, quod beata Virgo
habuit infectionem originalis peccati quantum ad effectum, sed

quantum ad causam solum." Wir hatten oben gesagt, diese
Meinung sei, dem Wortlaute nach, entgegengesetzt. In der
That widersprechen beide Meinungen einander nicht. Die vorhin
auseinandergesetzte Meinung fafst in Maria die Person ins Auge
und betrachtet ihre Seele in Bezug auf Gott und den
Erlöser, während die andere Meinung Maria der Natur nach
nimmt und ihre Seele in Bezug auf Adam. Beide stimmen darin
überein, dafs Maria die Erbsünde nicht hatte in ihrer Folge für
die Person, insoweit sie von Gott, dem letzten Endziele, trennt.
St. Bonaventura gab der 2. Meinung den Vorzug, welche er
folgendermafsen auseinandersetzt: „Aliorum vero positio est,
quod sanctificatio Virginis subsecuta ost originalis
peccati contractionem; et hoc, quia nullus immunis fuit
a culpa originalis peccati nisi solum Filius Virginis.
Sicut enim dicit Apostolus ad Romanos tertio: Omnes pecca-
verunt et egent gloria Dei; ibi Glossa: ,Omnes peccatores
invenit gratia Christi, qui solus sine peccato venit, et omnes
egent gloria Dei; id est, ut ipse liberet, qui potest; non tu,
qui liberatione indiges'. Et hoc ipsum dicit Augustinus super
Joannem (tr. 41, n. 5), tractans illud verbum: Ecce Agnus
Dei; ubi dicit, quod ,solus peccata mundi potuit auferre, qui
solus sine peccato venit, quia omni peccato caret'."

Wohl zu beachten sind die Worte: „sanctificatio
Virginis subsecuta est originalis peccati contractionem



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 63

quia nullus immunis fuit a culpa originalis peccati nisi
solum Filius Virginia". Dem Fleische nach, als Tochter
Adams, zog sich Maria die Erbsünde zu und war sie auch
insoweit, aber auch nur insoweit, in Adam nicht frei von der
Schuld der Erbsünde; denn sonst wäre sie nicht erlösungsbedürftig

gewesen. Die Heiligung folgte mit der Eingiefsung der
Seele. Christus der Herr allein ist frei von der Schuld der
Erbsünde, auch in Adam, weil er auf dem gewöhnlichen Wege nicht
von Adam abstammte. Maria stammte aber auf dem gewöhnlichen

Wege von Adam ab; ist also in diesem Sinne Kind Adams,
wie wir. — Zur näheren Begründung der 2. Meinung folgt dies:
„Hic autem modus dicendi communior est et ratiouabilior
et securior. Communior, inquam, quia fere omnes illud te-
nent," quod beata Virgo habuit originale, cum illud appareat ex
multiplici ipsius poenalitate, quam non est dicere ipsam passam
esse propter aliorum redemptionem ; quam etiam non est dicere
per assumtionem habuisse, sed per contractionem. — Ratio-
nabilior etiam est, quia esse naturae praecedit esse gratiae,
vel tempore vel natura; et propterea dicit Augustinus, quod
,prius est nasci quam renasci'; sicut prius est esse quam bene
esse; prius est igitur animam uniri carni, quam gratiam Dei sibi
infundi. Si ergo caro illa infecta fuit, ex sua infectione nata
erat animam culpa originali inficere. Neeessarium est igitur
ponere, quod ante fuerit originalis culpae infectio quam sancti-
ficatio. — Securior etiam est, quia magis consonat fidei pie-
tati et Sanctorum auctoritati. Magis concordat Sanctorum
auctoritati, pro eo quod communiter Sancti, cum de materia
ista loquuntur, solum Christum excipiunt ab ilia generalitate, qua
dicitur: ,Omnes peccaverunt in Adam' (Rom. 5, 12). Nullus
autem invenitur dixisse de his quos audivimus auribus nostris,
Virginem Mariam a peccato originali fuisse immunem. Pietati
etiam fidei magis concordat, pro eo quod, etsi Mater habenda
8it in reverentia, et magna erga ipsam habenda sit devotio, multo
major tarnen est habenda erga Filium, ex quo est ei omnis honor
et gloria. Et ideo, quia hoc spectat ad excellentem dignitatem
Christi, quod ipse est omnium Redemptor et Salvator, et quod
ipse omnibus aperuit januam, et quod ipse unus pro
omnibus mortuus est (2. Cor. 5, 14); nullatenus ab hac
generalitate beata Virgo Maria excludenda est, ne, dum Matris ex-
cellentia ampliatur, Filii gloria minuatur: et sic Mater provocetur,
quae magis vult Filium extolli et honorari quam se ipsam, utpote
Creatorem quam creaturam.

Huic igitur positioni adhaerentes, propter honorem Jesu



64 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

Christi, qui in nullo praejudicat honori Matris, dum Filius Matrem
incomparabiliter antecellit, teneamus, secundum quod communis
opinio tenet, Virginia sanctificationem fuisse post originalis peccati
contractionem." St. Bonaventura stimmt mit seinem Freunde,
St. Thomas, durchaus überein. Der Natur nach ist Maria der
Erbsünde, der Sünde der Natur, unterworfen. Maria ist Tochter
Adams und hat, wie wir, die gefallene Natur; sie hat durchaus
nicht die Urgerechtigkeit, d. i. die ganz vollendete menschliche

Natur. (Vgl. die Erörterungen Schneiders in Bd. 8 der
Übers, und in ,Erwiderung auf Többe' über die Urgerechtigkeit.)

Wie wir, ist Maria von Natur erlösungsbedürftig. Sie
ist ganz und gar eine unseres Geschlechtes. Welch mächtiger
Beweggrund zum Vertrauen auf Maria! Mit vollem Rechte und
durchaus sachgemäfs, ganz im Sinne des hl. Bonaventura wie
des hl. Thomas, sagt Schneider (,Erwiderung' S. 28): „Möchte
man sich vor allem klar machen, wie weit diese Fragen, alle
insgesamt, reichen und welches Unrecht man der Mutter Gottes
thut, wenn man, aus reinster Willkür, sie von Adam trennt.
Man trennt sie dann auch vom Erlöser und nimmt ihr die Quelle
ihrer Gröfse. Christus mufste, sollte in ,Gerechtigkeit und Wahrheit'

die Menschheit erlöst, d. h. sollte nicht mit Gewalt dem
Laufe des Verderbens ein Halt zugerufen werden, aus der in
das Verderben verstrickten Nachkommenschaft Adams stammen,
und das konnte nur geschehen, wenn diesem Verderben sein
Lauf, soweit der fleischliche Ursprung es in sich einschlofs,
gelassen wurde bis in Maria hinein. Hier, in Maria, da wurde
,der Jordan' der in die Verdammnis strömenden Vergänglichkeit
durch die Gnade Christi zurückgestaut, ,Jordanus conversus est
retrorsum'; und die Heilkraft begann hier ihre Wirksamkeit,
indem sie den Fluch in Segen, den Tod in Leben, den Schmerz
in Seligkeit verwandelte. Hier begann jene Heiligung Judäas,
nämlich des Volkes der auserwählten Seelen, welche mit Hilfe
der Sakramente das barbarische Joch der Sünde zerbrach, Israel,
unserer Vernunft nämlich, durch den Glauben die alte Macht
oder vielmehr eine noch höhere zurückgab, das Meer der Sünde
und bösen Begierlichkeit in die Flucht schlug und auljauchzen
liefs die Berge all unserer sinnlichen und geistigen Fähigkeiten.
In Maria sah das von Adam aus sich ergiefsende Meer des
höllischen Giftes der Schlange das erste Mal die Gnade Christi —
,und es floh, mare vidit et fugit'. ,Vor dem Antlitze des Herrn
ward die Erde bewegt, vor dem Antlitze des Gottes Jacobs';
das ist die Antwort, welche der Psalmist (Ps. 113) auf die Frage
gibt, warum das Meer floh, die Berge jauchzten, die Fluten des



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 65

Jordans zurückflössen. Gott liefs dem Verderben der Natur
den Lauf, soweit die Natur in Frage kommt; — und
trotzdem fand er das Heilmittel. Dies ist das Geheimnis, welches
in der Erbsünde liegt. — (A. a. 0. S. 23 f.) Maria von dem aus
Adam fliefsenden Verderben trennen, heifst sie scheiden von
Christo. Beides hängt aufs innigste miteinander zusammen und
kann gar nicht getrennt werden. Deshalb ist die Gnade in
Maria, inwiefern ihre Person in Betracht kommt, so überaus
stark, weil das Gewicht des Verderbens sie von Adam her so

sehr in die Tiefe zog. In Maria leuchtet kein eigener Glanz;
nur der Glanz Christi erfüllt sie und dieser erfüllt sie ganz.
Maria mit Glanz ausstatten, der nicht vom Erlöser kommt, heifst
die Mutter entfernen vom Sohne. Am vollkommensten hat
Christus seine Mutter erlöst, weil sie ihm am nächsten stand;
und zwar hat er sie dadurch am vollkommensten erlöst, dafs
das Verderben in sie trat, wie in alle Menschen kraft des
gemeinsamen Ursprunges von Adam her, dafs aber dieses Verderben
niemals, auch nicht für einen Augenblick, die Seele mit sich fort-
reifsen konnte. ,Getrennt war die Flamme durchaus vom Feuer',
wie der königliche Sänger (Ps. 28) verkündet hatte; der Erlöser
hatte die gröfste Frucht seiner erlösenden Macht erzielt. Wer
da betont, dafs Maria dem gemeinsamen Verderben unterlag,
wer nachweist, dafs niemand ausgenommen sein konnte von dem
Fluche der Erbsünde, soweit diese den Charakter der Natursünde

trägt und sonach nicht wesentlich notwendig die Person
mit sich fortreifst, der betont die Wunderkraft des Geheimnisses
der unbefleckten Empfängnis ebenso wie jener, der die ganz
makellose Reinheit der Person Marias hervorhebt. Der eine

zeigt auf das Siegesfeld, auf welchem die Gnade in Maria ,den
Kopf der Schlange zertrat'; der andere zeigt auf die Höhe der
Kraft, mit der dies geschah; beides bedingt sich gegenseitig;
von dem einen wird das andere erschlossen. Und so finden
wir denn auch, dafs diese selben, welche nicht müde werden,
zu beweisen, dafs die in Adam verderbte Natur in Maria ebenso
eintreten mufste wie in alle übrigen blofsen Menschen, und dafs
sie, nach dieser Seite hin, unter der Erbsünde war, nach der
anderen Seite hin die Gnadenfülle in Maria, soweit die Person
in ihr in Betracht kommt, nicht genug zu erheben wissen."
Gleich die Quaestio I des Articulus II legt deutlichst Zeugnis
davon ab, dafs, wie St. Thomas, auch St. Bonaventura zu diesen
gehört. Doch zunächst noch etwas über die Quaestio III des
Articulus I. Diese ist: „Utruin beata Virgo sanctificata fuerit
ante nativitatem." Kurz lautet die Antwort: „Beata Virgo fuit

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 5



66 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

in utero et ante nativitatem sanctificata." Dem Wesen nach
führt unser Heiliger seine Antwort so aus, wie St. Thomas in
seinem Sentenzen-Kommentar a. a. 0. qu. 1, a. 1, quaestiuncula S
und S. Theol. 3, qu. 27, a. 1. Wenn hier St. Bonaventura sagt:
,,Si autem quaeratur, qua die vel hora sanctificata fuerit, hoc
ignoratur; probabiliter tarnen creditur, quod cito post infusionem
animae fuerit facta infusio gratiae", so verweisen wir auf das

zur Quaestio I Gesagte. Was das cito post anlangt, so
bereitet dies ebensowenig Schwierigkeit, wie das post allein in
Quaestio II. Vgl. auch das in Quaestio I zu „sanctificationis
ipsius magnitudo et acceleratio" Bemerkte. Die Gnade wurde
der Seele Marias so schnell eingegossen, dafs ihre Person nie
Gott verhafst und nie von Gott getrennt war. Vgl. das früher
von Bellarmin und Scotus bezüglich Marias als filia Adae
Angeführte; Schneiders .Erwiderung' siehe S. 81 ff. Zur Sache
bemerkt Piazza, S. J., „Causa Im. Concept." pg. 95, n. 1(52 sq.:
„Si forte apud quosdam Veteres invenies, B. Virginem post sui
Conceptionem sanctificatam fuisse, illud ,post' non te permoveat.
Quia cum alia sit posterioritas temporis, alia posterio-
ritas naturae. Conceptio sumpta pro infusione animae, etsi
non praecessit ordine temporis, praecessit tarnen ordine
naturae Sanctificationem B. Virginis. Ut enim ait Apostolus (1, Cor.
15, 46): ,Non prius, quod spiritale est, sed quod animale; deinde
quod spiritale.' — Ne vero putes istam naturae prioritatem
et posterioritatem inventum esse Scholasticorum, audi D. Au-
gustinum lib. I de Genesi ad litteram cap. 20, n. 29 dicentem:
.Creator Deus non priore tempore fecit informem materiam et
earn postea formavit: formatam quippe creavit materiam. Sed,
quia illud, unde fit aliquid, etsi non tempore, tarnen quadam
origine prius est'." —

Im Articulus II handelt St. Bonaventura de efficacia vir-
tutis in hac sanctificatione.

Quaestio I: „Utrum beata Virgo per sanctificationis gra-
tiam copio8am immunis fuit ab omni culpa actuali, tarn mortaü
quam veniali." Unmittelbar zwar und dem Wortlaut nach ist
in dieser Frage vom Freisein von den aktuellen Sünden die
Bede; aber die nähere Antwort gibt das unzweideutigste Zeugnis
ab, dafs St. Bonaventura auch die Erbsünde, insoweit sie die
Person von Gott trennt, durchaus von Maria ausschliefst. Er
sagt nämlich: „Beata Virgo Maria per sanctificationis gratiam
copiosam immunis fuit ab omni culpa actuali, tarn mortali quam
veniali, sicut aperte dicit auetoritas Augustini. — Et hoc con-
gruebat advocatae generis humani, ut nullum haberet peccatum,



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 67

quod ejus conscientiam remorderet. Unde audivi narrari, quod
ipsa cuidam personae revelavit, quod non reprehendebat earn cor
suum in omni vita sua. — Congruum etiam erat, ut beata Virgo
Maria, per quam aufertur nobis opprobrium (Ps. 118, 22),
vinceret diabolum, ut nec ei succumberet ad modicum. Unde de

ipsa exponit tarn Bernardus quam Augustinus illud Genesis tertio
(v. 15): ,lp8a conteret caput tuum'. Si igitur suggestio
est caput diaboli, nulla suggestio ingressum habuit in mentem
Virginia, et ita tarn a mortali immunis fuit quam a veniali. —
Congruum etiam fuit, ut ilia, quae placuit Altissimo adeo, ut
fieret ejus sponsa et mater Filii Dei unigeniti, sie esset imma-
culata mente, sicut intemerata carne.

Quoniam igitur beata virgo Maria advocata est peccatorum,
gloria et corona justorum, sponsa Dei et totius Trinitatis triclinium

et 8pecialissimum Filii reclinatorium; hinc est, quod speciali
gratia Dei nullum in ea peccatum habuit locum."

Unter den 4 Gründen für Marias Freisein von jeder
aktuellen Schuld erwähnen wir den 1., 3. und 4. (siehe: Fun darn

en ta in der erwähnten Quaestio I unserer Ausgabe):
„Et quod sie (i. e. quod per sanctificationis gratiam munda

fuerit ab omni actuali culpa) probatur:
1. Primo per Augustinum de Natura et gratia (cap. 36,

n. 42): ,De saneta Maria Virgine nullam prorsus, cum de pec-
catis agitur, habere volo quaestionem. Inde enim seimus, quod
ei plus gratiae sit collatum ad vincendum ex omni parte
peccatum, quod meruit parere quem constat nullum habuisse
peccatum'. Si ergo vicit ex omni parte peccatum, videtur, quod
immunis fuerit ab omni culpa.

3. Item, sanctificatio Virginie merito eminentior fuit quam
sanctificatio beati Joannis; sed de beato Joanne Baptista legitur:

Ne levi saltern maculare vitam Famine posset.
Si igitur beatus Joannes vitavit venialia, videtur, quod beata
virgo Maria omnia vitaverit peccata per gratiam sibi datam.

4. Item, de nulla anima potest dici: ,Tota pulchra es,
arnica mea, et macula non est in te' (Cant. 4, 7), con-
gruentius quam de Virgine Maria; ubi autem est macula vel
culpa actualis, vel venialis vel mortalis, de eo non potest recte
dici: ergo videtur, quod in Virgine Maria nulla fuerit culpa per
gratiam sibi datam."

St. Bonaventura stimmt ganz mit St. Thomas überein (vgl.
z- B. S. Theol. 3, qu. 27. a. 4). Nehmen wir nun mit unsern
Gegnern für einen Augenblick an, der Begriff peccatum originale
schliefse auch bei den grofsen mittelalterlichen Theologen stets,

5*



68 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

wie nach dem heutigen Sprachgebrauche, den Mangel der
heiligmachenden Gnade ein und sei dieser geradezu entgegengesetzt.
Dann gehen wir weiter und sagen mit jenen, die grofsen Scholastiker

hätten gelehrt, Maria wäre eine Zeitlang, wenn auch kurze
Zeit, mit dieser Erbsünde behaftet gewesen, also Feindin Gottes
diese Zeitlang und Sklavin Satans. Sollte denn, wie St. Thomas,
auch St. Bonaventura diese Uberzeugung ganz vergessen haben,
als die Antwort auf die gegenwärtige Quaestio I gegeben wurde?
Hätte sonst so geantwortet werden können von einem nüchternen,
vorurteilsfreien Denker, wie doch, wie St. Thomas, auch St.
Bonaventura, hoffentlich bei unsern Gegnern selbst gilt? Könnte
dann von Maria mit Recht gesagt werden, dafs sie Satan besiegt
und nie seine Sklavin gewesen (vincere diabolum, ut nec ei
succumberet ad modicum), dafs mit besonderer Gnade Gottes
nie in ihr eine Sünde geherrscht habe (speciali gratia Dei nullum
in ea peccatum habuit locum), dafs sie vollständig die Sünde
besiegt (vixit ex omni parte peccatum), dafs sie im
Vergleich zum hl. Johannes dem Täufer von allen Sünden frei war,
dafs in ihr keinerlei Schuld sich fand vermöge der ihr verliehenen
Gnade (videtur, quod in Virgine Maria nulla fuerit culpa,
siehe ad 4)? Wie voller Widerspruch sind da die grofsen
Scholastiker! Wie ganz anders aber, wie leicht verständlich
werden alle ihre Aussagen bezüglich der Heiligung Marias bei
der Erklärung Schneiders!

Bezüglich des fomes teilt St. Bonaventura ebenfalls ganz
die Meinung des hl. Thomas. „In prima sanctificatione beatae
Virginis fomes fuit consopitus ligatus bei St. Thomas), in
secunda vero exstinctus." Mit dem Dogma der U. E. ist diese
Ansicht durchaus nicht unverträglich. Was unsere Mitbrüder im
Orden des hl. Vaters Franziskus, die gelehrten Herausgeber der
Opera omnia St'. Bonaventurae im Scholion zur Quaestio II,
Articulus II sagen, dafs das Dogma notwendig die gänzliche
Auslöschung des fomes schon bei der ersten Heiligung
fordere, will uns durchaus nicht einleuchten. Durch Schneiders
Ansicht wird der hl. Bonaventura in allem ganz und gar
verständlich, auch in Articulus I; da besteht durchaus kein Widerspruch

mit dem Dogma. Vielmehr gerade durch die Darlegung
der grofsen Scholastiker im engsten Anschlüsse an die hh. Väter,
insbesondere an den Doctor gratiae, den hl. Augustinus, tritt die

Bedeutung der U. E. erst recht deutlich hervor. Wir verweisen
diesbezüglich auf Bd. 8 der Übers. S. 308 ff., S. 343 ff., S. 375 ff,
S. 411 ff, S. 479 ff, S. 514 ff, S. 541 ff, S. 602 ff, S. 621 ff,
S. 646 ff., S. 703 ff, S. 713 ff, S. 764 ff, S. 782 ff, S. 794 ff,



Die Neu-Thomisten. 69

S. 804 ff., S. 881 ff., S. 897 ff, sowie auf ,Erwiderung' S. 50
bis 56, S. 89 ff. -In Bezug auf die prima sanctificatio Mariae ist noch
erwähnenswert, was der seraphische Lehrer a. a. 0. Quaestio III,
pg. 77, col. 2, sagt: „In prima sanctificatione data est ei po-
testas et facultas vitandi omne peccatum mortale; data est
etiam facultas vitandi frequentiam venialium; data est etiam
nihilominu8 facultas vitandi omne peccatum, non tantum
particulariter, sed etiam universaliter. — Et in his tribus
gradibus patent très gradus sanctificationum, videlicet Joannis
Baptistae, Jeremiae et Mariae. Nam prima conditio fuit Jere-
miae; secunda vero Joannis; sed ista triplex Virginis Mariae,
quae plus ad Filii accessit puritatem per vitae meritum."

ß) Um ja sicher und gründlich in Erklärung des hl.
Bonaventura bezüglich der ersten Heiligung Marias zu Werke zu
gehen und unwiderleglich nachzuweisen, dafs er, wie St. Thomas,
auch durchaus kein Gegner der U. E. im Sinne des Dogmas ist,
gehen wir jetzt auf seine Lehre von der Erbsünde über.
Gerade darin sucht Schneider die Lösung des anscheinenden
Widerspruches der grofsen mittelalterlichen Scholastiker gegen
unser Dogma. Und zwar mit vollem Rechte, wie wir auch bei
St. Bonaventura sehen werden. Wie St. Thomas, Anseimus u. s. w.
und selbst Scotus (siehe a. a. 0. oben), setzt auch St. Bonaventura
das Wesen der Erbsünde in den Mangel der Urgerechtig-
keit. Der seraphische Lehrer handelt de quidditate originalis
peccati im 2. Sentenzenbuch-Kommentar Dist. 30, art. 2. Da
wird die Frage (Quaestio I) gestellt, utrum peccatum originale
sit concupiscentia. Geantwortet wird, kurz ausgedrückt:
Peccatum originale est concupiscentia, prout in se claudit debitae
justitiae carentiam.

DIE NEU-THOMISTEN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts, von Bd. X, S. 456.)

<*§>©

Fragen wir endlich, wozu denn die scientia media eigentlich
dienen soll, so kann die Antwort nur lauten: rein zu nichts.
Denn der Autor selber gibt offen zu, dafs die zukünftigen, freien


	Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas

