Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Die unbefleckte Empféangnis der Gottesmutter und der HI. Thomas
Autor: Leonissa, P. Josephus a
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 97

DIE UNBEFLECKTE EMPFANGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

(Fortsetzung von Bd. X 8. 195.)
V.

Mit Scotus hat (unter IV. e) die Reihe der vortridentinischen
Theologen geschlossen. Er bildet den naturgemiflsen Ubergang
zu den Zeitgenossen des hl. Thomas, unter welchen wir
jetzt etwas ndher Umschau halten wollen.

a) Wir beginnen mit dem hl. Bonaventura. Dem Wesen
nach stimmt er ganz mit St. Thomas iiberein. Auch der sera-
phische Lehrer schlielst die Erbsiinde durchaus nicht von Maria
aus; ja er behauptet sogar, ihre Erlosungsbebiirftigkeit konne nur
mit der contractio peccati originalis vereinbart werden. Und so
mufste er geradezu, wie St. Thomas, schreiben, wie wir im
Verlaufe unserer Beweisfithrung deutlichst sehen werden.

a) In seinem Sentenzen-Kommentar behandelt St. Bonaventura
die sanctificatio beatae Virginis in Lib. III, Dist. III,
Pars Il Von Anfang an wurde gerade die Erklirung dieses
3. Buches seitens des seraphischen Lehrers iiberaus hoch ge-
schitzt, was gewils auch seinen Ausfiilhrungen iiber die Heiligung
Marias besonderen Wert verleiht. Die angefiihrte Pars I teilt
sich in 2 Artikel. Der Articulus I handelt de sanctificatione
Virginis quoad congruentiam temporis. Dieses Artikels Quaestio I
lautet: Utrum caro Virginis sanctificata fuerit ante animationem.
Dieselbe wird kurz dahin beantwortet: Beatae Virginis caro ante
animationem non fuit sanctificata. Fiir diese seine Antwort bringt
St. Bonaventura dieselben Griinde vor, welche St. Thomas auf
die fast gleichlautende Frage gibt (LI, dist. 3, qu. 1, art. 1;
S. Th. p. 3, qu. 27, art. 2; vgl. Schneider, Erwiderung auf
Tébbe, S. 74 ff.). Von grofserem Belang fiir unsern Zweck ist,
was a. a. O. iiber die Feier des Festes der Empfingnis Marias
gesagt wird. Kine solche Feier will der seraphische Lehrer
weder durchaus loben oder billigen (non omnino laudare — appro-
bare), noch auch geradezu tadeln (simpliciter reprehendere). In

! Wir citieren nach der neuen Prachtausgabe der Opera omnia
S. Bona venturae, Quaracchi prope Florentiam.



98  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

gewissem Sinne verteidigt er sogar dieses Fest. Er sagt nimlich:
,,Potest etiam esse, quod illa solemnitas potius refertur ad diem
sanctificationis, quam conceptionis. Kt quoniam dies conceptionis
fuit certa, et dies sanctificationis incerta, ut patebit infra (Quae-
stio III), ideo non irrationabiliter solemnitas diei sanctificationis
statui potuit in die conceptionis; nec immerito, quia quamvis
conceptionis diem non oporteat celebrari, pro eo quod non fuit
sanctitas in concepto, possunt tamen irreprehensibiliter gau-
dere sanctae animae, pro eo scilicet quod tunc inchoatum est.
Conceptio ist dem hl. Bonaventura hier nichts anderes als der
Ursprung von den Kltern her, dem Fleische nach, das was ge-
wohnlich conceptio activa genannt wird. Zum naheren Verstindnis
miissen wir entgegen der Meinung, welche annimmt, im Augen-
blick der Empfingnis selbst werde von Gott die Seele geschaffen
und dem noch gestaltlosen Fotus eingegossen, wie dieselbe meist
von den Neueren verfochten wird, vor Augen haben, dals die
Scholastiker bis zum 17. Jahrhundert einstimmig mit Aristoteles
annahmen, die verniinftige Seele werde von Gott nicht eher ge-
schaffen und eingegossen, bis die empfangene Leibesfrucht im
Mutterschofse in etwa zum Menschenleibe, mit wenigstens den
meisten und wichtigsten Gliedern, entwickelt ist. Der Zeitpunkt,
wann dies geschehe, schien ihnen ungewils, darum sagt St. Bo-
naventura auch ,dies sanctificationis incerta”, da vor der Ein-
gielsung der Seele offenbar von einer Heiligung keine Rede sein
kann. Die Feier dieser Heiligung am bestimmten Tage der
Empfangnis wird nun insofern gerechtfertigt, als ja schon ge-
wissermalsen bei der Empfingnis der Mensch zu sein anfingt,
ndmlich der Potenz, der Moglichkeit nach. Ubrigens kann auch
nach dem gegenwirtigen Stande der Wissenschaft der genaue
Zeitpunkt der Schopfung der eigentlich menschlichen Seele im
Korper des Embryo nicht bestimmt werden. Vielmehr sprechen
die Thatsachen der Physiologic nur zu Gunsten der wirklichen
Wesensentwickelung, nach welcher die einfache geistige Seele
als substantiale Wesensform des Menschen erst auf eine Reihe
von niederer Lebensprincipien folgt. (Vgl. Zigliara, Sum. Phi-
los. Psychol. lib. IL. ¢. II, I1X, X; Commer, System der Philo-
sophie, 2. Abtl. 8. 162 f.) Der Autor begriindet seine angegebene
Ansicht noch néher mit folgenden Worten: | Quis enim audiens
Virginem, de qua salus totius mundi processit, conceptam, gratias
Deo exsolvere negligat et omittat exsultare in Deo salutari
suo (Luec. 1, 47), nisi qui erga gloriosam Virginem minus de-
vote afficitur et magis considerat praesentia quam futura,
magis etiam considerat boni defectum quam fundamentum?



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 99

Etenim si filius regis claudus nascatur, qui sit a claudicatione
processu temporis liberandus; non est de claudicatione dolendum,
sed potius de nativitate gaudendum. Per hunc modum si quis
in die conceptionis ejus solemnizet, attendens magis sancti-
ficationem futuram quam conceptionem praesentem, non
videtur dignus redargui; et ideo dixi, quod tales nec vituperare
audeo nec laudare. Credo tamen et confido de Virgine gloriosa,
quod si quis hanc solemnitatem celebrat non ex amore novitatis,
sed potius ex devotione Virginis, non credens etiam contra illud
quod elici potest ex sacra Seriptura: quod benedicta Virgo de-
votionem ejus acceptat; et si aliquid est reprehensibile, spero,
quod apud justum Judicem dignabitur excusare. Nec huic ob-
viant dicta Bernardi. Potius enim intendit excludere errorem,
ne quis credat Virginem sanctificatam in couceptione,
quam erga Virginem devotionem nostram minuere, cui nullus
nimis potest esse devotus; ita tamen, quod nihil credat
de ea, quod sit contra veritatem et sacrae Scripturae
et fidel christianae, quae omnem devotionem nostram, tam
erga Deum quam erga Matrem ejus, debet praecedere. Zu
beachten sind hier zunichst die Worte: ,,qui erga gloriosam
Virginem minus devote afficitur et magis considerat praesentia
quam futura, magis etiam considerat boni defectum quam
fundamentum; ,praesentia’ ist die durch den coitus fort-
gepflanzte natura vitiata, welche den Mangel der Urgerechtigkeit
L e. ,boni defectum® einschlielst; ,futura® ist die Heiligung
der Seele, welche spiter eingegossen wird, und diese Heiligung
ist das ,fundamentum®, auf welchem das ganze Gebdude der
Vollkommenheit Mariens ruht. Der Irrtum, welchen der heil.
Bernardus ausschliefsen will, ist der, Maria sei von den Eltern
her schon geheiligt worden, die conceptio activa sei bereits heilig
gewesen; Hauptvertreter dieses Irrtums war Petrus Comestor.
— Der seraphische Lehrer geht nun naher ein auf einen Ein-
wurf gegen seine Ausfithrung: , Quod si aliquis objiciat, aliorum
Sanctorum conceptiones non esse celebres propter subsequentes
sanctificationes; poterit ei dici, quod alii Sancti pro malo non
habebunt, si aliquis specialis honor Matri Domini tribuatur, quo-
niam sanctificationis ipsius magnitudo et acceleratio ceteras
antecellit. Kt ideo mirandum non est, si Spiritus sanctus in-
habitans in cordibus fidelium, devotionem ipsorum magis erga
Virginem inflammat quam erga alios Sanctos et Sanctas. . ., .
Marias Heiligung ist aber nach unseres Heiligen Ansicht durch-
aus nicht auf dieselbe Linie zu stellen mit der Heiligung anderer
Helligen, wie des Jeremias und des hl. Johannes des Téufers,



60  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

,sanctificationis ipsius magnitudo et acceleratio ceteras ante-
cellit“.  Schon aus diesen kurzen Worten ergibt sich, dals die
Erbsiinde die Person Mariens nie von Gott, dem letzten Ziel
und Ende, trennte, dafs die Folge der Erbsiinde fiir ihre Person,
d. i. eben die Trennung von Gott durch Mangel der heilig-
machenden Gnade, nie eintrat, auch nicht auf kiirzeste Zeit,
sonst konnte ja von ,magnitudo et acceleratio sanctificationis
ipsius ceteras antecellit” nicht geredet werden, wire diese sancti-
ficatio vielmehr den anderen gleichzustellen. Zudem heilst es
ja auch im vorhergehend angefiihrten Texte ,cui (i. e. B. Vir-
gini Mariae) nullus nimis potest esse devotus; ita tamen,
quod nihil credat de ea, quod sit contra veritatem et
sacrae Scripturae et fidei christianae“. Der hl. Schrift
gemils aber haben alle, welche auf dem gewdhnlichen Wege
von Adam abstammen, in Adam gesiindigt, sind alle von Natur
Kinder des gottlichen Zornes. Also ist auch Maria davon uicht
ausgenommen. Auch in Maria ist die gefallene Adams- Natur,
die natura vitiata, und damit das debitum peccati originalis; eben
deshalb war bei Maria, im Gegensatze zu Christus, welcher nicht
auf dem gewohnlichen Wege von Adam abstammte, die neces-
sitas contrahendi peccatum originale. Fir ihre Person jedoch
trat die Wirkung der Natursiinde, welche in der Trennung von
Gott besteht, nicht ein. Immer wieder mufs betont werden,
Natur und Person scharf auseinanderzuhalten. Natursiinde
ist die Erbsiinde. Schneider hat dies in grindlicher Weise nach-
gewiesen im 8. Bande der Summa-Ubersetzung (S. 159 —196),
ferner in Erwiderung auf Tobbe (S. 20—34), ebenso Jahrbuch,
VIIL Band (S. 146—169, insbesondere vgl. S. 149 ff. ), 8. 153 ff. d),
S. 161 f, S. 166 ff.). Die Erbsiinde schlielst ihrem Wesen nach
picht ein die Trennung von Gott, den Mangel der heiligmachenden
Gnade; dieser ist die Folge der Natursiinde fiir die Person, wenn
der Natur freier Lauf gelassen wird. (Vgl. 8. Bd. der Ubers.
S. 191 ff) Diese persdonliche Folge macht die ,vera et
propria ratio peccati“ (Conc. Trid. sess. V, can. 5) in der Erbsiinde
aus. Wir schliefsen dieselbe allerdings, nach dem heutigen
Sprachgebrauche, stets in den Begriff der , Erbsiinde* ein.

In Quaestio Il geht St. Bonaventura auf Besprechung der
Heiligucg der Seele iiber und stellt die Frage: , Utrum anima
beatae Virginis sanctificata fuerit ante originalis peccati contrac-
tionem.“ Seine Antwort, kurz gefalst, lautet: , Probabilius beatae
Virginis sanctificatio fuit post originalis contractionem.“ Zundchst
wird in der ausfiihrlichen Antwort die, dem Wortlaute nach,
entgegengesetzte Meinung vorgefiihrt: ,,Quidam dicere voluerunt,



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 61

in anima gloriosae Virginis gratiam sanctificationis praevenisse
maculam peccati originalis. -— Rationem autem hujus assignant:
quia decebat animam gloriosae Virginis sanctificari excellentissime
super animas aliorum Sanctorum, non solum quantum ad abun-
dantiam sanctitatis, sed etiam quantum ad accelerationem
temporis; ideo in instanti suae creationis fuit sibi gratia infusa,
et in eodem instanti anima infusa est carni. Sed quia omnium
mobilium mobilior est sapientia (Sap. 7, 24), et ,nescit
tarda molimina Spiritus sancti gratia‘ (S. Ambr. I in Luc. n. 13),
et multo potentior est gratia quam natura; hinc est, quod effectus
gratiae sanctitatis magis praevaluit in carnem quam effectus
foeditatis in animam; et ideo culpam non contraxit.“

Diese Meinung wird nun n&her begriindet mit folgenden
Worten: ,,Haec autem positio videtur posse fulciri multiplici con-
gruentia, tum propter Christi praecipuum honorem, quem
decebat de matre purissima fieri; tum propter Virginis prae-
rogativam singularem, quae debuit in dignitate sanctificationis
ceteros Sanctos et Sanctas praeire; tum etiam propter ordinis
decorem, ut, sicut fuit persona immunis ab originali et in carne
et in anima, sive in causa et in effectu, et persona utroque modo
habens originale, sic esset persona media, quae quodam modo
haberet et quodam modo non haberet; et ista est beata Virgo,
quae mediatrix est inter nos et Christum, sicut Christus inter
nos et Deum.

Die Vertreter der Meinung, in der Seele der allerseligsten
Jungfrau sei die heiligmachende Gnade dem Makel der Erbsiinde
zuvorgekommen, stiitzen ihre Ansicht auf drei Kongruenzgriinde:
auf die Ehre Christi, das besondere Vorrecht Marias und die
Schonheit der Ordnung ; letzteres insofern Maria Mittlerin zwischen
uns und Christus ist, Christus aber, dem Fleische und der Seele
nach, frei von der Erbsiinde, wir, dem Fleische und der Scele
nach, der Erbsiinde unterworfen, Maria dann blols dem Kleische
nach die Erbsiinde sich zuzog. Diese Meinung widerspricht
durchaus nicht der Wahrheit der hl. Schrift und des christlichen
Glaubens. Dies wird niher nachgewiesen: , Bt hoc dicunt sonare
verbum Anselmi, cum dicit, quod beata Virgo purissima fuit ,ea
puritate, qua major sub Deo nequit intelligi’’ In hoc enim notat,
gradum suae puritatis inferiorem esse respectu Filii, et superiorem
respectu aliorum Sanctorum. — Et ideo quasi mediam rationem
hujus multiplicis congruentiae voluerunt quidam apponere, addentes
‘nsuper illud, quod non repugnat veritati sacrae Scripturae
et fidei christianae. Veritati (scl. sacrae Scripturae), in-
quam, non repugnat, immo potius consonat, si quis ejus mysteria



62  Die unbefleckte Empfiingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

attendat. Beata enim Virgo Maria significata fuit per urnam,
in qua positum fuit manna. Cum ergo urna illa prius fuerit
impleta manna quam posita in arca, prius, saltem per naturam,
sanctificata fuit anima beatae Virginis quam carni unita. Fidei
etiam christianae, ut dicit positio praedicta, non repugnat, pro
eo quod dicunt, ipsam Virginem ab originali peccato liberatam
per gratiam quae quidem pendebat et ortum habebat a fide et
capite Christo, sicut gratiae aliorum Sanctorum. Et iterum,
licet illa gratia praeveniret animae infectionem, non tamen
praevenit carnis foeditatem. Et ideo ratione illius foedi-
tatis juste remanserunt in Virgine poenalitates; gratia enim
sanctificationis non obviat poenae, sed culpae. Kt hinc est,
quod beata Virgo poenalitatibus fuit obnoxia et per Christum
liberata a peccato originali, sed aliter quam alii. Nam alii post
casum erecti sunt, Virgo Maria quasi in ipso casu sustentata
est, ne rueret, sicut exemplum ponitur de duobus cadentibus in
luto. — Et per istam viam effugiunt auctoritates et rationes, quae
contra eos adducuntur, dicentes, non concludere, quod beata Virgo
habuit iofectionem originalis peccati quantum ad effectum, sed
quantum ad causam solum.“ Wir hatten oben gesagt, diese
Meinung sei, dem Wortlaute nach, entgegengesetzt. In der
That widersprechen beide Meinungen einander nicht. Die vorhin
auseinandergesetzte Meinung fafst in Maria die Person ins Auge
und betrachtet ihre Seele in Bezug auf Gott und den Er-
l6ser, wihrend die andere Meinung Maria der Natur nach
nimmt und ihre Seele in Bezug auf Adam. Beide stimmen darin
iiberein, dafs Maria die Erbsiinde nicht hatte in ihrer Folge fiir
die Persou, insoweit sie von Gott, dem letzten Endziele, trennt.
St. Bonaventura gab der 2. Meinung den Vorzug, welche er
folgendermalfsen auseinandersetzt:  Aliorum vero positio est,
quod sanctificatio Virginis subsecuta est originalis
peccati contractionem; et hoc, quia nullus immunis fuit
a culpa originalis peccati nisi solum Filius Virginis,
Sicut enim dicit Apostolus ad Romanos tertio: Omnes pecca-
verunt et egent gloria Deli; ibi Glossa: ,Omnes peccatores
invenit gratia Christi, qui solus sine peccato venit, et omnes
egent gloria Dei; id est, ut ipse liberet, qui potest; non tu,
qui liberatione indiges‘. Et hoc ipsum dicit Augustinus super
Joannem (tr. 41, n. 5), tractans illud verbum: Ecce Agnus
Dei; ubi dicit, quod ,solus peccata mundi potuit auferre, qui
solus sine peccato venit, quia omni peccato caret.

Wohl zu beachten sind die Worte: ,sanctificatio Vir-
ginis subsecuta est originalis peccati contractionem



Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 63

quia nullus immunis fuit a culpa originalis peccati nisi
gsolum Filius Virginis“. Dem Fleische nach, als Tochter
Adams, zog sich Maria die Erbsiinde zu und war sie auch in-
soweit, aber auch nur insoweit, in Adam nicht frei von der
Schuld der Erbsiinde; denn sonst wire sie nicht erlosungs-
bediirftig gewesen. Die Heiligung folgte mit der Kingielsung der
Seele. Christus der Herr allein ist frei von der Schuld der Erb-
siinde, auch in Adam, weil er auf dem gewohnlichen Wege nicht
von Adam abstammte. Maria stammte aber auf dem gewohn-
lichen Wege von Adam ab; ist also in diesem Sinne Kind Adams,
wie wir. — Zur naheren Begriindung der 2. Meinung folgt dies:
»Hic autem modus dicendi communior est et rationabilior
et securior. Communior, inquam, quia fere omnes illud te-
nent, quod beata Virgo habuit originale, cum illud appareat ex
multiplici ipsius poenalitate, quam non est dicere ipsam passam
esse propter aliorum redemptionem; quam etiam non est dicere
per assumtionem habuisse, sed per contractionem. — Ratio-
nabilior etiam est, quia esse naturae praecedit esse gratiae,
vel tempore vel natura; et propterea dicit Augustinus, quod
,prius est nasci quam renasci‘; sicut prius est esse quam bene
esse; prius est igitur animam uniri carni, quam gratiam Dei sibi
infundi. Si ergo caro illa infecta fuit, ex sua infectione nata
erat animam culpa originali inficere. Necessarium est igitur
ponere, quod ante fuerit originalis culpae infectio quam sancti-
ficatio. — Securior etiam est, quia magis consonat fidei pie-
tati et Sanctorum auctoritati. Magis concordat Sanctorum
auctoritati, pro eo quod communiter Sancti, cum de materia
1sta loquuntur, solum Christum excipiunt ab illa generalitate, qua
dicitur: ,Omnes peccaverunt in Adam‘ (Rom. 5, 12). Nullus
autem invenitur dixisse de his quos audivimus auribus nostris,
Virginem Mariam a peccato originali fuisse immunem. Pietati
etiam fidei magis concordat, pro eo quod, etsi Mater habenda
8it in reverentia, et magna erga ipsam habenda sit devotio, multo
major tamen est habenda erga Filium, ex quo est ei omnis honor
et gloria. Et ideo, quia hoc spectat ad excellentem dignitatem
phristi, quod ipse est omnium Redemptor et Salvator, et quod
Ipse omnibus aperuit januam, et quod ipse unus pro om-
Dibus mortuus est (2. Cor. 5, 14); nullatenus ab hac gene-
ralitate beata Virgo Maria excludenda est, ne, dum Matris ex-
cellentia ampliatur, Filii gloria minuatur: et sic Mater provocetur,
duae magis vult Filium extolli et honorari quam se ipsam, utpote
Creatorem quam creaturam.

Huic igitur positioni adhaerentes, propter honorem Jesu



64  Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

Christi, qui in nullo praejudicat honori Matris, dum Filius Matrem
incomparabiliter antecellit, teneamus, secundum quod communis
opinio tenet, Virginis sanctificationem fuisse post originalis peccati
contractionem.“ St. Bonaventura stimmt mit seinem Freunde,
St. Thomas, durchaus iiberein. Der Natur nach ist Maria der
Erbsiinde, der Siinde der Natur, unterworfen. Maria ist Tochter
Adams und hat, wie wir, die gefallene Natur; sie hat durchaus
nicht die Urgerechtigkeit, d.i. die ganz vollendete mensch-
liche Natur. (Vgl. die Erorterungen Schuneiders in Bd. 8 der
Ubers. und in ,Erwiderang auf Tobbe‘ iiber die Urgerechtig-
keit.) Wie wir, ist Maria von Natur erlosungsbediirftig. Sie
ist ganz und gar eine unseres Geschlechtes. Welch michtiger
Beweggrund zum Vertrauen auf Maria! Mit vollem Rechte und
durchaus sachgemils, ganz im Sinne des hl. Bonaventura wie
des hl. Thomas, sagt Schneider (,Erwiderung‘ S. 28): |, Machte
man sich vor allem klar machen, wie weit diese Fragen, alle
insgesamt, reichen und welches Unrecht man der Mutter Gottes
thut, wenn man, aus reinster Willkiir, sie von Adam trennt,
Man trennt sie dann auch vom Erloser und nimmt ihr die Quelle
ihrer Grofse. Christus muflste, sollte in ,Gerechtigkeit und Wahr-
heit’ die Menschheit erlost, d. h. sollte nicht mit Gewalt dem
Laufe des Verderbens ein Halt zugerufen werden, aus der in
das Verderben verstrickten Nachkommenschaft Adams stammen,
und das konnte nur geschehen, wenn diesem Verderben sein
Lauf, soweit der fleischliche Ursprung es in sich einschlofs, ge-
Jassen wurde bis in Maria hinein. Hier, in Maria, da wurde
,der Jordan‘ der in die Verdammnis strémenden Verginglichkeit
durch die Gnade Christi zuriickgestaut, ,Jordanus conversus est
retrorsum‘; und die Heilkraft begann hier ihre Wirksamkeit,
indem sie den Fluch in Segen, den Tod in Leben, den Schmerz
in Seligkeit verwandelte. Hier begann jene Heiligung Judaas,
namlich des Volkes der auserwihlten Seelen, welche mit Hilfe
der Sakramente das barbarische Joch der Siinde zerbrach, Israel,
unserer Vernunft niamlich, durch den Glauben die alte Macht
oder vielmehr eine noch hohere zuriickgab, das Meer der Siinde
und bisen Begierlichkeit in die Flucht schlug und aufjauchzen
lies die Berge all unserer sinnlichen und geistigen Fahigkeiten.
In Maria sah das von Adam aus sich ergielsende Meer des
hillischen Giftes der Schlange das erste Mal die Gnade Christi —
,und es floh, mare vidit et fugit’. ,Vor dem Antlitze des Herrn
ward die Erde bewegt, vor dem Antlitze des Gottes Jacobs';
das ist die Antwort, welche der Psalmist (Ps. 113) auf die Frage
gibt, warum das Meer floh, die Berge jauchzten, die Fluten des



Die unbefleckte Empfiingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 69

Jordans zuriickflossen. Gott liels dem Verderben der Natur
den Lauf, soweit die Natur in Frage kommt; — und
trotzdem fand er das Heilmittel. Dies ist das Geheimnis, welches
in der Erbsiinde liegt. — (A. a. O. 8. 23 f) Maria von dem aus
Adam flief[senden Verderben trennen, heilst sie scheiden wvon
Christo. Beides hangt aufs innigste miteinander zusammen und
kann gar nicht getrennt werden. Deshalb ist die Gnade in
Maria, inwiefern ihre Person in Betracht kommt, so iberaus
stark, weil das Gewicht des Verderbens sie von Adam her so
sehr in die Tiefe zog. In Maria leuchtet kein eigener Glanz;
nur der Glanz Christi erfiillt sie und dieser erfiillt sie ganz.
Maria mit Glanz ausstatten, der nicht vom Erloser kommt, heilst
die Mutter entfernen vom Sohne. ... Am vollkommensten hat
Christus seine Mutter erlost, weil sie ihm am néchsten stand;
und zwar hat er sie dadurch am vollkommensten erlost, dals
das Verderben in sie trat, wie in alle Menschen kraft des ge-
meinsamen Ursprunges von Adam her, dals aber dieses Verderben
niemals, auch nicht fiir einen Augenblick, die Seele mit sich fort-
reifsen konnte. ,Getrennt war die Flamme durchaus vom Feuer,
wie der konigliche Singer (Ps. 28) verkiindet hatte; der Erloser
hatte die grofste Frucht seiner erlosenden Macht erzielt. Wer
da betont, dafs Maria dem gemeinsamen Verderben unterlag, . .
wer nachweist, dafs niemand ausgenommen sein konnte von dem
Fluche der Erbsiinde, soweit diese den Charakter der Natur-
siinde trigt und sonach nicht wesentlich notwendig die Person
mit sich fortreifst, der betont die Wunderkraft des Geheimnisses
der unbefleckten Empfingnis ebenso wie jener, der die ganz
makellose Reinheit der Person Marias hervorhebt. Der eine
zeigt auf das Siegesfeld, auf welchem die Gnade in Maria ,den
Kopf der Schlange zertrat‘; der andere zeigt auf die Hohe der
Kraft, mit der dies geschah; beides bedingt sich gegenseitig;
von dem einen wird das andere erschlossen. Und so finden
wir denn auch, dals diese selben, welche nicht miide werden,
zu beweisen, dafs die in Adam verderbte Natur in Maria ebenso
eintreten mufste wie in alle iibrigen blofsen Menschen, und dals
sie, nach dieser Seite hin, unter der Erbsiinde war, nach der
anderen Seite hin die Gnadenfiille in Maria, soweit die Person
In ihr in Betracht kommt, nicht genug zu erheben wissen.*
Gleich die Quaestio I des Articulus II legt deutlichst Zeugnis
davon ab, dafs, wie St. Thomas, auch St. Bonaventura zu diesen
gehort. Doch zunichst noch etwas iiber die Quaestio III des
Articulus 1. Diese ist: ,,Utrum beata Virgo sanctificata fuerit
ante nativitatem.“ Kurz lautet die Antwort: ,Beata Virgo fuit

Jahrbuch fiic Philosophie ete. XI. 5



66  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

in utero et ante nativitatem sanctificata.” Dem Wesen nach
fiihrt unser Heiliger seine Antwort so aus, wie St. Thomas in
seinem Sentenzen-Kommentar a. a. O. qu. 1, a. 1, quaestiuncula 3
und 8. Theol. 3, qu. 27, a. 1. Wenn hier St. Bonaventura sagt:
,S1 autem quaeratur, qua die vel hora sanctificata fuerit, hoc
ignoratur; probabiliter tamen creditur, quod cito post infusionem
animae fuerit facta infusio gratiae‘‘, so verweisen wir auf das
zur Quaestio I Gesagte. Was das cito post anlangt, so be-
reitet dies ebensowenig Schwierigkeit, wie das post allein in
Quaestio II. Vgl. auch das in Quaestio I zu ,sanctificationis
ipsius magnitudo et acceleratio“ Bemerkte. Die Gnade wurde
der Seele Marias so schnell eingegossen, dafs ihre Person nie
Gott verhalst und nie von Gott getrennt war. Vgl. das friiher
von Bellarmin und Scotus beziiglich Marias als filia Adae
Angefiihrte; Schneiders ,Erwiderung‘ siehe 8. 81 ff. Zur Sache
bemerkt Plazza, 8. J., ,Causa Im. Concept.”“ pg. 95, n. 162 sq.:
,S1 forte apud quosdam Veteres invenies, B. Virginem post sui
Conceptionem sanctificatam fuisse, illud ,post’ non te permoveat.
Quia cum alia sit posterioritas temporis, alia posterio-
ritas naturae. Conceptio sumpta pro infusione animae, etsi
non praecessit ordine temporis, praecessit tamen ordine na-
turae Sanctificationem B. Virginis. Ut enim ait Apostolus (1. Cor.
15, 46): ,Non prius, quod spiritale est, sed quod animale; deinde
quod spiritale.’ — Ne vero putes istam naturae prioritatem
et posterioritatem inventum esse Scholasticorum, audi D. Au-
gustinum lib. I de Genesi ad litteram cap. 20, n. 29 dicentem:
,Creator Deus non priore tempore fecit informem materiam et
eam postea formavit: formatam quippe creavit materiam. Sed,
quia illud, unde fit aliquid, etsi non tempore, tamen quadam
origine prius est. —

Im Articulus II handelt St. Bonaventura de efficacia vir-
tutis in hac sanctificatione.

Quaestio I: ,Utrum beata Virgo per sanctificationis gra-
tiam copiosam immunis fuit ab omni culpa actuali, tam mortali
quam veniali.“ Unmittelbar zwar und dem Wortlaut nach ist
in dieser Frage vom Freisein von den aktuellen Siinden die
Rede; aber die nihere Antwort gibt das unzweideutigste Zeugnis
ab, dafs St. Bonaventura auch die Erbsiinde, insoweit sie die
Person von Gott trennt, durchaus von Maria ausschliefst. Er
sagt namlich: , Beata Virgo Maria per sanctificationis gratiam
copiosam immunis fuit ab omni culpa actuali, tam mortali quam
veniali, sicut aperte dicit auctoritas Augustini. — Kt hoc con-
gruebat advocatae generis humani, ut nullum haberet peccatum,



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 67

quod ejus conscientiam remorderet. Unde audivi narrari, quod
ipsa cuidam personae revelavit, quod non reprehendebat eam cor
suum in omni vita sua. — Congruum etiam erat, ut beata Virgo
Maria, per quam aufertur nobis opprobrium (Ps. 118, 22),
vinceret diabolum, ut nec ei succumberet ad modicum. Unde de
ipsa exponit tam Bernardus quam Augustinus illud Genesis tertio
(v. 15): ,Ipsa conteret caput tuum‘ Si igitur suggestio
est caput diaboli, nulla suggestio ingressum habuit in mentem
Virginis, et ita tam a mortali immunis fuit quam a veniali, —
Congruum etiam fuit, ut illa, quae placuit Altissimo adeo, ut
fieret ejus sponsa et mater Filii Dei unigeniti, sic esset imma-
culata mente, sicut intemerata carne.

Quoniam igitur beata virgo Maria advocata est peccatorum,
gloria et corona justorum, sponsa Dei et totius Trinitatis tricli-
nium et specialissimum Filii reclinatorium; hinc est, quod speciali
gratia Del nullum in ea peccatum habuit locum.“

Unter den 4 Griinden fiir Marias Freisein von jeder ak-
tuellen Schuld erwéahnen wir den 1., 3. und 4. (siehe: Funda-
menta in der erwidhnten Quaestio I unserer Ausgabe):

»Et quod sic (i. e. quod per sanctificationis gratiam munda
fuerit ab omni actuali culpa) probatur:

1. Primo per Augustinum de Natura et gratia (cap. 36,
n. 42): ,De sancta Maria Virgine nullam prorsus, cum de pec-
catis agitur, habere volo quaestionem. Inde enim scimus, quod
el plus gratiae sit collatum ad vincendum ex omni parte pec-
catum, quod meruit parere quem constat nullum habuisse pec-
catum‘. Si ergo vicit ex omni parte peccatum, videtur, quod
immunis fuerit ab omni culpa.

3. Item, sanctificatio Virginis merito eminentior fuit quam
sanctificatio beati Joannis; sed de beato Joanne Baptista legitur:
Ne levi saltem maculare vitam Famine posset.

Si igitur beatus Joannes vitavit venialia, videtur, quod beata
virgo Maria omnia vitaverit peccata per gratiam sibi datam.

4. Item, de nulla anima potest dici: ,Tota pulchra es,
amica mea, et macula non est in te‘ (Cant. 4, 7), con-
gruentius quam de Virgine Maria; ubi autem est macula vel
culpa actualis, vel venialis vel mortalis, de eo non potest recte
diei: ergo videtur, quod in Virgine Maria pulla fuerit culpa per
gratiam sibi datam.“

St. Bonaventura stimmt ganz mit St. Thomas iiberein (vgl.
2. B. 8. Theol. 3, qu. 27. a. 4). Nehmen wir nun mit unsern
Gegnern fiir einen Augenblick an, der Begriff peccatum originale
schlielse auch bei den grofsen mittelalterlichen Theologen stets,

5*



68  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u, d. hl. Thomas.

wie nach dem heutigen Sprachgebrauche, den Mangel der heilig-
machenden Gnade ein und sei dieser geradezu entgegengesetat.
Dann gehen wir weiter und sagen mit jenen, die grofsen Schola-
stiker hétten gelehrt, Maria wire eine Zeitlang, wenn auch kurze
Zeit, wit dieser Erbsiinde behaftet gewesen, also Feindin Gottes
diese Zeitiang und Sklavin Satans. Sollte denn, wie St. Thomas,
auch St. Bonaventura diese Uberzeugung ganz vergessen haben,
als die Antwort auf die gegenwirtige Quaestio I gegeben wurde?
Hiatte sonst so geantwortet werden konnen von einem niichternen,
vorurteilsfreien Denker, wie doch, wie St. Thomas, auch St. Bo-
naventura, hoffentlich bei unsern Gegnern selbst gilt? Konnte
dann von Maria mit Recht gesagt werden, dals sie Satan besiegt
und nie seine Sklavin gewesen (vincere diabolum, ut nec ei
succumberet ad modicum), dals mit besonderer Gnade Gottes
nie in ihr eine Siinde geherrscht habe (speciali gratia Dei nullum
in ea peccatum habuit locum), dafs sie vollstindig die Siinde
besiegt (vixit ex omni parte peccatum), dals sie im Ver-
gleich zum hl. Johannes dem Téaufer von allen Siinden frei war,
dals in ihr keinerlei Schuld sich fand vermoge der ihr verlichenen
Gnade (videtur, quod in Virgine Maria nulla fuerit culpa,
siche ad 4)? Wie voller Widerspruch sind da die grolsen
Scholastiker! Wie ganz anders aber, wie leicht verstiandlich
werden alle ibre Aussagen beziiglich der Heiligung Marias bei
der Erklarung Schneiders!

Beziiglich des fomes teilt St. Bonaventura ebenfalls ganz
die Meinung des hl. Thomas. |In prima sanctificatione beatae
Virginis fomes fuit consopitus (= ligatus bei St. Thomas), in
secunda vero exstinctus.“ Mit dem Dogma der U. E. ist diese
Ansicht durchaus nicht unvertraglich. Was unsere Mitbriider im
Orden des hl. Vaters Franziskus, die gelehrten Herausgeber der
Opera omnia Sti. Bonaventurae im Scholion zur Quaestio II,
Articulus II sagen, dals das Dogma notwendig die génzliche
Ausloschung des fomes schon bei der ersten Heiligung
fordere, will uns durchaus nicht einleuchten. Durch Schneiders
Ansicht wird der hl. Bonaventura in allem ganz und gar ver-
standlich, auch in Articulus I; da besteht durchaus kein Wider-
spruch mit dem Dogma. Vielmehr gerade durch die Darlegung
der grofsen Scholastiker im engsten Anschlusse an die hh. Viiter,
insbesondere an den Doctor gratiae, den hl. Augustinus, tritt die
Bedeutung der U. E. erst recht deutlich hervor. Wir verweisen
diesbeziiglich auf Bd. 8 der Ubers. S. 308 ff,, S. 343 ff,, S. 375 ff.,
S. 411 ff, S. 479 ff, S. 514 ff,, S. 541 ff,, 8. 602 ff., S, 621 ff,,
S. 646 ff, S. 703 ff, S, 713 ff,, S. 764 ff., 8. 782 ff, S. 794 ff,



Die Neu-Thomisten. 69

S. 804 ff.,, S. 881 ff., 8. 897 ff, sowie auf ,Erwiderung‘ S. 50
bis 56, S. 89 ff. —

In Bezug auf die prima sanctificatio Mariae ist noch
erwihnenswert, was der seraphische Lehrer a. a. O. Quaestio III,
pg. 77, col. 2, sagt: ,In prima sanctificatione data est ei po-
testas et facultas vitandi omne peccatum mortale; data est
etiam facultas vitandi frequentiam venialium; data est etiam
nihilominus facultas vitandi omne peccatum, non tantum
particulariter, sed etiam universaliter. — Et in his tribus
gradibus patent tres gradus sanctificationum, videlicet Joannis
Baptistae, Jeremiae et Mariae. Nam prima conditio fuit Jere-
miae; secunda vero Joannis; sed ista triplex Virginis Mariae,
quae plus ad Filii accessit puritatem per vitae meritum.

B) Um ja sicher und griindlich in Erkldrung des hl. Bona-
ventura beziiglich der ersten Heiligung Marias zu Werke zn
gehen und unwiderleglich nachzuweisen, dals er, wie St. Thomas,
auch durchaus kein Gegner der U. E. im Sinne des Dogmas ist,
gehen wir jetzt auf seine Lehre von der Erbsiinde iiber.
Gerade darin sucht Schneider die Losung des anscheinenden
Widerspruches der grofsen mittelalterlichen Scholastiker gegen
unser Dogma. Und zwar mit vollem Rechte, wie wir auch bei
St. Bonaventura sehen werden. Wie St. Thomas, Anselmus u. s, w.
und selbst Scotus (siehe a. a. O. oben), setzt auch St. Bonaventura
das Wesen der Erbsiinde in den Mangel der Urgerechtig-
keit. Der seraphische Lehrer handelt de quidditate originalis
peccati im 2. Sentenzenbuch-Kommentar Dist. 30, art. 2. Da
wird die Frage (Quaestio I) gestellt, utrum peccatum originale
sit concupiscentia. Geantwortet wird, kurz ausgedriickt: Pec-
catum originale est concupiscentia, prout in se claudit debitae
Justitiae carentiam.

O—<a >0

DIE NEU-THOMISTEN.

Von FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts. von Bd. X, S. 456.)
——e@o——

~ Fragen wir endlich, wozu denn die scientia media eigentlich
dienen soll, so kann die Antwort nur lauten: rein zu nichts.
Denn der Autor selber gibt offen zu, dafs die zukiinftigen, freien



	Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas

