
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Die Schrift von Gérard de Frachet "Vitas fratrum O.P."

Autor: Wehofer, Thomas M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gérard de Frachet Vitas fratrum 0. P.". 17

Berliner Philosoph bei elektrischem oder bei Gasglühlicht seine
Lukubrationen niederzuschreiben in der Lage ist.

Was wir wollen ist: Wahrheit. Die Wahrheit aber ist
von Zeit und Raum unabhängig, sie ist ewig. Was einmal wahr
gewesen ist, ist es für immer. Wenn uns also ein Aristoteles
die Wahrheit bietet, ein Hegel und Hartmann aber den Irrtum,
werden wir den Irrtum vorziehen, weil jener dem sovielten
Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung, dieser aber dem aufgeklärten
neunzehnten Jahrhundert angehört?

»

DIE SCHRIFT VON GÉRARD DE FRACHET
„VITAS FRATRUM 0. P.",

eine noch unbenutzte Quelle zur Philosophiegeschichte des
dreizehnten Jahrhunderts.

Von Fr. THOMAS M. WEHOFER, Ord. Praed.

—

Denifle hat in seinem bekannten Aufsatze, welcher der
Edition der Dominikanerkonstitutionen vom Jahre 1228 als
Einleitung dient, den Nachweis geführt, dafs der Predigerorden
zuerst unter allen Orden Vorschriften über das Studium in seine
Regeln aufgenommen hat, und dafs auch wirklich in den ersten
Jahrzehnten nach der Gründung des Ordens das Studium mit
grofsem Eifer und ernster Hingebung gepflegt wurde.1 Im An-
schlufs an Denifles Darstellung erlaube ich mir nun im Folgenden,
auf Grund einer eben erst neu publizierten, für die Kenntnis des
13. Jahrhunderts hochwichtigen Schrift einige weitere
Untersuchungen vorzulegen, welche auf die gewaltigen geistigen
Strömungen, unter deren Einflufs nicht nur der Predigerorden, sondern
überhaupt die ganze abendländische Welt damals stand, neues
Licht werfen und zum Verständnis der philosophischen wie auch
der historischen Litteratur des Mittelalters ein Scherflein beitragen
möchten.2

1 Archiv für Litteratur- und Kirchengesch, des Mittelalters I. 165 ff.
2 Meinem hochverehrten Ordensgenossen, dem päpstlichen

Geheimarchivar P. Denifle, bin ich für die besondere Güte, dafs er das Manuskript

durchsah, zu gröfstem Dank verpflichtet; es freut mich ungemein,
konstatieren zu können, dafs ich mich in meinen Ausführungen durchwegs
mit ihm im Einklang fand. — Vgl. auch meine Bemerkungen im Österr.
Litteraturblatt 1896 Sp. 259 f.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 2



18 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

Potthast verweist in seiner musterhaften Ausgabe des Chro-
nicon Henrici de Hervordia wiederholt auf eine seines Wissens
unpublizierte Quellenschrift, die er als „Kurze Geschichte des

Predigerordens" bezeichnet, und die für die Kirchengeschichte des
dreizehnten Jahrhunderts von gröfster Bedeutung sei.1 Endlich
ist jetzt dieses Werk unter Benutzung des gesamten
Handschriftenmaterials nach allen Regeln moderner Textkritik
herausgegeben worden und liegt unter dem Titel „Vitas fratrum ordinis
Praedicatorum" vor.2

„Vitas fratrum"! Welch ein barbarischer Titel schon!
Warum nicht „Vitae fratrum"? wird der Leser fragen. — Gräfin
Ida Hahn-Hahn, die seinerzeit vielgenannte Konvertitin (gest. zu
Mainz 1880), hat der deutschen Lesewelt ein Erbauungsbuch
zugänglich gemacht, das im Mittelalter die Lieblingslektüre frommer
Ordensleute bildete: die Lebensbeschreibungen der „Väter der
Wüste", die Vitas Patrum. Diese nachklassische (sigmatische)
Bildung des Plurals von vita, wie sie durch diese Vitas Patrum
in der mittelalterlichen Latinität Bürgerrecht erhalten hatte, machte
denn auch auf den Titel der Vitas fratrum ihren Einflufs geltend;
und wir begreifen sonach, wie in den Handschriften last durchwegs

Vitas fratrum für Vitae fratrum steht.
Was haben aber diese Vitas fratrum mit den Vitas Patrum

gemein? Vor allem den erbaulichen Zweck. Aus der Einleitung,
in welcher der Herr Herausgeber mit grofser Sorgfalt alle nötigen
auf die Vitas fratrum bezüglichen Notizen zusammengetragen hat,
erfahren wir hierüber ungefähr Folgendes.

Der in der 2. Fufsnote genannte Humbert von Romans, von
1254 bis 1263 General des Dominikanerordens, hatte von Jugend
auf eine grofse Neigung für den Karthäuserorden besessen; als er

1 p. XX. und p. 194.
2 Es bildet den ersten Band der unter den Auspicien des

Dominikanergenerals P. Andreas Friihwirth erscheinenden Monumenta
Ordinis Fratrum Praedicatorum Historica, Löwen 1896, bei E.
Charpentier & J. Schoonjans, und Rom, Via San Sebastiano 10. Die
ausführliche Vorrede, welche ein schönes Bild von dem reichen Inhalt
der Vitas fratrum entrollt, stammt aus der Feder des bekannten
Freiburger Professors J. J. Berthier ord. Praed., der sich durch gelehrte
Werke über Papst Innocenz XL, über den Dominikanergeneral Humbert
von Romans, über den sei. Jordauis von Sachsen u. s. w. und vor allem
durch seinen grofsangelegten Kommentar zur „Göttlichen Komödie" Dantes
längst in rühmlicher Weise hervorgetban hat. Das Werk selbst ist die
Frucht vieler Mühen und genauer Forschungen eines gelehrten Mitgliedes
der neuerstehenden deutschen Domiuikanerprovinz, des P. Benedikt Reichert,
der sich seinerzeit an den Universitäten zu München und später zu Löwen
mit den Anforderungen der heutigen wissenschaftlichen Methode trefflich
vertraut gemacht hat.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.' 19

später zu Paris die Humaniora und darauf das Kirchenrecht
studierte, wurde er durch die begeisterten Predigten des
damaligen Ordensgenerals und einstigen Professors der Pariser
Universität, Jordanis von Sachsen, für den Predigerorden
gewonnen, behielt aber dabei seine Neigung zur Ascese. Die
zahlreichen Werke, die er schrieb, zeugen sämtlich von dieser seiner
Geistesrichtung. Er war es bekanntlich auch, der in eindringlichen

Worten Albert den Grofsen abhalten wollte, die Regensburger

Bischofswürde anzunehmen: Prof. Grauert in München hat
hierüber kürzlich im „Historischen Jahrbuch" 1895 („Hildebrand
ein Ordenskardinal" XVI. 1895, 286) ausführlich gehandelt.
Während Thomas von Aquin, Albert der Grofse, Peter von
Tarentaise und andere Zierden der Wissenschaft damals auf den
Generalkapiteln des Predigerordens vor allem auf Hebung der
Studien und damit des ganzen geistigen Niveaus der Brüder
drängten, glaubte Humbert den Bestand des Ordens vor allem
dadurch sichern zu müssen, dafs er für alle Verrichtungen der
Ordensmitglieder genau bestimmte Regeln angab und auf die
Pflege der mönchischen Ascese das Hauptgewicht legte;
allerdings sollten auf diese Weise nach Humberts Absicht Studium
und Predigt keinerlei Hindernis, sondern nur gröfsere Vertiefung
finden.

Der Dominikanerorden war seiner Gründung nach ein Orden
von regulierten Kanonikern nach der Regel des hl. Dominikus,
wie P. Denifle im ersten Jahrgang des „Archivs für Litteratur-
und Kirchengeschichte" schlagend dargethan; und die unter dem

Nachfolger des hl. Dominikus, Jordanis von Sachsen, abgeschlossene
Gesetzgebung des Ordens atmet vollauf diesen Geist. Es waren
aber in den jungen Orden auch viele Mitglieder älterer Mönchsorden

übergetreten, und diese meinten gut daran zu thun, den
Geist ihrer Institute auch in dem neuen Orden zur Geltung zu
bringen. Unter anderem sollte auch die traditionelle Ascese der
alten Mönchsorden mehr und mehr zur Aufnahme gelangen. Die
Regel des heiligen Augustin, die Grundlage der
Dominikanergesetzgebung, wurde von dieser Seite als ungenügend bezeichnet;
jene des heiligen Benedikt sollte an ihre Stelle treten. Humbert
war im kanonischen Recht zu gut unterrichtet, um den radikalen
Unterschied zwischen Mönch und Predigerbruder nicht
herauszufühlen, und er macht denn auch gegen die eben gekennzeichnete

reaktionäre Strömung in einzelnen Ordenshäusern energisch
Front. Er hielt aber dafür, dafs es gut sei, innerhalb der
Grenzen der Ordenskonstitutionen dem ascetischen Element
gerecht werden zu sollen. Als daher einige Brüder wiederholt in

2*



20 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

ihn drangen, erbauliche Züge aus dein Leben der älteren
Dominikaner aufzeichnen zu lassen und so in einem Handbuche den
nachkommenden Generationen gesunde geistige Nahrung zu
übermitteln, ging er, der ja selbst in seiner Jugend hatte Karthäuser
werden wollen, auf diesen Plan ein. „Der Erlöser der Welt,"
sagt Humbert in dem von ihm selbst geschriebenen Prologus zu
unseren Vitas fratrum, „der für das Heil aller Jahrhunderte
sorgt, hat durch den heiligen Geist, den er in die Herzen vieler
gesendet, dieselben inspiriert (inspiravit eisdem), gewisse
lobwürdige und erbauliche Thaten und Aussprüche einiger seiner
Diener schriftlich aufzuzeichnen, damit sie (diese Thaten) um so
mehreren in künftigen Zeiten zum Heile gereichten, jemehr ihr
Andenken durch die Schrift bei der Nachwelt verewigt würde.
So gab Eusebius eine Kirchengeschichte heraus, Johannes Da-
mascenu8 das Buch Barlaam (d. h. den jüngst wegen seiner
Aristidesfragmente wieder vielgenannten Roman „Barlaam und
Josaphat"), Cassian die Kollationen der Väter, Gregorius den
Dialog, Hieronymus, Beda, Florus, Odo, Usuardus verschiedene
Märtyrerlegenden, Gregor von Tours, Petrus von Clugny und
so manche andere gleichfalls kleinere Werke über derlei Gegenstände.

So erfuhren nun auch wir durch vielfachen Bericht der
Brüder aus den einzelnen Nationen, es habe sich sowohl im
Orden als in Bezug auf den Orden vieles zugetragen, das, wäre
es schriftlich aufgezeichnet worden, zum Tröste und zum
geistlichen Fortschritt der Brüder gar sehr hätte dienlich sein können.
Überdies drangen viele gottesfürchtige Brüder in uns, wir möchten
es uns angelegen sein lassen, für die Zusammenstellung eines
solchen Buches Sorge zu tragen, bevor alles der Vergessenheit
anheimfiele. Hierüber haben wir also auf dem Generalkapitel
zu Paris (1256) mit den Provinzialen Beratung gepflogen, und
im Einvernehmen mit ihnen erging an alle Brüder der Auftrag,
alles in dieser Richtung Bemerkenswerte uns zu wissen zu thun.
Was nun die Ausführung dieses Gebotes angeht, so waren zwar
viele in einer Weise nachlässig, die nimmermehr zu rechtfertigen
ist; einige aber haben uns recht viel Derartiges
zusammengeschrieben." Man sieht aus diesen Worten, dafs man es
damals, noch in der Zeit des ersten Eifers im Predigerorden, zum
gröfstenteil mifstrauisch ansah, als Humbert daran ging, ein
Erbauungsbuch für die Brüder, natürlich entsprechend seiner zur
Ascese neigenden Richtung, verfassen zu lassen; nur so erklärt
sich die ablehnende Haltung vieler Ordensprovinzen. Dieser
Punkt ist sehr wichtig; denn wir erfahren aus dem Munde des

kompetentesten Beurteiles, des Ordensmagisters selbst, dafs sich



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 21

in den Vitas fratrum nicht der Geist des Predigerordens in
seiner Gesamtheit, nicht der Geist des sei. Albertus und des heil.
Thomas widerspiegelt, sondern jene mit dem alten Mönchswesen
mehr verwandte ascetische Richtung, die später in den Mystikern
des Predigerordens, Tauler, Heinrich Suso u. s. w., ihre
charakteristische Ausprägung fand.

Zu den „wenigen" (quidam) Brüdern, welche sich im Gegensatz

zu den „vielen Nachlässigen" (etsi multi de negligencia se
non potuerunt excusare für Humberts Plan nachdrücklich
interessierten, gehörte auch der Franzose Gerhard von Frachet.
Derselbe hatte1 bereits im Jahre 1252, also vier Jahre vor dem

genannten Pariser Generalkapitel, zu Montpellier auf dem Kapitel
der Toulouser Ordensprovinz beschlielsen lassen, es sollten „alle
wunderbaren Todesfälle" aufgezeichnet und durch „des Provin-
zials" (d. h. damals durch Gérards) Vermittlung an den
Ordensmagister übersendet werden. Dies ist die erste nachweisbare
Spur, welche uns in das Entstehen der Vitas fratrum einweiht.
Zugleich ist es auch höchst bezeichnend, dafs der Nachdruck
auf das Wunderbare (obitus miraculosos) gelegt ist; es handelt
sich also offenbar, im Sinne Gérards, keinesfalls um Beischaffung
des Quellenmaterials für gelehrte Geschichtsforschung, sondern
einzig und allein um eine Sammlung von erbaulichen Anekdoten,
wie ähnliche fromme Sammlungen für alle anderen Orden längst
existierten.

Trotz der Reserve, welche die multi fratres beobachteten,
sammelte sich dennoch nach und nach eine grofse Anzahl von
Notizen. Humbert hielt unsern Gérard für den geeignetsten,
dieses Chaos von Schriftchen zu ordnen, das weniger Geeignete
auszuscheiden und das Übrige zu einem Buch zu verarbeiten.2

1 Cf. P. Reicherts Introductio p. XIV f.
2 Das Naheliegendste mufste nun offenbar sein, eine Legende des

hl. Vaters Dominikus zusammenzustellen, des grofsen Mannes, der durch
sein feuriges Wort alle Zuhörer mit sich fortgerissen hatte, der kühn
und gottvertrauend das Werk der Gründung eines den Zeitverhältnissen
angepafsten neuen Ordens begonnen hatte,. der noch immer im Munde
und noch mehr im Herzen seiner Söhne fortlebte. Aber sein Leben hatte
bereits eine Feder gefunden, die einfach, schlicht und treu wiedergegeben
hatte, was sich über den Apostel der Liebe im Kreise der Brüder
erhalten hatte; nur eine spärliche Nachlese blieb übrig. Gérard nahm also
die schon veröffentlichte Biographie des Heiligen, welche Jordanis von
Sachsen verfafst hatte, nicht mehr auf, sondern ergänzte dieselbe nur
nach zwei Seiten hin. Einerseits stellte er eine Reihe von Erzählungen
zusammen, durch welche der Predigerorden ins hellste Licht gerückt
Verden sollte; anderseits trug er noch einige Geschichten nach, welche
sich in der genannten Legende des Heiligen nicht vorfanden. Damit



22 Gérard de Fraehet „Vitas fratrum 0. P.".

Was den historischen Wert der Vitas fratrum anbelangt,
so mufs man hierbei vor allem den schon oben betonten erbaulichen

Zweck des Buches vor Augen haben. Humbertus hatte,
ebenso wie einige andere Brüder, ein Erbauungsbuch gewünscht,
d. h. ein Erbauungsbuch nicht im Sinne des neunzehnten
Jahrhunderts, sondern im Sinne des legendenfrohen Mittelalters.
Gérard ist auch selbst nicht ein Historiker von Fach, sondern
geht ganz auf Humberts Absichten ein, eine Art Legendensammlung

zu kompilieren; sagt er doch selbst: „Zu Nutz und
Frommen der Leser will ich in einen Band vereinigen alle
Beispiele und berühmten Thaten unserer Brüder, durch deren
Bemühungen und deren Schweifs der Orden seinen Anfang
genommen hat und gewachsen ist, und durch deren Verdienste er
noch fortwährend besteht; (und zwar wollen wir jene Thatsachen
mitteilen,) welche innerhalb des Ordens oder aufserhalb desselben
mit Bezug auf ihn sich zugetragen haben, insoweit sich hierüber
Wahres und der Erinnerung Würdiges sagen läfst (de quibus
haberi potest Veritas et recordatio digna); (und jetzt gibt Gérard
die Absicht, die er mit seinem Buch verfolgt, deutlich kund:)
damit die Nachkommen die Würde ihres Ordens kennen lernen
und genau beachten, in wie grofser Vollkommenheit die ersten
Brüder, unsere Väter, gewandelt sind: und damit sie auf der
Hut seien, hinter der Heiligkeit und dem Eifer der ersten Väter
nicht zurückzubleiben, und damit sie sich ihrer Nachlässigkeit
und Lauheit schämen."1 Der Verfasser wird von P. Reichert
ganz richtig als allzu leichtgläubig, ja vielfach auch abergläubisch
geschildert: „Fuit forsitan Gerardus noster nimis credulus, imo
ut quibusdam videri possit aliqualiter superstitiosus, eo quod res,
quae miraculosae esse videntur, nimis prolixe refert."2 Dabei
ist er jedoch eine durchaus ehrliche Natur; mit Wissen und
Willen würde er nie etwas als wahr berichtet haben, wenn er
vom Gegenteil überzeugt gewesen wäre. Freilich hat er grofsen-
teils nur zusammengestellt und redigiert, was andere ihm zu
diesem Behufe zur Verfügung gestellt hatten, und hierbei
erwies er sich ganz als, Kind seiner Zeit. Der Begriff von
litterarischem und geistigem Eigentum ist eine ganz moderne

sind zwei Bücher der „Vitas" fertig. Im dritten Buch gibt Gérard die
Biographie des Meisters Jordanis von Sachsen, unter dem er, etwa gleichzeitig

mit Humbert von Romans, in den Orden getreten war. Das vierte
Buch enthält Nachrichten über die Lebensweise und die Wirksamkeit der
Brüder, das fünfte endlich erbauliche Vorkommnisse beim Hinscheiden
derselben.

1 Vitas fr. p. 2. 2 p. XVII.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 23

Errungenschaft und darf an die Schriftsteller des Mittelalters
ebensowenig als Mafsstab angelegt werden als an jene des
klassischen Altertums. Irgend einen schönen Zug aus dem
Legendenschatze eines anderen Ordens auf einen der eigenen
Heiligen zu übertragen, galt sowenig als Verbrechen als etwa das
Vorgehen des Clemens von Alexandrien, der in seinem „Päda-
gogus" Vorlesungen des Stoikers Musonius grofsenteils wörtlich
ausschrieb. Wir müssen uns also hüten, unsere eigenen
Anschauungen mit denen längst vergangener Zeiten in eine Parallele
zu bringen; sonst würden wir unserem Gérard und seinen
Gewährsmännern entschieden unrecht thun. Jede Zeit will aus sich
selbst heraus beurteilt und verstanden werden, und hinwiederum
eine jede Persönlichkeit aus ihrer Zeit heraus. Niemand wundert
sich darüber, dafs im „Wundergespräch" (Dialogus Miraculorura)
des Cäsarius von Heisterbach die verschiedensten Legendenfäden
zusammenlaufen, die sich teilweise — man denke nur an die
Theophilussage! — bis tief in die sogenannte Apokryphenlitteratur
hinein und noch weiter verfolgen lassen; niemand sucht denn
auch bei Cäsarius geschichtliche Treue, sowenig als etwa in den
„Legenden" Herders. Und doch ist bekanntlich der genannte
Schriftsteller eine ganz vorzügliche Quelle für die Kenntnis und
das Verständnis seines Jahrhunderts. Ein Gleiches gilt auch
von unserem Bruder Gérard, der mit Cäsarius in mehr als einer
Beziehung verglichen werden kann, ja an ihn vielfach deutlich
anklingt, wie aus P. Beicherts Fufsnoten wiederholt hervorgeht.
Nichtsdestoweniger steht Gérard im grofsen und ganzen hoch
über seinem Vorgänger. Das Legendarische tritt bei jenem im
Vergleich zu diesem bedeutend in den Hintergrund. Zwar wird
Gérard durch das Anekdoten- und Schablonenhafte seiner
Darstellung gehindert, zu einer eigentlich historischen Darstellung
sich emporzuschwingen; aber auch in der Gestalt, in der er uns
sein Werk bietet, ist dasselbe für die Geschichte ungemein wertvoll.

Freilich bedarf es des geübten Auges und der sicheren
Methode des geschulten Historikers, um aus der Menge
unzuverlässigen Materials die Edelsteine wahrhaft geschichtlicher That-
sachen herauszufinden; aber die Mühe ist in unserem Falle lohnend,
und wir dürfen uns wohl der zuversichtlichen Hoffnung hingeben,
üafs sich an die neue kritische Textausgabe der Vitas fratrum
recht bald eine Reihe eingehender Untersuchungen anknüpfen wird.

Es wäre weit gefehlt, schliefsen zu wollen, dafs sich der
Predigerorden im dreizehnten Jahrhunderte etwa auf demselben
Bildungsniveau befunden habe wie jener Leserkreis, für dessen
geistliche Erbauung Cäsarius geschrieben hatte. Wo man, wie



24 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

Albert der Grofse und seine Schule es thaten, eingehende
naturwissenschaftliche Untersuchungen anstellte und sich mit dem
grofsen Kritiker Aristoteles und dessen Kommentatoren beschäftigte,

da hatte man für die Poesie der Legendenschreiber weniger
Sinn. Nicht in der engen Zelle eingeschlossen und etwa ruhig
an dem Erbe früherer Jahrhunderte zehrend, mufste der Predigerbruder

unablässig hinaus in die Welt, um sie zu bekehren und
für Christus zu gewinnen, in eine Welt, durch die bereits der
Geist der Selbständigkeit, der Unabhängigkeit zu wehen begann.
Eine gewaltige geistige Bewegung hatte zur Zeit der
Wirksamkeit des heil. Dominikus die Gegenden Südfrankreichs und
Norditaliens ergriffen: der Predigerorden selbst war ja nichts
als die notwendige Reaktion gegen die Albigenser und die Armen
von Lyon u. s. w. einerseits und gegen die Vernachlässigung
des apostolischen Berufes in einem Teil des Welt- und Ordensklerus

anderseits. Bald trat ein neuer, noch furchtbarerer Feind
auf den Plan, der Averroismus, der im Nu reifsende Fortschritte
machte und mehr und mehr alle Kreise der Intelligenz, die
Universitäten zumal, in seinen Baunkreis zu ziehen drohte.1 Wenn
einmal alles noch vorhandene Material zur Geschichte des
Averroismus im dreizehnten Jahrhundert herangezogen und verwertet
sein wird, dann wird man sich wahrscheinlich über die Bedeutung
dieses Systems und über dessen kulturgeschichtliche Stellung
ganz andere Begriffe bilden, als man sie heute aus den üblichen
Kompendien zu schöpfen pflegt. Renans „Averroes et l'Aver-
roïsme" ist nur ein allerdings sehr verdienstlicher Schritt auf
diesem Wege. Diese Andeutungen werden aber genügen, um
uns verstehen zu lassen, dafs eine Schriftstellerei à la Cäsarius
von Heisterbach wenig geeignet erscheinen mufste, die Zwecke
des Predigerordens in diesem Riesenkampf der Geister zu fördern,
geschweige denn der Jugend jene Ideen zu vermitteln, welche
bei der künftigen Thätigkeit auf der Kanzel und auf dem Katheder
die leitenden sein sollten. Ein Jahrzehnt nach dem Erscheinen
der Vitas fratrum gab ein Ordensgenosse des Gérard de Frachet
auch ein Handbuch „ad eruditionem incipientium" für die „huius
doctrinae (seil. Theologiae) novitios" heraus, worin auch vom
Klosterleben und von der Vollkommenheit mit deutlicher
Rücksichtnahme auf den Predigerorden und dessen Geist gehandelt
ist, freilich nicht im Sinne Gérards, sondern nach den Anforderungen

der Pariser Universitätshörer: es war die Summa theo-
logica, in welcher qu. 179 bis 189 der Secunda Secundae die

1 Cf. Mandonnet in der Revue Thomiste III. (1895/1896) 704 ff.



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum 0. P.". 25

Idee des Ordenslebens und näherhin die Idee des Predigerordens
in ganz anderer, erhabenerer Weise entwickeln, als dies der
einfache Provençale Gérard in seinen Vitas fratrum zu thun
vermocht hatte. Männer wie Albert und Thomas waren sich —
Zeugnis dessen sind ihre Werke — klar darüber, dafs man einer
intellektuellen Grofsmacht wie dem Averroismus etwas anderes
gegenüberstellen müsse als fromme Erzählungen und Legenden.
Gérard erinnert sich sehr wohl, dafs er nur von einer beschränkten
Anzahl von Brüdern bei der Herausgabe seiner Vitas fratrum
unterstützt worden war; die meisten Mitarbeiter dürfte er in der
Toulouser Provinz selbst gehabt haben, wie daraus hervorgeht,
dafs die Provence in den Vitas weitaus am besten vertreten ist.
Überdies scheinen manche Brüder ihrem Mifsvergnügen an der
Vitas-Schriftstellerei rückhaltlos Ausdruck verliehen zu haben.
Nur so erklärt es sich, dafs der fromme, sonst so ruhige und
gemessene Gérard am Ende seiner Einleitung in einen etwas
schärferen Ton verfällt, der die vorausgehenden geistlichen
Erörterungen disharmonisch abschliefst. „Igitur Sanctum Spiritum,
habitatorem eorum, qui in hoc libro conscripti sunt, invocemus,
ut, qui eis dedit exempla virtuosa perficere, det nobis incoepto
stylo ad utilitatem multorum scripto redigere. Bogamus autem
lectorem, ut, si aliqua invenerit digna admiratione et laude, laudet
Dominum in illis, qui in Sanctis suis est laudabilis et admirabilis
in suis operibus praedicatur." Soweit wäre alles ganz schön und
erbaulich; allein jetzt ganz plötzlich und unvermittelt: „Si quae
vero fastidierunt eum (sc. lectorem), saltern saniori gustui
diiudicanda relinquat, (attendens omnium palatum non
similiter esse dispositum, et quod uni desipuerit, alterum
altero plus delectare,) etiam si minima videantur. Si quae vero
displicuerint, maxime ei, qui alta sectatur, dente ca-
nino non mordeat nec detrahat. Cui magna videntur
impossibilia (bezieht sich wohl auf einige Wundergeschichten
und Prophezeiungen post eventum) et aedificatoria tamquam
vilia, vilipendât; sed innocentia et Charitas credunt cito1 et
de facili acquiescunt, quibus committimus opus praesens." Das
ist doch sehr bezeichnend: gegen das dente canino mordere,
detrahere, vilipendere weifs Gérard nicht die Waffe eines
historischen Beweises für seine Erzählungen zu gebrauchen, sondern
er kämpft nur mit Kraftworten und durch Verdächtigungen (deD
Gegnern spricht er offenbar die innocentia und Charitas ab!) und

1 Sagt aber nicht der weise Sirach (19, 4): „Qui credit cito, levis
corde est, et minorabitur cito"



26 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

fordert — blinden Glauben (nur für cito credentes und de

facili acquiescentes ist sein Buch bestimmt)! — Alles ganz im
Geiste der früheren Legendenschriftsteller.

Es wäre auch verfehlt, zu meinen, diese scharfen Worte
Gérards seien etwa an aufserhalb des Ordens stehende Personen

gerichtet, die an dem Werk eine lieblose Kritik üben würden.
Dem steht der ausdrückliche Befehl Humberts entgegen, das

Buch nicht in fremde Hände gelangen zu lassen: Nos

tandem", heifst es in dem bereits oben genannten Briefe, durch
welchen der Generalmagister die Vitas fratrum einleitet, „de
approbacione multorum discretorum ac bonorum fratrum illud
inter fr a très duximus publicandum. Nolumus tarnen, quod
extra ordinem tradatur sine nostra licencia speciali."1
Innerhalb des Ordens selbst also, so sah Gérard voraus, würden
sich Brüder finden — „alta sectantes" nach seinem eigenen
Ausdruck —, die das Buch schonungslos zerzausen würden. — —

Die „Philosophen" kommen denn auch bei Gérard sehr
schlecht weg. Im 4. Teil dbr Vitas fratrum ist ein ganzes
Kapitel (das zwanzigste) ganz allein der Aufgabe gewidmet, vor
der „Philosophie", der weltlichen Gelehrsamkeit, eindringlich zu
warnen.

Da hören wir von einem Bruder in England, der sich mit
dem Gedanken trug, eine Predigt, die er vor den Scholaren
halten sollte, philosophice (der Bruxellensis allein liest statt dessen

phisice) zu schmücken (polire). Im Traume erschien ihm der
Herr Jesus und überreichte ihm eine sehr beschmutzte Bibel.
Als der Bruder bemerkte, dieselbe sei ja ganz entstellt (detur-
pata), öffnete sie der Heiland und wies den Bruder darauf hin,
wie schön sie inwendig sei: „Ja, sie ist sehr schön, aber ihr
entstellt sie mit eurer Philosophie (sed vos philosophiis vestris
ita deturpatis eam)."2 —

Derselbe englische Korrespondent schickte dem Gérard noch
eine andere Geschichte, die sich ebendort zugetragen habe. Ein
in England weilender lombardischer Bruder war mit sich im
unklaren, ob er sich mit den phisicis oder den theologicis
beschäftigen solle. Da wurde ihm im Traume ein „rotulus" gezeigt,
auf dem er die Namen einiger Verstorbener las, welche, wie
ihm eröffnet ward, im Fegfeuer schwer zu leiden hätten. Als
er nach dem Grunde dieser Strafen fragte, erhielt er zur
Antwort: „Propter suam philosophiam." Die Nutzanwendung lautet:
„Et ita edoctus est, in quo melius esset ei studere."3 — Einer

1 p. 4 sq. 2 Vitas 208. 8 Vitas 208.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 27

von Gérards Gesinnungsgenossen scheint nicht einmal damit
einverstanden gewesen zu sein, dafs die Predigerbrüder, die zum
Teil in halb Europa umherwanderten, fremde Sprachen
erlernten; mit etwas boshafter Ironie wird nämlich (gleichfalls aus
England und vermutlich vom Gewährsmann der beiden andern
Geschichten) berichtet, ein ganz einfältiger und ungebildeter
Bauer sei besessen geworden und habe mit einem Male bald
griechisch, bald lateinisch, bald englisch, bald französisch zu
sprechen begonnen und in diesen Sprachen auf alle an ihn
gerichteten Fragen die scharfsinnigsten Antworten gegeben. Als
ein Bruder den Teufel, der in dem Bauern stak, interpellierte,
was für ein Geist er sei, entgegnete dieser: „Der des Stolzes."1
Natürlich! Was anderes konnte nach hyperascetischer Ansicht
zum Studium vieler Sprachen (sogar des Griechischen!) antreiben
als der „spiritus superbie"? — Damit aber solche wunderbare
Begebenheiten um so sicherer auf der jungen Brüder Herz
einwirken und es vor den Fallstricken der Philosophie sichern
möchten, bietet Gérard noch einen ziemlich greifbaren Beweis für
seine These dar. Träumte da einmal des Nachts einem Bruder,
der just Philosophie studierte, er sei vor das göttliche Gericht
gerufen. Und es wurde ihm gesagt, er sei kein Bruder, sondern
ein Philosoph gewesen (quod non erat frater, sed philosophus).
Ein kontradiktorischer, unversöhnlicher Gegensatz also Zur Strafe
mufste der Betreffende seine Kleider ablegen und erhielt ohne
Gnade und Barmherzigkeit eine tüchtige Tracht Prügel (duris-
sime verberatus). Als er wieder zu sich kam, fühlte er noch
vierzehn Tage lang in dorso dolores et omnium confracciones
membrorum, ac si fuisset vigilans corporaliter flagellatus. Gewifs
ein kräftiges argumentum ad hominem gegen die Philosophie!2

Man könnte vielleicht denken, die angeführten nachdrucksvollen

Warnungen vor der „Philosophie" bezögen sich auf ein
Studium, das gegen die Regel oder gegen eine Vorschrift eines
Obern verstofsen und zu anderweitiger Pflichtversäumnis geführt
habe. Nirgends findet sich aber auch die leiseste Andeutung,
dafs eine solche Annahme berechtigt wäre. Überall ist
ausdrücklich klipp und klar die Philosophie selbst als Sünde

1 Vitas 209.
2 Vitas 208. Aufserdem werden nach Gérard vom Teufel

durchgebläut: 1) ein Bruder, der ohne Erlaubnis Geld angenommen und dies
nicht gebeichtet hat, und 2) einer, der cum priore suo dura verba et
quasi rebellia habuit (Vitas 198, §§ I u. II). Die Philosophie ist also
eine ebensogrofse Sünde als die Verletzung der Gelübde der Armut und
des Gehorsams.



28 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

hingestellt, die der Predigerbruder um jeden Preis und unter
jeder Bedingung fliehen müsse, wenn anders er sich nicht im
Jenseits dem durissime verberari aussetzen wolle.

Ja diese fromme Furcht vor allzugrofser Gelehrsamkeit
bezieht sich nicht nur auf die weltlichen Wissenschaften, die
Philosophie, sondern sogar auch auf die göttliche, die Theologie. Als
auctor locupletissimus und zugleich als berufener Warner mufs
vor allem, wie in anderen ähnlichen Fällen, der in einem
Besessenen wohnende böse Geist auftreten. In der eben berichteten
Geschichte von dem englischen Bauer, durch dessen Mund ein
Teufel griechisch, lateinisch, englisch und französisch gesprochen,
wird auch die Frage gestellt, „quomodo esset Deus trinus et
unus." Und der Teufel, se totum quasi in globum contrahens
et tremens, entgegnete: „Taceamus nos creaturae de hiis, quae
nec loqui nos decet, nec potest hoc dici."1 Also absoluter Agno-
sticismus auch auf theologischem Gebiete! —

Allein nicht nur die Unterwelt, auch der Himmel mufs
Zeugnis ablegen gegen die Wissenschaft.

In der römischen Provinz war's, da hatte ein Bruder die
Versuchung, sich mit der Wissenschaft abzugeben. „Temptatus
de scientia" heifst es von ihm: wozu man aber versucht wird,
das ist offenbar Sünde und stammt vom Bösen, vom Teufel; denn
zum Guten wird man doch nicht versucht, und „Gott versucht
niemanden". Von der Versuchung also geplagt, bat der Bruder
den Herrn, „ut sibi daret earn (sc. scientiam) et vias ad scien-
ciam Dei sua gracia aperiret". In der That beachtete der Herr
sein Gebet und sandte ihm eine Vision. Der Bruder sah des
Nachts ein grofses Buch voll von Fragen der (spekulativen)
Theologie (liber quidam magnus questionibus fidei plenus), an
dessen Schlufs die Worte standen: „Magister nihil dicit hic;
sed vult, quod permittatur ei servire Christo in simplicitate sua."
Alle Weisheit, ist der Sinn, hat ein Ende und ist nichts im
Vergleich mit der Einfalt, oder vielmehr mit der Einfältigkeit. —

Noch viel deutlicher spricht sich Gérard an einer anderen
Stelle aus, im ersten Kapitel des vierten Buches der Vitas
fratrum. Hier kommt seine eigene Persönlichkeit deutlich zum
Vorschein, während sie sonst hinter dem Aneinanderreihen fremder
Scheden fast gänzlich in den Hintergrund tritt (als compilare
bezeichnet er selbst im Prolog2 seine Thätigkeit als Rédacteur
der Vitas fratrum). Dem vierten Buch hat ja eigentlich das Ganze
seinen Namen zu verdanken; denkt man sich dieses eine Buch

1 Vitas 209. 2 Vitas 4.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 29

hinweg, verliert der Titel Vitas fratrum seine Berechtigung. Diesem
vierten Buch also stellt Gérard eine eigene Einleitung voran, die
fast das ganze erste Kapitel ausfüllt.1 Diese Einleitung schildert
das Ideal des Predigerordens, wie Gérard es sich vorstellt. Durch
die wiederholte starke Betonung von „fratres primitivi", „fratres
tunc temporis" ist hinlänglich angedeutet, dafs wir es hier
nicht so fast mit einer historischen Skizze als vielmehr in erster
Linie mit einer catonischen Kritik der zeitgenössischen Ordensbrüder

zu thun haben; ist ja, wie wir hörten, der Zweck des

ganzen Opus, dafs „pudeat eos (fratres) suae negligentiae
et torporis."2 Dafs Gérard seine Leser nicht zum Studium (gar
der Philosophie!) mahnt, dürfen wir bei ihm schon zum vorhinein
voraussetzen. In der That erfahren wir eine Unzahl von
unbedeutenden Dingen, die Gérard am Herzen liegen, und die er
demgemäfs von den „fratres primitivi" zu erzählen weifs; unter
anderem sogar, dafs ein ungenannter Bruder „abstinenciam vinum
non bibendo aliquando per octo dies pertraxit",3 worüber ein
englischer Temperenzler heute gewifs lächeln würde. Vom
Studium aber nicht eine Silbe. Oder doch: Am Ende der Einleitung,
unmittelbar, bevor er wieder beginnt, Anekdötchen an Anekdötchen
zu reihen, da erzählt Gérard als pièce de résistance: „. in
quibus (nämlich fratribus primitivis) Spiritus sanctus supplebat ex
mteriori unccione, quod eis extra deerat ex seiencia acquisita;
nam multi multos converterunt ad penitenciam solum cum textu
Septem canonicarum, quas cum ewangelio beati Matthei beatus
Dominicus frequenter fratribus inponebat." Der fromme Leser
mochte daraus ersehen, dafs 1. bei den „fratres primitivi"
(womöglich bei Dominikus selbst) die „sciencia acquisita" nicht
sonderlich stark vertreten gewesen sei, und dafs 2. die Septem
canonicae (des hl. Paulus) zusammen mit dem Evangelium Matthäi
allein die Handbibliothek des Predigerbruders zur Genüge
repräsentierten! Dafs die erste Behauptung unrichtig wäre, hat
bereits P. Denifle aus einem anderen Anlasse mit der ganzen
Schärfe wissenschaftlicher Methode gegenüber Pauli und Raumer
dargethan, und ich verweise auf diese Ausführungen.4 Was das
zweite betrifft, so hat Gérard damit gerade das Gegenteil von
dem gesagt, was der Predigerorden von jeher hochgehalten hat
Ul>d auch zu seiner Zeit noch hochhielt; doch hierauf kommen
Wlr noch zu sprechen. — Dem Geschmack Gérards mag
ungefähr entsprochen haben, was die Vitas fratrum von Agydius

1 Vitas 148—150. 2 Vitas 2. 0 Vitas 150.
* Archiv f. Lit. u. Kirchengesch. I. 192 f., Anm. 7.



30 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

Hispanus erzählen, der sich früher mit Nekromantik beschäftigt
hatte, später aber sich bekehrte und es bis zum Provinzial der
spanischen Provinz brachte:1 neminem offendens, maioribus
in omnibus acquiescens, semper aut orans aut legens (was er
las, ist in den folgenden Zeilen gesagt) aut docens aut medi-
tans, Studium minus utile pro modico reputans, licet esset

magne littérature, vitas patrum et sanctorum audiebat et
referebat libenter;" letztere Bemerkung soll natürlich ein Hieb
gegen die „operam dantes philosophicis" oder „fidei questionibus"
sein. — Doch, mag man sagen, es ist ja doch ganz passend,
wenn man es als Muster hinstellt, nach Ägydius' Vorgehen
fromme Legenden zu lesen, wenn man einmal, wie dieser,
magne literature ist. Das ist jedoch nicht Gérards Meinung.
Der Kompilator unserer Vitas fratrum tritt mit offenen Worten
dafür ein, dafs man überhaupt nicht zu studieren brauche,
sondern sich — notabene als Dominikaner! — ganz und
ausschliefslich dem G-ebet hingeben könne „postposito
studio". Und die Einwendung, dafs der Predigerordeu denn
doch der Predigt und nicht der Beschaulichkeit halber eingesetzt
sei und somit das Studium als Grundbedingung voraussetze, wird
mit der Bemerkung abgethan, dafs Gott eventuell auf
übernatürlichem Wege ersetze, was der Mensch — notabene aus
pflichtvergessener Kachlässigkeit — zu erwerben
versäumt hat. Das ist die Tendenz des im 1. IV. cap. 5 in den
zwei ersten Paragraphen Erzählten. Hören wir jetzt, wie Gérard
dies einkleidet.

Da lebte ein Bruder „magne vite et fame", ein Deutscher,
der eine besondere Andacht zu den fünf Wunden des Herrn
trug. Er erzählte später selbst (sie!), Christus sei ihm erschienen
„dans de singulis vulneribus suis bibere miram dulcediuem".
Derselbe Bruder hatte auch eine Weise, die sei. Jungfrau Maria
zu verehren, die den heutigen ästhetischen Begriffen sehr wenig
entsprechen will. „Idem frater consueverat venerari beatam vir-
ginem, cor eius, quo in Christum credidit et ipsum amavit (Herz-
Mariä-Andacht also im dreizehnten Jahrhundert), uterum, quo
eum portavit, ubera, quibus eum lactavit, manus eius tornatiles,
quibus ei servivit, et pectus eius, in quo reeubuit, virtutum
omnium apotecam specialiter venerans, ad singula faciens
frequenter singulas venias cum totidem ave Maria, adaptando illi
virtutes, quibus meruit fieri mater Dei, scilicet fidem, humili-
tatem, caritatem, castitatem, benignitatem et pacienciam" etc.

1 Über ihn vgl. Reicherts Note p. 154.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 31

Diesem Bruder erschien einst an einem Samstag die Gottesmutter
und gof8 ihm fühlbar (sensibiliter) alle Tugenden ein, um die er
gefleht hatte; jedenfalls hat er selbst das erzählt, sonst hätte
man es ja nicht wissen können. „Frater igitur", heifst es weiter,
„postposito studio vacans oracioni mira dulcedine continue frue-
batur." In einem andern Orden hätte dieser Bruder nun wohl
als vollendetes Muster aller Vollkommenheit gegolten; die Predigerbrüder

dachten anders. Nach dem angeführten Citat schliefst sich
unmittelbar an: „Quod advertentes fratres accusabant eum
frequenter (vermutlich im „Capitulum culparum" hauptsächlich),
quod se inutilem ordini reddebat non studens." Wer
nicht studiert, ist kein taugliches Mitglied des Predigerordens:
das war zum Glück von jeher die Überzeugung derer, die eine
richtige Auflassung von Zweck und Begriff des Ordens besafsen.
»Tunc frater rogavit Deum,1 quod partem illius dulcedinis in
scienciam commutaret, qua ad eius honorem utilis fieret animabus",
welch letzteres er offenbar bisher, dem Zweck des Ordens
entgegen, noch nicht gewesen war. „Exaudivit igitur illum
Dominus et infudit ei scienciam, quam prius non noverat, et modo
Teutonice et Latine prédicat graciose, magno eciam consilio
Pollens."

Inwieweit die Sache historisch ist, geht uns hier weiter
nicht an. Es sei nur bemerkt, dafs der Bruder, von dem die
Rede ist, nicht mit Namen genannt, sondern nur als frater quidam
Teutonicus magne vite et fame bezeichnet wird ;2 vermutlich war
er somit zur Zeit der Abfassung unserer Vitas fratrum noch am
Deben, ebenso wie Thomas von Aquin, dessen Jugendgeschichtc
P- 201 kurz skizziert wird, und der nur durch „frater quidam
valde nobilis de partibus Komanis" und durch „factus est ma-
gister in theologia et excellentis seiende et ordinis magna
columpna" charakterisiert erscheint (a. a. 0.). An Albert den
Dvofsen, auf den die Wendung „Teutonicus magne vite et fame"
fuhren könnte, ist nicht zu denken; denn die Andeutung am
Schlufg der Erzählung „modo Teutonice et Latine prédicat gra-
C1°8e, magno eciam consilio pollens" hätte bei Albert doch wohl
durch ein „seiende excellentis" oder etwas Ähnliches ergänzt
Verden müssen. Was aber das „infudit ei scienciam" anbelangt,
80 läfst sich die Verwandtschaft mit der Albertuslegende nicht
111 Abrede stellen. Auch Albert soll in seiner Jugend beschränkten

1 Das im Text stehende eum ist Druckfehler für Deum, versichert
Wich der Herausgeber.

2 Schon im 13. Jahrhundert haben sich die Abschreiber den Kopf
Qariiber zerbrochen, Gérards Bericht auf diesen oder jenen zu deuten.



32 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

Geistes gewesen sein und wegen der beim Studium sich
ergebenden unüberwindlichen Schwierigkeiten daran gedacht haben,
heimlich den Orden zu verlassen; als er aber diesen Entschlufs
auszuführen im Begriffe stand, sei ihm die Gottesmutter
erschienen und habe ihm das bisher ihm mangelnde Wissen
übernatürlich eingegossen. Bekanntlich ist kein wahres Wort daran,
dafs Albert schwach begabt gewesen sei; es manifestiert sich
eben in dieser Geschichte ebenso wie in dem Bericht von unserm
„frater quidam Teutonicus magne vite et fame" jener Zug des

gewöhnlichen, ungebildeten Menschen aus dem Volke, alles das,
was ihn in Erstaunen setzt, auf übernatürliche Einwirkung
zurückzuführen, sei es auf eine himmlische oder auf eine dämonische.
Albert dem Grofsen ist sowohl dieses wie jenes widerfahren, und
vielleicht hat fromme Einfalt die nachweisbar erst spät
auftauchende Erzählung von der Muttergottesvision eigens zu dem
Zweck ersonnen, um den Verdacht der Magie, in dem Albert
bekanntlich stand, zu paralysieren und zugleich zu übertrumpfen.

Für unseren anonymen „frater Teutonicus magne vite et
fame" ist übrigens hier für unseren Zweck der historische That-
bestand irrelevant. Für uns bleibt die Hauptsache, dafs in einem
für den ganzen Predigerorden bestimmten Erbauungsbuche eine
Geschichte Aufnahme finden konnte, nach welcher ein Bruder,
der „posthabito studio" seine Pflicht als Dominikaner versäumt,
durch Gott selbst auf übernatürlichem Wege zu einem tauglichen
Mitglied des Ordens gemacht werden soll. Über die bona fides
des einfältigen Bruders verlieren wir kein Wort; wir betonen

nur das Faktum „posthabito studio" und „non studens", wie
Gérard schreibt. Ünd es handelt sich dabei nicht etwa um die
böse „Philosophie", sondern um das wissenschaftliche Studium
überhaupt, auch das theologische also mitinbegriffen.

Gérard vertritt somit, ebenso wie auch jene Brüder, welche
dem General Humbert die von uns besprochenen Geschichtchen
einsandten, eine dem Studium feindselige Richtung und legt
auf die Ascese einseitig den Nachdruck. Freilich glaubt
er damit dem Zweck des Ordens zu dienen und die Predigt erst
recht zu fördern.1 — —

1 Er ist damit nur der Ausläufer einer jener Richtungen, die schon
im 12. Jahrhundert deutlich geschieden hervortreten; cf. Mandonnet in
der Revue Thomiste IV (1896) 22: „Par rapport à l'étude et à l'enseignement

de la philosophie, ou, comme on disait ailleurs, des arts libéraux,
quatre courants se partagent l'activité du Xlle siècle. — Nous sommes
en présence d'abord d'un courant extrême que nous pouvons qualifier

d'ascétique. Non seulement il se tient à l'écart de l'étude de la



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 33

Zum Glück für den Orden dachten die meisten Brüder
anders und bethätigten ein besseres Verständnis für die Bedürfnisse

ihrer 'Zeit als der legendenkompilierende Provinzial der
Toulouser Ordensprovinz.

Wir sahen soeben, welch energische Opposition jener frater
quidam Teutonicus, der sich um das Studium nicht kümmern
wollte, bei seinen Mitbrüdern fand. „. Quod advertentes
fratres accusabant eum frequenter, quod se inutilem or-
dini reddebat, non s tu den s."1 Und sie hörten nicht früher
auf, als bis der säumige Bruder endlich es für gut fand
nachzugeben.

Ob dieser zu einseitigem Mysticismus neigende Bruder oder
ob seine Gegner die berufenen Vertreter des Geistes des heiligen
Dominikus waren, kann nach Denifles grundlegenden
Untersuchungen nicht mehr zweifelhaft sein.

„Die Pflege der Wissenschaften im Dominikanerorden",

schreibt dieser gründliche Kenner, „ist dem Umstände
zu verdanken, dafs er der Predigerorden ist, gestiftet, um
durch die Predigt für das Seelenheil anderer zu sorgen und die
Häresie zu bekämpfen. Gerade deshalb finden wir, dafs sich
der Orden von allen früheren Orden hierin ebenso
unterschied, wie in seinem Zwecke und in seiner Organisation,

und dafs die Studien keineswegs wie bei den
Franziskanern eine etwas spätere Zuthat waren, was

Philosophie, mais encore il déclare une guerre implacable aux
études profanes et à ceux qui s'y livrent. Il voit surtout le coté
négatif de l'oeuvre des dialecticiens, c'est-à-dire le danger qu'ils font
courir à la fois par leurs tentatives d'interprétation scientifique des
vérités révélées. D'ailleurs, comme les ascètes et beaucoup de mystiques
de tous les temps, ceux de cette époque, si remarquables d'ailleurs à
d'autres titres, ont une défiance et une antipathie innées à l'égard de
l'orde rationnel. Cette direction est suivie, quoique avec une intensité
diverse, par les nouveaux établissements monastiques et leurs chefs; elle
va de saint Pierre Damien par saint Bernard et saint Norbert à Joachim
de Flore. Elle a son centre d'action dans les réformes de Fonte Avel-
Gna et de Citeaux, dans les fondations de la Chartreuse et de
Prémontré." Nach einer Bemerkung über eine gemäfsigtere platonisierende
und augustinisierende Mystik (Lanfranc, St. Anselm u. a.) heifst es
weiter: „ A l'opposite de ces deux directions et en lutte avec
eDe, se trouve le parti serré et formidable des dialecticiens
V • Cette direction notablement interrompue au commencement du XIII e

siècle sera reprise et conduite à un succès définitive par Albert
le Grand, Saint Thomas d'Aquin et leur école." Eine weitere,
uüt dieser verwandte Richtung zeigt Mandonnet schliefslich im Kreise
von Clugny und Hirschau.

1 Vitas 161.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 3



34 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

man nach den meisten bisherigen Geschichtsbüchern schliefsen
müfste, sondern dafs sie ein wesentliches Element im>

ursprünglichen Plane bildeten."1
Dann weist Denifle nach, dafs der Dominikanerorden, als

„dem Stamme der Regularkanoniker" angehörig, „allerdings
bereits im Beginne eine Tradition in betreff der Studien hinter
sich" hatte.2 Dann fahrt er fort:

„War aber jene theologische Bildung, welche man im 12.
und 13. Jahrhundert in den Klosterschulen genofs, auch genügend
für den Dominikaner? Dem hl. Dominikus schien dies nicht der
Fall zu sein, er stellte eben seinen Genossen eine Aufgabe, die
bisher kein Orden seinen Mitgliedern zu lösen gegeben hatte.
Kurz, es mufsten Bestimmungen über das Studienwesen des Ordens
erlassen werden. Aber woher diese Bestimmungen nehmen?
Vor dem Dominikanerorden existierte im Abendlande kein
einziger Orden, in dessen Regeln oder Konstitutionen eine eigentliche

Gesetzgebung über die Pflege der Studien enthalten wäre;
die Orden als solche und kraft ihrer ursprünglichen Konstitution
legten noch nicht ein besonderes Augenmerk auf die Studien,
noch weniger regelten sie dieselben durch Statuten."3

„In der Ordensgeschichte ist der Predigerorden der
erste Orden, welcher mittels Gesetze die Studien
geregelt und gefördert hat. Diese Thatsache wurde bereits
um die Mitte des 13. Jahrhunderts erkannt. General Humbert
untersucht in seiner Expositio super Regulam S. Augustini die
Gründe, weshalb der hl. Dominikus die Regel des hl. Augustin
erwählt hatte, und er führt als letzten an, dafs es bei Stiftung
des neuen Predigerordens auch notwendig war, einige neue
Statuten zu schaffen, z. B. über das Studium; Dominikus habe
also eine Regel gewählt, welche mit solchen Statuten nicht im

Widerspruch stand. Und in seiner Auslegung der Konstitutionen
gibt Humbert dem Predigerorden zumal wegen des Studiums
den Vorzug vor den früheren Orden und behauptet
geradezu, dafs derselbe zuerst das Studium mit dem Ordensleben
verbunden habe.4 Dieser Ausspruch ist wahr in dem Sinne, dafs
der Predigerorden zuerst als Orden ein Hauptaugenmerk auf
die Studien gerichtet und die Pflege derselben als wesentliches-
Element in seiner Gesetzgebung vorgeschrieben hat."5

1 Archiv f. Litt. u. Kirchengesch. I. (1885) 184.
2 A. a. 0. 185 f. 8 A. a. 0. 186 f.
4 Die Belege siehe bei Denifle a. a. 0.
5 A. a. 0. 186 ff.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 35

Nach einigen historischen Angaben, wie diese eminent
wissenschaftliche Richtung des Predigerordens praktisch zum Ausdruck
kam, fährt Denifles Darstellung fort:

„Fragen wir nun aber, welchen Zweck das Studium der
Predigerbrüder verfolgen sollte, so klären uns darüber die (von
Denifle a. a. 0. 191 ff. publizierten) Konstitutionen vom Jahre
1228 auf, indem sie sagen, das Studium müsse in den Dienst
des Seeleneifers treten. Es wurde keineswegs als Zweck des
Ordens angesehen, wohl aber als ein äufserst notwendiges,
mithin unentbehrliches Mittel, um den Hauptzweck fies
Ordens zu erreichen („Studium non est finis ordinis, sed summe
necessarium est ad fines predictos, seil, ad predicationem et
animarum salutem operandam, quia sine studio neutrum
possemus", Humbert). Zunächst folgte daraus, dafs im Orden
vor allem die theologische Wissenschaft Pflege fand. Es
ergibt sich ferner aus der Grundbestimmung, das Studium müsse
in den Dienst des Seeleneifers treten, dafs es selbst eine
Art Gottesdienst wurde, welcher neben dem eigentlichen
Gottesdienst sein Recht behauptet. Wir begreifen deshalb
die bis dahin in der Ordensgeschichte ganz unerhörte
Vorschrift: ,Alle Hören sollen in der Kirche kurz und succinct
also gebetet werden, dafs die Brüder die Andacht nicht verlieren
und das Studium nicht den geringsten Schaden leide.'
Und wie der hl. Dominikus schon von seinen ersten Brüdern
verlangte, dieselben möchten ihre Zeit nur dem Studium, dem
Gebete und der Predigt weihen und sich in nichts Häusliches
mischen, so wurde nun als Konstitution festgesetzt, dafs
diejenigen, welche zum Predigtamt oder zum Studium deputiert
sind, mit nichts Weltlichem beschäftigt würden, damit sie ihr
Amt um so besser ausübten. Ja bereits die Novizen solle man
aufmerksam machen, wie sie einst dem Studium ergeben
sein mülsten, so dafs sie bei Tag und bei Nacht, zu Hause
oder auf der Reise immer etwas läsen oder betrachteten, und,
was sie lesen, dem Gedächtnis einprägten u. s. w. Studium und
Uredigt wurden als die Hauptmittel angesehen, um den Zweck,
Seelen zu gewinnen, zu erreichen; ihretwegen durften deshalb
Uispensen eintreten, die Visitatoren hatten die Pflicht,
hinsichtlich des Studiums und der Predigt ein wachsames Auge auf
die Brüder zu richten; um des Studiums willen konnte manchmal

sogar das tägliche capitulum culparum ausbleiben und
die Nachtruhe gestört werden."1

1 A. a. 0. 190 ff.
3*



36 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

Diese wenigen Andeutungen, bezüglich deren näherer
Darlegung ich auf Denifles meisterhafte Ausführung nochmals
nachdrücklich verweise, werden genügen, um den Leser zu
überzeugen, dafs Gérard und seine Gesinnungsgenossen sich mit
ihrer einseitig ascetischen Stellungnahme gegen Wissenschaft und
Bildung im schnurgeraden Gegensatz zum Geiste und zur ganzen
Tradition des Predigerordens befanden. Das Ideal, wie es ihnen
vorschwebte, mochte der Richtung eines Teiles der ersten Franziskaner

und deren spiritualistischer Tendenz entsprechen; dem

Predigerorden war ein anderer Weg vorgezeichnet.

Nichtsdestoweniger sieht man sogar in den Vitas fratrum
an einzelnen, freilich wenig zahlreichen Stollen den Eifer
durchschimmern, den die fratres primitivi für das Studium hatten.

Bezeichnenderweise wird nur einem einzigen Bruder, der
seine wissenschaftliche Ausbildung im Orden genossen hatte,
im Vorübergehen nachgerühmt, dafs er „factus est magister in
theologia et excellentis sciencie et ordinis magna columpna" sei:
es ist Thomas von Aquin, dessen Name nicht genannt ist, aber
leicht erraten werden konnte.1

Alles andere, was in den Vitas an Studium anklingt, ist an
die Person oder den Namen Jordanis' geknüpft. Der gewaltige
Mann hatte eben auf Gérard und die anderen Brüder einen so
nachhaltigen Eindruck hervorgebracht, dafs man mit treuer Liebe
auch die geringste Äufserung, die im Munde der Seinen noch
fortlebte, der Nachwelt überlieferte: und wir sind sehr dankbar
auch für diese kleineren Gaben.

Denifle spricht, wie wir oben sahen, davon, dafs im Predigerorden

auch das Studium eine Art Gottesdienst sei und neben
dem eigentlichen Gottesdienst sein „Recht behaupte".
Wie genau er damit den Geist der fratres primitivi charakterisiert
hat, zeigt eine Äufserung Jordanis'. Als dieser einst nach seiner
Ordensregel gefragt wurde, gab er zur Antwort: „llegulam
fratrum predicatorum"; und auf die weitere Frage, worin diese
bestehe: „Hec est eorum régula: honeste vivere, discere et
docere; que tria petit David a Deo dicens: Bonitatem et disci-
plinam et scientiam doce me."2 Deutlicher kann man wohl
nicht sein

Ein andermal fragte ein Bruder den Magister Jordanis,
„utrum utilius sibi foret oracionibus insistere vel scripturarum
se studiis occupare" („scripturarum" natürlich; ein anderes
Studium ist bei Gérard für einen Predigerbruder undenkbar und

1 Vitas 201. Vitas 138.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 37

verdient Prügel, wie wir oben sahen!). Jordanis gab die
Entscheidung: „Quid est melius, semper bibere aut semper come-
dere? TJtique sicut ista convenit alternatim fieri, sic et ista."1
Also wieder eine Parallelisierung des Studiums mit dem Gebete;
beide sind nach Jordanis dem Predigerbruder so wesentlich wie
Speise und Trank.

Die beiden eben aufgeführten Aufserungen des seligen Meisters
stehen im letzten Kapitel der das dritte Buch der Vitas fratrum
bildenden Jordanisbiographie. In diesem Kapitel hat Gérard eine
Anzahl von Anekdötchen über Jordanis zusammengestellt, die in
den früheren Kapiteln nicht hatten untergebracht werden können.
Charakteristisch für Gérard ist nun wieder, dafs beide so wichtigen

Aufserungen Jordanis' hier ganz nebensächlich als § 3 und
§ 26 (das ganze Kapitel hat nur 27 Paragraphen!) eingeschaltet
sind, während an der Spitze des Kapitels (§ 1) ein Geschichtchen
steht, das zugleich einen leisen Hieb gegen die Bildung enthält
und somit Gérard ausnehmend gut gefallen haben mufs. Ich
schreibe es her: „Layeus quidam interrogavit Magistrum Jor-
danem dicens: Magister, valet tantum pater noster in ore nostro,
qui sumus laici et ignoramus virtutem eius, sicut in ore cleri-
corum, qui sciunt, quid dicunt? — Respondit Magister: Tantum
valet sicut lapis preciosus tantum valet in manu illius, qui
ignorât virtutem eius, sicut in manu illius, qui seit virtutem
eius." 2

Dafs Jordanis vor dem Studium eine ganz andere
Hochschätzung gehabt als Gérard, hätte dieser schon aus dem einzigen
Umstand entnehmen können, dafs unter Jordanis ein ungeheurer
Zuzug von Studenten der Universitätsstädte Paris, Bologna, Padua
u. s. w. in den Orden stattfand; hätten Gérards studienfeindliche
Anschauungen in der Stiftung des hl. Dominikus geherrscht, dann
"würden sich die vielen artistae u. s. w. wohl kaum dazu
verstanden haben, sich dem Orden anzuschliefsen.

Gérard weifs sich die grofsen Erfolge Jordanis' auch nur
durch ascetische Gründe zurechtzulegen. Der Sachverhalt ist
der: Jordanis wurde einmal gefragt, „cur artiste frequenter or-
dinem intrarent et theologi et decretiste (die Hörer des Kirchenrechts)

tardius". Er gab zur Antwort: „Facilius inebriantur bono
"vino rustici, qui aquam consueverunt bibere, quam nobiles vel
eives, qui vina fortiora non reputant, quia in usu habent. Artiste
quidem tota ebdomada aquam Aristotelis et aliorum philosophorum
bibunt; unde cum in sermone dominice vel festi verba Christi

1 Vitas 146. 2 Vitas 137.



38 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

vel suorum hauserint, statim inebriati Tino spiritus sancti capi-
untur, et non tantum sua sed et se ipsos Deo donant. Isti
autem theologi frequenter audiunt talia, et ideo contigit eis sicut
rustico sacristae, qui ex frequenti transitu ante altare irreverenter
se habet, et ad illud dorsum vertit frequenter, extraneis incli-
nantibus reverenter."1 Warum aber diese zahlreichen Artisten
in den Orden traten, oder besser, was gerade sie veranlafste,
Dominikaner und nicht Franziskaner oder Karthäuser oder sonst
etwas zu werden, das verschweigt Gérard. Für die
Beurteilung der Vitas fratrum ist dieser Punkt sehr wichtig. Im
vierten Buche der Vitas, „de progressu ordinis" überschrieben,
handeln sechs Kapitel2 „de causis inducentibus ad ordinis in-
gressum"; als solche causae werden dann genannt: „de conside-
racione vane leticie" (c. 8), „ex consideracione sanctitatis fratrum"
(c. 9), „ex virtute verbi Dei" (c. 10), „ex consideracione penarum
presencium vel futurarum" (c. 11), „ex speciali revelacione sibi
facta" (c. 12) und endlich „ex speciali devocione et inspiracione
beate Marie" (c. 13). Die oben erwähnten zahlreichen Studenten
der artes liberales und der Philosophie müfsten demnach alle
durch eine der genannten Ursachen zum Eintritt in den Predigerorden

veranlafst worden sein; nach Gérards Vitas wenigstens
wären wir zu dieser Konsequenz genötigt. Nun haben wir aber
einen vorurteilsloseren Zeugen als Gérard, einen Zeugen, der
dem Kompilator der Vitas fratrum nicht nur geistig ganz
bedeutend überlegen ist, sondern die Lage der Dinge im ganzen
Orden vermöge seiner hohen Stellung auch viel genauer kennen
mufste als der Provinzial der südfranzösischen Provinz. Kein
geringerer als der Ordensgeneral Humbert von Romans selbst,
den wir oben bereits auch als Asceten kennen gelernt haben,
belehrt uns, wie einseitig Gérards Darstellung ist. In der „Ex-
positio super Constitutiones fratrum praedicatorum" lesen wir
unter anderem: „Studium multa bona contulit et confert ordini.
Primum est praerogativa quaedam excellentiae respectu aliorum
ordinum.3 Aliud est acquisitio bonarum personarum.
Multae enim bonae personae, propter amorem, quem
habent ad scientiam, nunquam intrassent nec adhuc
intrarent Ordinem, nisi fuisset apud nos Studium; nec
qui minus sufficientes intrant, fierent ita bonae personae
sine studio."4 Und in der „Expositio super regulam B. Augustini"
stellt Humbert dieselbe Behauptung auf und begründet sie aus

1 Vitas 141. 2 p. 168-190.
3 Vgl. darüber oben p. 34.
4 Humberti Opp. de Vita regulari ed. Berthier, Romae 1889, II. 28.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 39

der Schrift: „Et ideo multum curandum est volentibus construere
bonam religionem de talibus, exemplo primitivae ecclesiae,
de qua dicit Apostolus Eph. 4: Et ipse quosdam quidem dédit
apostolos, quosdam vero prophetas, alios vero evangelistas, alios
vero pastores et doctores in aedificationem corporis Christi. —
Ecce qualis materia!"1 Das ist eine ganz andere Sprache
als jene Gérards!

Ja die Beschäftigung mit allen Zweigen der Wissenschaft,
auch den profanen, war im Orden eine so lebhafte, dafs das

Generalkapitel vom Jahre 1228 sich veranlafst sah, die
theologischen Studien zu betonen und für die anderen gewisse Normen
aufzustellen: „In libris gentilium et philosophorum non studeant,
etsi ad horam inspiciant. Seculares sciencias non addiscant, nec
eciam artes, quas liberales vocant, nisi aliquando circa aliquos
magi8ter ordinis vel capitulum generale voluerit dispensare; sed
tantum libros theologicos tarn iuvenes quam alii legant."2 Da
man Gesetze nur macht, wenn eine Veranlassung vorliegt, so

ergibt sich aus dieser Bestimmung des Generalkapitels, dafs

vor 1228 die „libri gentilium et philosophorum" (an die Araber
zu denken!) ebenso wie die „artes liberales" von den Predigerbrüdern

mit einem solchen Eifer gepflegt wurden, dafs man es
für gut fand, eine Vorschrift aus dem Schatze monastischer
Tradition3 in die Konstitutionen des Predigerordens herüberzunehmen.

Wenn man sich an die kirchlichen Verbote erinnert,
Welche Aristoteles, d. h. den arabischen Aristoteles, von kirchlicher

Seite damals trafen,4 so wird man es zu schätzen wissen,
dafs die Philosophie nicht, analog der damaligen hyperstrengen
Richtung in der Kirche, ganz untersagt wird. Wie die
Ausführung dieser Konstitution in der Wirklichkeit aussah, mag man
aus den vielbändigen Aristoteles-Kommentaren des Albertus Magnus
and Thomas von Aquin ersehen; und wie der ascetisch angehauchte
Ordensgeneral Humbert die Sache sich zurechtlegt, mag er selbst
sagen: „Quaeritur interdum de libris philosophicis et studio
m i 11 i s quid expediat apud fratres? — Respondeo: CJuidatu
fratres sunt omnino inepti ad proficiendum in illis; quidam vero
sunt apti ad proficiendum in illis in aliquo, sed non multum;
fluidam vero sunt, ex quorum aptitudine magna ad ista speratur
Magnus profectus et fructus circa divinam scripturam. Primis
(den ganz Dummen) nullatenus est permittendum quod studeant

1 A. a. 0. I. 433. 2 Dist. II. no. 28, bei Denifle p.'222.
3 Cf. Denifle 191 Anm. 1.
4 Cf. Werner, Thomas von Aquin I. 567 (F.; Denifle, Chartular. I.

Passim.



40 Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.".

in talibus; secundis (den mittelmäfsigen Köpfen) est conce-
dendum aliquid, sed cum discretione et raro; tertiis vero (den
Begabten, deren es zum Glück damals im Predigerorden sehr
viele gab, wie selbst die „Yitas fratrum" erzählen) laxandae
sunt habenae circa Studium huiusmodi."1

So wertvoll uns auch viele Kachrichten der Vitas fratrum
im übrigen sind, in seinen Anschauungen über das Studium,
besonders auch das der Philosophie, darf Gérard weder als Interpret

des Geistes des hl. Dominikus noch als zuverlässiger
Berichterstatter über die „fratres primitivi" gelten. Mit Recht mögen
manche besser erleuchtete Brüder auf ihn das Wort Humberts
bezogen haben: „. Proinde timcndum est Ulis, qui studcre
non curant, et Ulis, quorum negligentia perit Studium: quia
sicut haec (nämlich die von Humbert an Ort und Stelle
ausführlich erörterten Vorteile) et alia bona multa obvencrunt Or-
dini cum studio, ita pereunte studio recedent, et erunt isti causa
periclitationis Ordinis."2

Demgemäfs hat denn auch derjenige, welcher der berufenste
Repräsentant des Dominikanergeistes genannt werden mufs, und
welchem gewifs auch nicht etwa ein Mangel an Frömmigkeit

nachgesagt werden kann, in entschiedener Weise
gegen die oben gezeichneten studienfeindlichen Gesinnungen
Stellung genommen.

In der II. II. der Summa theol. hat Thomas von Aquin
einen eigenen Artikel3 über das Problem „utrum sit instituenda
aliqua religio ad studendum". Da es in jener Zeit keinen andern
Orden gab, dem man hätte nachsagen können, er sei für das
Studium gegründet, so mufs genannter Artikel, wie viele andere
gegen Ende der II. II., auf den Predigerorden bezogen werden;
übrigens sagt dies Thomas selbst deutlich genug, wenn er im
corpus articuli erklärt: „. Secundo necessarium est Studium
literarum religiosis institutis ad praedicandum," d. h. den Predigerbrüdern.

Bei Thomas findet sich auch der Einwurf, den wir oben4
aus Gerards Munde kennen gelernt haben: das Studium sei
Teufelswerk. Im 2. Argument gegen die These heilst es nämlich:

„. unde et Hieronymus dicit (super Epist. ad Titum
cap. 1): ,Antequam diaboli instinctu studia in religione fierent,
et diceretur in populis: Ego sum Pauli, ego Apollo, ego Cephae' etc.

1 Opp. Humberti ed. Berthier I. 436.
2 A. a. 0. H. 29. 2 qu. ige. a. 5. 1 S. 27.



Gérard de Frachet „Vitas fratrum 0. P.". 41

— Ergo videtur quod nulla religio debeat institui ad studendum."
Würdevoll fertigt Thomas dies ab: „Hieronymus non loquitur
ibi de studiis literarum, sed de studiis dissensionum, quae per
baereticos et schismaticos intraverunt in religionem Christianam."
Man sieht, auf wie kindische Gründe sich diese Parteinahme
gegen das „Studium literarum" stützte —

Ja gerade derselbe Hieronymus, der vorgeblich das Studium
als „instinctu diaboli" in das Ordensleben eingeführt bezeichnet,
mufs dem hl. Thomas die Waffe liefern, mit der ein zweiter,
gleichfalls1 von Gérard vertretener Einwand gegen das Studium
zurückgeschlagen wird: „Nec obstat," betont das corpus articuli,
„quod apostoli absque studio literarum ad praedicandum (wieder
deutliche Anspielung auf den Predigerorden!) sunt missi; quia,
ut Hieronymus dicit in epistula ad Paulinum, ,quicquid aliis
exercitatio et quotidiana in lege Dei meditatio tribuere solet, hoc
il Ii s Spiritus sanctus suggerebat'." Der Predigerbruder darf
also, nach Thomas, nicht darauf rechnen, dafs der hl. Geist auf
übernatürlichem Wege eingreife; sondern im Gegenteil mufs er
sich selbst auf dem gewöhnlichen Wege das zu erwerben suchen,
was den Aposteln wegen besonderer Umstände auf übernatürliche
Weise zu teil ward.

Ich bitte den geehrten Leser, freundlichst den ganzen ge-
uannten Artikel der Summa nachzusehen; er ist für die geschichtliche

Erkenntnis der Auffassung des gelehrten Studienwesens im
Predigerorden von gröfster Bedeutung.

Gérards „Vitas fratrum" sind also, wie wir zu zeigen
versuchten, von nicht zu verachtender Bedeutung für die Geschichte
der Wissenschaft des dreizehnten Jahrhunderts; denn sie stellen
den dunklen Hintergrund dar, auf dem sich hell und klar das
liebe, freundliche Bild abheben sollte, das Mandonnet2 treffend
ulso charakterisiert:

„L'ordre des Prêcheurs, en se constituant sur le principe

essentiel de société doctrinale et scolaire, avait
posé le principe logique de sa suprématie intellectuelle
au XIIIe siècle. Avec ses maisons formant un réseau de plus
en plus serré à la surface de l'Europe, et dont chacune est
obligatoirement une école publique; avec les degrés hiérarchisés
de son enseignement et sa centralisation administrative, l'ordre
devait inévitablement constituer, à bref délai, la première
Puissance intellectuelle du temps."

1 Siehe oben S. 29 ff. 2 Revue Thomiste IV (1896) 36.


	Die Schrift von Gérard de Frachet "Vitas fratrum O.P."

