Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Die Schrift von Gérard de Frachet "Vitas fratrum O.P."
Autor: Wehofer, Thomas M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762027

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.%. 17

Berliner Philosoph bei elektrischem oder bei Gasgliithlicht seine
Lukubrationen niederzuschreiben in der Lage ist.

Was wir wollen ist: Wahrheit. Die Wahrheit aber ist
von Zeit und Raum unabhéngig, sie ist ewig. Was einmal wahr
gewesen ist, ist es fiir immer. Wenn uns also ein Aristoteles
die Wahrheit bietet, ein Hegel und Hartmann aber den Irrtum,
werden wir den Irrtum vorziehen, weil jener dem sovielten Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung, dieser aber dem aufgeklarten
neunzehnten Jahrhundert angehort?

DIE SCHRIFT VON GERARD DE FRACHET
_VITAS FRATRUM 0. P.“

eine noch unbenutzte Quelle zur Philosophiegeschichte des
dreizehnten Jahrhunderts.

Von Fr. THOMAS M. WEHOFER, Ord. Praed.

Denifle hat in seinem bekannten Anufsatze, welcher der
Edition der Dominikanerkonstitutionen vom Jahre 1228 als Ein-
leitung dient, den Nachweis gefiihrt, dals der Predigerorden
zuerst unter allen Orden Vorschriften iiber das Studium in seine
Regeln aufgenommen hat, und dafs auch wirklich in den ersten
Jahrzehnten nach der Griindung des Ordens das Studium mit
grofsem KEifer und ernster Hingebung gepflegt wurde.! Im An-
schlufs an Denifles Darstellung erlaube ich mir nun im Folgenden,
aut Grund einer eben erst neu publizierten, fiir die Kenntnis des
13. Jahrhunderts hochwichtigen Schrift einige weitere Unter-
suchungen vorzulegen, welche auf die gewaltigen geistigen Stro-
mungen, unter deren Einfluls nicht nur der Predigerorden, sondern
iiberhaupt die ganze abendlandische Welt damals stand, neues
Licht werfen und zum Verstindnis der philosophischen wie auch

der historischen Litteratur des Mittelalters ein Scherflein beitragen
mochten.?

1 Archiv fiir Litteratur- und Kirchengesch. des Mittelalters I. 165 ff,

? Meinem hochverehrten Ordensgenossen, dem pipstlichen Geheim-
archivar P. Denifle, bin ich fir die besondere Giite, dals er das Manu-
skript durchsah, zu grofstem Dank verpflichtet; es freut mich ungemein,
konstatieren zu konnen, dafs ich mich in meinen Ausfihrungen durchwegs
mit ihm im Einklang fand. — Vgl. auch meine Bemerkungen im Osterr.
Litteraturblatt 1896 Sp. 259 f.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 2



18 Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O, P.“.

Potthast verweist in seiner musterhaften Ausgabe des Chro-
nicon Henrici de Hervordia wiederholt auf eine seines Wissens
unpublizierte Quellenschrift, die er als ,Kurze Geschichte des
Predigerordens® bezeichnet, und die fiir die Kirchengeschichte des
dreizehnten Jahrhunderts von grolster Bedeutung sei.! Endlich
ist jetzt dieses Werk unter Benutzung des gesamten Hand-
schriftenmaterials nach allen Regeln moderner Textkritik heraus-
gegeben worden und liegt unter dem Titel ,,Vitas fratrum ordinis
Praedicatorum* vor.?

,Vitas fratrum“! Welch ein barbarischer Titel schon!
Warum nicht ,Vitae fratrum“? wird der Leser fragen. — Grifin
Ida Hahn-Hahn, die seinerzeit vielgenannte Konvertitin (gest. zu
Mainz 1880), hat der deutschen Lesewelt ein Erbauungsbuch zu-
ginglich gemacht, das im Mittelalter die Lieblingslektiire frommer
Ordensleute bildete: die Lebensbeschreibungen der , Viter der
Wiiste®, die Vitas Patrum. Diese nachklassische (sigmatische)
Bildung des Plurals von vita, wie sie durch diese Vitas Patrum
in der mittelalterlichen Latinitiit Biirgerrecht erhalten hatte, machte
denn auch aut den Titel der Vitas fratrum ihren Kinfluls geltend ;
und wir begreifen sonach, wie in den Handschriften fast durch-
wegs Vitas fratrum fiir Vitae fratrum steht.

Was haben aber diese Vitas fratrum mit den Vitas Patrum
gemein? Vor allem den erbaulichen Zweck. Aus der Einleitung,
in welcher der Herr Herausgeber mit grofser Sorgfalt alle notigen
auf die Vitas fratrum beziglichen Notizen zusammengetragen hat,
erfahren wir hieriiber ungefihr Folgendes.

Der in der 2. Fulsnote genannte Humbert von Romans, von
1254 bis 1263 General des Dominikanerordens, hatte von Jugend
auf eine grolse Neigung fiir den Karthiuserorden besessen; als er

' p. XX. und p. 194

* Es bildet den ersten Band der unter den Auspicien des Do-
minikanergenerals P. Andreas Frithwirth erscheinenden Monumenta Or-
dinis Fratrum Praedicatorum Historica, Lowen 1896, bei k. Char-
pentier & J. Schoonjans, und Rom, Via San Sebastiano 10. Die
ausfithrliche Vorrede, welche ein schones Bild von dem reichen Inhalt
der Vitas fratrum entrollt, stammt aus der Feder des bekannten Frei-
burger Professors J. J. Berthier ord. Praed., der sich durch gelehrte
Werke iiber Papst Innocenz XI., iiber den Dominikanergeneral Humbert
von Romans, itber den sel. Jordanis von Sachsen u. s. w. und vor allem
durch seinen grofsangelegten Kommentar zur ,Gaéttlichen Komodie“ Dantes
langst in rithmlicher Weise hervorgethan hat. Das Werk selbst ist die
Frucht vieler Mithen und genauer Forschungen eines gelehrten Mitgliedes
der neuerstehenden deutschen Dominikanerprovinz, des P. Benedikt Reichert,
der sich seinerzeit an den Universititen zu Miinchen und spiter zu Lowen
mit den Anford-rungen der heutigen wissenschaftlichen Methode trefflich
vertraut gemacht hat.



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.*. 19

spater zu Paris die Humaniora und darauf das Kirchenrecht
studierte, wurde er durch die begeisterten Predigten des da-
maligen Ordensgenerals und einstigen Professors der Pariser
Universitit, Jordanis von Sachsen, fiir den Predigerorden ge-
wonunen, behielt aber dabei seine Neigung zur Ascese. Die zahl-
reichen Werke, die er schrieb, zeugen samtlich von dieser seiner
Geistesrichtung. Er war es bekanntlich auch, der in eindring-
lichen Worten Albert den Grofsen abhalten wollte, die Regens-
burger Bischofswiirde anzunehmen: Prof. Grauert in Miinchen hat
hieriiber kirzlich im ,Historischen Jahrbuch® 1895 (,,Hildebrand
ein Ordenskardinal® XVI. 1895, 286) ausfiihrlich gehandelt.
Wihrend Thomas von Aquin, Albert der Grofse, Peter von
Tarentaise und andere Zierden der Wissenschaft damals auf den
Generalkapiteln des Predigerordens vor allem auf Hebung der
Studien und damit des ganzen geistigen Niveaus der Briider
driangten, glaubte Humbert den Bestand des Ordens vor allem
dadurch sichern zu miissen, dals er fiir alle Verrichtungen der
Ordensmitglieder genau bestimmte Regeln angab und auf die
Pflege der monchischen Ascese das Hauptgewicht legte; aller-
dings sollten auf diese Weise nach Humberts Absicht Studium
und Predigt keinerlei Hindernis, sondern nur grifsere Vertiefung
finden.

Der Dominikanerorden war seiner Griindung nach ein Orden
von regulierten Kanonikern nach der Regel des hl. Dominikus,
wie P. Denifle im ersten Jahrgang des , Archivs fiir Litteratur-
und Kirchengeschichte* schlagend dargethan; und die unter dem
Nachfolger des hl. Dominikus, Jordanis von Sachsen, abgeschlossene
Gesetzgebung des Ordens atmet vollauf diesen Geist. KEs waren
aber in den jungen Orden auch viele Mitglieder dlterer Monchs-
orden iibergetreten, und diese meinten gut daran zu thun, den
Geist ihrer Institute auch in dem neunen Orden zur Geltung zu
bringen. Unter anderem sollte auch die traditionelle Ascese der
alten Monchsorden mehr und mehr zur Aufoahme gelangen. Die
Regel des heiligen Augustin, die Gruundlage der Dominikaner-
gesetzgebung, wurde von dieser Seite als ungeniigend bezeichnet;
Jene des heiligen Benedikt sollte an ihre Stelle treten. Humbert
War im kanonischen Recht zu gut unterrichtet, um den radikalen
Unterschied zwischen Monch und Predigerbruder nicht heraus-
zufihlen, und er macht denn auch gegen die eben gekennzeich-
nete reaktionire Stromung in einzelnen Ordenshéusern energisch
Front. Er hielt aber dafiir, dafs es gut sei, innerhalb der
Grenzen der Ordenskonstitutionen dem ascetischen Element ge-
recht werden zu sollen. Als daher einige Briider wiederholt in

o%



20 Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.*.

ihn drangen, erbauliche Ziige aus dem Leben der dlteren Do-
minikaner aufzeichnen zu lassen und so in einem Handbuche den
nachkommenden Generationen gesunde geistige Nahrung zu iiber-
mitteln, ging er, der ja selbst in seiner Jugend hatte Karthduser
werden wollen, auf diesen Plan ein. ,,Der Erloser der Welt,*
sagt Humbert in dem von ihm selbst geschriebenen Prologus zu
unseren Vitas fratrum, ,der fiir das Heil aller Jahrhunderte
sorgt, hat durch den heiligen Geist, den er in die Herzen vieler
gesendet, dieselben inspiriert (inspiravit eisdem), gewisse lob-
wiirdige und erbauliche Thaten und Ausspriiche einiger seiner
Diener schriftlich aufzuzeichnen, damit sie (diese Thaten) um so
mehreren in kiinftigen Zeiten zum Heile gereichten, jemehr ihr
Andenken durch die Schrift bei der Nachwelt verewigt wiirde.
So gab Eusebius eine Kirchengeschichte heraus, Johannes Da-
mascenus das Buch Barlaam (d. h. den jiingst wegen seiner
Aristidesfragmente wieder vielgenannten Roman , Barlaam und
Josaphat), Cassian die Kollationen der Viter, Gregorius den
Dialog, Hieronymus, Beda, Florus, Odo, Usuardus verschiedene
Mirtyrerlegenden, Gregor von Tours, Petrus von Clugny und
so manche andere gleichfalls kleinere Werke iiber derlei Gegen-
stiinde. So erfuhren nun auch wir durch vielfachen Bericht der
Briider aus den einzelnen Nationen, es habe sich sowohl im
Orden als in Bezug auf den Orden vieles zugetragen, das, wire
es schriftlich aufgezeichnet worden, zum Troste und zum geist-
lichen Fortschritt der Briider gar sehr hatte dienlich sein konnen.
Uberdies drangen viele gottesfiirchtige Briider in uns, wir mochten
es uns angelegen sein lassen, fiir die Zusammenstellung eines
solchen Buches Sorge zu tragen, bevor alles der Vergessenheit
anheimfiele. Hieriiber haben wir also auf dem Generalkapitel
zu Paris (1256) mit den Provinzialen Beratung gepflogen, und
im Einvernehmen mit ihnen erging an alle Briider der Auftrag,
alles in dieser Richtung Bemerkenswerte uns zu wissen zu thun.
Was nun die Ausfiihrung dieses Gebotes angeht, so waren zwar
viele in einer Weise nachldssig, die nimmermehr zu rechtfertigen
ist; einige aber haben uns recht viel Derartiges zusammen-
geschrleben Man sieht aus diesen Worten, dals man es da-
mals, noch in der Zeit des ersten Eifers im Predigerorden, zum
grofstenteil miflstranisch ansah, als Humbert daran ging, ein Er-
bauungsbuch fiir die Briider, natirlich entsprechend seiner zur
Ascese neigenden Richtung, verfassen zu lassen; nur so erklart
sich die ablehnende Haltung vieler Ordensprovinzen. Dieser
Punkt ist sehr wichtig; denn wir erfahren aus dem Munde des
kompetentesten Beurteiles, des Ordensmagisters selbst, dals sich



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.*, 21

in den Vitas fratrum nicht der Geist des Predigerordens in
seiner Gesamtheit, nicht der Geist des sel. Albertus und des heil.
Thomas widerspiegelt, sondern jene mit dem alten Monchswesen
mehr verwandte ascetische Richtung, die spéater in den Mystikern
des Predigerordens, Tauler, Heinrich Suso u. s. w., ihre charak-
teristische Auspragung fand.

Zu den ,,wenigen‘* (quidam) Briidern, welche sich im Gegen-
satz zu den ,vielen Nachlassigen* (etsi multi de negligencia se
non potuerunt excusare . . .) fir Humberts Plan nachdriicklich
interessierten, gehorte auch der Franzose Gerhard von Frachet.
Derselbe hatte! bereits im Jahre 1252, also vier Jahre vor dem
genannten Pariser (Generalkapitel, zu Montpellier aut dem Kapitel
der Toulouser Ordensprovinz beschliefsen lassen, es sollten ,alle
wunderbaren Todesfille aufgezeichnet und durch ,des Provin-
zials** (d. h. damals durch Gérards) Vermittlung an den Ordens-
magister ibersendet werden. Dies ist die erste nachweisbare
Spur, welche uns in das Entstehen der Vitas fratrum einweiht.
Zugleich ist es auch hochst bezeichnend, dals der Nachdruck
aut das Wunderbare (obitus miraculosos) gelegt ist; es handelt
sich also offenbar, im Sinne Gérards, keinesfalls um Beischaffung
des Quellenmaterials fiir gelehrte Geschichtsforschung, sondern
einzig und allein um eine Sammlung von erbaulichen Anekdoten,
wie dhnliche fromme Sammlungen fir alle anderen Orden lingst
existierten.

Trotz der Reserve, welche die multi fratres beobachteten,
sammelte sich dennoch nach und nach eine grofse Anzahl von
Notizen. Humbert hielt unsern Gérard fiir den geeignetsten,
dieses Chaos von Schriftchen zu ordnen, das weniger Geeignete
auszuscheiden und das Ubrige zu einem Buch zu verarbeiten.?

1 Cf. P. Reicherts Introductio p. XIV f.

2 Das Naheliegendste mufste nun offenbar sein, eine Legende des
hl. Vaters Dominikus zusammenzustellen, des grofsen Mannes, der durch
sein feuriges Wort alle Zuhorer mit sich fortgerissen hatte, der kiithn
und gottvertrauend das Werk der Griindung eines den Zeitverhiltnissen
angepalsten neuen Ordens begonnen hatte, der noch immer im Munde
und noch mehr im Herzen seiner Sohne fortlebte. Aber sein Leben hatte
bereits eine Feder gefunden, die einfach, schlicht und treu wiedergegeben
hatte, was sich dber den Apostel der Liebe im Kreise der Brider er-
halten hatte; nur eine spirliche Nachlese blieb ibrig. Gérard nahm also
die schon veriffentlichte Biographie des Heiligen, welche Jordanis von
Sachsen verfalst hatte, nicht mehr auf, sondern erginzte dieselbe nur
nach zwei Seiten hin. Einerseits stellte er eine Reihe von Erzihlungen
Zzusammen, durch welche der Predigerorden ins hellste Licht geriickt
werden sollte; anderseits trug er noch einige Geschichten nach, welche
sich in der genannten Legende des Heiligen nicht vorfanden. Damit



22 Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.“,

Was den historischen Wert der Vitas fratrum anbelangt,
so muls man hierbei vor allem den schon oben betonten erbau-
lichen Zweck des Buches vor Augen haben. Humbertus hatte,
ebenso wie einige andere Briider, ein Erbauungsbuch gewiinscht,
d. h. ein Erbauungsbuch nicht im Sinne des neunzehnten Jahr-
hunderts, sondern im Sinne des legendenfrohen Mittelalters.
Gérard ist auch selbst nicht ein Historiker von Fach, sondern
geht ganz auf Humberts Absichten ein, eine Art Legenden-
sammlung zu kompilieren; sagt er doch selbst: ,Zu Nutz und
Frommen der Leser will ich in einen Band vereinigen alle Bei-
spiele und beriihmten Thaten unserer Briider, durch deren Be-
mithungen und deren Schweils der Orden seinen Anfang ge-
nommen hat und gewachsen ist, und durch deren Verdienste er
noch fortwidhrend besteht; (und zwar wollen wir jene Thatsachen
mitteilen,) welche innerhalb des Ordens oder aulserhalb desselben
mit Bezug auf ihn sich zugetragen haben, insoweit sich hieriiber
Wahres und der Erinnerung Wiirdiges sagen lifst (de quibus
haberi potest veritas et recordatio digna); (und jetzt gibt Gérard
die Absicht, die er mit seinem Buch verfolgt, deutlich kund:)
damit die Nachkommen die Wiirde ihres Ordens keunnen lernen
und genau beachten, in wie grofser Vollkommenheit die ersten
Briider, unsere Viter, gewandelt sind: und damit sie auf der
Hut seien, hinter der Heiligkeit und dem Eifer der ersten Viiter
nicht zuriickzubleiben, und damit sie sich ihrer Nachlissigkeit
und Lauheit schiamen.“! Der Verfasser wird von P. Reichert
ganz richtig als allzu leichtgliubig, ja vielfach auch abergliaubisch
geschildert: ,,Fuit forsitan Gerardus noster nimis credulus, imo
ut quibusdam videri possit aliqualiter superstitiosus, eo quod res,
quae miraculosae esse videntur, nimis prolixe refert.“? Dabei
ist er jedoch eine durchaus ehrliche Natur; mit Wissen und
Willen wiirde er nie etwas als wahr berichtet haben, wenn er
vom Gegenteil iiberzeugt gewesen wire. Freilich hat er grolsen-
teils nur zusammengestellt und redigiert, was andere ihm zu
diesem Behufe zur Verfigung gestellt hatten, und hierbei er-
wies er sich ganz als, Kind seiner Zeit. Der Begriff von
litterarischem und geistigem Kigentum ist eine ganz moderne

sind zwei Biicher der ,Vitas® fertig. Im dritten Buch gibt Gérard die
Biographie des Meisters Jordanis von Sachsen, unter dem er, etwa gleich-
zeitig mit Humbert von Romans, in den Orden getreten war. Das vierte
Buch enthiilt Nachrichten tiber die Lebensweise und die Wirksamkeit der
Briider, das fiinfte endlich erbauliche Vorkommnisse beim Hinscheiden
derselben.

1 Vitas fr. p. 2. 2 p. XVIL



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.“ 23

Errungenschaft und darf an die Schriftsteller des Mittelalters
ebensowenig als Malsstab angelegt werden als an jene des
klassischen Altertums. Irgend einen schonen Zug aus dem Le-
gendenschatze eines anderen Ordens auf einen der eigenen Hei-
ligen zu iibertragen, galt sowenig als Verbrechen als etwa das
Vorgehen des Clemens von Alexandrien, der in seinem ,Pida-
gogus® Vorlesungen des Stoikers Musonius grolsenteils wortlich
ausschrieb. Wir miissen uns also hiiten, unsere eigenen An-
schauungen mit denen lingst vergangener Zeiten in eine Parallele
zu bringen; sonst wiirden wir unserem Gérard und seinen Ge-
wiahrsménnern entschieden unrecht thun. Jede Zeit will aus sich
selbst heraus beurteilt und verstanden werden, und hinwiederum
eine jede Personlichkeit aus ihrer Zeit heraus. Niemand wundert
sich dariiber, dafs im ,,Wundergespriach® (Dialogus Miraculorum)
des Casarius von Heisterbach die verschiedensten Legendenfiden
zusammenlaufen, die sich teilweise — man denke nur an die
Theophilussage! — bis tief in die sogenannte Apokryphenlitteratur
hinein und noch weiter verfolgen lassen; niemand sucht denn
auch bei Césarius geschichtliche Treue, sowenig als etwa in den
»Legenden Herders. Und doch ist bekanntlich der genannte
Schriftsteller eine ganz vorzigliche Quelle fiir die Kenntnis und
das Verstindnis seines Jahrhunderts. Ein Gleiches gilt aunch
von unserem. Bruder Gérard, der mit Casarius in mehr als einer
Beziehung verglichen werden kann, ja an ihn vielfach deutlich
anklingt, wie aus P. Reicherts Fulsnoten wiederholt hervorgeht.
Nichtsdestoweniger steht Gérard im grofsen und ganzen hoch
tber seinem Vorginger. Das Legendarische tritt bei jenem im
Vergleich zu diesem bedeutend in den Hintergrund. Zwar wird
Gérard durch das Anekdoten- und Schablonenhafte seiner Dar-
stellung gehindert, zu einer eigentlich historischen Darstellung
sich emporzuschwingen; aber auch in der Gestalt, in der er uns
sein Werk bietet, ist dasselbe fiir die Geschichte ungemein wert-
voll. Freilich bedarf es des geiibten Auges und der sicheren
Methode des geschulten Historikers, um aus der Menge unzu-
verlidssigen Materials die Edelsteine wahrhaft geschichtlicher That-
sachen herauszufinden; aber die Miihe ist in unserem Falle lohnend,
und wir diirfen uns wohl der zuversichtlichen Hoffnung hingeben,
dals sich an die neue kritische Textausgabe der Vitas fratrum
recht bald eine Reihe eingehender Untersuchungen ankniipfen wird.

Es wire weit gefehlt, schlielsen zu wollen, dals sich der
Predigerorden im dreizehnten Jahrhunderte etwa auf demselben
Bildungsniveau befunden habe wie jener Leserkreis, fiir dessen
geistliche Erbauung Cisarius geschrieben hatte. Wo man, wie



24 Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O, P.«.

Albert der Grofse und seine Schule es thaten, eingehende natur-
wissenschaftliche Untersuchungen anstellte und sich mit dem
grofsen Kritiker Aristoteles und dessen Kommentatoren beschif-
tigte, da hatte man fiir die Poesie der Legendenschreiber weniger
Sinn. Nicht in der engen Zelle eingeschlossen und etwa ruhig
an dem Erbe fritherer Jahrhunderte zehrend, muflste der Prediger-
bruder unabldssig hinaus in die Welt, um sie zu bekehren und
fiir Christus zu gewinnen, in eine Welt, durch die bereits der
Geist der Selbstindigkeit, der Unabhéngigkeit zu wehen begann.
Eine gewaltige geistige Bewegung hatte zur Zeit der Wirk-
samkeit des heil. Dominikus die Gegenden Sudfrankreichs und
Norditaliens ergriffen: der Predigerorden selbst war ja nichts
als die notwendige Reaktion gegen die Albigenser und die Armen
von Lyon u. s. w. einerseits und gegen die Vernachlissigung
des apostolischen Berufes in einem Teil des Welt- und Ordens-
klerus anderseits. Bald trat ein neuer, noch furchtbarerer Feind
auf den Plan, der Averroismus, der im Nu reilsende Fortschritte
machte und mehr und mehr alle Kreise der Intelligenz, die
Universititen zumal, in seinen Bannkreis zu ziehen drohte.! Wenn
einmal alles noch vorhandene Material zur Geschichte des Aver-
roismus im dreizehnten Jahrhundert herangezogen und verwertet
sein wird, dann wird man sich wahrscheinlich uber die Bedeutung
dieses Systems und iiber dessen kulturgeschichtliche Stellung
ganz andere Begriffe bilden, als man sie heute aus den iiblichen
Kompendien zu schopfen pflegt. Renans , Averroés et 1'Aver-
roisme* ist nur ein allerdings sehr verdienstlicher Schritt auf
diesem Wege. Diese Andeutungen werden aber geniigen, um
uns verstehen zu lassen, dals eine Schriftstellerei a la Cisarius
von Heisterbach wenig geeignet erscheinen mulste, die Zwecke
des Predigerordens in diesem Riesenkampf der Geister zu fordern,
geschweige denn der Jugend jene Ideen zu vermitteln, welche
bei der kiinftigen Thatigkeit aut der Kanzel und auf dem Katheder
die leitenden sein sollten. Ein Jahrzehnt nach dem Erscheinen
der Vitas fratrum gab ein Ordensgenosse des Gérard de Frachet
auch ein Handbuch ,,ad eruditionem incipientium* fiir die ,,huius
doctrinae (scil. Theologiae) novitios* heraus, worin auch vom
Klosterleben und von der Vollkommenheit mit deutlicher Riick-
sichtnahme auf den Predigerorden und dessen Geist gehandelt
ist, freilich nicht im Sinne Gérards, sondern nach den Anforde-
rungen der Pariser Universititshorer: es war die Summa theo-
logica, in welcher qu. 179 bis 189 der Secunda Secundae die

1 Cf. Mandonnet in der Revue Thomiste III. (1895/1896) 704 ff.



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O, P.% 25

-— i e

Idee des Ordenslebens und niherhin die Idee des Predigerordens
in ganz anderer, erhabenerer Weise entwickeln, als dies der ein-
fache Provencale Gérard in seinen Vitas fratrum zu thun ver-
mocht hatte. Manner wie Albert und Thomas waren sich —
Zeugnis dessen sind ihre Werke — klar dariiber, dafs man einer
intellektuellen Grolsmacht wie dem Averroismus etwas anderes
gegeniiberstellen miisse als fromme Erzihlungen und Legenden.
Gérard erinnert sich sehr wohl, dals er nur von einer beschriankten
Anzahl von Briidern bei der Herausgabe seiner Vitas fratrum
unterstiitzt worden war; die meisten Mitarbeiter diirfte er in der
Toulouser Provinz selbst gehabt haben, wie daraus hervorgeht,
dals die Provence in den Vitas weitaus am besten vertreten ist.
Uberdies scheinen manche Briider ihrem Milsvergniigen an der
Vitas- Schriftstellerei riickhaltlos Ausdruck verliehen zu haben.
Nur so erklirt es sich, dals der fromme, sonst so ruhige und
gemessene Gérard am KEnde seiner Einleitung in einen etwas
schirferen Ton verfillt, der die vorausgehenden geistlichen Er-
orterungen disharmonisch abschliefst. , [gitur Sanctum Spiritum,
habitatorem eorum, qui in hoc libro conscripti sunt, invocemus,
ut, qui eis dedit exempla virtuosa perficere, det nobis incoepto
stylo ad utilitatem multorum scripto redigere. Rogamus autem
lectorem, ut, si aliqua invenerit digna admiratione et laude, laudet
Dominum in illis, qui in Sanctis suis est laudabilis et admirabilis
In suis operibus praedicatur.” Soweit wére alles ganz schon und
erbaulich; allein jetzt ganz plotzlich und unvermittelt: ,,Si quae
vero fastidierunt eum (sc. lectorem), saltem saniori gustui
dijudicanda relinquat, (attendens omnium palatum non
similiter esse dispositum, et quod uni desipuerit, alterum
altero plus delectare,) etiam si minima videantur. Si quae vero
displicuerint, maxime ei, qui alta sectatur, dente ca-
nino non mordeat nec detrahat. Cui magna videntur
impossibilia (bezieht sich wohl auf einige Wundergeschichten
und Prophezeiungen post eventum) et aedificatoria tamquam
vilia, vilipendat; sed innocentia et charitas credunt cito! et
de facili acquiescunt, quibus committimus opus praesens.“ Das
18t doch sehr bezeichnend: gegen das dente canino mordere,
d..etrahere, vilipendere weifs Gérard nicht die Waffe eines histo-
rischen Beweises fiir seine Erzdahlungen zu gebrauchen, sondern
er kimpft nur mit Kraftworten und durch Verdichtigungen (den
Gegnern spricht er offenbar die innocentia und charitas ab!) und

e

! Sagt aber nicht der weise Sirach (19, 4): ,Qui credit cito, levis
corde est, et minorabitur cito*?



26 Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O, P.*.

fordert — blinden Glauben (nur fiir cito credentes und de
facili acquiescentes ist sein Buch bestimmt)! — Alles ganz im
Geiste der friiheren Legendenschriftsteller.

Es wire auch verfehlt, zu meinen, diese scharfen Worte
Gérards seien etwa an aulserhalb des Ordens stehende Personen
gerichtet, die an dem Werk eine lieblose Kritik iiben wiirden.
Dem steht der ausdriickliche Befehl Humberts entgegen, das
Buch nicht in fremde Héinde gelangen zu lassen: . .. Nos
tandem®, heifst es in dem bereits oben genannten Briefe, durch
welchen der Generalmagister die Vitas frairum einleitet, ,,de
approbacione multorum discretorum ac bonorum fratrum illud
inter fratres duximus publicandum. Nolumus tamen, quod
extra ordinem tradatur sine nostra licencia speciali*!?
Innerhalb des Ordens selbst also, so sah Gérard voraus, wiirden
sich Briider finden — ,alta sectantes” nach seinem eigenen Aus-
druck —, die das Buch schonungslos zerzausen wiirden. — —

Die ,,Philosophen kommen denn auch bei Gérard sehr
schlecht weg. Im 4. Teil der Vitas fratrum ist ein ganzes
Kapitel (das zwanzigste) ganz allein der Aufgabe gewidmet, vor
der ,,Philosophie®, der weltlichen Gelehrsamkeit, eindringlich zu
warnen.

Da horen wir von einem Bruder in England, der sich mit
dem Gedanken trug, eine Predigt, die er vor den Scholaren
halten sollte, philosophice (der Bruxellensis allein liest statt dessen
phisice) zu schmiicken (polire). Im Traume erschien ihm der
Herr Jesus und iiberreichte ihm eine sehr beschmutzte Bibel.
Als der Bruder bemerkte, dieselbe sei ja ganz entstellt (detur-
pata), offnete sie der Heiland und wies den Bruder darauf hin,
wie schon sie inwendig sei: ,Ja, sie ist sehr schon, aber ihr
entstellt sie mit eurer Philosophie (sed vos philosophiis vestris
ita deturpatis eam).“? —

Derselbe englische Korrespondent schickte dem Gérard noch
eine andere Geschichte, die sich ebendort zugetragen habe. Kin
in England weilender lombardischer Bruder war mit sich im
unklaren, ob er sich mit den phisicis oder den theologicis be-
schiftigen solle. Da wurde ihm im Traume ein ,rotulus® gezeigt,
auf dem er die Namen einiger Verstorbener las, welche, wie
ihm eroffnet ward, im Fegfeuer schwer zu leiden hitten. Als
er nach dem Grunde dieser Strafen fragte, erhielt er zur Ant-
wort: , Propter suam philosophiam.” Die Nutzanwendung lautet:
,Et ita edoctus est, in quo melius esset ei studere.“® — Kiner

1 p. 4 sq. 2 Vitas 208. 8 Vitas 208,



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.“, 27

von Gérards Gesinnungsgenossen scheint nicht einmal damit ein-
verstanden gewesen zu sein, dals die Predigerbriider, die zum
Teil in halb Europa umherwanderten, fremde Sprachen er-
lernten; mit etwas boshafter Ironie wird namlich (gleichfalls aus
England und vermutlich vom Gewdhrsmann der beiden andern
Geschichten) berichtet, ein ganz einféltiger und ungebildeter
Bauer sei besessen geworden und habe mit einem Male bald
griechisch, bald lateinisch, bald englisch, bald franzosisch zu
sprechen begonnen und in diesen Sprachen auf alle an ihn ge-
richteten Fragen die scharfsinnigsten Antworten gegeben. Als
ein Bruder den Teufel, der in dem Bauern stak, interpellierte,
was fiir ein Geist er sei, entgegnete dieser: ,Der des Stolzes.“?
Natiirlich! Was anderes konnte nach hyperascetischer Ansicht
zum Studium vieler Sprachen (sogar des Griechischen!) antreiben
als der ,spiritus superbie“? — Damit aber solche wunderbare
Begebenheiten um so sicherer auf der jungen Briider Herz ein-
wirken und es vor den Fallstricken der Philosophie sichern
mochten, bietet Gérard noch einen ziemlich greifbaren Beweis fiir
seine These dar. Traumte da einmal des Nachts einem Bruder,
der just Philosophie studierte, er sei vor das gottliche Gericht
gerufen. Und es wurde ihm gesagt, er sei kein Bruder, sondern
ein Philosoph gewesen (quod non erat frater, sed philosophus).
Ein kontradiktorischer, unversshnlicher Gegensatz also! Zur Strafe
mufste der Betreffende seine Kleider ablegen und erhielt ohne
Gnade und Barmherzigkeit eine tiichtige Tracht Priigel (duris-
Slme verberatus). Als er wieder zu sich kam, fiihlte er noch
vierzehn Tage lang in dorso dolores et omnium confracciones
membrorum, ac si tuisset vigilans corporaliter flagellatus. Gewils
ein kriftiges argumentum ad hominem gegen die Philosophie!?

Man konnte vielleicht denken, die angefithrten nachdrucks-
Vollen Warnungen vor der ,Philosophie“ bezdgen sich auf ein
Studium, das gegen die Regel oder gegen eine Vorschrift eines
Obern verstofsen und zu anderweitiger Pflichtversiumnis gefiihrs
habe. Nirgends findet sich aber auch die leiseste Andeutung,
dals eine solche Annahme berechtigt wire. Uberall ist aus-
driicklich klipp und klar die Philosophie selbst als Siinde
-

1 Vitas 209.

? Vitas 208, Auflserdem werden nach Gérard vom Teufel durch-
gebliut: 1) ein Bruder, der ohne Erlaubnis Geld angenommen und dies
Dicht gebeichtet hat, und 2) einer, der cum priore suo dura verba et
duasi rebellia habuit (Vitas 198, §§ I u. II). Die Philosophie ist also

®lne ebensogrofse Sinde als die Verletzung der Geliibde der Armut und
des Gehorsams.



28 Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.%.

hingestellt, die der Predigerbruder um jeden Preis und unier
jeder Bedingung fliehen miisse, wenn anders er sich nicht im
Jenseits dem durissime verberari aussetzen wolle.

Ja diese fromme Furcht vor allzugrofser Gelehrsamkeit be-
zieht sich nicht nur auf die weltlichen Wissenschaften, die Philo-
sophie, sondern sogar auch auf die gottliche, die Theologie. Als
auctor locupletissimus und zugleich als berufener Warner muls
vor allem, wie in anderen éhnlichen Fillen, der in einem Be-
sessenen wohnende bose Geist auftreten. In der eben berichteten
Geschichte von dem englischen Bauer, durch dessen Mund ein
Teufel griechisch, lateinisch, englisch und franzisisch gesprochen,
wird auch die Frage gestellt, ,quomodo esset Deus trinus et
unus.“  Und der Teufel, se totum quasi in globum contrahens
et tremens, entgegnete: ,Taceamus nos creaturae de hiis, quae
nec loqui nes decet, nec potest hoc dici.“! Also absoluter Agno-
sticismus auch auf theologischem Gebiete! —

Allein nicht nur die Unterwelt, auch der Himmel mufs
Zeugnis ablegen gegen die Wissenschaft.

In der romischen Provinz war’s, da hatte ein Bruder die
Versuchung, sich mit der Wissenschaft abzugeben. ,Temptatus
de scientia’ heilst es von ihm: wozu man aber versucht wird,
das ist offenbar Siinde und stammt vom Bosen, vom Teufel; denn
zum Guten wird man doch nicht versucht, und ,Gott versucht
niemanden®. Von der Versuchung also geplagt, bat der Bruder
den Herrn, ,ut sibi daret eam (sc. scientiam) et vias ad scien-
ciam Dei sua gracia aperiret. In der That beachtete der Herr
sein Gebet und sandte ithm eine Vision. Der Bruder sah des
Nachts ein grofses Buch voll von Fragen der (spekulativen)
Theologie (liber quidam magnus questionibus fidei plenus), an
dessen Schlufs die Worte standen: , Magister nihil dicit hic;
sed vult, quod permittatur ei servire Christo in simplicitate sua.*
Alle Weisheit, ist der Sinn, hat ein Ende und ist nichts im
Vergleich mit der Einfalt, oder vielmehr mit der Einfaltigkeit. —

Noch viel deutlicher spricht sich Gérard an einer anderen
Stelle aus, im ersten Kapitel des vierten Buches der Vitas
fratrum. Hier kommt seive eigene Personlichkeit deutlich zum
Vorschein, wihrend sie sonst hinter dem Aneinanderreihen fremder
Scheden fast ginzlich in den Hintergrund tritt (als compilare
bezeichnet er selbst im Prolog? seine Thitigkeit als Redacteur
der Vitas fratrum). Dem vierten Buch hat ja eigentlich das Ganze
seinen Namen zu verdanken; denkt man sich dieses eine Buch

1 Vitas 209. 2 Vitas 4.



Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.*, 29

hinweg, verliert der Titel Vitas fratrum seine Berechtigung. Diesem
vierten Buch also stellt Gérard eine eigene Einleitung voran, die
fast das ganze erste Kapitel ausfiillt.! Diese Einleitung schildert
das Ideal des Predigerordens, wie Gérard es sich vorstellt. Durch
die wiederholte starke Betonung von ,,fratres primitivi® ,fratres
tunc temporis“ ist hinlinglich angedeutet, dafs wir es hier
nicht so fast mit einer historischen Skizze als vielmehr in erster
Linie mit einer catonischen Kritik der zeitgenossischen Ordens-
briider zu thun haben; ist ja, wie wir horten, der Zweck des
ganzen Opus, dals ,pudeat eos (fratres) suae negligentiae
et torporis.“? Dals Gérard seine Leser nicht zum Studium (gar
der Philosophie!) mahnt, diirfen wir bei ihm schon zum vorhinein
voraussetzen. In der That erfahren wir eine Unzahl von un-
bedeutenden Dingen, die Gérard am Herzen liegen, und die er
demgemils von den ,fratres primitivi“ zu erzihlen weils; unter
anderem sogar, dals ein ungenannter Bruder ,,abstinenciam vinum
non bibendo aliquando per octo dies pertraxit“,® woriiber ein
englischer Temperenzler heute gewils licheln wiirde. Vom Stu-
dium aber nicht eine Silbe. Oder doch: Am Ende der Einleitung,
unmittelbar, bevor er wieder beginnt, Anekdotchen an Anekdotchen
zu reihen, da erzihlt Gérard als piece de résistance: ,,. . . in
quibus (nimlich fratribus primitivis) spiritus sanctus supplebat ex
Interiorl unccione, quod eis extra deerat ex sciencia acquisita;
nam multi multos converterunt ad penitenciam solum cum textu
Septem canonicarum, quas cum ewangelio beati Matthei beatus
Dominicus frequenter fratribus inponebat.“ Der fromme Leser
mochte daraus ersehen, dals 1. bei den ,fratres primitivi®
(womiglich bei Dominikus selbst) die ,sciencia acquisita® nicht
sonderlich stark vertreten gewesen sei, und dals 2. die septem
canonicae (des hl. Paulus) zusammen mit dem Evangelium Matthéi
allein die Handbibliothek des Predigerbruders zur Geniige
Yeprisentierten! Dalfs die erste Behauptung unrichtig wire, hat
bereits P. Denifle aus einem anderen Anlasse mit der ganzen
Schiirfe wiszenschaftlicher Methode gegeniiber Pauli und Raumer
dargethan, und ich verweise auf diese Ausfithrungen.t Was das
Zweite betrifft, so hat Gérard damit gerade das Gegenteil von
dem gesagt, was der Predigerorden von jeher hochgehalten hat
und auch zu seiner Zeit moch hochhielt: doch hierauf kommen
Wir noch zu sprechen. — Dem Geschmack Gérards mag un-
gefahr entsprochen haben, was die Vitas fratrum von Agydius

' Vitas 148—150. 2 Vitas 2. 8 Vitas 150.
* Archiv f. Lit. u. Kirchengesch. I. 192 f., Anm, 7.



30 Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.“.

Hispanus erzihlen, der sich frilher mit Nekromantik beschiftigt
hatte, spéiter aber sich bekehrte und es bis zum Provinzial der
spanischen Provinz brachte:! ,. . . neminem offendens, maioribus
In omnibus acquiescens, semper aut orans aut legeus (was er
las, ist in den folgenden Zeilen gesagt) aut docens aut medi-
tans, studium minus utile pro modico reputans, licet esset
magne litterature, vitas patrum et sanctorum audiebat et
referebat libenter;* letztere Bemerkung soll natiirlich ein Hieb
gegen die ,operam dantes philosophicis* oder ,fidei questionibus®
sein. — Doch, mag man sagen, es ist ja doch ganz passend,
wenn man es als Muster hinstellt, nach Agydius’ Vorgehen
fromme Legenden zu lesen, wenn man einmal, wie dieser,
magne literature ist. Das ist jedoch nicht Gérards Meinung.
Der Kompilator unserer Vitas fratrum tritt mit offenen Worten
dafir ein, dafs man iiberhaupt nichtzu studieren brauche,
sondern sich — notabene als Dominikaner! — ganz und
ausschliefslich dem Gebet hingeben konne ,postposito
studio. Und die Einwendung, dafs der Predigerorden denn
doch der Predigt und nicht der Beschaulichkeit halber eingesetzt
sei und somit das Studium als Grundbedingung voraussetze, wird
mit der Bemerkung abgethan, dals Gott eventuell auf iiber-
natiirlichem Wege ersetze, was der Mensch — notabene aus
pflichtvergessener Nachldssigkeit — zu erwerben ver-
sdumt hat. Das ist die Tendenz des im 1. IV. cap. 5 in den
zwel ersten Paragraphen Erzahlten. Horen wir jetzt, wie Gérard
dies einkleidet.

Da lebte ein Bruder ,magne vite et fame“, ein Deutscher,
der eine besondere Andacht zu den fiinf Wunden des Herrn
trug. Er erzihlte spiter selbst (sic!), Christus sei ihm erschienen
,dans de singulis vulneribus suis bibere miram dulcedinem.
Derselbe Bruder hatte auch eine Weise, die sel. Jungfrau Maria
zu verehren, die den heutigen dsthetischen Begriffen sehr wenig
entsprechen will, ,Idem frater consueverat venerari beatam vir-
ginem, cor eius, quo in Christum credidit et ipsum amavit (Herz-
Mariia-Andacht also im dreizehnten Jahrhundert), uterum, quo
eum portavit, ubera, quibus eum lactavit, manus eius tornatiles,
quibus ei servivit, et pectus elus, in quo recubuit, virtutum
omnium apotecam specialiter venerans, ad singula faciens fre-
quenter singulas venias cum totidem ave Maria, adaptando illi
virtutes, quibus meruit fieri mater Dei, scilicet fidem, humili-
tatem, caritatem, castitatem, benignitatem et pacienciam“ etc.

t Uber ihn vgl. Reicherts Note p. 154,



Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.“, 31

—_— = FES—— SO

Diesem Bruder erschien einst an einem Samstag die Gottesmutter
und gofs ihm fiihlbar (sensibiliter) alle Tugenden ein, um die er
gefleht hatte; jedenfalls hat er selbst das erzihlt, sonst hitte
man es ja nicht wissen konnen. , Frater igitur®, heilst es weiter,
,»postposito studio vacans oracioni mira dulcedine continue frue-
batur.“ In einem andern Orden hétte dieser Bruder nun wohl
als vollendetes Muster aller Vollkommenheit gegolten; die Prediger-
briider dachten anders. Nach dem angefiihrten Citat schlielst sich
unmittelbar an: ,,Quod advertentes fratres accusabant eum fre-
quenter (vermutlich im ,Capitulum culparum® hauptsichlich),
quod se inutilem ordini reddebat non studens. Wer
nicht studiert, ist kein taugliches Mitglied des Predigerordens:
das war zum Gliick von jeher die Uberzeugung derer, die eine
richtige Auffassung von Zweck und Begriff des Ordens besalsen.
»lunc frater rogavit Deum,! quod partem illius dulcedinis in
Sclenciam commutaret, qua ad eius honorem utilis fieret animabus®,
welch letzteres er offenbar bisher, dem Zweck des Ordens ent-
gegen, noch nicht gewesen war. ,Exaudivit igitur illum Do-
minus et infudit ei scienciam, quam prius non noverat, et modo
Teutonice et Latine predicat graciose, magno eciam consilio
Pollens.

Inwieweit die Sache historisch ist, geht uns hier weiter
nicht an. Es sei nur bemerkt, dals der Bruder, von dem die
Rede ist, nicht mit Namen genannt, sondern nur als frater quidam
Teutonicus magne vite et fame bezeichnet wird;? vermutlich war
er somit zur Zeit der Abfassung unserer Vitas fratrum noch am
Leben, ebenso wie Thomas von Aquin, dessen Jugendgeschichte
P. 201 kurz skizziert wird, und der nur durch ,frater quidam
Vfllde nobilis de partibus Romanis* und durch ,tactus est ma-
Bister in theologia et excellentis sciencie et ordinis magna
Columpna“ charakterisiert erscheint (a. a. 0.). An Albert den
Grofsen, auf den die Wendung , Teutonicus magne vite et fame*
fihren konnte, ist nicht zu denken; denn die Andeutung am
S.Ohlu['s der Erzihlung ,,modo Teutonice et Latine predicat gra-
Close, magno eciam consilio pollens* hitte bel Albert doch wohl
durch ein ,sciencie excellentis oder etwas Ahnliches erginzt
Werden miissen. Was aber das ,infudit ei scienciam* anbelangt,
80 lifst sich die Verwandtschaft mit der Albertuslegende nicht
0 Abrede stellen. Auch Albert soll in seiner Jugend beschrinkten

.. ' Das im Text stehende eum ist Druckfehler fir Deum, versichert.
Wich der Herausgeber.
S * Schon im 13. Jahrhundert haben sich die Abschreiber den Kopf
ariber zerbrochen, Gérards Bericht auf diesen oder jenen zu deuten.



32 Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.%.

Geistes gewesen sein und wegen der beim Studium sich erge-
benden uniiberwindlichen Schwierigkeiten daran gedacht haben,
heimlich den Orden zu verlassen; als er aber diesen Entschluls
auszufilhren im Begriffe stand, sei ihm die Gottesmutter er-
schienen und habe ihm das bisher ihm mangelnde Wissen iiber-
natiirlich eingegossen. Bekanntlich ist kein wahres Wort daran,
dafs Albert schwach begabt gewesen sei; es manifestiert sich
eben in dieser Geschichte ebenso wie in dem Bericht von unserm
ofrater quidam Teutonicus magne vite et fame* jener Zug des
gewohnlichen, ungebildeten Menschen aus dem Volke, alles das,
was ibn in Erstaunen setzt, auf iibernatiirliche Einwirkung zuriick-
zufithren, sel es auf eine himmlische oder auf eine ddmonische.
Albert dem Grofsen ist sowohl dieses wie jenes widerfahren, und
vielleicht hat fromme FEinfalt die nachweisbar erst spit auf-
tauchende Krzihlung von der Muttergottesvision eigens zu dem
Zweck ersonnen, um den Verdacht der Magie, in dem Albert
bekanntlich stand, zu paralysieren und zugleich zu iibertrumpfen.

Fiir unseren anonymen ,(frater Teutonicus magne vite et
fame® ist iibrigens hier fiir unseren Zweck der historische That-
bestand irrelevant. Fiir uns bleibt die Hauptsache, dals in einem
fur den ganzen Predigerorden bestimmten Krbauungsbuche eine
Geschichte Aufnahme finden konnte, nach welcher ein Bruder,
der ,,posthabito studio“ seine Pflicht als Dominikaner versinmt,
durch Gott selbst aut iibernatiirlichem Wege zu einem tauglichen
Mitglied des Ordens gemacht werden soll. Uber die bona fides
des einfaltigen Bruders verlieren wir kein Wort; wir betonen
nur das Faktum ,posthabito studio“ und ,;non studens, wie
Gérard schreibt. Und es handelt sich dabei nicht etwa um die
bose ,,Philosophie®, sondern um das wissenschaftliche Studium
iiberhaupt, auch das theologische also mitinbegriffen.

Gérard vertritt somit, ebenso wie auch jene Briider, welche
dem General Humbert die von uns besprochenen (reschichtchen
einsandten, eine dem Studium feindselige Richtung und legt
auf die Ascese einseitig den Nachdruck. Freilich glaubt
er damit dem Zweck des Ordens zu dienen und die Predigt erst
recht zu fordern.! — —

! Er ist damit nur der Auslidufer einer jener Richtungen, die schon
im 12. Jahrhundert deutlich geschieden hervortreten; cf. Mandonnet in
der Revue Thomiste IV (1896) 22: ,,Par rapport a I'étude et & Penseig-
nement de la philosophie, ou, comme on disait ailleurs, des arts libéraux,
quatre courants se partagent lactivité du XlIIe siécle. — Nous sommes
en présence d'abord d’un courant extréme que nous pouvons quali-
fier d'ascétique. Non seulement il se tient & 1’écart de 1'étude de la



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.%, 33

Zum Gluck fiir den Orden dachten die meisten Briider
anders und bethitigten ein besseres Verstindnis fiir die Bediirf-
nisse ihrer “Zeit als der legendenkompilierende Provinzial der
Toulouser Ordensprovinz.

Wir sahen soeben, welch energische Opposition jener frater
quidam Teutonicus, der sich um das Studium nicht kiimmern
wollte, bei seinen Mitbriidern fand. ,. . . Quod advertentes
fratres accusabant eum frequenter, quod se inutilem or-
dini reddebat, non studens.“! Und sie horten nicht friiher
auf, als bis der siumige Bruder endlich es fiir gut fand nach-
zugeben.

Ob dieser zu einseitigem Mysticismus neigende Bruder oder
ob seine Gegner die berufenen Vertreter des Geistes des heiligen
Dominikus waren, kann nach Denifles grundlegenden Unter-
suchungen nicht mehr zweifelhaft sein.

,Die Pflege der Wissenschaften im Dominikaner-
orden, schreibt dieser griindliche Kenner, ,,ist dem Umstande
zu verdanken, dals er der Predigerorden ist, gestiftet, um
durch die Predigt fur das Seelenheil anderer zu sorgen und die
Héresie zu bekampfen. Gerade deshalb finden wir, dals sich
der Orden von allen fritheren Orden hierin ebenso unter-
schied, wie in seinem Zwecke und in seiner Organi-
sation, und dafs die Studien keineswegs wie bei den
Franziskanern eine etwas spitere Zuthat waren, was

_ e

Philosophie, mais encore il déclare une guerre implacable aux
€tudes profanes et & ceux qui 8’y livrent. Il voit surtout le coté
négatif de I’oeuvre des dialecticiens, c’est-a-dire le danger qu'’ils font
courir & la fois par leurs tentatives d’interprétation scientifique des vé-
rités révélées. D’ailleurs, comme les ascétes et beaucoup de mystiques
de tous les temps, ceux de cette époque, si remarquables d’ailleurs &
d’autres titres, ont une défiance et une antipathie innées i I'égard de
‘orde rationnel. Cette direction est suivie, quoique avec une intensité
diverse, par les nouveaux établissements monastiques et leurs chefs; elle
va de saint Pierre Damien par saint Bernard et saint Norbert & Joachim
de Flore. Elle a son centre d’action dans les réformes de Fonte Avel-
lana et de Citeaux, dans les fondations de la Chartreuse et de Pré-
montré. Nach einer Bemerkung iiber eine gemilsigtere platonisierende
und augustinisierende Mystik (Lanfranc, St. Anselm u. a.) heilst es
Weiter: A Popposite de ces deux directions et en lutte avec
elle, se trouve le parti serré et formidable des dialecticiens
« « . Cette direction notablement interrompue au commencement du XIIIe
Biecle sera, reprise et conduite & un succes définitive par Albert
€ Grand, Saint Thomas d’Aquin et leur école.“ Kine weitere,
mit dieser verwandte Richtung zeigt Mandonnet schlielslich im Kreise
Von Clugny und Hirschau.
1 Vitas 161.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 3



34 Gérard de Frachet , Vitas fratrum O. P.*“.

man nach den meisten bisherigen Geschichtsbiichern schliefsen
miifste, sondern dals sie ein wesentliches Element im
urspriinglichen Plane bildeten.“?

Dann weist Denifle nach, dals der Dominikanerorden, als
,dem Stamme der Regularkanoniker angehorig, ,allerdings be-
reits im Beginne eine Tradition in betreff der Studien hinter
sich“ hatte.2 Dann fihrt er fort:

, War aber jene theologische Bildung, welche man im 12.
und 13. Jahrhundert in den Klosterschulen genofs, auch geniigend
fir den Dominikaner? Dem hl. Dominikus schien dies nicht der
Fall zu sein, er stellte eben seinen Genossen eine Aufgabe, die
bisher kein Orden seinen Mitgliedern zu losen gegeben hatte. . . .
Kurz, es mulsten Bestimmungen iiber das Studienwesen des Ordens.
erlassen werden. Aber woher diese Bestimmungen nehmen? . ..
Vor dem Dominikanerorden existierte im Abendlande kein ein-
ziger Orden, in dessen Regeln oder Konstitutionen eine eigent-
liche Gesetzgebung iiber die Pflege der Studien enthalten wire;
die Orden als solche und kraft ihrer urspriinglichen Konstitution
legten mnoch nicht ein besonderes Augenmerk auf die Studien,
noch weniger regelten sie dieselben durch Statuten.*?

»,In der Ordensgeschichte ist der Predigerorden der
erste Orden, welcher mittels Gesetze die Studien ge-
regelt und gefordert hat. Diese Thatsache wurde bereits
um die Mitte des 13. Jahrhunderts erkannt. General Humbert
untersucht in seiner Expositio super Regulam S. Augustini die
Griinde, weshalb der hl. Dominikus die Regel des hl. Augustin
erwihlt hatte, und er fihrt als letzten an, dafs es bei Stiftung
des neuen Predigerordens auch notwendig war, einige neue
Statuten zu schaffen, z. B. iiber das Studium; Dominikus habe
also eine Regel gewihlt, welche mit solchen Statuten nicht im
Widerspruch stand. Und in seiner Auslegung der Konstitutionen
gibt Humbert dem Predigerorden zumal wegen des Studiums
den Vorzug vor den fritheren Orden und behauptet ge-
radezu, dals derselbe zuerst das Studium mit dem Ordensleben
verbunden habe.4 Dieser Ausspruch ist wahr in dem Sinne, dals
der Predigerorden zuerst als Orden ein Hauptaugenmerk auf
die Studien gerichtet und die Pflege derselben als wesentliches
Element in seiner Gesetzgebung vorgeschrieben hat.“?®

Archiv f. Litt. u. Kirchengesch. 1. (1885) 184.
A. a. O, 185 f. 8 A, a 0.186 f.

Die Belege siche bei Denifle a. a. O.

A, a. 0. 186 ff.

L T



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.*, 35

Nach einigen historischen Angaben, wie diese eminent wissen-
schaftliche Richtung des Predigerordens praktisch zum Ausdruck
kam, fihrt Denifles Darstellung fort:

,Fragen wir nun aber, welchen Zweck das Studium der
Predigerbriider verfolgen sollte, so kliren uns dariiber die (von
Denifle a. a. O. 191 ff. publizierten) Konstitutionen vom Jahre
1228 auf, indem sie sagen, das Studium miisse in den Dienst
des Seeleneifers treten. Es wurde keineswegs als Zweck des
Ordens angesehen, wohl aber als ein dulserst notwendiges,
mithin unentbehrliches Mittel, um den Hauptzweck des
Ordens zu erreichen (,,studium non est finis ordinis, sed summe
necessarium est ad fines predictos, scil. ad predicationem et
animarum salutem operandam, quia sine studio neutrum
possemus®, Humbert). Zunéchst folgte daraus, dals im Orden
vor allem die theologische Wissenschaft Pflege fand. . .. Es
ergibt sich ferner aus der Grundbestimmung, das Studium miisse
in den Dienst des Seeleneifers treten, dafs es selbst eine
Art Gottesdienst wurde, welcher neben dem eigentlichen
Gottesdienst sein Recht behauptet. Wir begreifen deshalb
die bis dahin in der Ordensgeschichte ganz unerhorte Vor-
schrift: ,Alle Horen sollen in der Kirche kurz und succinct
also gebetet werden, dals die Briider die Andacht nicht verlieren
und das Studium nicht den geringsten Schaden leide.
Und wie der hl. Dominikus schon von seinen ersten Briidern
verlangte, dieselben mdchten ihre Zeit nur dem Studium, dem
Gebete und der Predigt weihen und sich in nichts Héusliches
mischen, so wurde nun als Konstitution festgesetzt, dals die-
Jenigen, welche zum Predigtamt oder zum Studium deputiert
sind, mit nichts Weltlichem beschiftigt wiirden, damit sie ihr
Amt um so besser ausiibten. Ja bereits die Novizen solle man
aufmerksam machen, wie sie einst dem Studium ergeben
sein miilsten, so dals sie bei Tag und bei Nacht, zu Hause
oder auf der Reise immer etwas lisen oder betrachteten, und,
was sie lesen, dem Gedédchtnis einpragten u. s. w. Studium und
Predigt wurden als die Hauptmittel angesehen, um den Zweck,
Seelen zu gewinnen, zu erreichen; 1lhretwegen durften deshalb
Dispensen eintreten, die Visitatoren hatten die Pflicht, hin-
sichtlich des Studiums und der Predigt ein wachsames Auge auf
die Briider zu richten; um des Studiums willen konnte manch-
m.al sogar das tdgliche capitulum culparum ausbleiben und
die Nachtruhe gestort werden.“?

—

A, a. 0. 190 ff.

3*



36 Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.“

Diese wenigen Andeutungen, beziiglich deren naherer Dar-
legung ich auf Denifles meisterhafte Ausfiihrung nochmals nach-
driicklich verweise, werden geniigen, um den Leser zu iiber-
zeugen, dals Gérard und seine Gesinnungsgenossen sich mit
ihrer cinseitig ascetischen Stellungnahme gegen Wissenschaft und
Bildung im schnurgeraden Gegensatz zum Geiste und zur ganzen
Tradition des Predigerordens befanden. Das Ideal, wie es ihnen
vorschwebte, mochte der Richtung eines Teiles der ersten Franzis-
kaner und deren spiritualistischer Tendenz entsprechen; dem
Predigerorden war ein anderer Weg vorgezeichnet.

Nichtsdestoweniger sieht man sogar in den Vitas fratrum
an einzelnen, freilich wenig zahlreichen Stellen den Eifer durch-
schimmern, den die fratres primitivi fir das Studium hatten.

Bezeichnenderweise wird nur einem einzigen Bruder, der
seine wissenschaftliche Ausbildung im Orden genossen hatte,
im Voriibergehen pachgeriihmt, dafs er ,factus est magister in
theologia et excellentis sciencie et ordinis magna columpna“ sei:
es 1st Thomas von Aquin, dessen Name nicht genannt ist, aber
leicht erraten werden konnte.!

Alles andere, was in den Vitas an Studium anklingt, ist an
die Person oder den Namen Jordanis’ gekniipft. Der gewaltige
Mann hatte eben auf Gérard und die anderen Briider einen so
nachhaltigen Eindruck hervorgebracht, dals man mit treuer Liebe
auch die geringste Aufserung, die im Munde der Seinen noch
fortlebte, der Nachwelt iiberlieferte: und wir sind sehr dankbar
auch fiir diese kleineren Gaben.

Denifle spricht, wie wir oben sahen, davon, dals im Prediger-
orden auch das Studium eine Art Gottesdienst sei und neben
dem eigentlichen Gottesdienst sein ,,Recht behaupte*.
Wie genau er damit den Geist der fratres primitivi charakterisiert
hat, zeigt eine Aulserung Jordanis’. Als dieser einst nach seiner
Ordensregel gefragt wurde, gab er zur Antwort: ,Regulam
fratrum predicatorum*; und auf die weitere Frage, worin diese
bestehe: ,Hec est eorum regula: honeste vivere, discere et
docere; que tria petit David a Deo dicens: Bonitatem et disci-
plinam et scientiam doce me.“2  Deutlicher kann man wohl
nicht sein!

Ein andermal fragte ein Bruder den Magister Jordanis,
,utrum utilius sibi foret oracionibus insistere vel scripturarum
se studiis occupare® (,scripturarum® natiirlich; ein anderes Stu-
dium ist bei Gérard fir einen Predigerbruder undenkbar und

! Vitas 201.  ® Vitas 138.



Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.“ 37

verdient Priigel, wie wir oben sahen!). Jordanis gab die Ent-
scheidung: ,,Quid est melius, semper bibere aut semper come-
dere? Utique sicut ista convenit alternatim fieri, sic et ista.“!
Also wieder eine Parallelisierung des Studiums mit dem Gebete;
beide sind nach Jordanis dem Predigerbruder so wesentlich wie
Speise und Trank. .

Die beiden eben aufgefiihrten Aufserungen des seligen Meisters
stehen im letzten Kapitel der das dritte Buch der Vitas fratrum
bildenden Jordanisbiographie. In diesem Kapitel hat Gérard eine
Anzahl von Anekdétchen iiber Jordanis zusammengestellt, die in
den fritheren Kapiteln nicht hatten untergebracht werden konnen.
Charakteristisch fiir Gérard ist nun wieder, dafs beide so wich-
tigen Auflserungen Jordanis’ hier ganz nebensichlich als § 3 und
§ 26 (das ganze Kapitel hat nur 27 Paragraphen!) eingeschaltet
sind, wéihrend an der Spitze des Kapitels (§ 1) ein Geschichtchen
steht, das zugleich einen leisen Hieb gegen die Bildung enthalt
und somit Gérard ausnehmend gut gefallen haben mufs. Ich
schreibe es her: ,Laycus quidam interrogavit Magistrum Jor-
danem dicens: Magister, valet tantum pater noster in ore nostro,
qui sumus laici et ignoramus virtutem eius, sicut in ore cleri-
corum, qui sciunt, quid dicunt? — Respondit Magister: Tantum
valet sicut lapis preciosus tantum valet In manu illius, qui
ignorat virtutem eius, sicut in manu illius, qui scit virtutem
eius.* 2

Dafs Jordanis vor dem Studium eine ganz andere Hoch-
schitzung gehabt als Gérard, hitte dieser schon aus dem einzigen
Umstand entnehmen konnen, dafs unter Jordanis ein ungeheurer
Zuzug von Studenten der Universititsstadte Paris, Bologna, Padua
u. 8. w. in den Orden stattfand; hiatten Gérards studienfeindliche
Anschauungen in der Stiftung des hl. Dominikus geherrscht, dann
wiirden sich die vielen artistae u. s. w. wohl kaum dazu ver-
standen haben, sich dem Orden anzuschlielsen.

Gérard weils sich die grolsen Erfolge Jordanis’ auch nur
durch ascetische Griinde zurechtzulegen. Der Sachverhalt ist
der: Jordanis wurde einmal gefragt, ,cur artiste frequenter or-
dinem intrarent et theologi et decretiste (die Horer des Kirchen-
rechts) tardius“. Er gab zur Antwort: ,Facilius inebriantur bono
Vino rustici, qui aquam consueverunt bibere, quam nobiles vel
Cives, qui vina fortiora non reputant, quia in usu habent. Artiste
quidem tota ebdomada aquam Aristotelis et aliorum philosophorum
bibunt; unde cum in sermone dominice vel festi verba Christi

! Vitas 146. 2 Vitas 137.



38 Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.“

vel suorum hauserint, statim inebriati vino spiritus sancti capi-
untur, et non tantum sua sed et se ipsos Deo donant. Isti
autem theologi frequenter audiunt talia, et ideo contigit eis sicut
rustico sacristae, qui ex frequenti transitu ante altare irreverenter
se habet, et ad illud dorsum vertit frequenter, extraneis incli-
nantibus reverenter.“! Warum aber diese zahlreichen Artisten
in den Orden traten, oder hesser, was gerade sie veranlalste,
Dominikaner und nicht Franziskaner oder Karthduser oder sonst
etwas zu werden, das verschweigt Gérard. Fiir die Beur-
teilung der Vitas fratrum ist dieser Punkt sehr wichtig. Im
vierten Buche der Vitas, ,de progressu ordinis“ iiberschrieben,
handeln sechs Kapitel? ,de causis inducentibus ad ordinis in-
gressum‘; als solche causae werden dann genannt: ,,de conside-
racione vane leticie“ (¢c. 8), ,,ex consideracione sanctitatis fratrum*
(c. 9), ,ex virtute verbi Dei (c. 10), ,,ex consideracione penarum
presencium vel futurarum® (c. 11), ,ex speciali revelacione sibi
facta® (c. 12) und endlich ,jex speciali devocione et inspiracione
beate Marie“ (c. 13). Die oben erwihnten zahlreichen Studenten
der artes liberales und der Philosophie miifsten demmnach alle
durch eine der genannten Ursachen zum Eintritt in den Prediger-
orden veranlalst worden sein; nach Gérards Vitas wenigstens
wiren wir zu dieser Konsequenz genotigt. Nun haben wir aber
einen vorurteilsloseren Zeugen als Gérard, einen Zeugen, der
dem Kompilator der Vitas fratrum nicht pur geistig ganz be-
deutend iiberlegen ist, sondern die Lage der Dinge im ganzen
Orden vermoge seiner hohen Stellung auch viel genauer kennen
mufste als der Provinzial der siidfranzosischen Provinz. Kein
geringerer als der Ordensgeneral Humbert von Romans selbst,
den wir oben bereits auch als Asceten kennen gelernt haben,
belehrt uns, wie einseitig Gérards Darstellung ist. In der ,Ex-
positio super Constitutiones fratrum praedicatorum lesen wir
unter anderem: ,Studium multa bona contulit et confert ordini.
Primum est praerogativa quaedam excellentiae respectu aliorum
ordinum.® . . . Aliud est acquisitio bonarum personarum.
Multae enim bonae personae, propter amorem, quem
habent ad scientiam, nunquam intrassent nec adhuc
intrarent Ordinem, nisi fuisset apud nos studium; nec
qui minus sufficientes intrant, fierent ita bonae personae
sine studio.“* Und in der, Expositio super regulam B. Augustini*
stellt Humbert dieselbe Behauptung auf und begriindet sie aus

1 Vitas 141, p. 168—190,
8 Vgl. dariiber oben p. 34.
< Humberti Opp. de Vita regulari ed. Berthier, Romae 1889, II. 28.



Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.. 39

der Schrift: ,,Et ideo multum curandum est volentibus construere
bonam religionem de talibus, exemplo primitivae ecclesiae,
de qua dicit Apostolus Eph. 4: Et ipse quosdam quidem dedit
apostolos, quosdam vero prophetas, alios vero evangelistas, alios
vero pastores et doctores in aedificationem corporis Christi, —
Ecce qualis material!“! Das ist eine ganz andere Sprache
als jene Gérards!

Ja die Beschiftigung mit allen Zweigen der Wissenschaft,
auch den profanen, war im Orden eine so lebhafte, dals das
Generalkapitel vom Jahre 1228 sich veranlafst sah, die theolo-
gischen Studien zu betonen und fiir die anderen gewisse Normen
aufzustellen: ,In libris gentilium et philosophorum non studeant,
etsi ad horam inspiciant. Seculares sciencias non addiscant, nec
eciam artes, quas liberales vocant, nisi aliquando circa aliquos
magister ordinis vel capitulum generale voluerit dispensare; sed
tantum libros theologicos tam iuvenes quam alii legant.“? Da
man (Gesetze nur macht, wenn eine Veranlassung vorliegt, so
ergibt sich aus dieser Bestimmung des Generalkapitels, dafs
vor 1228 die ,libri gentilium et philosophorum* (an die Araber
zu denken!) ebenso wie die ,artes liberales“ von den Prediger-
briidern mit einem solchen Eifer gepflegt wurden, dafs man es
fur gut fand, eine Vorschrift aus dem Schatze monastischer
Tradition® in die Konstitutionen des Predigerordens heriiberzu-
nehmen. Wenn man sich an die kirchlichen Verbote erinnert,
welche Aristoteles, d. h. den arabischen Aristoteles, von kirch-
licher Seite damals trafen,* so wird man es zu schiitzen wissen,
dafs die Philosophie nicht, analog der damaligen hyperstrengen
Richtung in der Kirche, ganz untersagt wird. Wie die Aus-
fihrung dieser Konstitution in der Wirklichkeit aussah, mag man
aus den vielbdndigen Aristoteles-Kommentaren des Albertus Magnus
und Thomas von Aquin ersehen; und wie der ascetisch angehauchte
Ordensgeneral Humbert die Sache sich zurechtlegt, mag er selbst
sagen: ,,Quaeritur interdum de libris philosophicis et studio
in illis quid expediat apud fratres? — Respondeo: Quidam
fratres sunt omnino inepti ad proficiendum in illis; quidam vero
8unt apti ad proficiendum in illis in aliquo, sed non multum;
quidam vero sunt, ex quorum aptitudine magna ad ista speratur
Magnus profectus et fructus circa divinam scripturam. Primis
(den ganz Dummen) nullatenus est permittendum quod studeant

—

1 A, a. 0. I 438, 2 Dist. II. no. 28, bei Denifle p. 222,
8 Cf. Denifle 191 Aom. 1.

4+ Cf. Werner, Thomas von Aquin I 567 ff.; Denifle, Chartular. 1.
Passim.



40 Gérard de Frachet ,Vitas fratram O, P.“

in talibus; secundis (den mittelmafsigen Kopfen) est conce-
dendum aliquid, sed cum discretione et raro; tertiis vero (den
Begabten, deren es zum Gliick damals im Predigerorden sehr
viele gab, wie selbst die ,Vitas fratrum* erzihlen) laxandae
sunt habenae circa studium huiusmodi“?

So wertvoll uns auch viele Nachrichten der Vitas fratrum
im iibrigen.sind, in seinen Anschauungen iiber das Studium, be-
sonders auch das der Philosophie, darf Gérard weder als Inter-
pret des Geistes des hl. Dominikus noch als zuverlissiger Bericht-
erstatter iiber die ,fratres primitivi“ gelten. Mit Recht mogen
manche besser erleuchtete Briider auf ihn das Wort Humberts
bezogen haben: .. . . Proinde timendum est illis, qui studere
non curant, et illis, quorum megligentia perit studium: quin
sicut haec (ndmlich die von Humbert an Ort und Stelle aus-
fihrlich erdrterten Vorteile) ef alia bona multa obvenerunt Or-
dimi cum studio, vta pereunte studio recedent, et erunt isti causa
periclitationis Ordinis.“?

Demgemiils hat denn auch derjenige, welcher der berufenste
Reprisentant des Dominikanergeistes genannt werden mufs, und
welchem gewils auch nicht etwa ein Mangel an Frommig-
keit nachgesagt werden kann, in entschiedener Weise
gegen die oben gezeichneten studienfeindlichen Gesinnungen
Stellung genommen.

In der IL. IL der Summa theol. hat Thomas von Aquin
einen eigenen Artikel® iiber das Problem ,utrum sit instituenda
aliqua religio ad studendum®. Da es in jener Zeit keinen andern
Orden gab, dem man hétte nachsagen konnen, er sei fiir das
Studium gegriindet, so muls genannter Artikel, wie viele andere
gegen Ende der IL II, auf den Predigerorden bezogen werden;
iibrigens sagt dies Thomas selbst deutlich genug, wenn er im
corpus articuli erkldrt: ,. . . Secundo necessarium est studium
literarum religiosis institutis ad praedicandum,* d. h. den Prediger-
briidern.

Bei Thomas findet sich auch der Einwurf, den wir oben4
aus Gérards Munde kennen gelernt haben: das Studium sei
Teufelswerk. Im 2. Argument gegen die These heilst es nim-
lich: ,. . . unde et Hieronymus dicit (super Epist. ad Titum
cap. 1): ,Antequam diaboli instinctu studia in religione fierent,
et diceretur in populis: Ego sum Pauli, ego Apollo, ego Cephae‘ ete.

! Opp. Humberti ed. Berthier I. 435.
2 A a. 0. 11 29, 3 Qu. 188. a. b. 1 8, 27.



Gérard de Frachet ,Vitas fratrum O. P.%. 41

_— R e

— Ergo videtur quod nulla religio debeat institui ad studendum.*
Wiirdevoll fertigt Thomas dies ab: ,Hieronymus non loquitur
ibi de studiis literarum, sed de studiis dissensionum, quae per
haereticos et schismaticos intraverunt in religionem Christianam.*
Man sieht, auf wie kindische Griinde sich diese Parteinahme
gegen das ,studium literarum‘ stiitzte! —

Ja gerade derselbe Hieronymus, der vorgeblich das Studium
als ,instinctu diaboli“ in das Ordensleben eingefiihrt bezeichnet,
mufs dem hl. Thomas die Waffe liefern, mit der ein zweiter,
gleichfalls! von Gérard vertretener Einwand gegen das Studium
zuriickgeschlagen wird: ,,Nec obstat,”“ betont das corpus articuli,
»quod apostoli absque studio literarum ad praedicandum (wieder
deutliche Anspielung auf den Predigerorden!) sunt missi; quia,
ut Hieronymus dicit in epistula ad Paulinum, ,quicquid aliis
exercitatio et quotidiana in lege Dei meditatio tribuere solet, hoc
1llis Spiritus sanctus suggerebat’.“ Der Predigerbruder darf
also, nach Thomas, nicht darauf rechnen, dafs der hl. Geist auf
Ubernatiirlichem Wege eingreife; sondern im Gegenteil mufs er
sich selbst auf dem gewohnlichen Wege das zu erwerben suchen,
was den Aposteln wegen besonderer Umstande auf iibernatiirliche
Weise zu teil ward.

Ich bitte den geehrten Leser, freundlichst den ganzen ge-
nannten Artikel der Summa nachzusehen; er ist fiir die geschicht-
liche Erkenntnis der Auffassung des gelehrten Studienwesens im
Predigerorden von grifster Bedeutung.

Gérards ,,Vitas fratrum* sind also, wie wir zu zeigen ver-
suchten, von nicht zu verachtender Bedeutung fiir die Geschichte
der Wissenschaft des dreizehnten Jahrhunderts; denn sie stellen
den dunklen Hintergrund dar, auf dem sich hell und klar das
liebe, freundliche Bild abheben sollte, das Mandonnet? treffend
also charakterisiert:

,L’ordre des Précheurs, en se constituant sur le prin-
cipe essentiel de société doctrinale et scolaire, avait
Posé le principe logique de sa suprématie intellectuelle
au XIJII® siécle. Avec ses maisons formant un réseau de plus
en plus serré a la surface de I'Europe, et dont chacune est
obligatoirement une école publique; avec les degrés hiérarchisés
de son enseignement et sa centralisation administrative, l'ordre
devait inévitablement constituer, & bref délai, la premiére
Puissance intellectuelle du temps.*

——

! Siehe oben S. 29 ff.  * Revue Thomiste IV (1896) 36.

b, LY A
— SR e



	Die Schrift von Gérard de Frachet "Vitas fratrum O.P."

