
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 11 (1897)

Artikel: Ein Decennium des Jahrbuchs : Rückblick und Orientierung

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN DECENNIUM DES JAHRBUCHS.

Rückblick und Orientierung.

VON Dr. MICH. GLOSSNER.

Mit dem letzten Hefte des abgelaufenen Jahrgangs hat das

Jahrbuch ein Decennium seines Bestandes zurückgelegt und

ist somit an einem bedeutsamen Moment seiner Wirksamkeit
angelangt. Es dürfte daher nahe gelegen sein, gleich dem einem

hohen Ziele zustrebenden Wanderer einen Augenblick gleichsam
stille zu stehen und einen Blick auf den bereits zurückgelegten
Weg zurückzuwerfen, um aus den errungenen Erfolgen Kraft
und Mut zu erneuter Anstrengung zu schöpfen und das immer
näher winkende Ziel und die volle angestrebte Höhe zu erreichen.
Das Ziel aber, das sich das Jahrbuch vorgesetzt, ist die
Wiedereihebung der Philosophie aus tiefem Verfalle zu der ihr
gebührenden Stellung als erste unter den natürlichen Wissenschaften
durch Anknüpfung an die gewaltsam unterbrochene Tradition,
durch Wiedergewinnung einer sicheren Grundlage in allgemein
anerkannten Principien und ruhige kontinuierliche Weiterbildung
auf Grund derselben.

Den unmittelbaren Anstofs zur Entstehung des Jahrbuchs

bot zwar die päpstliche Encyklika Aeterni Patris; gleichwohl
hiefse es die geschichtliche Sachlage vollkommen verkennen,

wenn man die sogenannten repristinatorischen Bestrebungen auf
dem Gebiete der Philosophie, mit andern Worten den Ruf nach

der Rückkehr zur „Philosophie der Vorzeit" als ein von oben

herab dekretiertes künstliches Produkt betrachten und ausgeben

wollte. Vielmehr entsprang jenes päpstliche Rundschreiben

ebensowohl selbst als die daran sich knüpfenden Versuche, die

aristostelisch-scholastische und speciell die thomistische Philosophie

wiederherzustellen, einem dringenden Bedürfnisse, das bereits

in epochemachender Weise teils von theologischer Seite, (um nur
die einschlagenden Erscheinungen in Deutschland zu erwähnen)
in den Schriften Kleutgens, der im allgemeinen auf die Descartes

vorangehende scholastische Philosophie hinwies, sowie in den

Arbeiten Plafsmanns und Schäzlers, die an die engere „Schule
des hl. Thomas" anknüpften und dem Engel der Schule, dem



Ein Decennium des Jahrbuchs. 3

gröfsten Peripatetiker und Kommentator des Stagiriten in dem
verwirrenden Lärme des modernen philosophischen Turmbaus,
Gehör zu verschaffen suchten, teils von philosophischer Seite in
den Werken Trendelenburgs, Uberwegs, Euckens einen mehr oder
minder konsequenten und wirksamen Ausdruck gefunden hatte.

Dieses Bedürfnis ist, wie angedeutet wurde, in dem Verfall
der modernen Philosophie begründet. Es handelt sich dabei
nicht etwa nur um die Abneigung und Abwendung eines den
materiellen und industriellen Interessen ausschließlich oder
vorzugsweise zugekehrten Zeitgeistes, also um äufserliche Ursachen,
die diesen Verfall etwa herbeiführten, sondern um einen
Krankheitszustand der Philosophie selbst, die, von vorneherein in
zwei feindliche Lager gespalten, in eine bunte Reihe sich
befehdender Weltanschauungen und Systeme zerfiel und damit ihren
wissenschaftlichen Charakter, dessen Merkmale Allgemeinheit
und Notwendigkeit sind, preisgab. Diese Schilderung trifft nach
dem Urteile von Vertretern der modernen Philosophie selbst
auch auf die unmittelbare Gegenwart zu. „Um nicht — so äufsert
sich ein Anhänger dieser Philosophie, Falckenberg, über die
gegenwärtige Lage der Philosophie, Leipzig 1890, 8. 7 — mit
der Miene bekümmerter Resignation schliefsen zu müssen, beginne
ich lieber mit dem rückhaltlosen Geständnis, dafs die
gegenwärtige Lage der Philosophie zu dem Gefühle befriedigenden
Stolzes wenig Anlafs gibt. Dem rückblickenden Auge des

künftigen Historikers wird sie schwerlich im Lichte einer
Glanzperiode erscheinen." Wenn aber derselbe Schriftsteller ein Symptom
dieses Verfalls in dem Mangel an wahrhaft schöpferischen Geistern
erblickt, so beweist die Periode der spekulativen Systeme, dafs
hierin eine Täuschung liegt; denn gerade die Urheber dieser
Systeme, die schöpferischen Geister, sind es, die den Verfall
der Philosophie herbeiführten und sie durch die Willkür ihrer
spekulativen Voraussetzungen ihres streng wissenschaftlichen
Charakters entkleideten. Dies gilt bereits von Kant, noch mehr
von seinen Nachfolgern. Denn obgleich die Absicht Kants auf
die Begründung der Wissenschaft — die Beantwortung der
Frage, wie allgemeine und notwendige Erkenntnisse möglich
seien — gerichtet war, so führte doch die subjektivistische Art der
Beantwortung jener Frage zur Aufhebung des wahren Wissens,
nicht blofs, sofern die Einschränkung auf Erfahrung den
Empirismus begünstigte, sondern auch, sofern die Vernunft als
Erkenntnisquelle immerhin zur Geltung gebracht werden sollte.
Denn gerade das eigentliche Ziel und der natürliche Gegenstand
des Wissens, das „Ding an sich" oder das der Erscheinung zu

1*



4 Ein Decennium des Jahrbuchs.

Grunde liegende Wesen, sollte ein für die menschliche Vernunft
unzugängliches Gebiet bilden. Es konnte daher nicht fehlen,
dafs der denkende und wissensdurstige Geist die von Kant der
Vernunft gesteckten unnatürlichen Schranken auf spekulativem
Wege durch Annahmen und Voraussetzungen, die das
reflektierende Denken überfliegen, zu durchbrechen suchte. Auf einer
solchen willkürlichen Voraussetzung beruht die Wissenschaftslehre

Fichtes, die den Kaatschen Grundirrtum, wornacli im Wissen
das Subjekt den Gegenstand bestimme, teilend, nicht blol's die
Form, sondern auch die Materie des Erkennens (der Erfahrung)
aus dem Subjekt abzuleiten sich vermafs. Solche willkürliche
Voraussetzungen sind ferner die intellektuelle Anschauung Schel-
ling8 und die dialektische Methode Hegels, die ein Wissen, zu
welchem ihnen Kant den Zugang durch die natürlichen Mittel
des menschlichen Geistes versperrt hatte, auf neuen und
unerhörten Wegen anstrebten. Der Widerspruch, zu welchem diese
Bestrebungen gegen den Inhalt des Bewufstseins und der
Erfahrung selbst, den sie doch allein und ausschliefslich auf
apriorisch-rationalistischem Wege zu rekonstruieren suchten, führte,
zeigte alsbald das Verfehlte derselben; ein System verdrängte
rasch das andere, und soweit diese Systeme bis auf die neueste
Zeit sich erhalten haben, fristen sie eine kärgliche und künstliche

Existenz. Der Versuch, den Inhalt der Erfahrung a priori
zu konstruieren, mufs als definitiv gescheitert angesehen werden.

Aus diesem Fiasko der spekulativen Philosophie erklärt sich
eine charakteristische Erscheinung der neuesten philosophischen
Forschung, die Falckenberg a. a 0. mit Bedauern konstatiert,
nämlich die einseitige Pflege von speciellen Problemen mit
gleichzeitiger Geringschätzung der allgemeinen metaphysischen Fragen
und damit zusammenhängend die Abneigung vor Kontroversen.
Es herrscht Friede, der Friede des Kirchhofs. „Besonders
charakteristisch für unsere Zeit ist die (Neigung, Einzelfragen
herauszuheben, reinlich von benachbarten Thatsachengruppen
abzulösen und einer für verschiedenartige Grundansichten annehmbaren

oder doch verwertbaren Beantwortung zuzuführen
Die heutige Art gestattet denen, die in obersten Fragen als
entschiedene Gegner wider einander stehen, ein friedliches
Zusammenarbeiten im Detail. Aber was hiermit aufsen gewonnen
wird, geht innen verloren" (Ö. 8). Daher die gerühmte exakte,
experimentelle Psychologie, daher das Eindringen positivistischer
Richtungen, die überdies durch das Zurückgehen auf den Kant-
schen Kriticismus und Phänomenalismus begünstigt wird. „Die
centralen Probleme, die zu Gunsten der Specialuntersuchung



Ein Decennium des Jahrbuchs. 5

zurückgedrängt werden, erscheinen mehr und mehr als etwas
Gleichgültiges Darum meine ich, dafs die an sich gewifs
löbliche Gelassenheit, mit der heute die Vertreter principiell
entgegengesetzter Standpunkte über Specialthemata verhandeln,
zugleich ein Erkalten des Gemütsanteils an den metaphysischen
Problemen bekunde." (S. S f.)

Die Absicht, die Philosophie zum Range einer Wissenschaft
zu erheben, kann noch weniger durch den erneuerten Kriticismus
und den Positivismus als durch den vorangegangenen Apriorismus
und subjektivistischen Rationalismus erreicht werden. Einheit
und Unterschied jener Richtungen charakterisiert Falckenberg
dahin: „Beide Systeme stimmen darin überein, dafs sie die
Tragweite der menschlichen Erkenntnis auf die Erscheinungen,
auf das Erfahrbare einschränken, mithin die Metaphysik verwerfen,
unterscheiden sich jedoch u. a. dadurch, dafs der Kriticismus
nachdrücklicher die Erkenntnistheorie als Fundament, als Eingangs-
disciplin fordert und den klaren Einblick in das Unzureichende
der reinen Erfahrung vor seinem Genossen voraus hat." (S. 10.)
Als eine Täuschung müssen wir es erklären, wenn derselbe
Autor in dem erneuerten Kriticismus eine siegreiche Abwehr
des Materialismus erblickt und meint, die Hoffnungen auf das
Erstehen einer mit kluger Mäfsigung vorwärtsschreitenden
Metaphysik seien nicht unbegründet gewesen, durch das Eindringen
des positivistischen Geistes der französischen und englischen
Philosophie aber vereitelt worden. Gerade dieses Überfluten
der positivistischen Richtung ist ein Beweis dafür, dafs der
Kriticismus einen genügenden Damm gegen sensualistische und
materialistische Ansichten nicht entgegenzusetzen vermag. Der
allzukühne Hochflug, den die Spekulation genommen, und gegen
den ein relativ berechtigter Rückschlag eingetreten sei (S. 10),
war es doch selbst (was Falckenberg nicht genügend hervorhebt,
wenn er bemerkt, dafs die Ausläufer der Hegeischen Schule dem
Materialismus zusteuerten), der die Einschränkung auf die
Erfahrung befürwortete; denn, was jener Hochflug a priori
konstruieren wollte, war, wie schon oben bemerkt wurde, eben nichts
anderes, als der Inhalt der Erfahrung. Was konnte nun natürlicher

erscheinen, als dafs man auf die vergeblichen Versuche,
diesen mittels einer Konstruktion a priori, gleichsam aus dem
Innern spinnend, aus der Hand der Vernunft zu empfangen,
verzichtete und sich den Sinnen in die Arme warf, die jenen
Inhalt nicht in blassen Abstraktionen und Formeln, sondern in
farbenreichen und warmen Gestalten darboten. „Das Zusammenwirken

nun — so fährt F. in seiner Schilderung weiter — des



6 Ein Decennium des Jahrbuchs.

heimischen Neukriticismus und des fremdländischen Positivismus
hat eine Metaphysikfeindlichkeit, hat einen
Nüchternheitsfanatismus entfacht, der, so wenig er dem deutschen
Geiste entspricht, über die Grenzen der auf ihn verpflichteten
Parteien hinaus die Köpfe ergreift und namentlich auch einen
grofsen Theil der jüngeren Forscher in seine Kreise zu ziehen
droht." (S. 11.)

Positivisten und Neukantianer, denen sich die Bewufstseins-
theoretiker anschliefsen, bilden nach F. die Linke des gegen
wärtigen philosophischen "Parlaments, denen eine in den Pfaden
der Herbartschen und Hegeischen Metaphysik — „unbeirrt von
dem veränderten W issenschaftsbetriebe des Tages" — wandelnde
Rechte gegenübersteht (S. 12). Zwischen diesen extremen
Richtungen — fährt F. fort — sei ein Zusammenarbeiten, eine
Verständigung, ja auch nur ein Verständnis der beiderseitigen
Absichten und Theorieen nicht möglich. In der gleichen Blindheit
befangen, sehen die Konservativen im Neukantianismus nur die
Wiederaufnahme eines längst überwundenen Standpunktes,
erkennen die Radikalen in der imponierenden Gedankenarbeit von
Jahrhunderten nur Zeichen der Unwissenschaftlichkeit: eine Art
unhistorisch zu denken, wie sie nur dem schaffenden Genius
erlaubt sei dagegen, wer nur ein trostloses Nein zu bieten
habe, der Nachsicht entbehre (S. 13 f.).

Als ein immerhin erfreuliches Zeichen wird es von
demselben Autor hingestellt, dafs eine grofse Anzahl von Denkern
bestrebt sei, zwischen den Extremen zu vermitteln. In erster
Linie wird als Vertreter der Mittelpartei Ed. von Hartmann
genannt, dessen Devise bekanntlich lautet: „Spekulative Resultate
nach induktiv-naturwissenschaftlicher Methode." F. bezweifelt
indes selbst, ob Hartmann seine Ergebnisse wirklich der Induktion
verdanke. Seine Principien seien zwar nicht ohne die Hilfe
empirischer Thatsachen gefunden, es frage sich aber, ob nur von
ihnen aus „ohne den wagenden Aufflug des Gedankens ins
Centrum der Welt, ohne einen Luftsprung von mystischer Natur"
(S. 16). Nach unserer Ansicht beruhen die angeblichen „Resultate

nach induktiv-naturwissenschaftlicher Methode" auf reiner
Illusion. Sie sind vielmehr die Ergebnisse aprioristischer
Spekulation in des Wortes verwegenster Bedeutung. Rühmt sich
doch Hartmann selbst, dafs sein System Hegel mit Schopenhauer
kombiniere, dafs in ihm der positive Schelling in vollkommenerer
Gestalt wieder auflebe. Der absolute immanente Wille, der sich
bereits im Atome äufsern soll, die somnambüle, unbewufste, aber
Bewufstsein erzeugende, den Willen überlistende Idee: was



Ein Decennium des Jahrbuchs. 7

haben sie mit induktiv-naturwissenschaftlicher Methode zu schaffen?
Schlechterdings nichts. Wenn der dem „rechten Flügel" sich
nähernde Philosoph des Unbewufsten in ein nur vorgebliches
Verhältnis zur Wirklichkeit und Erfahrung tritt, so steht der
dem linken Flügel zugeneigte W. Wundt in einem höchst
prekären Verhältnis zur Metaphysik. Die Wundtsche Metaphysik
ist eine Velleität, mit der nicht wahrhaft Ernst gemacht wird;
denn die „Ergänzung" der Erfahrungswissenschaften durch „Ideen"
kann unmöglich den Anspruch, wissenschaftliche Metaphysik zu
sein, erheben. Nicht anders ist zu urteilen von dem Kantianer
Liebmann, „der den hypothetischen Charakter der Metaphysik
betont" (S. 19), aber eben damit ihren streng wissenschaftlichen
Charakter leugnet; denn eine Disciplin, die nur aus Hypothesen
besteht, kann unmöglich als Wissenschaft anerkannt werden.
Joh. Volkelt aber versperrt sich durch seine Definition der Wissenschaft

als logischer Bearbeitung der Erfahrung den Zugang zur
Metaphysik und bleibt allen anderweitigen metaphysischen Vellei-
täten zum Trotz im Kantianismus befangen. Als eine leider
isoliert dastehende erfreulichere Erscheinung ist B,. Eucken
genannt, dessen umfassender geschichtlicher Blick durch das Studium
des Aristoteles und eine vorurteilsfreiere Stellung zur Scholastik
geschärft ist. F.s Urteil über Lotze scheint uns auf Überschätzung
zu beruhen ; die Art und Weise, wie dieser unstreitig geistvolle
Schriftsteller die Herbartsche Bealenlehre in das Flufsbett des
Hegeischen Monismus überzuleiten sucht, ist denn doch eine zu
äufserliche, um als ein bedeutsames Moment in der Entwicklung
selbst des modernen philosophischen Gedankens betrachtet werden
zu können.

Vergeblich wird man nach neuen Methoden suchen, um sie der
Metaphysik dienstbar zu machen (S. 23), solange man sich
nicht von dem Gespenste Kants losgemacht, der ja gerade die
aprioristische Konstruktion als die allein der Metaphysik
angemessene, also eben diejenige, die verlassen worden, geltend
machte. Auch F. weifs davon nicht loszukommen trotz der
Phrase: „Es bedarf nur des Kantschen Geistes, um das Kantsche
Gespenst zu vertreiben" (S. 24). So richtig es ist, dafs die
Kantsche Kritik nur relativ, dem Wölfischen Dogmatismus gegenüber

berechtigt ist, so falsch ist die Behauptung, das Unsterbliche

in Kants Philosophie liege in der Erkenntnis, dafs die
Erfahrung ein Geschenk des Verstandes sei, sofern sie auf
apriorischen Formen beruhe. Mit dieser Behauptung führt F. den
Verlassenen" Apriorismus wieder ein; denn ist die Erfahrung
das Erzeugnis apriorischer Verstandesformen, so ist die aprio-



8 Ein Decennium des Jahrbuchs.

ristische Konstruktion des absoluten Intellektualismus seiner Nachfolger

vollkommen berechtigt, und wir sehen uns wieder auf
den unfruchtbaren Standpunkt Fichtes, Schellings und Hegels
zurückgeworfen. Ein gewisser Widerspruch zwischen der Methode
Kants und seiner empiristischen Resultate ist ja unzweifelhaft
vorhanden; die Philosophie aber wird den Schaden tragen, mag
sie nun die Methode acceptieren mit Preisgebung des Resultats
oder das Resultat mit Preisgebung der Methode.

F. rühmt der neuesten philosophischen Phase die auf den
Einzelgebieten sich entfaltende Regsamkeit nach. Liegt es indes
im Wesen der Philosophie, zusammenzufassen und zu vereinigen,
also vor allem die Metaphysik zu pflegen : so kann die sich breit
machende Specialisierung von diesem Gesichtspunkte aus doch
nur als ein weiteres Symptom der Zersetzung angesehen werden.
Sieht sich doch die Naturwissenschaft selbst gedrungen, von der
immer weiter gehenden Arbeitsteilung zu einer höheren Übersicht
und umfassenderen Gesamtanschauung sich zu erheben.

Die modernen Arbeiten auf dem Gebiete der Geschichte
der Philosophie, soweit sie sich nicht in philologischer Pedanterie

zersplittern und verlieren, verdienen wohl unsere
Anerkennung; aber erstlich ist die Wissenschaft etwas anderes als
ihre Geschichte, zweitens fehlt es jenen Arbeiten vielfach an
höheren Gesichtspunkten, drittens sind unsere Geschichtsschreiber
der Philosophie noch in modernen Vorurteilen befangen, die es
insbesondere nicht zu einer gerechten Würdigung der alten wie
mittelalterlichen Philosophie kommen lassen, wie denn der eminent
gelehrte Zeller auch in der neuesten Bearbeitung seiner
Geschichte der Philosophie der Griechen zu einem tieferen und
richtigeren Verständnis der aristotelischen Philosophie nicht
gelangt ist. Einen Beweis jener Vorurteile liefert auch Kuno
Fischer in dem, was er von dem scholastischen Widerstande
gegen die cartesianische Reform zu berichten und nicht zu
berichten weifs.

Der Schlufs der Rede Falckenbergs über die gegenwärtige
Lage der Philosophie enthält die Bemerkung, dafs die
Erkenntnistheorie lähmend auf den Aufschwung des Gedankens
wirke. Diesen lähmenden Einflufs haben wir dem grofsen Kant
zu verdanken. In der That vermag der Gedanke nicht vorwärts
zu kommen, wenn immer aufs neue die Frage aufgeworfen wird,
ob wir denn wirklich in unseren Seelenkräften die Mittel besitzen,
um überhaupt zu erkennen, sei es von uns Verschiedenes oder
auch nur uns selbst nach dem, was wir wirklich und an sich
selbst sind. Endlich bedauert F. den Widerspruch zwischen



Ein Decennium des Jahrbuchs. 9

Wissenschaft und Leben, der die moderne Philosophie
charakterisiert, und verlangt das Zusammenwirken der verschiedenen
Kräfte des Geistes. Diese Forderung beruht auf einem Mifs-
verständnis, das durch die Spaltung der neueren Philosophie
in einen Idealismus, der in Phantasmen schwelgt, und einen
nüchternen, den höheren Bedürfnissen abholden Empirismus
veranlafst ist. Diesem Mifsstand und dieser Spaltung kann
jedoch durch eine Mitbeteiligung des Gefühls nicht abgeholfen
werden. Vielmehr mufs ein Weg gefunden werden, das Ideale
im wissenschaftlichen Erkennen selbst zur Geltung zu bringen.
Dieser Weg aber liegt abseits von der modernen Entwicklung
und kann nur dann sich finden, wenn sich ein philosophischer
Standpunkt gewinnen läfst, der über Apriorismus und
Empirismus, über Pantheismus, den notwendigen Ausläufer jenes, und
Materialismus, die Konsequenz von diesem, erhaben und beide
zu überwinden im stände ist: womit alsdann jene von F.
beklagte Spaltung, die so schroff in einem Jakobi, Fries, Herbart
uns entgegentritt, von selbst verschwinden wird. Einen solchen
Standpunkt glauben wir in der Philosophie des Aristoteles und
des hl. Thomas von Aquin wirklich zu besitzen.

Ahnlich wie Falckenberg glaubt auch Spicker (DieUrsachen
des Verfalls der Philosophie in alter und neuer Zeit.* 1892.
Vgl. Jahrbuch Bd. VIII S. 239—243) eine der Hauptursachen
des Verfalls der Philosophie in dem Mangel des harmonischen
Zusammenwirkens der Seelenkräfte, insbesondere in der
einseitigen Geltendmachung der Sinnlichkeit oder des Verstandes
auf Kosten des „transcendentalen Sinnes1' oder des Gefühls
erblicken zu müssen und erwartet einen erneuten Aufschwung
der Philosophie von der Rückkehr zur theosophischeu Spekulation

der Neuplatoniker. An neuplatonischen Elementen hat es
indes der neueren Philosophie zu keiner Zeit gefehlt. Rühmt
doch Spicker selbst den monistischen Grundgedanken des spino-
zistischen Systems. Unter den Späteren aber führte der
Entwicklungsgang der Schellingschen „intellektuellen Anschauung"
wiederholt zu den Bahnen neuplatonischen Denkens zurück.
-Mit dem neuplatonischen rationalistischen Mysticismus aber
vermag eine wissenschaftliche Philosophie nicht zu bestehen.
Ein Absolutes, das nur unmittelbar dem Gefühl, dem
Vernunftglauben, einer jedem ernstlichen Beweise sich entziehenden

ernunftanschauung zugänglich ist, kann nicht als Grundlage
wahrer Wissenschaft in Anspruch genommen werden. Das sog.
Absolute, d. h. das erste göttliche Sein und der überragende
Grund alles Seins, bildet entweder das Ziel und die Spitze einer



10 Ein Decennium des Jahrbuchs.

wissenschaftlichen Metaphysik oder bleibt aus der Sphäre der
Wissenschaft ganz ausgeschlossen.

Die Philosophie wird ihr Bestreben, sich wiederum zur
Würde einer wahren Wisenschaft zu erheben, nur dann mit
Erfolg gekrönt sehen, wenn sie zum „Meister der Wissenden",
zu Aristoteles zurückkehrt. Wir heben drei Punkte im
aristotelischen System hervor, welche als ebensoviele Vorzüge
desselben zu bezeichnen sind und durch die es geeignet erscheint,
die Philosophie vou Grund aus zu erneuern und ihre Schäden
zu heilen. Der erste betrifft den beklagenswerten Zwiespalt in
Rationalismus und Empirismus, A priorismus und Aposteriorismus,
an welchem die neuere Philosophie dahinsiecht. Im System des
Aristoteles sind die beiden Erkenntnisquellen Vernunft und
Sinnlichkeit nicht blofs anerkannt, sondern in das richtige
Verhältnis zu einander gesetzt. Die neuere Philosophie begann mit
Bacon von Verulam alle Erkenntnis, auch die der allgemeinsten
Wahrheiten durch Induktion aus den von den Sinnen dargebotenen

Daten abzuleiten: ein Verfahren, das Locke durch eine
nominalistische Theorie der Begriffe konsequent zum Sensualismus,

und Hume zum Skepticismus fortführte. Damit war der
Verstand als selbständige Erkenntnisquelle und sein Objekt, das
Intellegible, geleugnet, und die Philosophie mufste nach dieser
Richtung hin entweder in Materialismus (Hobbes) oder
Sinnenphänomenalismus (Positivismus Mills) endigen. — Andererseits
aber wurde das Intellegible (das Sein mit seinen transcendentalen
Bestimmungen samt den in den realen Gattungen und Alten
verwirklichten metaphysischen Wesenheiten) vom Sinnlichen völlig
isoliert und als freies Gebiet reiner Verstandesspekulation von
der Basis der Sinnenerkenntnis losgelöst, womit die Wirklichkeit
verloren ging, und die Philosophie zum Tummelplatze apriori-
stischer Konstruktionen sich gestaltete, die sich immer weiter
von dem wirklichen Inhalte der Erfahrung, deren Rekonstruktion
beabsichtigt war, entfernte. Nach der Theorie des Aristoteles
dagegen ist das Intellegible potenziell im Sinnlichen enthalten,
also weder eins mit diesem, noch ein davon getrenntes Gebiet,
und wird daraus durch eine Abstraktion erhoben, die Verstand
und Sinn als eigentümliche Erkenntnisquellen bestehen läfst,
ohne sie zu isolieren oder die eine auf die andere zurückzuführen.

Ein anderer Punkt betrifft das Verhältnis der menschlichen
Erkenntnis zu ihrem Objekt überhaupt. Nach Aristoteles ist
die Erkenntnis durch den Gegenstand bestimmt und verhalten
sich deshalb Sinn und Verstand aufnehmend, receptiv. Auch



Ein Decennium des Jahrbuchs. 11

der (mögliche) Verstand ist ein passives Vermögen, das sein
Objekt nicht schafft oder gestaltet, sondern von ihm bestimmt
und aktuiert wird. Der Verstand hört gleichwohl nicht auf,
im Erkennen selbstthätig zu sein; denn auch abgesehen von der
Punktion des thätigen Intellekts, durch die er das potenziell
Intellegible zu einem actu Intellegiblen macht, ist auch der
mögliche Verstand im Erkennen thätig, aber er ergreift und
erkennt mittels dieser Thätigkeit eine von ihm unabhängige, objektive
intellegible Ordnung. In dieser Auffassung ist die Objektivität
des menschlichen Erkennens gewahrt, während sie im Sensualismus

der einen modernen Richtung bedroht, im Apriorismus
der andern principiell aufgehoben ist.

Als einen dritten Punkt im aristotelisch-thomistischen System,
durch den es geeignet ist, die moderne Philosophie zu regenerieren,

nennen wir die Annahme, dafs zunächst in der
Sinneserkenntnis unmittelbar die äufseren Gegenstände selbst und nicht
blofs Bewufstseinszustände, Empfindungen, Vorstellungen erfafst
und erkannt werden. Die neuere Philosophie rühmt sich zwar
der Ansicht, in der Sinneserkenntnis stünden wir nur unsern
eigenen Affektionen gegenüber, als eines ungeheuren Fortschritts
gegenüber der als „naiver Realismus" gebrandmarkten
Überzeugung, dafs wir im Sehen, Hören u. s. w. mit den wirklichen
Gegenständen, ihren Qualitäten und Zuständen zu thun haben.
Weit entfernt jedoch davon, dafs in der Verleugnung jener
natürlichen Überzeugung ein philosophischer Fortschritt läge, kann
dieselbe nur als ein verhängnisvoller Irrtum bezeichnet werden,
als ein Irrtum, der die Philosophie zu ewiger Unfruchtbarkeit
verurteilt; denn alle Versuche, von den subjektiven Zuständen
eine „Brücke" zur Objektivität zu finden, haben sich als
unwirksam erwiesen, und der denkende Geist weifs keinen Ausweg

aus dem Banne des Subjektivismus, Idealismus und
Solipsismus zu entdecken. So lange die Überzeugung von der
unmittelbaren Wahrnehmung der äufseren Gegenstände nicht
auch als philosophisch berechtigt anerkannt wird, kann an eine
Uberwindung des subjektiven Idealismus nicht gedacht werden.
Jenes Vorurteil ist der Grund, warum der subjektive Idealismus
gerade in der Gegenwart „von vielen Seiteu als die einzig
mögliche Form der wissenschaftlichen Weltanschauung angesehen"
uud die Verwirrung erst herbeigeführt wird, über die ein Autor
neuesten Datums (Fz. Ehrhardt, Metaphys. I. Bd. Leipzig 1894
S. 5G4) klagt, indem er den obigen Satz — die Quelle des
subjektiven Idealismus — verteidigt und gleichwohl meint, dem
subjektiven Idealismus selbst entrinnen zu können.



12 Ein Decennium des Jahrbuchs.

Fragen wir, welche Aussichten sich für die Philosophie
infolge der Wiederanknüpfung an die gewaltsam unterbrochene
Tradition der Schule eröffnen, so erscheint uns als die erste und
wichtigste Frucht die Erstehung zunächst einer allgemein
anerkannten wissenschaftlichen Philosophie der katholischen Schulen.
Wird in diesen endlich mit dem Mifsbrauch gebrochen, wornach
jeder Lehrer der Philosophie nach eigenen Heften dociert und
irgend ein ephemeres, gerade auf der Höhe der Woge sich
befindendes System eines „Koryphäen" oder das Produkt eigener
Erfindung vorträgt; einigt man sich wieder in den Grundbegriffen
und Grundlinien sowohl der Logik und Metaphysik als auch der
Naturphilosophie und Psychologie: so wird ein solcher Erfolg
nicht verfehlen, auch auf die Zerfahrenheit der philosophischen
Anschauungen aufserhalb des Bereichs der katholischen Schulen
einen heilsamen und einigenden Einflufs auszuüben, und die Zeit
wird wiederkehren, in welcher katholische Autoren auch in
nichtkatholischen Schulen dem philosophischen Unterricht zu
Grunde gelegt werden. — Wir erwarten dem Gesagten gemäfs
die Wiederauferstehung der wissenschaftlichen Philosophie nicht
von einer Anwendung der „naturwissenschaftlichen" Methode
(wie F. Brentano, Über die Zukunft der Philosophie. Wien
1893); denn versteht man darunter die „experimentelle" Methode,
so sind ihre Erfolge selbst für das psychologische Gebiet von
geringer Bedeutung; von einer Anwendbarkeit auf Logik und
Metaphysik kann vollends nicht die Rede sein. Versteht man
aber darunter eine der Natur des Gegenstandes sich anpassende
Art und Weise der Forschung und Beweisführung, so hat eben
auch die Philosophie ihre eigentümlichen Gegenstände, die ihre
besondere Methode erheischen, und die Forderung einer
naturwissenschaftlichen Art des Betriebes verliert ihren Sinn und
ihre Berechtigung.

Die Forderung der Anwendung naturwissenschaftlicher
Forschungsmethode auf die Philosophie ist keineswegs so unschuldiger

Natur, als man sie hinzustellen versucht, indem man
erinnert, dafsjain den verschiedenen Zweigen der Naturwissenschaft
thatsächlich selbst eine verschiedene Methode angewendet werde,
denn indem man diese Verschiedenheit mit der gröfseren
Kompliziertheit des Gegenstandes z. B. der Physiologie begründet,
insinuiert man trotz aller Einschränkungen (Brentano a. a. 0.
S. 41), mit der naturwissenschaftlichen Methode sei nicht die
rationelle Mechanik gemeint (was im Grunde selbstverständlich,
weil absolut undurchführbar), insinuiert man, sage ich, gleichwohl
die mechanische Erklärungsweise als die eigentlich doch allein



Ein Decennium des Jahrbuchs. 13

wahrhaft wissenschaftliche, von der man nur Umgang nimmt,
weil sie in den komplizierteren Gebieten vorläufig nicht angewendet
werden könne. Die Gegenstände der Philosophie — der
Psychologie, Ethik u. s. w. — unterscheiden sich jedoch von denen
der Naturwissenschaft, auf welche man die experimentell-mechanische

Methode anwendet, oder principiell wenigstens sich
vorbehält, wesentlich, weshalb die Forderung, sie naturwissenschaftlich
zu behandeln, von der Schwelle abzuweisen ist.

Auch ohne Übertragung naturwissenschaftlicher Forschungsmethode

auf das Geistesgebiet ist die Philosophie der Erhebung
zum Range einer Wissenschaft fähig, und es ist durchaus nicht
notwendig, den hohen Namen der Philosophie auf ein „künstliches

Geistesspiel" zu übertragen, das, ohne auf objektive
Wahrheit Anspruch zu erheben, auf Grund augenblicklich gangbarer

Ansichten eine Systematisation von Verstandenem und
Unverstandenem erstrebt (Brentano a. a. 0. S. VIII); denn die
Philosophie als Vernunftwissenschaft besitzt von Tagesmeinungen
und Hypothesen unabhängige Principien und vermag sich als
Logik und Metaphysik zu verwirklichen, ohne von Experimenten
und Induktionen abhängig zu sein. Eine wissenschaftlich
befriedigende Metaphysik würde wohl für immer ein Ding der
Unmöglichkeit bleiben, wenn das Ziel der philosophischen
Forschung nur in einem Verfahren nach Analogie der Naturwissenschaften

bestünde. Die gerühmte „bescheiden sorgsame Einzelarbeit"
steht im Widerspruch mit dem umfassenden Standpunkt der
Philosophie, die entweder als allgemeine und beherrschende, die
übrigen Wissenschaften begründende Wissenschaft ist oder
überhaupt, nicht ist.

Die Zukunft der Philosophie ist (wie Brentano selbst
andeutet1) gesichert, solange die katholische Kirche besteht, die
Vernunft und Wissenschaft in ihre Dienste und deshalb an

1 Nachdem wir auf die kleine Schrift Brentanos über die Zukunft
der Philosophie Rücksicht nahmen, dürfen wir nicht unterlassen, der
Behauptung B.s zu widersprechen, dafs die Humesche Bezweiflung des
Kausalprincips, obgleich ein Irrtum in einer wesentlichen Frage, doch
®'n Zeichen fortschreitender Forschung sei, „die sich durch Irrtum den
Weg zur Erkenntnis brach, wo frühere Zeiten zwar allerdings die Wahrheit

(wenigstens annähernd), aber in blindem Glauben" besessen hätten
(a- a. 0. S. 67). Das Kausalprincip war längst vor Hume Gegenstand
Angehender Erörterung und wurde keineswegs auf „blinden Glauben"
angenommen; vielmehr ist der blinde Glaube auf Seiten des Skeptikers,
der überdies in wenig scharfsinniger Weise in jener Frage wesentlich
Verschiedenes durcheinander warf : der blinde Glaube nämlich an die
Alleinberechtigung der von Bacon und Locke auf ihn übergegangenen em-
Pirisch-sensualistischen Richtung.



14 Ein Decennium des Jahrbuchs.

ihrem Fortschritte den innigsten Anteil nimmt, anstatt, wie ihre
Feinde ihr vorwerfen, sie zu unterdrücken. Diese Zukunft gehört
aber eben aus diesem Grunde der christlichen und scholastischen
Philosophie; denn in den Dienst der Wahrheit, in den Dienst
der Offenbarung, vermag nur die wahre, die mit der höheren
übernatürlichen Wahrheit in Harmonie stehende Wissenschaft
und Philosophie zu treten.

Merkwürdig und wie prophetisch klingt ein Ausspruch des

jüngeren Fichte, demzufolge die Entwicklung der in Descartes
beschlossenen Keime der modernen Philosophie selbst einen
gewissen Rückgang auf die Scholastik erfordert. „Denn selbst
Descartes — so lautet seine Äufserung — hat eine Vergangenheit

von spekulativem Reichtum und Tiefe hinter sich, die
scholastische Philosophie, die er keineswegs zu vernichten
vermochte — vielmehr hegt auch sie Feuerbeständiges in sich —
sondern die er nur durch den Geist der Selbständigkeit und
der Voraussetzungslosigkeit seiner Forschung zu befreien trachtete."

(J. H. Fichte, Beiträge zur Charakteristik der neueren
Philos. 2. Aufl. 1841 S. 431.)

Man wirft unseren Bestrebungen Abhängigkeit von äufseren
Autoritäten und Unselbständigkeit vor. In der That aber gibt
es nichts Abhängigeres, als einen modernen Philosophen, der
über gewisse Autoritäten nicht hinwegzukommen vermag oder
darüber hinauszugehen nicht wagt. Für den einen bildet
Descartes, für den andern Kant, für eiuen dritten Bacon die Grenze,
die zu überschreiten ihm nicht gestattet ist, wenn er nicht als
Verräter am modernen Fortschritt verfemt werden will. Die
Geschichte der modernen Philosophie zeigt eine Kette von
Abhängigkeiten: Kants von Leibnitz und Wolff', von Locke und
Hume, Fichtes von Kant, Schellings von Fichte u. s. w., wobei
der Fortsehritt darin besteht, dafs ein Irrtum den andern ablöst.
— Ein 8pecielle8 Vorurteil stellt sich dem auf protestantischem
Boden stehenden Philosophen in den Weg. Mit klarem Bewufst-
sein oder ohne solches bekennt er sich zu einem Grundsatz, der
die Unabhängigkeit des theoretischen Erkennens principiell
aufhebt. Einer unserer Gegner, ein Gegner, dem wir alle Achtung
zollen, sowohl was Vornehmheit der polemischen Haltung als auch
den von andern Richtungen sich vorteilhaft unterscheidenden
philosophischen Standpunkt betrifft, sprach es als Grundsatz aus,
dafs die mit dem Protestantismus aufgetretene Lebensauffassung
und das Lebensbedürfnis oder, wie jener Autor sich
ausdrückt, der „Kern des Lebens" eine andere Weltanschauung
bedinge (S. Jahrbuch II S. 221). Ähnlich spricht sich Kaftan



Ein Decennium des Jahrbuchs. 15

in einem Schriftchen neuesten Datums (Das Christentum und die
Philosophie, Leipzig 1895. S. 11) aus: „Die Reformation hat an
ihrem Teil für uns evangelische Christen den Satz in Frage
gestellt, dafs das Donken und Erkennen das Wesentliche im
Menschen ist und dafs wir in ihm uns Gott nähern und mit
Gott verbunden werden Die Herrschaft dieses Princips
und dieses Lebensideals ist durch die Reformation für den
evangelischeu Teil der Christenheit gebrochen worden. Wir wissen
statt dessen, dafs dem einfachen sittlichen Gehorsam die erste
Stelle zukommt". In dieser Auffassung ist dem Willen der
Primat und die Herrschaft über den Intellekt, das Erkennen,
eingeräumt, damit aber auch der Tod der Wissenschaft selbst
besiegelt; denn diese besteht nicht mit dem, was ich für wahr
halten will, sondern mit dem, was ich infolge unmittelbarer
oder mittelbarer Evidenz für wahr halten mufs.

Verhält es sich so mit den modernen Philosophen und ihrer
angeblichen Unabhängigkeit und Voraussetzungslusigkeit, so
befindet sich der „allgemein Gebildete" in einer noch schlimmeren
Lage, da er in der babylonischen Verwirrung der philosophischen
Ansichten von jedem Winde der Lehre hin- und hergeworfen
wird. Seitdem das Schulsystem, d. h. ein in seinen Grundlinien
anerkanntes logisch-metaphysisches Lehrsystem, geächtet und
verworfen ist, schöpft ein jeder seine Philosophie aus diesem
oder jenem philosophischen Tagesschriftsteller, in der Regel aber
vielmehr aus Tagesblättern der verschiedensten Richtungen. Einst
lasen wir das Bekenntnis eines gebildeten Mannes, der sich
rühmte, die Quelle, woraus er sein gesamtes Wissen schöpfe,
sei die wissenschaftliche Beilage der (vordem Augsburger)
Allgemeinen Zeitung; immerhin noch nicht die schlechteste Quelle,
obgleich von Büchnerschem Materialismus und Carrierescher
Piebesgottseligkeit gleichermafsen gespeist. Diese Abhängigkeit
führt selbstverständlich zu einem beständigen Wechsel. Heute
nehmen die Vogt und Moleschott, morgen die Schopenhauer und
Nietzsche die Geister e>n. Heute wird der Kampf ums Dasein
nnd die natürliche Züchtung als Gipfel der Weisheit angestaunt,
morgen ist Darwin ein überwundener Standpunkt und tritt an
die Stelle jener ein mechanischer Vervollkommnungstrieb, „ein
Streben nach Gleichgewicht" u. dgl. Heute gilt es als ausgemacht,
dafs Leben aus mechanischen Ursachen entstehe, morgen erhebt
der Vitalismus als Reovitalismus aufs neue das Haupt. Heute
gjlt die philologisch-geschichtliche Erklärung der Religion als
die einzig haltbare, um morgen durch die ethnologischen Fetisch-
ind Geistertheorieen verdrängt zu werden.



16 Ein Decennium des Jahrbuchs.

Dagegen verbürgt uns gerade unser Standpunkt die
Selbständigkeit unseres Denkens. Indem wir mit Aristoteles und
dem hl. Thomas an dem strengen Begriff der Wissenschaft
festhalten, wornach ihr nur angehört, was bewiesen oder
unmittelbar einleuchtend ist, machen wir die Resultate der Forschung
von äufseren Autoritäten unabhängig. Die Orientierung an der
Offenbarung und den autoritativen Aussprüchen der Kirche
vermag hieran nichts zu ändern; denn in den Gliederbau der
Wissensehaft selbst darf nichts aufgenommen werden, was nicht
im Lichte der Vernunft erkannt, bewährt und begründet ist.

Man hat auch die Zeitgemäfsheit unseres Unternehmens
bestritten und behauptet, wir wollten die Wissenschaft auf den
Standpunkt des Mittelalters oder des Altertums zurückschrauben.
Hierauf erwidern wir, dafs unser Unternehmen nicht zeitgemäfser
sein könnte, als es thatsächlich ist, nachdem die Philosophie an
einer entscheidenden Krise angelangt ist, in welcher es sich
geradezu um Sein oder Nichtsein handelt. Unzeitgemäfs wäre
unser Unternehmen nur dann, wenn wir irgendeine der
unzweifelhaften wissenschaftlichen Errungenschaften der Neuzeit
preisgeben würden. Davon aber kann keine Rede sein. Diese
Errungenschaften aber liegen nicht auf spekulativem,
begriffswissenschaftlichem, sondern ausschliefslich auf dem Gebiete der
empirischen Naturerkenntnis und deren praktisch-kultureller
Verwendung. Wir denken nicht daran, irgend einen Fortschritt in
Astronomie, Physik, Chemie u. s. w. rückgängig machen zu
wollen; so wenig als wir vom elektrischen Lichte zur Talgkerze
oder zum Holzspan zurückzukehren willens sind. Was wir
festhalten, ist nur dies, dafs die Bedingungen des Fortschritts
in empirischer Forschung andere sind, als die der philosophischen
und spekulativen. Es verhält sich hierin wie mit dem sittlichen
Fortschritt. Man kann im Besitze aller Fortschritte moderner
Technik, im Genüsse aller Errungenschaften der Physik und
Chemie und dennoch der sittlich verkommenste auf sittlich
tiefster Stufe stehende Mensch sein. So kann man auch trotz
elektrischen Lichtes im tiefsten Dunkel bezüglich der wichtigsten
Fragen über die letzten Gründe der Dinge sich befinden.
Moralische und spekulative Fortschritte halten mit industriellen und
naturwissenschaftlichen nicht gleichen Schritt. Wir könnten
daher an unsere Gegner selbst die Frage stellen, ob sie z. B.
die Philosophie eines Piaton aus dem Grunde für unvollkommener

als die eines E. v. Hartmann halten, weil der griechische
Philosoph mit der Öllampe sich begnügen mufste, während der



Gérard de Frachet Vitas fratrum 0. P.". 17

Berliner Philosoph bei elektrischem oder bei Gasglühlicht seine
Lukubrationen niederzuschreiben in der Lage ist.

Was wir wollen ist: Wahrheit. Die Wahrheit aber ist
von Zeit und Raum unabhängig, sie ist ewig. Was einmal wahr
gewesen ist, ist es für immer. Wenn uns also ein Aristoteles
die Wahrheit bietet, ein Hegel und Hartmann aber den Irrtum,
werden wir den Irrtum vorziehen, weil jener dem sovielten
Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung, dieser aber dem aufgeklärten
neunzehnten Jahrhundert angehört?

»

DIE SCHRIFT VON GÉRARD DE FRACHET
„VITAS FRATRUM 0. P.",

eine noch unbenutzte Quelle zur Philosophiegeschichte des
dreizehnten Jahrhunderts.

Von Fr. THOMAS M. WEHOFER, Ord. Praed.

—

Denifle hat in seinem bekannten Aufsatze, welcher der
Edition der Dominikanerkonstitutionen vom Jahre 1228 als
Einleitung dient, den Nachweis geführt, dafs der Predigerorden
zuerst unter allen Orden Vorschriften über das Studium in seine
Regeln aufgenommen hat, und dafs auch wirklich in den ersten
Jahrzehnten nach der Gründung des Ordens das Studium mit
grofsem Eifer und ernster Hingebung gepflegt wurde.1 Im An-
schlufs an Denifles Darstellung erlaube ich mir nun im Folgenden,
auf Grund einer eben erst neu publizierten, für die Kenntnis des
13. Jahrhunderts hochwichtigen Schrift einige weitere
Untersuchungen vorzulegen, welche auf die gewaltigen geistigen
Strömungen, unter deren Einflufs nicht nur der Predigerorden, sondern
überhaupt die ganze abendländische Welt damals stand, neues
Licht werfen und zum Verständnis der philosophischen wie auch
der historischen Litteratur des Mittelalters ein Scherflein beitragen
möchten.2

1 Archiv für Litteratur- und Kirchengesch, des Mittelalters I. 165 ff.
2 Meinem hochverehrten Ordensgenossen, dem päpstlichen

Geheimarchivar P. Denifle, bin ich für die besondere Güte, dafs er das Manuskript

durchsah, zu gröfstem Dank verpflichtet; es freut mich ungemein,
konstatieren zu können, dafs ich mich in meinen Ausführungen durchwegs
mit ihm im Einklang fand. — Vgl. auch meine Bemerkungen im Österr.
Litteraturblatt 1896 Sp. 259 f.

Jahrbuch für Philosophie etc. XI. 2


	Ein Decennium des Jahrbuchs : Rückblick und Orientierung

