Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 11 (1897)

Artikel: Ein Decennium des Jahrbuchs : Riickblick und Orientierung
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762026

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN DECENNIUM DES JAHRBUCHS.

RUCKBLICK UND ORIENTIERUNG.
VON Dr. MICH. GLOSSNER.

————

Mit dem letzten Hefte des abgelaufenen Jahrgangs bhat das
Jahrbuch ein Decennium seines Bestandes zuriickgelegt und
ist somit an einem bedeutsamen Moment seiner Wirksamkeit an-
gelangt. Es dirfte daher nahe gelegen sein, gleich dem einem
hohen Ziele zustrebenden Wanderer einen Augenblick gleichsam
stille zu stehen und einen Blick auf den bereits zuriickgelegten
Weg zuriickzuwerfen, um aus den errungenen KErfolgen Kraft
und Mut zu erneuter Anstrengung zu schopfen und das immer
niher winkende Ziel und die volle angestrebte Hohe zu erreichen.
Das Ziel aber, das sich das Jahrbuch vorgesetst, ist die Wiedexr-
erhebung der Philosophie aus tiefem Verfalle zu der ihr gebiib-
renden Stellung als erste unter den natiirlichen Wissenschaften
durch Ankniipfung an die gewaltsam unterbrochene Tradition,
durch Wiedergewinnung einer sicheren Grundlage in allgemein
anerkannten Principien und ruhige kontinuierliche Weiterbildung
auf Grund derselben.

Den unmittelbaren Anstols zur Entstehung des Jahrbuchs
bot zwar die pipstliche Encyklika Aeterni Patris; gleichwohl
hiefse es die geschichtliche Sachlage vollkommen verkennen,
wenn man die sogenannten repristinatorischen Bestrebungen auf
dem Gebiete der Philosophie, mit andern Worten den Ruf nach
der Riickkehr zur ,,Philosophie der Vorzeit“ als ein von oben
herab dekretiertes kiinstliches Produkt betrachten und ausgeben
wollte.  Vielmehr entsprang Jenes pipstliche Rundschreiben
ebensowohl selbst als die daran sich kniipfenden Versuche, die
aristostelisch-scholastische und speciell die thomistische Philosophie
wiederherzustellen, einem dringenden Bediirfnisse, das bereits
in epochemachender Weise teils von theologischer Seite, (um nur
die einschlagenden Erscheinungen 1n Deutschland zu erwihnen)
in den Schriften Kleutgens, der im allgemeinen auf die Descartes
vorangehende scholastische Philosophie hinwies, sowie in den
Arbeiten Plafsmanns und Schéazlers, die an die engere ,Schule
des hl. Thomas* ankniipften und dem Engel der Schule, dem



Ein Decennium des Jahrbuchs, 3

grofsten Peripatetiker und Kommentator des Stagiriten in dem
verwirrenden Léirme des modernen philosophischen Turmbaus,
(Gehor zu verschaffen suchten, teils von philosophischer Seite in
den Werken Trendelenburgs, Uberwegs, Euckens einen mehr oder
minder konsequenten und wirksamen Ausdruck gefunden bhatte.

Dieses Bediirfnis ist, wie angedeutet wurde, in dem Verfall
der modernen Philosophie begriindet. Es handelt sich dabei
nicht etwa nur um die Abneigung und Abwendung eines den
materiellen und industriellen Interessen ausschliefslich oder vor-
zugsweise zugekehrten Zeitgeistes, also um &ufserliche Ursachen,
die diesen Verfall etwa herbeifiihrten, sondern um einen Krank-
heitszustand der Philosophie selbst, die, von vorneherein in
zwel feindliche Lager gespalten, in eine bunte Reihe sich befeh-
dender Weltanschanungen und Systeme zerfiel und damit ihren
wissenschaftlichen Charakter, dessen Merkmale Allgemeinheit
und Notwendigkeit sind, preisgab. Diese Schilderung trifft nach
dem Urteile von Vertretern der modercen Philosophie selbst
auch auf die unmittelbare Gegenwart zu. ,Um nicht — so dulsert
sich ein Anhdpger dieser Philosophie, Falckenberg, iiber die
gegenwartige Lage der Philosophie, Leipzig 1890, 8. 7 — mit
der Miene bekiimmerter Resignation schliefsen zu missen, beginne
ich lieber mit dem riickhaltlosen Gestandnis, dals die gegen-
wirtige Lage der Philosophie zu dem Gefiihle befriedigenden
Stolzes wenig Anlals gibt. Dem riickblickenden Auge des
kiinftigen Historikers wird sie schwerlich im Lichte einer Glanz-
periode erscheinen.“ Wenn aber derselbe Schriftsteller ein Symptom
dieses Verfalls in dem Mangel an wahrhaft schopferischen Geistern
erblickt, so beweist die Periode der spekulativen Systeme, dals
hierin eine Téauschung liegt; denn gerade die Urheber dieser
Systeme, die schopferischen Geister, sind es, die den Verfall
der Philosophie herbeifiihrten und sie durch die Willkir ihrer
spekulativen Voraussetzungen ihres streng wissenschaftlichen
Charakters entkleideten. Dies gilt bereits von Kant, noch mehr
von seinen Nachfolgern. Denn obgleich die Absicht Kants auf
die Begriindung der Wissenschaft -— die Beautwortung der
Frage, wie allgemeine und notwendige Erkenntnisse moglich
seilen — gerichtet war, so fiihrte doch die subjektivistische Art der
Beantwortung jener Frage zur Aufhebung des wahren Wissens,
nicht blofs, sofern die Einschrinkung auf Erfabhrung den Em-
Pirismus begiinstigte, sondern auch, sofern die Vernunft als
Erkenntnisquelle immerhin zur Geltung gebracht werden sollte.
Denn gerade das eigentliche Ziel und der natiirliche Gegenstand
des Wissens, das ,,Ding an sich“ oder das der Erscheinung zu

1*



4 Ein Decennium des Jahrbuchs.

Grunde liegende Wesen, sollte ein fiir die menschliche Vernunft
unzugéingliches Gebiet bilden. Es konnte daher nicht fehlen,
dals der denkende und wissensdurstige Geist die von Kant der
Vernunft gesteckten unnatiirlichen Schranken auf spekulativem
Wege durch Annahmen und Voraussetzungen, die das reflek-
tierende Denken iiberfliegen, zu durchbrechen suchte. Auf einer
solchen willkiirlichen Voraussetzung beruht die Wissenschafts-
lehre Fichtes, die den Kantschen Grundirrtum, wornach im Wissen
das Subjekt den Gegenstand bestimme, teilend, nicht blofs die
Form, sondern auch die Materie des Erkennens (der Erfahrung)
aus dem Subjekt abzuleiten sich vermalfs. Solche willkiirliche
Voraussetzungen sind ferner die intellektuelle Anschauung Schel-
lings und die dialektische Methode Hegels, die ein Wissen, zu
welchem ihnen Kant den Zugang durch die natiirlichen Mittel
des menschlichen Geistes versperrt hatte, auf neuen und uner-
horten Wegen anstrebten. Der Widerspruch, zu welchem diese
Bestrebungen gegen den Inhalt des Bewufstseins und der Er-
fahrung selbst, den sie doch allein und ausschlielslich auf apri-
orisch-rationalistischem Wege zu rekonstruieren suchten, fiihrte,
zeigte alsbald das Verfehlte derselben; ein System verdringte
rasch das andere, und soweit diese Systeme bis auf die neueste
Zeit sich erhalten haben, fristen sie eine kirgliche und kiinst-
liche Existenz. Der Versuch, den Inhalt der Erfahrung a priori
zu konstruieren, muls als definitiv gescheitert angesehen werden.

Aus diesem Fiasko der spekulativen Philosophie erklart sich
eine charakteristische Erscheinung der neuesten philosophischen
Forschung, die Falckenberg a. a O. mit Bedauern konstatiert,
namlich die einseitige Pflege von speciellen Problemen mit gleich-
zeitiger Geringschiitzung der allgemeinen metaphysischen Fragen
und damit zusammenhéngend die Abneigung vor Kontroversen.
Es herrscht Friede, der Friede des Kirchhots. ,,Besonders cha-
rakteristisch fiir unsere Zeit ist die Neigung, KEinzelfragen
herauszuheben, reinlich von benachbarten Thatsachengruppen
abzulosen und einer fiir verschiedenartige Grundansichten annehm-
baren oder doch verwertbaren Beantwortung zuzufiihren . . . .
Die heutige Art gestattet denen, die in obersten Fragen als
entschiedene Gegner wider einander stehen, ein friedliches
Zusammenarbeiten im Detail. Aber was hiermit aulsen gewonnen
wird, geht innen verloren“ (8. 8). Daher die geriihmte exakte,
experimentelle Psychologie, daher das Eindringen positivistischer
Richtungen, die iiberdies durch das Zuriickgehen auf den Kant-
schen Kriticismus und Phinomenalismus begiinstigt wird. , Die
centralen Probleme, die zu Gunsten der Specialuntersuchung



Ein Decennium des Jahrbuchs. B

zuriickgedringt werden, erscheinen mehr und mehr als etwas
Gleichgiiltiges . . . Darum meine ich, dals die an sich gewils
lobliche Gelassenheit, mit der heute die Vertreter principiell
entgegengesetzter Standpunkte iiber Specialthemata verhandels,
zugleich ein Erkalten des Gemiitsanteils an den metaphysischen
Problemen bekunde.“ (8. 8 f.)

Die Absicht, die Philosophie zum Range einer Wisssenschaft
zu erheben, kann noch weniger durch den erneuerten Kriticismus
und den Positivismus als durch den vorangegangenen Apriorismus
und subjektivistischen Rationalismus erreicht werden. Einheit
und Unterschied jener Richtungen charakterisiert Falckenberg
dahin: ,Beide Systeme stimmen darin iiberein, dals sie die
Tragweite der menschlichen Erkenutnis auf die Erscheinungen,
auf das Erfahrbare einschrinken, mithin die Metaphysik verwertfen,
unterscheiden sich jedoch u. a. dadurch, dafs der Kriticismus
nachdriicklicher die Erkenntnistheorie als Fundament, als Eingangs-
disciplin fordert und den klaren Einblick in das Unzureichende
der reinen Erfahrung vor seinem Genossen voraus hat.“ (3. 10.)
Als eine Tiuschung miissen wir es erkliren, wenn derselbe
Autor in dem erneuerten Kriticismus eine siegreiche Abwehr
des Materialismus erblickt und meint, die Hoffnungen auf das
Erstehen einer mit kluger Malsigung vorwirtsschreitenden Meta-
physik seien nicht unbegriindet gewesen, durch das Eindringen
des positivistischen Geistes der franzisischen und englischen
Philosophie aber vereitelt worden. Gerade dieses Uberfluten
der positivistischen Richtung ist ein Beweis dafiir, dals der
Kriticismus einen geniigenden Damm gegen sensualistische und
materialistische Ansichten nicht entgegenzusetzen vermag. Der
allzukithne Hochflug, den die Spekulation genommen, und gegen
den ein relativ berechtigter Riickschlag eingetreten sei (S. 10),
war es doch selbst (was Falckenberg nicht geniigend hervorhebt,
wepnn er bemerkt, dafs die Ausldufer der Hegelschen Schule dem
Materialismus zusteuerten), der die Einschrinkung auf die Er-
fahrung betiirwortete; denn, was jener Hochflug a priori kon-
struieren wollte, war, wie schon oben bemerkt wurde, eben nichts
anderes, als der Inhalt der Erfahrung. Was konnte nun natiir-
licher erscheinen, als dafs man auf die vergeblichen Versuche,
diesen mittels einer Konstruktion a priori, gleichsam aus dem
lonern spinnend, aus der Hand der Vernunft zu empfangen,
verzichtete und sich den Sinpen in die Arme warf, die jenen
I.nhalt nicht in blassen Abstraktionen und Formeln, sondern in
13-}‘benreicl:nan und warmen Gestalten darboten. ,,Das Zusammen-
Wirken nun — so fihrt F. in seiner Schilderung weiter — des



6 Ein Decennium des Jahrbucus.

heimischen Neukriticismus und des fremdlandischen Positivismus
hat eine Metaphysikfeindlichkeit, hat einen Niichtern-
heitsfanatismus entfacht, der, so wenig er dem deutschen
Geiste entspricht, iiber die Grenzen der auf jhn verpflichteten
Parteien hinaus die Kopfe ergreift und namentlich auch einen
grofsen Theil der jiingeren Forscher in seine Kreise zu ziehen
droht.* (8. 11.)

Positivisten und Neukantianer, denen sich die Bewulstseins-
theoretiker anschliefsen, bilden nach F. die Linke des gegen-
wirtigen philosophischen "Parlaments, denen eine in den Pfaden
der Herbartschen und Hegelschen Metaphysik — ,,unbeirrt von
dem verdnderten Wissenschaftsbetriebe des Tages** — wandelnde
Rechte gegeniibersteht (S. 12). Zwischen diesen extremen
Richtungen — fahrt F. fort — sei ein Zusammenarbeiten, eine
Verstindigung, ja auch nur ein Verstindnis der beiderseitigen
Absichten und Theorieen nicht moglich. In der gleichen Blindheit
befangen, sehen die Konservativen im Neukantianismus nur die
Wiederaufnahme eines lingst iiberwundenen Standpunktes, er-
kennen die Radikalen in der imponierenden Gedankenarbeit von
Jahrhunderten nur Zeichen der Unwissenschaftlichkeit: eine Art
unhistorisch zu denken, wie sie nur dem schaffenden Genius
erlaubt sei (?), dagegen, wer nur ein trostloses Nein zu bieten
habe, der Nachsicht entbehre (S. 13 f.).

Als ein immerhin erfreuliches Zeichen wird es von dem-
selben Autor hingestellt, dals eine grofse Anzahl von Denkern
bestrebt sei, zwischen den Extremen zu vermitteln. In erster
Linie wird als Vertreter der Mittelpartei Ed. von Hartmann
genannt, dessen Devise bekanntlich lautet: ,»opekulative Resultate
nach induktiv-naturwissenschaftlicher Methode.”* F. bezweifelt
indes selbst, ob Hartmann seine Ergebnisse wirklich der Induktion
verdanke. Seine Principien seien zwar nicht ohne die Hilfe
empirischer Thatsachen gefunden, es frage sich aber, ob nur von
ihnen aus ,ohne den wagenden Aufflug des Gedankens ins
Centrum der Welt, ohne einen Luftsprung von mystischer Natur*
(S. 16). Nach unserer Ansicht beruben die angeblichen ,Resul-
tate nach induktiv-naturwissenschattlicher Methode aut reiner
[llusion. Sie sind vielmehr die Krgebnisse aprioristischer Spe-
kulation in des Wortes verwegenster Bedeutung. Riihmt sich
doch Hartmann selbst, dals sein System Hegel mit Schopenhauer
kombiniere, dafs in ihm der positive Schelling in vollkommenerer
Gestalt wieder auflebe. Der absolute immanente Wille, der sich
bereits 1m Atome aulsern soll, die somnambiile, unbewulste, aber
Bewulstsein erzeugende, den Willen iiberlistende Idee: was



Ein Decennium des Jahrbuchs. 7

haben sie mit induktiv-naturwissenschaftlicher Methode zu schaffen ?
Schlechterdings nichts. Wenn der dem ,rechten Fliigel* sich
nahernde Philosoph des Unbewulsten in ein nur vorgebliches
Verhéltnis zur Wirklichkeit und Erfahrung tritt, so steht der
dem linken Fligel zugeneigte W. Wundt in einem hochst pre-
kiren Verhiltnis zur Metaphysik. Die Wundtsche Metaphysik
ist eine Velleitidt, mit der nicht wahrhatt Ernst gemacht wird;
denn die ,,Ergénzung* der Erfahrungswissenschaften durch ,, Ideen*
kann unmoglich den Auspruch, wissenschaftliche Metaphysik zu
sein, erheben, Nicht anders ist zu urteilen von dem Kantianer
Liebmaun, ,der den hypothetischen Charakter der Metaphysik
betont (S. 19), aber eben damit ihren streng wissenschaftlichen
Charakter leugnet; denn eine Disciplin, die nur aus Hypothesen
besteht, kann unmoglich als Wissenschaft anerkannt werden.
Joh. Volkelt aber versperrt sich durch seine Definition der Wissen-
schaft als logischer Bearbeitung der Erfahrung den Zugang zur
Metaphysik und bleibt allen anderweitigen metaphysischen Vellei-
titen zum Trotz im Kantianismus befangen. Als eine leider
isoliert dastehende erfreulichere Erscheinung ist R. Eucken ge-
nannt, dessen umfassender geschichtlicher Blick durch das Studium
des Aristoteles und eine vorurteilsfreiere Stellung zur Scholastik
gescharft ist. F.s Urteil iiber Lotze scheint uns aut Uberschéitzung
zu beruhen; die Art und Weise, wie dieser unstreitig geistvolle
Schriftsteller die Herbartsche Realenlehre in das Flulsbett des
Hegelschen Monismus iiberzuleiten sucht, ist denn doch eine zu
dufserliche, um als ein bedeutsames Moment in der Entwicklung
selbst des modernen philosophischen Gedankens betrachtet werden
zu konnen.

Vergeblich wird man nach neuen Methoden suchen, um sie der
Metaphysik dienstbar zu machen (8. 23), solange man sich
nicht von dem Gespenste Kants losgemacht, der ja gerade die
aprioristische Konstruktion als die allein der Metaphysik ange-
messene, also eben diejenige, die verlassen worden, geltend
machte. Auch F. weils davon nicht loszukommen trotz der
Phrase: , Es bedarf nur des Kantschen Geistes, um das Kantsche
Gespenst zu vertreiben“ (S. 24). So richtig es ist, dafls die
Kantsche Kritik nur relativ, dem Wolffschen Dogmatismus gegen-
iber berechtigt ist, so falsch ist die Behauptung, das Unsterb-
liche in Kants Philosophie liege in der Erkenntnis, dafs die
Erfahrung ein Geschenk des Verstandes sei, sofern sie auf aprio-
rischen Formen beruhe. Mit dieser Behauptung fihrt F. den
»verlassenen Apriorismus wieder ein; denn ist die Erfahrung
das Erzeugnis apriorischer Verstandestormen, so ist die aprio-



8 Ein Decennium des Jahrbuchs.

ristische Konstruktion des absoluten Intellektualismus seiner Nach-
folger vollkommen berechtigt, und wir sehen uns wieder auf
den unfruchtbaren Standpunkt Fichtes, Schellings und Hegels
zuriickgeworfen. Ein gewisser Widerspruch zwischen der Methode
Kants und seiner empiristischen Resultate ist ja unzweifelhaft
vorhanden; die Philosophie aber wird den Schaden tragen, mag
sie nun die Methode acceptieren mit Preisgebung des Resultats
oder das Resultat mit Preisgebung der Methode.

F. ruhmt der neuesten philosophischen Phase die auf den
Einzelgebieten sich entfaltende Regsamkeit nach. Liegt es indes
im Wesen der Philosophie, zusammenzufassen und zu vereinigen,
also vor allem die Metaphysik zu pflegen: so kann die sich breit
machende Specialisierung von diesem Gesichtspunkte aus doch
nur als ein weiteres Symptom der Zersetzung angesehen werden.
Sieht sich doch die Naturwissenschaft selbst gedrungen, von der
immer weiter gehenden Arbeitsteilung zu einer hiheren Ubersicht
und umfassenderen (resamtanschauung sich zu erheben,

Die modernen Arbeiten auf dem Gebiete der Geschichte
der Philosophie, soweit sie sich nicht in philologischer Pedan-
terie zersplittern und verlieren, verdienen wohl unsere Aner-
kennung; aber erstlich ist die Wissenschaft etwas anderes als
ihre Geschichte, zweitens fehlt es jenen Arbeiten vielfach an
hoheren Gesichtspunkten, drittens sind unsere Geschichtsschreiber
der Philosophie noch in modernen Vorurteilen befangen, die es
insbesondere nicht zu einer gerechten Wiirdigung der alten wie
mittelalterlichen Philosophie kommen lassen, wie denn der eminent
gelehrte Zeller auch in der neuesten Bearbeitung seiner Ge-
schichte der Philosophie der Griechen zu einem tieferen und
richtigeren Verstindnis der aristotelischen Philosophie nicht
gelangt ist. Kinen Beweis jener Vorurteile liefert auch Kuno
Fischer in dem, was er von dem scholastischen Widerstande
gegen die cartesianische Reform zu berichten und nicht zu
berichten weils,

Der Schlufs der Rede Falckenbergs iiber die gegenwirtige
Lage der Philosophie enthilt die Bemerkung, dals die Er-
kenntnistheorie lihmend auf den Aufschwung des Gedankens
wirke. Diesen lihmenden Einfluls haben wir dem grofsen Kant
zu verdanken. In der That vermag der Gedanke nicht vorwirts
zu kommen, wenn immer aufs neue die Frage aufgeworfen wird,
ob wir denn wirklich in unseren Seelenkriften die Mittel besitzen,
um iberhaupt zu erkennen, sei es von uns Verschiedenes oder
auch nur uns selbst nach dem, was wir wirklich und an sich
selbst sind. Endlich bedauert F. den Widerspruch zwischen



Ein Decennium des Jahrbuchs. 9

Wissenschaft und Leben, der die moderne Philosophie charak-
terisiert, und verlangt das Zusammenwirken der verschiedenen
Krifte des Geistes. Diese Forderung beruht auf einem Mifs-
verstindnis, das durch die Spaltung der neueren Philosophie
in einen Idealismus, der in Phantasieen schwelgt, und einen
niichternen, den hoheren Bediirfnissen abholden KEmpirismus
veranlalst ist. Diesem Milsstand und dieser Spaltung kann
Jedoch durch eine Mitbeteiligung des Gefiihls nicht abgeholfen
werden. Vielmehr mufs ein Weg gefunden werden, das Ideale
im wissenschaftlichen Erkennen selbst zur Geltung zu bringen.
Dieser Weg aber liegt abseits von der modernen Entwicklung
und kann nur dann sich finden, wenn sich ein philosophischer
Standpunkt gewinnen ldfst, der iber Apriorismus und Empi-
rismus, iiber Pantheismus, den notwendigen Ausldufer jenes, und
Materialismus, die Konsequenz von diesem, erhaben und beide
zu iiberwinden im stande ist: womit alsdann jene von F. be-
klagte Spaltung, die so schroff in einem Jakobi, Fries, Herbart
uns entgegentritt, von selbst verschwinden wird. Kinen solchen
Standpunkt glauben wir in der Philosophie des Aristoteles und
des hl. Thomas von Aquin wirklich zu besitzen.

Ahnlich wie Falckenberg glaubt auch Spicke r (Die Ursachen
des Verfalls der Philosophie in alter und neuer Zeit® 1892.
Vgl. Jahrbuch Bd. VIIL S. 239—243) eine der Hauptursachen
des Verfalls der Philosophie in dem Mangel des harmonischen
Zusammenwirkens der Seelenkrifte, insbesondere in der ein-
seitigen Geltendmachung der Sinnlichkeit oder des Verstandes
auf Kosten des ,transcendentalen Sinnes“ oder des Gefiihls er-
blicken zu missen und erwartet einen erneuten Aufschwung
der Philosophie von der Riickkehr zur theosophischen Speku-
lation der Neuplatoniker. An neuplatonischen Elementen hat es
Indes der ncueren Philosophie zu keiner Zeit gefehlt. Riithmt
doch Spicker selbst den monistischen Grundgedanken des spino-
zistischen Systems. Unter den Spiteren aber fihrte der Ent-
wicklungsgang der Schellingschen ,,intellektuellen Anschauung
Wiederholt zu den Bahnen neuplatonischen Denkens zuriick.
Mit dem neuplatonischen rationalistischen Mysticismus aber
vermag eine wissenschaftliche Philosophie nicht zu bestehen.
Ein Absolutes, das nur unmittelbar dem Gefiihl, dem Vernunft-
glauben, einer jedem ernstlichen Beweise sich entziehenden
Vernunf’tanschauung zugdnglich ist, kann nicht als Grundlage
Wahrer Wissenschaft in Anspruch genommen werden. Das sog.
4%bfsolute, d. h. das erste gottliche Sein und der iiberragende
Grund alles Seins, bildet entweder das Ziel und die Spitze einer



10 Ein Decennium des Jahrbuchs.

wissenschaftlichen Metaphysik oder bleibt aus der Sphire der
Wissenschaft ganz ausgeschlossen.

Die Philosophie wird ihr Bestreben, sich wiederum zur
Wiirde einer wahren Wisenschaft zu erheben, nur dann mit
Erfolg gekront sehen, wenn sie zum , Meister der Wissenden,
zu Aristoteles zuriickkehrt. Wir heben drei Punkte im aristo-
telischen System hervor, welche als ebensoviele Vorziige des-
selben zu bezeichnen sind und durch die es geeignet erscheint,
die Philosophie von Grund aus zu erneuern uond ihre Schidden
zu heilen. Der erste betrifft den beklagenswerten Zwiespalt in
Rationalismus und Empirismus, Apriorismus und Aposteriorismus,
an welchem die neuere Philosophie dahinsiecht. Im System des
Aristoteles sind die beiden Erkenntnisquellen Vernunft und
Sinnlichkeit nicht blofs anerkannt, sondern in das richtige Ver-
héltnis zu einander gesetzt. Die neuere Philosophie begann mit
Bacon von Verulam alle Erkenntnis, auch die der allgemeinsten
Wahrheiten durch Induktion aus den von den Sinnen dargebo-
tenen Daten abzuleiten: ein Verfahren, das Locke durch eine
nominalistische Theorie der Begriffe konsequent zum Sensua-
lismus, und Hume zum Skepticismus fortfiihrte. Damit war der
Verstand als selbstindige Erkenntnisquelle und sein Objekt, das
Intellegible, geleugnet, und die Philosophie mufste nach dieser
Richtung hin eutweder in Materialismus (Hobbes) oder Sinnen-
phianomenalismus (Positivismus Mills) endigen. — Andererseits
aber wurde das Intellegible (das Sein mit seinen transcendentalen
Bestimmungen samt den in den realen Gattungen und Aiten
verwirklichten metaphysischen Wesenheiten) vom Sinnlichen villig
isoliert und als freies Gebiet reiner Verstandesspekuiation von
der Basis der Sinnenerkenntnis losgelost, womit die Wirklichkeit
verloren ging, und die Philosophie zum Tummelplatze apriori-
stischer Konstruktionen sich gestaltete, die sich immer weiter
von dem wirklichen Inhalte der Erfahrung, deren Rekonstruktion
beabsichtigt war, entfernte. Nach der Theorie des Aristoteles
dagegen ist das Intellegible potenziell im Sinnlichen enthalten,
also weder eins mit diesem, noch ein davon getrenntes Grebiet,
und wird daraus durch eine Abstraktion erhoben, die Verstand
und Sinn als eigentiimliche Erkenntnisquellen bestehen laflst,
ohne sie zu isolieren oder die eine auf die andere zuriickzu-
fihren.

Ein anderer Punkt betrifft das Verhiltnis der menschlichen
Erkenutnis zu ihrem Objekt iiberhaupt. Nach Aristoteles ist
die Erkenntnis durch den Gegenstand bestimmt und verhalten
sich deshalb Sion und Verstand aufnehmend, receptiv. Auch



Ein Decennium des Jahrbuchs. 11

der (mogliche) Verstand ist ein passives Vermdgen, das sein
Objekt nicht schafft oder gestaltet, sondern von ihm bestimmt
und aktuiert wird. Der Verstand hort gleichwohl nicht auf,
im Erkennen selbstthitig zu seir; denn auch abgesehen von der
Funktion des thdtigen Intellekts, durch die er das potenziell
Intellegible zu einem actu Intellegiblen macht, ist auch der
mogliche Verstand im Erkennen thitig, aber er ergreift und er-
kennt mittels dieser Thitigkeit eine von ihm unabhéngige, objektive
intellegible Ordnung. In dieser Auffassung ist die Objektivitit
des menschlichen Erkennens gewahrt, wihrend sie im Sensua-
lismus der einen modernen Richtung bedroht, im Apriorismus
der andern principiell aufgehoben ist.

Als einen dritten Punkt im aristotelisch-thomistischen System,
durch den es geeignet ist, die moderne Philosophie zu regene-
rieren, nennen wir die Annahme, dals zunidchst in der Sinnes-
erkenntnis unmittelbar die dulseren Gegenstinde selbst und nicht
blofs Bewulstseinszustinde, Empfindungen, Vorstellungen erfalst
und erkannt werden. Die neuere Philosophie riihmt sich zwar
der Ansicht, in der Sinneserkenntnis stiinden wir nur unsern
eigenen Affektionen gegeniiber, als eines ungeheuren Fortschritts
gegeniiber der als ,naiver Realismus“ gebrandmarkten Uber-
zeugung, dafs wir im Sehen, Horen u. s. w. mit den wirklichen
Gegenstinden, ihren Qualititen und Zustinden zu thun haben.
Weit entfernt jedoch davon, dafs in der Verleugnung jener na-
tirlichen Uberzeugung ein philosophischer Fortschritt lige, kann
dieselbe nur als ein verhangnisvoller Irrtum bezeichnet werden,
als ein Irrtum, der die Philosophie zu ewiger Unfruchtbarkeit
verurteilt; denn alle Versuche, von den subjektiven Zustinden
eine , Briicke“ zur Objektivitit zu finden, haben sich als un-
Wirksam erwiesen, und der denkende Geist weils keinen Aus-
weg aus dem Banne des Subjektivismus, Idealismus und Solip-
Sismus zu entdecken. So lange die Uberzeugung von der
unmittelbaren Wahrnehmung der éufseren Gegenstinde nicht
auch als philosophisch berechtigt anerkannt wird, kann an eine
Uberwindung des subjektiven ldealismus nicht gedacht werden.
Jenes Vorurteil ist der Grund, warum der subjektive Idealismus
gf?rade in der Gegenwart ,von vielen Seiten als die einzig
mogliche Form der wisseunschaftlichen Weltanschauung angesehen“
und die Verwirrung erst herbeigefiihrt wird, iiber die ein Autor
Deuesten Datums (Fz. Ehrhardt, Metaphys. I. Bd. Leipzig 1894
S, 964) klagt, indem er den obigen Satz — die Quelle des
SUbJ_ektiven Idealismus — verteidigt und gleichwohl meint, dem
Subjektiven Idealismus selbst entrinnen zu konnen.



12 Ein Decennium des Jahrbuchs.

Fragen wir, welche Aussichten sich fiir die Philosophie
infolge der Wiederankniipfung an die gewaltsam unterbrochene
Tradition der Schule eroffnen, so erscheint uns als die erste und
wichtigste Frucht die Erstehung zunéchst einer allgemein aner-
kannten wissenschaftlichen Philosophie der katholischen Schulen.
Wird in diesen endlich mit dem Mifsbrauch gebrochen, wornach
jeder Lehrer der Philosophie nach eigenen Heften dociert und
irgend ein ephemeres, gerade auf der Hohe der Woge sich
befindendes System eines ,,Koryphien* oder das Produkt eigener
Erfindung vortragt; einigt man sich wieder in den Grundbegriffen
und Grundlinien sowohl der Logik und Metaphysik als auch der
Naturphilosophie und Psychologie: so wird ein solcher Erfolg
nicht verfehlen, auch aut die Zerfahrenheit der philosophischen
Anschauungen aufserhalb des Bereichs der katholischen Schulen
einen hellsamen und einigenden Kinflus auszuiiben, und die Zeit
wird wiederkehren, in welcher katholische Autoren auch in
nichtkatholischen Schulen dem philosophischen Unterricht zu
Grunde gelegt werden. — Wir erwarten dem Gesagten gemils
die Wiederauferstehung der wissenschaftlichen Philosophie nicht
von einer Anwendung der ,naturwissenschaftlichen® Methode
(wie F. Brentano, Uber die Zukunft der Philosophie. Wien
1893); denn versteht man darunter die ,,experimentelle® Methode,
so sind ihre Erfolge selbst fiir das psychologische Gebiet von
geringer Bedeutung; von einer Anwendbarkeit auf Logik und
Metaphysik kann vollends nicht die Rede sein. Versteht man
aber darunter eine der Natur des Gegenstandes sich anpassende
Art und Weise der Forschung und Beweistiihrung, so hat eben
auch die Philosophie ihre eigentiimlichen Gegenstinde, die ihre
besondere Methode erheischen, und die Forderung einer natur-
wissenschaftlichen Art des Betriebes verliert ihren Sinn und
ihre Berechtigung.

Die Forderung der Anwendung naturwissenschaftlicher For-
schungsmethode auf die Philosophie ist keineswegs so unschul-
diger Natur, als man sie hinzustellen versucht, indem man er-
innert, dafs ja in den verschiedenen Zweigen der Naturwissenschaft
thatsichlich selbst eine verschiedene Methode angewendet werde,
denn indem man diese Verschiedenheit mit der griofseren Kom-
pliziertheit des Gegenstandes z. B. der Physiologie begriindet,
msinuiert man trotz aller Einschrankungen (Brentano a. a. O,
S. 41), mit der naturwissenschaftlichen Methode sei nicht die ra-
tionelle Mechanik gemeint (was im Grunde selbstverstindlich,
weil absolut undurchfiihrbar), insinuiert man, sage ich, gleichwohl
die mechanische Erklirungsweise als die eigentlich doch allein



Ein Decennium des Jahrbuchs. 13

wahrhaft wissenschaftliche, von der man nur Umgang nimmt,
weil sie in den komplizierteren Gebieten vorldufig nicht angewendet
werden konne. Die Gegenstinde der Philosophie — der Psy-
chologie, Ethik u. s. w. — unterscheiden sich jedoch von denen
der Naturwissenschaft, auf welche man die experimentell-mecha-
nische Methode anwendet, oder principiell wenigstens sich vor-
behilt, wesentlich, weshalb die Forderung, sie naturwissenschaftlich
zu behandeln, von der Schwelle abzuweisen ist.

Auch ohne Ubertragung naturwissenschaftlicher Forschungs-
methode aut das Geistesgebiet ist die Philosophie der Erhebung
zum Range einer Wissenschaft fihig, und es ist durchaus nicht
notwendig, den hohen Namen der Philosophie auf ein ,kiinst-
liches (eistesspiel zu iibertragen, das, ohne auf objektive
Wahrheit Anspruch zu erheben, auf Grund augenblicklich gang-
barer Ansichten eine Systematisation von Verstandenem und
Unverstandenem erstrebt (Brentano a. a. O. S. VIII); denn die
Philosophie als Vernunftwissenschaft besitzt von Tagesmeinungen
und Hypothesen unabhéingige Principien und vermag sich als
Logik und Metaphysik zu verwirklichen, ohne von Experimenten
und Induktionen abhéngig zu sein. Eine wissenschaftlich be-
friedigende Metaphysik wiirde wohl fiir immer ein Ding der
Unmiglichkeit bleiben, wenn das Ziel der philosophischen For-
schung nur in einem Verfahren nach Analogie der Naturwissen-
schaften bestiiude. Die geriihmte , bescheiden sorgsame Einzelarbeit*
steht im Widerspruch mit dem umfassenden Standpuunkt der
Philosophie, die entweder als allgemeine und beherrschende, die
ibrigen Wissenschaften begriindende Wissenschatt ist oder iiber-
haupt nicht ist.

Die Zukunft der Philosophie ist (wie Brentano selbst an-
deutet!) gesichert, solange die katholische Kirche besteht, die
Vercuntt und Wissenschaft in ihre Dienste und deshalb an

! Nachdem wir auf die kleine Schrift Brentanos tiber die Zukunft
der Philosophie Riicksicht nahmen, dirfen wir nicht unterlassen, der
ehauptung B.s zu widersprechen, dafs die Humesche Bezweiflung des
\ausalprincips, obgleich ein Irrtum in einer wesentlichen Frage, doch
€in Zeichen fortschreitender Forschung sei, ,die sich durch Irrtum den
€g zur Krkenntnis brach, wo frithere Zeiten zwar allerdings die Wahr-
€it (wenigstens annihernd), aber in blindem Glauben‘: besessen hiitten
4. a. 0. 8. 67). Das Kausalprincip war lingst vor Hume Gegenstand
€lngehender Erorterung und wurde keineswegs auf ,,blinden Glauben
angenommen; vielmehr ist der blinde Glaube auf seiten des Skeptikers,
€r iiberdies in wenig scharfsinniger Weise in jener Frage wesentlich
erschiedenes durcheinander warf: der blinde Glaube npimlich an die
_llpltnlwrechtigung der von Bacon und Locke auf ihn ibergegangenen em-
Pirisch-sensualistischen Richtung.



14 Ein Decennium des Jahrbuchs.

ihrem Fortschritte den innigsten Anteil nimmt, anstatt, wie ihre
Feinde ihr vorwerfen, sie zu unterdriicken. Diese Zukunft gehort
aber eben aus diesem Grunde der christlichen und scholastischen
Philosophie; denn in den Dienst der Wahrheit, in den Dienst
der Offenbarung, vermag nur die wahre, die mit der hcheren
iibernatiirlichen Wahrheit in Harmonie stehende Wissenschaft
und Philosophie zu treten.

Merkwirdig und wie prophetisch klingt ein Ausspruch des
jiingeren Fichte, demzufolge die Entwicklung der in Descartes
beschlossenen Keime der modernen Philosophie selbst einen ge-
wissen Riickgang auf die Scholastik erfordert. ,,Denn selbst
Descartes — so lautet seine Aufserung — hat eine Vergan-
geuheit von spekulativem Reichtum und Tiefe hinter sich, die
scholastische Philosophie, die er keineswegs zu vernichten ver-
mochte — vielmehr hegt auch sie Feuerbestindiges in sich —
sondern die er nur durch den Geist der Selbstindigkeit und
der Voraussetzungslosigkeit seiner Forschung zu befreien trach-
tete.“ (J. H. Fichte, Beitrige zur Charakteristik der neueren
Philos. 2. Aufl. 1841 8. 431.)

Man wirft unseren Bestrebungen Abhingigkeit von dufseren
Autorititen und Unselbstindigkeit vor. In der That aber gibt
es nichts Abhingigeres, als einen modernen Philosophen, der
iiber gewisse Autorititen nicht hinwegzukommen vermag oder
dariiber hinauszugehen nicht wagt. Fiir den einen bildet Des-
cartes, fir den andern Kant, fiir einen dritten Bacon die Grenze,
die zu iiberschreiten ihm nicht gestattet ist, wenn er nicht als
Verrdater am modernen Fortschritt verfemt werden will. Die
Geschichte der modernen Philosophie zeigt eine Kette von Ab-
hingigkeiten: Kants von Leibpitz und Wolff, von Locke und
Hume, Fichtes von Kant, Schellings von Fichte u. s. w., wobei
der Fortschritt darin besteht, dafls ein Irrtum den andern ablost.
— Ein specielles Vorurteil stellt sich dem auf protestantischem
Boden stehenden Philosophen in den Weg. Mit klarem Bewulst-
sein oder ohne solches bekennt er sich zu einem (Grundsatz, der
die Unabhédngigkeit des theoretischen Erkennens principiell
aufhebt. Einer unserer Gegner, ein Gegner, dem wir alle Achtung
zollen, sowohl was Vornehmheit der polemischen Haltung als auch
den von andern Richtungen sich vorteilhaft unterscheidenden
philosophischen Standpunkt betrifft, sprach es als Grundsatz aus,
dals die mit dem Protestantismus aufgetretene Lebensauffassung
und das Lebensbediirfnis oder, wie jener Autor sich aus-
driickt, der , Kern des Lebens“ eine andere Weltanschauung
bedinge (S. Jahrbuch II 8. 221). Abnlich spricht sich Kaftan



Ein Decennium des Jahrbuchs. 15

in einem Schriftchen neuesten Datums (Das Christentum und die
Philosophie, Leipzig 1895. 8. 11) aus: ,Die Reformation hat an
threm Teil fir uns evangelische Christen den Satz in Frage
gestellt, dafs das Denken und Erkennen das Wesentliche im
Menschen ist und dafs wir in ihm uns Gott ndhern und mit
Gott verbunden werden . .. Die Herrschaft dieses Princips
und dieses Lebensideals ist durch die Reformation fiir den evan-
gelischen Teil der Christenbeit gebrochen worden. Wir wissen
statt dessen, dals dem einfachen sittlichen Gehorsam die erste
Stelle zukommt“. In dieser Auffassung ist dem Willen der
Primat und die Herrschaft iiber den Intellekt, das Erkennen,
eingeraumt, damit aber auch der Tod der Wissenschaft selbst
besiegelt; denn diese besteht nicht mit dem, was ich fiir wahr
halten will, sondern mit dem, was ich infolge unmittelbarer
oder mittelbarer Evidenz fiir wahr halten muls.

Verhilt es sich so mit den modernen Philosophen und ihrer
angeblichen Unabhingigkeit und Voraussetzungslusigkeit, so be-
findet sich der ,,allgemein Gebildete* in einer noch schlimmeren
Lage, da er in der babylonischen Verwirrung der philosophischen
Ansichten von jedem Winde der Lehre hin- und hergeworfen
wird. Seitdem das Schulsystem, d. h. ein in seinen Grundlinien
anerkanntes logisch-metaphysisches Lehrsystem, geédchtet und
verworfen ist, schopft ein jeder seine Philosophie aus diesem
oder jenem philosophischen Tagesschriftsteller, in der Regel aber
Vielmehr aus Tagesblittern der verschiedensten Richtungen. Einst
lasen wir das Bekenntnis eines gebildeten Mannes, der sich
rihmte, die Quelle, woraus er sein gesamtes Wissen schopfe,
sel die wissenschaftliche Beilage der (vordem Augsburger) All-
gemeinen Zeitung; immerhin noch nicht die schlechteste Quelle,
obgleich von Biichnerschem Materialismus und Carrierescher
Liebesgottseligkeit gleichermalsen gespeist. Diese Abhingigkeit
fihrt selbstverstindlich zu einem bestindigen Wechsel. Heute
lehmen die Vogt und Moleschott, morgen die Schopenhauer und
Nietzsche die Geister ein. Heute wird der Kampt ums Dasein
und die patiirliche Ziichtung als Gipfel der Weisheit angestaunt,
Morgen ist Darwin ein iiberwundener Standpunkt und tritt an
({1e Stelle jener ein mechanischer Vervollkommnungstrieb, ,ein
Streben nach Gleichgewicht* u. dgl. Heute gilt es als ausgemacht,
dafs Leben aus mechanischen Ursachen entstehe, morgen erhebt
d*}r Vitalismus als Neovitalismus aufs neue das Haupt. Heute
gilt die philologisch- geschichtliche Erklirung der Religion als
die einzig haltbare, um morgen durch die ethnologischen Fetisch-
und Geistertheorieen verdriingt zu werden,



16 Ein Decennium des Jahrbuchs.

Dagegen verburgt uns gerade unser Standpunkt die Selb-
stindigkeit unseres Denkens. Indem wir mit Aristoteles und
dem hl. Thomas an dem strengen Begriff der Wissenschaft
festhalten, wornach ihr nur angehort, was bewiesen oder uu-
mittelbar einleuchtend ist, machen wir die Resultate der Forschung
von dufseren Autorititen unabhéngig. Die Orientierung an der
Offenbarung und den autoritativen Ausspriichen der Kirche
vermag hieran nichts zu dndern; denn in den Gliederbau der
Wissenschaft selbst darf nichts aufgenommen werden, was nicht
im Lichte der Vernunft erkannt, bewihrt und begriindet ist.

Man hat auch die Zeitgemilsheit unseres Unternehmens
bestritten und behauptet, wir wollten die Wissenschaft auf den
Standpunkt des Mittelalters oder des Altertums zuriickschrauben.
Hierauf erwidern wir, dals unser Unternehmen nicht zeitgemilser
sein konute, als es thatsichlich ist, nachdem die Philosophie an
einer entscheidenden Krise angelangt ist, in welcher es sich
geradezu um Sein oder Nichtsein handelt. Unzeitgemils ware
unser [Jnternehmen nur dann, wenn wir irgendeine der un-
zweifelhaften wissenschaftlichen KErrungenschatten der Neuzeit
preisgeben wiirden. Davon aber kann keine Rede sein. Diese
Errungenschaften aber liegen nicht auf spekulativem, begriffs-
wissenschaftlichem, sondern ausschlielslich auf dem Gebiete der
empirischen Naturerkenntnis und deren praktisch-kultureller Ver-
wendung. Wir denken nicht daran, irgend einen Fortschritt in
Astronomie, Physik, Chemie u. s. w. riickgingig machen zu
wollen; so wenig als wir vom elektrischen Lichte zur Talgkerze
oder zum Holzspan zuriickzukehren willens sind. Was wir
testhalten, ist nur dies, dals die Bedingungen des Fortschritts
in empirischer Forschung andere sind, als die der philosophischen
und spekulativen. KEs verhilt sich hierin wie mit dem sittlichen
Fortschritt. Man kann im Besitze aller Fortschritte moderner
Technik, im Gepusse aller Errungenschaften der Physik und
Chemie und dennoch der sittlich verkommenste auf sittlich
tiefster Stufe stehende Mensch sein. So kann man auch trotz
elektrischen Lichtes im tiefsten Dunkel beziiglich der wichtigsten
Fragen iiber die letzten Griinde der Dinge sich befinden. Mo-
ralische und spekulative Fortschritte halten mit industriellen und
naturwissenschaftlichen nicht gleichen Schritt. Wir konnten
daher an unsere Gegner selbst die Frage stellen, ob sie z. B.
die Philosophie eines Platon aus dem Grunde fir unvollkom-
mener als die eines E. v. Hartmann halten, weil der griechische
Philosoph mit der Ollampe sich begniigen mufste, wihrend der



Gérard de Frachet ,,Vitas fratrum O. P.%. 17

Berliner Philosoph bei elektrischem oder bei Gasgliithlicht seine
Lukubrationen niederzuschreiben in der Lage ist.

Was wir wollen ist: Wahrheit. Die Wahrheit aber ist
von Zeit und Raum unabhéngig, sie ist ewig. Was einmal wahr
gewesen ist, ist es fiir immer. Wenn uns also ein Aristoteles
die Wahrheit bietet, ein Hegel und Hartmann aber den Irrtum,
werden wir den Irrtum vorziehen, weil jener dem sovielten Jahr-
hundert vor unserer Zeitrechnung, dieser aber dem aufgeklarten
neunzehnten Jahrhundert angehort?

DIE SCHRIFT VON GERARD DE FRACHET
_VITAS FRATRUM 0. P.“

eine noch unbenutzte Quelle zur Philosophiegeschichte des
dreizehnten Jahrhunderts.

Von Fr. THOMAS M. WEHOFER, Ord. Praed.

Denifle hat in seinem bekannten Anufsatze, welcher der
Edition der Dominikanerkonstitutionen vom Jahre 1228 als Ein-
leitung dient, den Nachweis gefiihrt, dals der Predigerorden
zuerst unter allen Orden Vorschriften iiber das Studium in seine
Regeln aufgenommen hat, und dafs auch wirklich in den ersten
Jahrzehnten nach der Griindung des Ordens das Studium mit
grofsem KEifer und ernster Hingebung gepflegt wurde.! Im An-
schlufs an Denifles Darstellung erlaube ich mir nun im Folgenden,
aut Grund einer eben erst neu publizierten, fiir die Kenntnis des
13. Jahrhunderts hochwichtigen Schrift einige weitere Unter-
suchungen vorzulegen, welche auf die gewaltigen geistigen Stro-
mungen, unter deren Einfluls nicht nur der Predigerorden, sondern
iiberhaupt die ganze abendlandische Welt damals stand, neues
Licht werfen und zum Verstindnis der philosophischen wie auch

der historischen Litteratur des Mittelalters ein Scherflein beitragen
mochten.?

1 Archiv fiir Litteratur- und Kirchengesch. des Mittelalters I. 165 ff,

? Meinem hochverehrten Ordensgenossen, dem pipstlichen Geheim-
archivar P. Denifle, bin ich fir die besondere Giite, dals er das Manu-
skript durchsah, zu grofstem Dank verpflichtet; es freut mich ungemein,
konstatieren zu konnen, dafs ich mich in meinen Ausfihrungen durchwegs
mit ihm im Einklang fand. — Vgl. auch meine Bemerkungen im Osterr.
Litteraturblatt 1896 Sp. 259 f.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. XI. 2



	Ein Decennium des Jahrbuchs : Rückblick und Orientierung

