
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Rubrik: Litterarische Berichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


496 Litterarisehe Berichte.

seiner Lehre dem hl. Alfons errichtet haben. Den Heiligen trifft
dasselbe Los als den hl. Thomas von Aquin, dessen Lehren und
Argumente auch jetzt nicht von allen verstanden und gewürdigt
werden und der in den von uns angeführten Worten ausdrücklich
dem Aquiprobabilismus huldigt: Ex conscientia obligatur aliquis
ad peccatum, sive habeat certüm fidem de contrario ejus,, quod
agit, sive etiam habeat opinionem cum aliqua dubitatione. (Quodl.
VIII. art. XIII. c.) — T. Noldin meint noch, wie schon bemerkt,
dais, wenn die Auffassung der Aquiprobabilisten die richtige ist,
„Alfonsus in seinen späteren Jahren, nicht in der Praxis, sondern
in der Theorie einem Moralsystem gehuldigt, das die Kirche wie
den Probabiliorismus duldet, das aber von den Theologen mehr
und mehr wird verlassen werden." Über die Wahrheit dieser
Behauptung wird die Zukunft richten: opinionum commenta delet
dies, naturae judicia confirmât.

LITTERARISCHE BERICHTE.
Vom Herausgeber.

Unser Jahrbuch, welches mit diesem Hefte seinen zehnten Band
abschliefst, verfolgt einen anderen Zweck, als derjenige ist, welcher
wissenschaftlichen Litteraturblättern obliegt. Dennoch konnte es sich der
Aufgabe, die in seinem Gesichtskreise liegenden litterarischen Erscheinungen

zu besprechen, nicht ganz entziehen und hat von Anfang an
(I, 137. 269. 341) in verschiedenen Formen die Kritik der neuesten
philosophischen und theologischen Litteratur gepflegt. Aber der Raum, welcher
darauf verwendet werden darf, ist zu beschränkt, um alle Bücher, welche
uns vorgelegt werden, so zu recensieren, wie es den Anforderungen an
eine wissenschaftliche Kritik entspricht. Deshalb will ich heute über den
Inhalt einiger neuer Bücher wenigstens kurz referieren, um das Vertrauen
derjenigen, welche uns mit Zusendungen beehrt haben, nicht zu täuschen:
leider können wir uns der von einigen Verlegern zugleich übersandten
Recensionsentwürfe nicht bedienen.

I. Zur Philosophie.
1. Zuerst habe ich die Freude, eine wertvolle logische

Monographie von Dr. Otto Sickenberger anzuzeigen: Über die sogen.
Quantität des Urteils. Eine logische Studie als Beitrag zur Lehre
von den Subjektsformen des Urteils. (München, Kaiser 96.) Im 1. Kap.
wird die Lehre des Aristoteles über die Quantität der Urteile genau
untersucht. Das 2. Kap. gibt die Ansichten der späteren Logiker vor
Kant wieder: Peripatetiker, Stoiker, Apulejus, Pseudo-Galenus, Scholastiker:

Abälard, Psellus, Avicenna, Albert der Gr., Thomas Aq., Duns
Scotus. Es verdient anerkannt zu werden, dafs die Lehre des hl. Thomas
sehr ausführlich erörtert, und dafs überhaupt der Scholastik soviel
Beachtung geschenkt worden ist. Weiter folgen die Vertreter der neueren
Zeit: Laurentius Valla, die Logik von Port Royal, Chr. Wolff. Bei dieser



Litterarisehe Berichte. 497

Ausdehnung der geschichtlichen Studie durften aber die späteren
Erklärer des Aristoteles und Thomas Aq. nicht einfach übergangen werden,
zumal Prantls Geschichte der Logik unvollständig ist und die eigentliche
Thomistenschule nicht berücksichtigt hat. Das 3. Kap. gibt die Lehren
der Reformlogiker der neuen Zeit: Kant, Herbart, Hamilton, Stuart
Mill, Lotze, Brentano, Sigwart, Wundt, Benno Erdmann. Im 4. Kap.
folgt endlich die systematische Zusammenfassung. Die Unterscheidung
der Urteile über Allgemeines und Individuelles gilt dem Vf. als
Haupteinteilung. Die Hauptformen des Allgemeinurteils findet er nach
materiellen Unterschieden: konkrete und abstrakte Urteilssubjekte, Gat-
tungs- u. Gruppenurteile; nach formellen Unterschieden: Begriffs- u.
Gegenstandsurteile, reine Gegenstands- u. Quantitätsurteile, Urteile mit rein
formierendem Begriff und frei hinzugenommenem Gegenstand — mit defi-
nitorisch wirkendem Begriff und logisch bestimmtem Gegenstand. Die
Quantitätsbestimmungen unterscheidet er so: a) Urteile mit absoluter —
mit relativer Quantität (Zahlurteile) — formelle Umfangsurteile; b)
universelle — partikuläre Umfangsurteile; c) Gedanke des Teiles — des
Mafses ; d) universelle Urteile durch Zusammenfassung — durch Verteilung.
Die Hauptformen des Individualurteils sind: a) rein individueller —
gemischter Subjektsgedanke, b) unmittelbare Erfassung des Individuums
(in Wahrnehmung und Erinnerung) — mittelbare Erfassung desselben
(durch das Bild, durch die Phantasie, durch Anknüpfung an die Erfahrung).
— Ohne in die meritorische Erörterung einzugehen, können wir diese
Studie schon wegen der historischen Untersuchungen als einen wertvollen
Beitrag zur Logik anerkennen. Derartige historisch-kritische Arbeiten
sind zu einer gründlichen Reform der Logik durchaus notwendig und
werden mehr als alles andere die Fortentwickelung der aristoteiisch-
thomistischen Philosophie fördern.

2. Kants transcenden tale Logik mit besonderer Berücksichtigung

der Schopenhauerschen Kritik der Kantischen Philosophie. „Ein
philosophischer Beitrag von Georg Albert. (WieD, Holder 95.) Über
dieses Buch brauche ich nur mit den Worten der Vorrede, welche jede
Empfehlung überflüssig machen, zu referieren : „Vorliegende Abhandlung,
ihrer ursprünglichen Form nach eine Doktordissertation, habe ich der
Lettern für wert befunden, da sie mir eine der schwierigsten und dunkelsten
Partieen der Kritik der reinen Vernunft in erschöpfender und dankenswerter

Weise aufzuhellen scheint. Obwohl ihr Inhalt auch dem
ausgebildeten Fachmann von Nutzen sein wird, so möchte er doch vornehmlich
für den Anfänger in der Philosophie Wert haben, indem sie ihm das
mühsame und dornenvolle Studium der wichtigsten aller Philosophieen
erleichtert, die unbeholfene, dunkle und trockene Schreibweise Kants durch
eine lebendigere und klarere, durchsichtige Darstellung ersetzt, und das
innerste Gedankengeflechte des grofsen Denkers in den fraglichen Partieen
blofslegend, eine Art Propädeutik zu Kant bildet." „Ich hatte weder
Zeit noch Lust, die ungeheure Litteratur über Kant durchzugehen, und
habe mich nur der unmittelbaren Einwirkung des Kantischen Geistes
hingegeben." „Man wird es dem Verfasser nicht übel nehmen, wenn
er sich in der unübersehbaren Litteratur über den Königsberger Denker
völlig unbewandert zeigt" Die Bescheidenheit des Verfassers zeigt
sich in einem neuen Lichte, wenn er offen eingesteht, dafs die Abfassung
und Redaktion der Abhandlung, einer „Propädeutik zu Kant", mit „grofser
Eilfertigkeit" durchgeführt werden mufste. (S. IV.) „Nur eine Stimme
über Kant wurde berücksichtigt: die seines gröfsten, ja einzigen Schülers
und philosophischen Testamentsvollstreckers ; ich meine Arthur Schopen-

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 32



498 Litterarische Berichte.

hauer. Indessen mufste ich, bei aller Verehrung> vor seinem ehrwürdigen
Namen und seinen gewaltigen Leistungen, durchaus polemisch gegen ihn
verfahren, indem in den folgenden Erörterungen die Gegenstandslosigkeit
seiner Kritik der transeendentalen Logik Kants nachgewiesen und seine
darauf bezüglichen abfälligen Urteile in dem bekannten kritischen
Anhange über die Kantische Philosophie als unbegründet widerlegt werden."
Vf. hat seinem Buche noch einen Anhang beigegeben (S. 122), enthaltend
einige Bemerkungen über Giordano Bruno und Benedikt Spinoza. Dabei
nimmt er Veranlassung, die Rangordnung der gröfsten philosophischen
Geister nach ihrer „Gesamtpersönlichkeit" festzustellen: Bruno, Kant,
Schopenhauer, Piaton, Spinoza. „Auch Bruno, sagt er, war wahrhaft ein
Erlöser im vollen Sinne des Wortes, .eine Gestalt ganz ohne Gleichen."

3. Wenn wir die Stufenreihe der Wissenschaften ersteigen, wie sie
in der aristotelisch-thomistischen Schule vorgeschrieben ist, so kommen
wir von der Logik, welche die Werkzeuge für alle Wissenschaften
darbietet, zur Naturphilosophie oder Physik, wie sie in der alten Schule
mit gutem Grunde genannt wurde, Zu diesem Teil der Philosophie haben
wir eine Separatausgabe der den Lesern dieses Jahrbuches schon be-
kannten Abhandlung von Dr. Thomas Esser, Magister Theol. Ord. Praed.,
anzuzeigen: Die Lehre des hl. Thomas von Aquino über die
Möglichkeit einer anfangslosen Schöpfung. (Münster, Aschendorff

95.) Der Herausgeber des Jahrbuches: hatte freilich schon durch
die Aufnahme jener Artikel seiner persönlichen Überzeugung von ihrem
Wert hinlänglichen Ausdruck gegeben; da sie in früheren Bänden (V—VII)
dieser Zeitschrift zerstreut sind, so glaubt er, seinen jetzigen Lesern
gegenüber, zu einer Anzeige der Separatausgabe berechtigt zu sein: und
zwar nicht blofs, weil er die erste Veröffentlichung als eine dem Jahrbuch

zu teil gewordene Ehre angesehen hat, sondern weil er von der
sachlichen Bedeutung dieser Monographie so überzeugt ist, dafs er in
ihr die endgültige Lösung der Kontroverse erblickt. Vf. zeigt, dafs die
Frage nach dem Anfang,der Welt gänzlich verschieden ist von jener
nach ihrer Erschaffung. Läfst es sich mit Gewifsheit beweisen, dafs
Gott die Welt von Ewigkeit nicht hätte erschaffen können? Thomas
erklärt den Lehrsatz, dafs die Welt angefangen, hat, schlechthin für
einen Glaubensartikel. Die Frage nach dem Wann behandelt er aber
rein kritisch. Thetisch vertritt er nicht die Annahme einer ewigen
Weltschöpfung. Er beschränkt sich vielmehr darauf, die gegen eine
solche Möglichkeit vorgebrachten Gründe zu prüfen. Die Wahrheit eines
zeitlichen Anfangs der Welt gilt ihm als Dogma, und dafür gibt er Kon-
venienzgründe an, anerkennt daher die gröfsere Wahrscheinlichkeit dieses
Satzes für die Vernunft, leugnet aber die metaphysische Gewifsheit dafür.
Vf. gibt einen wertvollen geschichtlichen Überblick über die Litteratur
zu dieser Frage (S. 28 ff.), beabsichtigt, aber nicht entfernt, die Litteratur
vollständig zu verzeichnen: er will nur die verschiedenen Ansichten auf
vier Gruppen zurückführen. Es ist daher wohl erlaubt, noch das Zeugnis
des viel zu wenig gekannten Thomisten Nicolaus Arnu hinzuzufügen,
der eben so durch solide Beweisführung und verständiges Urteil wie
durch eine für seine Zeit überraschende Kenntnis der Philosophiegeschichte
hervorragt. Derselbe lehrt in seiner Naturalis Philosophia lib. 1 q. 1

a. 2 (Dilucidum Philosophiae Syntagma, Tom. 4 p. 46, ed. Patavii 1685)
folgende Sätze: Mundus potuit esse ab aeterno, prout ab aeterno importât
simplicem ordinem effectus ad causam primam sive dimanationem sim-
plicem ab ea. Si sumantur successiva secundum substantiam ipsius in-
divisibilis, ratione cuius existere dicuntur, non répugnât ilia fuisse ab



Litterarische Berichte. 499

aeterno; v. g. tempus non répugnât secundum substantiam ipsius nunc
sive instantis ab aeterno fuisse: bene vero si sumantur secundum suum
esse formale completum. Vf. hat sich nur die kritisch litterarhistorisclie
Aufgabe gestellt, die Lehre des hl. Thomas über diesen Gegenstand
objektiv darzustellen und zu rechtfertigen. Sowenig sich beweisen läfst,
dafs die Schöpfung ewig sein mufs, ebensowenig läfst sich mit
metaphysischer Gewifsheit beweisen, dafs sie nicht ewig sein kann. Jedenfalls

kann eine weitere Behandlung dieser Frage nicht mehr vorgenommen
werden, ohne von den in dieser Schrift festgestellten Grundlagen
auszugehen: das Buch bekundet ebenso reiches Wissen wie grofse spekulative
Fähigkeiten. Wir wünschen dringend, dafs der Vf. sein Wort, die Ent-
wickelung dieser Frage auch in der patristischen Zeit untersuchen zu
wollen, bald einlösen möge.

4. Der Mensch. Sein Ursprung und seine Entwicklung. Eine
Kritik der mechanisch-monistischen Anthropologie. Von Dr. C. Gutberlet.
(Paderborn, F. Sehöningh 96.) Wenn dieses neue Werk des fruchtbaren
Fuldaer Philosophen und Theologen auch Beiträge zur Apologetik bietet,
so gehört es doch seinem Kern nach zur Naturphilosophie, wie wir
dieselbe auffassen. Es bildet eigentlich den zweiten Teil des Buches „der
mechanische Monismus", welches früher (IX, 496) von Dr. C. M. Schneider
besprochen wurde. Vf. will in diesem neuen Werke eine Kritik der auf
die Menschheit angewandten Entwicklungslehre geben. Das 1. Kap.
enthält eine Abhandlung, von welcher der Vf. vor 9 Jahren in diesem
Jahrbuche (II, 207—240) einen Teil veröffentlicht hatte: Die Descendenz-
lehre auf Logik und Thatsaehen geprüft. Sieben weitere Kapitel
behandeln die Abstammung des Menschen, den Urmenschen, die Züchtung
des Seelenlebens, den Ursprung der Sprache, der Familie, der Sittlichkeit,
den Ursprung und die Entwicklung der Religion. In dieser Kritik zeigt
Gutberiet seine dialektische Kraft. Für die Kennzeichnung und Beurteilung
seines philosophischen Standpunktes verweisen wir auf die sehr eingehende
Besprechung seiner philosophischen Lehrbücher von Dr. Glofsner in
diesem Jahrbuch (VII, 237—247), indem wir dessen WTorte wiederholen:
„Obgleich in manchen nicht unbedeutenden Punkten verschiedener
Anschauung huldigend, verehren wir in dem Vf. gleichwohl einen der
hervorragendsten Vertreter der christlichen Philosophie, in welchem sich spekulative

Begabung und dialektischer Scharfsinn mit einer beneidenswerten
Fülle exakter, mathematischer und naturwissenschaftlicher Kenntnisse zu
einem eigenartigen Ganzen verbinden, das dem Vf. unter den
philosophischen Bestrebungen der Gegenwart eine angesehene Stellung sichert."

5. Unter den Umfang der Naturphilosophie oder Physik fällt nach
unserer Auffassung auch die Psychologie, welche die menschliche
Seele als Wesensform ihres Leibes betrachtet. Von diesem Standpunkte
aus ist daher die kleine psychologische Schrift, welche uns vorliegt, hier
zu erwähnen. Es ist ein Abdruck aus der jungen amerikanischen
Zeitschrift The Psychological Review und enthält Studien aus dem
psychologischen Laboratorium der Princeton-Universität aus dem Jahre
93/94: Princeton Contributions to Psychology. Edited by J. Mark
Baldwin, Vol. 1 N. 1—8. (Princeton, N. J. University Press 95.) Es
sind recht fleifsige experimentelle Untersuchungen zur Psychophysik und
Physiologie der Sinne. Das rege Interesse der Amerikaner für diese
Wissenschaften zeigt sich besonders in der genannten Zeitschrift, deren
gründliche Arbeiten vollste Anerkennung verdienen.

6. An die Psychologie reihen wir die Ethik an, weil ihr Objekt
der Mensch ist, insofern er wegen eines Zweckes mit Freiheit handelt,

32*



500 Litterarische Berichte.

weshalb diese Wissensehaft in der alten Schule auf die generelle Klasse
der Physik oder Naturphilosophie zurückgeführt und zu den scientiae
mediae gerechnet wurde. (Vgl. Sanchiez Sedegno, Quaestiones ad uni-
versam Aristotelis Logicam, qu. 14 ad 1. Ed. Mogunt. 1616 p. 106.)
Aus dem ergiebigen Gebiete der Ethik haben wir zunächst zwei gröfsere
Werke zu verzeichnen, welche zwar von sehr verschiedenem Standpunkte
geschrieben sind, aber beide unsere Aufmerksamkeit in hohem Grade
verdienen. Das menschliche Handeln. Philosophische Ethik von
D. Dr. A. Dorner, Prof. an der Universität Königsberg. (Berlin, Mitscher
& Rösteil 95.) Vf. nennt dieses Buch eine Parallele zu seinem früheren
Werke Das menschliche Erkennen, welches im Jahre 1887 erschien
und in diesem Jahrbuch (IV, 89—107) einer detaillierten Kritik von
Dr. Glofsner gewürdigt wurde. Hoffentlich erfährt diese neue Ethik,,
welche schon durch ihren. Titel das Formalobjekt richtig ausdrückt, eine
ebenso verständnisvolle Beurteilung, welcher mein Bericht nicht vorgreifen
soll. Dorner beginnt sein Werk mit einer vorläufigen Begriffsbestimmung
der Ethik, deren Inhalt das menschliche Handeln sei; und dieses bezeichnet
er richtig als dasjenige, welches dem Wesen des Menschen entspricht.
Die psychologischen Vorgänge müssen daher berücksichtigt werden, sie
fufsen wieder auf metaphysischen Voraussetzungen; aber auch die Religion
mufs unter den ethischen Voraussetzungen in Frage kommen, um dann
das sittliche Ideal zu untersuchen, wie es für die Gegenwart
auszugestalten ist. Der 1. Teil handelt daher von den Voraussetzungen
der Ethik. 1. Die Phänomenologie des sittlichen Bewufstseins enthält
einen psychologischen Teil, in welchem die ethische Intelligenz, das
ethische Gefühl und der ethische Wille untersucht wird, und einen
zweiten, welcher das Werden des sittlichen Lebens nach seinen
Hauptstadien im Bewufstsein der Menschheit oder die verschiedenen ethischen
Ideale kritisch darstellt. Gegen die Hauptzüge der mittelalterlichen Ethik
(S. 172 ff.), in welcher der Vf. eine universelle Theokratie findet, müssen
wir allerdings protestieren: sicherlich hat Dorner die Secunda Summae
theologiae des hl. Thomas nie gelesen; sonst könnte er nicht eine solche
Masse von historisch unwahren Behauptungen häufen! 2. Die
metaphysischen Voraussetzungen der Ethik gipfeln in der Erkennbarkeit der
Realität oder Gottheit. 3. Die religiöse Voraussetzung ist das Bewufstsein

von dem unbedingten Wert des Sittlichen. „Auch auf der höchsten
Stufe der Sittlichkeit ist die Religion nicht blofs eine wünschenswerte
Ergänzung des Sittlichen, sondern ein Faktor, der zur Vollendung des
Sittlichen beiträgt und darum auch für die höchste Stufe seinen Wert
behauptet." (S. 286.) Der 2. Teil stellt die Ethik als System oder das
System des menschlichen Handelns, nämlich die drei Grundformen
der Pflichten-, Tugend- und Güterlehre als eine in sich geschlossene
Totalität dar. — Wenn wir, ohne uns auf eine Kritik des Einzelnen
einzulassen, die «Stofffülle und den Gedankenreichtum des Buches sowie die
guten Absichten des Vf. und namentlich sein Streben, den Fragen der
Gegenwart gerecht zu werden, anerkennen müssen, so können wir doch
den Eindruck nicht verhehlen, dafs soviel Geistesarbeit nicht nötig
gewesen wäre, wenn D. einmal unbefangen die Leistungen der christlichen
Ethik erforscht hätte, welche in den Werken des Aquinaten vorliegen.
Ich glaube, er würde dann von seinem Buche dasselbe sagen, was Ihering
von dem seinigen eingestanden hat.

7. Das andere Buch ist eine 2. Auflage: Philosophia. Moralis.
In usum Scholarum. „Auetore Victore Cathrein S. J. (Friburgi Bris-
goviae, Herder 95.) Über die zweibändige deutsch geschriebene Moral-



Litterarische Berichte. 501

philosophie (1890—91) dieses gelehrten Mitgliedes des Jesuitenordens
hat Dr. Glofsner früher in diesem Jahrbuche (VII, 247—253) sein Urteil
abgegeben, und wir dürfen unsere Leser auf diese Recension zur Ver-
gleichuug verweisen: darin wurde die Korrektheit der Grundsätze und
des Standpunkts anerkannt. Auch in diesem lateinischen Werke finden
sich alle Vorzüge des Cursus Philosophicus, von weichem es einen Teil
bildet, wieder: besonders ist die Klarheit, fafsliche Darstellung und
praktische Brauchbarkeit dieses Bandes zu rühmen. Gewisse Abweichungen
von der thomistischen Lehre sind ja in der Schule, welcher der Vf.
angehört, selbstverständlich. Der allgemeine Teil handelt vom letzten Zweck
des Menschen, vom Voluntarium, von der moralischen Güte und Schlechtigkeit

der menschlichen Handluugen, von den Tugenden und Lastern, vom
Naturgesetz, vom Gewissen, von Sünde und Verdienst, vom Recht im
allgemeinen. Der zweite Teil behandelt die specielle Ethik, die individuelle
und die sociale. Während die sociale Frage sehr gut erörtert ist, so
kann ich mich nicht damit einverstanden erklären, dafs Vf. keine
Gesellschaftsform als Mittelglied zwischen der Familie und dem Staate
anzuerkennen scheint. Endlich scheint mir die gänzliche Abweisung des
Nationalprincips ohne Berücksichtigung vieler Modifikationen nicht
genügend motiviert zu sein. Während Dorners Werk uns das Ringen nach
einer Ethik zeigt, welches nötig geworden ist, nachdem die alten
Überlieferungen preisgegeben waren, ist Cathreins Buch ein schlagender
Beweis, wie leicht und fruchtbar das sittliche Ideal auf dem Boden der
alten Principien für die Gegenwart ausgestaltet werden kann.

8. Die Sittlichkeit im Lichte der Darwinschen
Entwicklungslehre. Von Prälat Dr. Wilhelm Schneider. (Paderborn, Schöningh
95.) Diese schöne Monographie zeigt uns das Ungenügende von Darwins
oberster Sittenrichtschnur, widerlegt die Fabeln vom angeblich
vorgeschichtlichen Menschen, kritisiert Darwins Mutmafsungen über die
Entstehung und Entwicklung der Sittlichkeit, prüft die Lebensanschauüng
und Lebensregel des Darwinschen Menschen und nimmt zuletzt die Schutzredner

der Darwinschen Sittenlehre ins Verhör. Vf. beschäftigt sich auch
mit den Modifikationen der Darwinistischen Ethik und mit ihren
Geistesverwandten. Durch seine früheren Schriften war er für seine Aufgabe
speciell vorbereitet: wir verdanken ihm daher eine allseitige und, wie
ich glaube, erschöpfende Widerlegung dieser neuen Irrtümer in der Ethik.
Sehr wohlthuend berührt die sehr mafsvolle ruhige Polemik, welche in
vollendeter Darstellung auftritt. Man vgl. die Recension dieses Buches
im Litter. Handweiser 1895 S. 532 von Prof. Mausbach.

9. Eine andere Schrift, welche uns zugewandt wurde, können wir
wegen des Inhalts trotz ihres Titels überhaupt nicht unter die
wissenschaftlichen Schriften einregistrieren: Die Grundgesetze der
sittlichen Weltordnung in ihren Beziehungen zur Religion sowie zum
Staats- und Rechtsleben. Als Eingabe an das Kgl. Preufs. Justizministerium
herausgegeben durch J. H. Franke (H. Wortmann). (Zürich und Säckiugen,
Selbstverl, des Verf.)

10. Die ethische Welt verlassend betreten wir das wild zerklüftete
metaphysische Gebiet.

Geschichte des Idealismus von Otto Willmann. 2. Bd. Der
Idealismus der Kirchenväter und der Realismus der Scholastiker.
(Braunschweig, Vieweg 96.) In Jahresfrist ist dieser Band seinem Vorgänger
gefolgt, über welchen ich (IX, 500) berichtet hatte: meine Erwartungen,
die keine geringen waren, sind noch übertroffen worden. W. zeigt uns
die Neubegründung der Philosophie durch das Christentum, den Anschlufs



502 Litterarische Berichte.

des christlichen Idealismus an den antiken und würdigt den hl.
Augustinus. Dann lehrt er uns den Idealimus als scholastischen Realismus
kennen, widmet dem hl. Thomas 100 Seiten und zeichnet endlich den
scholastischen Realismus als den Hüter der idealen Principien. Die
Pflicht der Dankbarkeit für die Ehrenrettung der Scholastik fordert schon,
dafs wir an diesem Buche nicht vorübergehen, sondern bei anderer
Gelegenheit eine Studie daran machen. Über den 1. Bd. vgl. Revue Néo-
Scolastique v. 3 p. 113.

11. Wenn auch das folgende Buch, welches wir zu besprechen haben,
sich noch mit ethischen Fragen beschäftigt, so können wir es doch wegen
seines eigentlichen Gegenstandes am richtigsten zur Metaphysik rechnen.
Sein Titel lautet: Über die bestimmende Ursache des Philosophierens.
Versuch einer praktischen Kritik der Lehre Spinozas. Von
Dr. Alfred Nossig. (Stuttgart, Deutsche Verlagsanstalt 93.) Das 1. Buch
gibt die Darstellung der Lehre Spinozas über den höchsten Zweck des
Philosophierens. Die bestimmende Ursache ist für Spinoza das Streben
nach beharrlicher Freude, welche aus dem Besitze des wahren Gutes
entspringt. Das Wesen der beharrlichen Freude wird aus der Ordnung
des Seienden und der Beschaffenheit des Menschen erklärt: sie beruht
aber in den thätigen Affekten, in den zureichenden Vorstellungen; sie
ist die wahre Freiheit, die höchste Seelenruhe, die Seligkeit. Der Weg
dazu ist die zureichende Erkenntnis des Seienden, womit die Liebe zum
Seienden gegeben ist. Die Möglichkeit der zureichenden Erkenntnis ist
dem Menschen durch die notiones communes geboten: in den zureichenden
Vorstellungen (Gemeinbegriffen) ist die Erkenntnis des ewigen und
unendlichen Wesens Gottes enthalten, insofern die Einzeldinge mit dem
Wesen Gottes etwas Gemeinsames haben. Nicht die Erkenntnis, sondern
die beharrliche Freude ist für Sp. der höchste Zweck des Philosophierens.
Das 2. Buch gibt die Kritik dieser Lehre Spinozas. Das höchste Ziel
des Philosophierens ist nach Sp. thatsächlich identisch mit dem obersten
Zweck der menschlichen Natur, und alle erstreben es notwendig; aber die
volle Erreichung desselben ist höchst schwierig und nur für wenige
Auserlesene möglich, während die Mehrzahl der Menschen es nur in geringem
Mafse erlangt. Sp. stellt dem Weisen nur einen sehr hohen Grad der
vollkommenen Seelenruhe in Aussicht. Die dazu nötige zureichende
Erkenntnis ist nach Sp. erreichbar, weil er apriorisches Wissen zugibt. Er
verzichtet darauf, ein vollständiges System der zureichenden Erkenntnis
des Universums zu geben, da er nur zwei Attribute Gottes darstellt,
und bietet somit nicht das Mittel, durch welches jene hohe Seelenruhe
erreicht werden kann. Er hat die von ihm angegebene Aufgabe der
Philosophie nicht gelöst, weil sie unlösbar ist. Das 3. Buch ist
überschrieben: Der unvergängliche Teil der Lehre Spinozas. Es ist die Lehre
von den klaren Vorstellungen und vom freien Menschen, wie sie in der
ersten Hälfte des 5. Teiles der Ethik von Sp. entwickelt ist. Das 4. Buch
schliefst die Kritik der Lehre Spinozas von der bestimmenden Ursache
des Philosophierens ab. Aus dem System Spinozas läfst sich beweisen,
dafs jener Zweck in Wahrheit nicht die beharrliche Freude, sondern die
Erkenntnis sei. Vf. stellt sich selbst auf den Standpunkt der
Entwicklungslehre und lehrt: die Bestimmung des Menschen liegt nicht in
der Erreichung der Wohlfahrt, sondern in der produktiven Leistung;
daher philosophiert der Weise nicht, um beharrliche Freude zu erreichen,
sondern um die Erkenntnis zu fördern. — Ob Vf. die Gedanken Spinozas
richtig wiedergegeben hat, mögen die Kenner seiner Lehre beurteilen.
Die Methode, welche er anwendet, scheint mir berechtigt zu sein, so



Litterarische Berichte. 503

dafs seine Arbeit ein Beitrag zur Spinozakritik genannt werden kann:
sie zeigt recht augenscheinlich die falschen Konsequenzen und zugleich
die Ohnmacht, sowohl vom Standpunkt Spinozas wie von demjenigen des
Verfassers den ethischen Zweck zu konstruieren. Vgl. die Recension von
Dr. Kreibig (Österr. Litteraturblatt 1896 S. 39): er lobt „die mustergültige

Klarheit, mit welcher der Vf. Spinozas Gedanken darstellt", und
nennt die Abhandlung eine vorzügliche, die nicht zu den überflüssigen
gerechnet werden darf.

12. Von Spinoza zu Kant ist der Weg in einer Richtung nicht so
weit: er ist in einer aufserordentlich fleifsig gearbeiteten Monographie
angedeutet: Kant-Studien von Erich Adickes. (Kiel u. Leipzig, Lipsius
& Fischer 95.) Sie enthält: I. Beiträge zur Entwicklungsgeschichte

der Kantischen Erkenntnistheorie (S. 5 — 164).
1. Die deutsche Erkenntnistheorie von Leibniz bis Kant. Leibniz steht
in seiner Erkenntnistheorie auf dem rationalistischen Standpunkt.
Hinsichtlich des Zieles unserer Erkenntnisthätigkeit. unterscheidet er sich
nicht wesentlich von Spinoza, wohl aber hinsichtlich des Weges zum
Ziele. Im Mittelpunkt der Metaphysik von L. steht der Zweckbegriff:
um ihn zu retten, weicht er von Sp. ab und unterscheidet Möglichkeit
und Wirklichkeit. Das Verhältnis der möglichen Begriffe wird nach dem
Gesetz des Widerspruchs in den vérités de raison bestimmt, während
die vérités de fait nach dem Satz vom zureichenden Grunde die im
Zusammenhang der Weltordnung notwendigen Thatsachen ausdrücken. L. ist
der Vater der deutschen Erkenntnistheorie, für deren Entwicklung drei
Momente seiner Philosophie bedeutungsvoll geworden sind: dafs er auf die
sinnliche Erfahrung Rücksicht nahm; dafs er das Kausaiitätsproblem in
den Vordergrund der Betrachtung stellte, und dafs dabei die Unklarheit
über den Satz vom zureichenden Grunde als Ferment zu näherer
Bestimmung einwirkte. (S. 25.) Auf ihn folgen Wolff, Bilfinger,
Baumgarten, Darjes, Knutzen und Crusius, welcher zuerst den richtigen
Ansatzpunkt zur Bestimmung jenes Satzes findet, aber die herrschende
Leibniz-Wolff'sche Erkenntnistheorie doch noch nicht umbilden kann.
(S. 51.) 2. Kants ursprünglicher erkenntnistheoretischer Standpunkt
zeigt sich in der Nova dilucidatio v. J. 1755: er ist rationalistisch; K. ist
noch Schüler von Leibniz und Wolff. (S. 52—68.) 3. Kants sogen,
empiristische Periode reicht von 1762-66. (S. 69—102.) 4. Der
Umschwung i. J. 1769: das Licht des transcendentalen Idealismus ist nicht
plötzlich hereingebrochen; sondern alles ist mit viel mehr Abstufungen
gekommen, als man bisher annahm. Die Verstandesbegriffe sind
Verhältnisbegriffe und bringen zunächst nur eine logische Ordnung hervor.
In der Dissertation (1770) ist die Formulierung viel rationalistischer:
durch die reinen Verstandesbegriffe werden uns Dinge und Verhältnisse
gegeben. (S. 102—131.) 5. Ausblick auf die Inauguraldissertation und
Kants weitere Entwicklung. Als das Problem der Deduktion zuerst bei
ihm auftrat (1772), sind die reinen Vernunfturteile noch analytisch. Das
Problem ist also absolut nicht in der Form gefunden, die er später als

so wichtig bezeichnet: „wie sind synthetische Urteile a priori möglich?",
sondern in der andern Formulierung: „wie ist die Beziehung einer
apriorischen Vorstellung auf ihren Gegenstand möglich?" (S. 132— 37.)
Anhang I beschäftigt sich mit dem Verhältnis zwischen Kant und Hume um
1774 (S. 138—51). Anhang II handelt über Kant und Leibniz um 1769

(S. 152—64). Der II. Beitrag betrifft die Abfassungszeit der Kritik
der reinen Vernunft und setzt sie in das Jahr 1780. (S. 165—85.)
Das Endurteil über die Schrift von Adickes mufs man natürlich denen



504 Litterarische Berichte.

überlassen, welche in der Kantforschung eine Stimme haben. Ich glaube
aber, dafs diese Arbeit eine gründliche ist. Die Akribie und die
Detailforschung, welche sich darin offenbart, ist bewunderungswürdig.

18. Herder und Kant. Von Dr. Annii Tumarkin. (Bern, Siebert
96.) Diese liebevoll ausgeführte Kleinuialerei des Verhältnisses zwischen
dem Dichter und dem Vater des Kriticismus soll die „Berner Studien
zur Philosophie und ihrer Geschichte", welche Prof. L. Stein herausgibt,
eröffnen. Unter seiner Leitung können wir den philosophiegeschichtlichen
Arbeiten wohl mit Vertrauen entgegensehen. Die Studie des Fräulein
Dr. T. hat zwei Teile. I. Die persönlichen Beziehungen: Herder
als Schüler Kants, Hs dogmatischer Standpunkt, Ks Entwicklung zum
Kriticismus, der durch die „Ideen" veranlafste Streit, nochmalige
Annäherung Hs an K., die neu auftauchenden Feindseligkeiten (1798);
Motive, Charakter, positiver Inhalt der Polemik, deren Bedeutung nur
eine negative, historische ist: „sie zeigt uns die Schwierigkeiten des
Verständnisses Kants und seinen ungeheuren Abstand von der vorkritischen
Philosophie" (S. 45). II. Das Verhältnis der Systeme: der
allgemeine Charakter derselben, Metaphysik und Erkenntnislehre, Religions-
und Moralphilosophie, Geschichtsphilosophie, Entwicklungslehre, Ästhetik.
— Nach dem Urteil der Vf. sieht K. die Wirklichkeit mit freiem Blick;
H. idealisiert sie und interpretiert in sie sein eigenes Ich; Welt und
Bewufstsein erscheinen bei ihm als eine unklare und verschwommene
Einheit. (S. 107 f.)

14. Eine andere Publikation, welche die Geschichte der Metaphysik
angeht und auch für die Entwicklung der deutschen Erkenntnistheorie
in der Richtung von Leibniz und Wolff nicht ohne Interesse ist und
endlich auch auf Kant Streiflichter wirft, ist als Ergänzungsheft II zu
diesem Jahrbuch erschienen. Wenn es daher dem Herausgeber des
Jahrbuches nicht wohl zusteht, sich lobend über dieselbe zu äufsern, nachdem
er die Herausgabe veranlagst hat, so darf er wenigstens auf sie aufmerksam
machen: Das Lehrbuch der Metaphysik für Kaiser Joseph II.
Verfafst von P. Joseph Frantz. Herausgeg. durch Fr. Thomas M. We-
hofer, 0. Praed. (Paderborn, Schöningh 95.) W. gibt zunächst auf
51 Seiten das Manuskript des Tractatus Metaphysicae von dem Jesuiten
P. Frantz, welcher Direktor der philosophischen Fakultät der Wiener
Universität und Lehrer des Kronprinzen Joseph war. Es folgt der Inhalt
(S. 52—55) und eine Darstellung des Gedankenganges und der Einteilung
(S. 56—94); ferner eine interessante Erörterung über die
philosophiegeschichtliche Bedeutung dieses Traktats (S. 95—167). Vf. weist die
Verachtung der Scholastik und die Begünstigung des Cartesianismus bei
Frantz nach. Die Arbeit von Dr. Wehofer, welcher jetzt in Rom am
Dominikaner-Kollegium S. Thomae Philosophie lehrt und ein
philosophiegeschichtliches Seminar leitet, ist jedenfalls ein wertvoller Beitrag zur
Geschichte der österreichischen nachscholastischen Philosophie.

15. Der Dichterphilosoph Richard Kralik, von dessen Versuch einer
allgemeinen Ethik ich früher in diesem Jahrbuch (X, 249—51) Rechenschaft

gab, hat jetzt seine metaphysischen Anschauungen folgen lassen:
Weltwissenschaft. Ein metaphysischer Versuch. (Wien, Konegen 96.)
Eine Dichtergabe soll man nicht schmälen; und die Dichtkunst kann sich
einer Verwandtschaft, cognatio quasi spiritualis, mit der Metaphysik
rühmen, woraus für den Philosophen auch die Pflicht entspringt, den
Dichter zu beschützen. Denn der Philosophia prima entspricht im Range
die Königin der schönen Künste. Weil erstere überhaupt das Sein der
realen Dinge und die Eigenschaften desselben und infolgedessen auch



Litterarische Berichte. 505

die Schönheit erkennt, so gibt sie der Ästhetik die obersten Grundsätze.
Die Poesie stellt aber die Schönheit der Ideen dar, welche auf der
höchsten, metaphysischen Abstraktionsstufe erfafst werden: sie stellt sie
dar durch das am wenigsten körperliche Mittel, indem sie für das innere
geistige Wort des Intellekts durch das aus der Phantasie abgeformte
und im Nacheinander seiner Elemente schnell verhallende Wort der
menschlichen Sprache ein Echo schafft. So mag es dem Metaphysiker
erlaubt sein, auch dem Dichter zu lauschen, der die schwierigen Wahrheiten

der ersten Philosophie im Bilde und Gleichnis verkündet. Denn
anderes als Bild und Gleichnis scheint uns der Dichter in seiner
„Weltwissenschaft" nicht mitzuteilen, wenn er im 1. Teile die Grundlegung
der Metaphysik versucht, — „naiâiàç %à(iiv, wie sein Vorspruch
lautet. Das Geistige ist der Urgrund der Welt; der bewufste, unbedingte
Geist, Gott, ist die Ursache aller erscheinenden Dinge. Das Wesen der
Welt ist „Persönlichkeit", aber nur insofern als die Welt Wirkung einer
Persönlichkeit ist, als die Dinge durch Intelligenzen vermittelt werden.
Der Zweck der Welt ist wenigstens allegorisch und parabolisch
ausgedrückt im Satze; Deus ludens in orbe terrarum. Ein fertig bewiesenes
System ist es nicht, was der Vf. gibt; aber es sind theistische Wahrheiten

im mystischen Gewände seiner Terminologie. Wenn man dies
festhält, so findet man auch im 2. Teile „zur Geschichte der
Metaphysik" und im S. Teile „Metaphysik der Wissenschaften" gute
Aphorismen, deren Ausdruck wir nicht zu kritisch untersuchen sollen,
weil uns die liebenswürdige Muse des Vfs, zum Trost gegen den
Pessimismus, selber mahnt: „Was falsch und unzulänglich, war längst von
mir verdammt, eh' du's geklagt."

16. So ist die leichte Brücke geschlagen, die uns auf einen Augenblick

ins Land der Ästhetik hinüberführt: Das Wesen des Humors.
Von Dr. Joseph Müller. (München, Lüneburg 96.) Vf. dieser kleinen,
aber verständigen und lesenswerten Schrift schliefst sich an Fischer und
Lipps an, will aber ihre Gedanken weiter ausführen. Der Humor ist
Stimmung; er braucht nur zwei Voraussetzungen; eine lebensfreudige
und eine sittlich edle Gemütsstimmung.

17. Wenden wir uns zu dem höchsten Gegenstand der ersten
Philosophie, so haben wir zuerst eine Studie zu verzeichnen, welche
wir hier nur deshalb nicht loben dürfen, weil sie das Ergänzungsheft I
dieses Jahrbuches bildet: Der Gottesbegriff in der neueren und
neuesten Philosophie von Dr. M. Glofsner. (Paderborn, Schöningh
94.) Vf. kritisiert darin das Werk von Drews über die deutsche Spekulation

seit Kant mit besonderer Rücksicht auf das Wesen des Absoluten
und die Persönlichkeit Gottes. (Berlin 93.) Nach einer allgemeinen
Erörterung untersucht er den Gottesbegriff Kants, den angeblich naiven
Pantheismus (Fichte, Schelling, Schleiermacher, Hegel), den
spekulativen Theismus (Baader, Schelling, Fichte, Weisse, Fischer, Sengler,
Günther, Weber, Deutinger, Rosenkran.tz, Dorner), den unitarischen
Theismus (Jacobi, Krause, Herbart, Branifs, Rothe, Chalybaeus, Fechner,
Lotze, Rohmer, Ulrici, Carrière, Lipsius), den P s eu do theismus (Vatke,
Wirth, Biedermann, Steudel, Frobschammer), den radikalen Atheismus
(Feuerbach, Straufs, Buchner, Häckel, Czolbe, Döhring, Planck, Main-
länder, Bahnsen), den indifferentistischen Atheismus (Hellenbach,
Du Pool, Wundt), den antitheistischen Atheismus (Schopenhauer,
Michelet, v. Hartmann). Das letzte Wort der modernen Philosophie ist
ein unbewufster, unpersönlicher Gott. Das Resultat ist die aus dem

spekulativen Subjektivismus und Erfahrungsstandpnnkt folgende Leugnung



506 Litterarische Berichte.

des reinen Schöpfungsbegriffes, bei weleher eine absolut aktuale
überweltliche göttliche Persönlichkeit nicht anerkannt werden kann : daher
das Schwanken zwischen Einheits- und Vielheitslehre.

18. Das andere Werk, welches hierher gehört, zeigt uns den
richtigen Gottesbegriff der christlichen Philosophie und fügt zur Kritik des
Gottesbegriffes in der modernen Philosophie noch die Ergänzung der
modernen englischen Ansichten, namentlich des Agnosticismus, hinzu.
Es ist der letzte Teil des Cursus Philosophicus der Jesuiten von
Exaeten und Stonyhurst. Theologia naturalis sive Philosophia de
Deo. In usum scholarum. Auetore Bernardo Boedder S. J. (Friburgi, Br.,
Herder 95.) Es behandelt in drei Büchern 1. das Dasein Gottes, 2. seine
Wesenheit und seine absoluten Attribute, 3. seine relativen Attribute.
Wir behalten uns eine Besprechung dieses Werkes vor. Ein Ordensgenosse

Boedders sagt (Annales de Philosophie chrétienne N. S. t. 33
p. 333), dafs das Buch die Theodicee von v. Hontheim (s. dieses Jahrb.
X, 106) vielleicht übertrifft „en valeur originelle et personelle". —1 Die
rationelle Psychologie desselben Verfassers haben wir bereits in
diesem Jahrbuche (X, 368—76) kritisiert. Dieselbe ist auch im
Philosophischen Jahrbuch der Görresgesellschaft (VIII, 436—38) recensiert. Der
Herr Recensent, welcher selbst kein Anhänger der thomistischen
Philosophie ist, sagt darüber: „Vf. ist thomistischer Philosoph, und als solcher
will er beurteilt sein. Er hat sich denn auch in diesem Werke als ein
gründlicher Kenner der thomistischen Philosophie gezeigt, der in die
Gedanken des englischen Lehrers ganz und gar eingedrungen ist." Das
Urteil dieses Recensenten weicht also von dem unsrigen ab. Wer hat
nun recht? Scbliefslich ist das eine rein historische Frage. Vielleicht
sagt uns aber unsere verehrte Fuldaer Kollegin einmal klar, was dazu
gehört, um ein „Thomist" zu sein.

II. Zur Apologetik.
1. In der Mitte zwischen Philosophie und der auf die Offenbarung

gegründeten christlichen Theologie steht die Apologetik: sie ist wegen
ihres Standpunktes und ihrer Principien eine philosophische Disciplin,
dient aber einem theologischen Zweck. Ihre eigentliche Aufgabe besteht
nämlich darin, den strengen Beweis für das Daseiu einer übernatürlichen,
d. h. einer alles Geschaffene überragenden göttlichen Ordnung, insoweit
zu erbringen, als es nötig ist, um aus dieser Thatsache sowohl die
Vernünftigkeit des Glaubensaktes wie die Verpflichtung zu demselben zu
begründen. (Vgl. Glofsner, Apologetische Tendenzen u. s. w., in diesem
Jahrb. IV, 409 ff:) Zu dieser Wissenschaft haben wir vier Schriften zu
verzeichnen. Die gröfste von ihnen ist noch unvollendet: Die göttliche
Wahrheit des Christentums von Herman Seliell. 1. Buch: Gott
und Geist, I. Grundfragen. (Paderborn, Schöningh.) Den Inhalt dieses
Buches bilden fünf Grundfragen: Die Aufgabe der Apologetik und ihr
wissenschaftliches Recht, die Bedeutung des Gottesbegriffes im
Gottesglauben, das Kausalgesetz und die selbstwirkliche Ursache, das System
der Gottesbeweise, die Persönlichkeit Gottes. Eine Kritik des
Gottesbegriffes, welchen Schell auch in diesem neuen Werke verteidigt, hat
Dr. Dörholt bereits in unserem Jahrb. (X, 257—274) gegeben. Erst
wenn der Bau dieser in grofsartigem Stile angelegten spekulativen Apologie

vollendet sein wird, kann man ein abschliefsendes Urteil über das
ganze Werk fällen, um der stark hervortretenden Eigenart des genialen
Künstlers gerecht zu werden. Die Beurteilung durch einen berufenen



50?

Kritiker soll auch dem 1. Bd. hier nicht versagt werden, denn er hat
berechtigten Anspruch auf eine exakte Untersuchung. Nur soviel sei als
persönlicher Eindruck schon jetzt bemerkt, dafs Schells neuestes Werk
an sachlichem Interesse und an Geistesfrische seiner Dogmatik nicht
nachsteht, dieselbe vielmehr durch Kampfesmut und pointierte Schärfe
zu übertreffen scheint. Vf. hat auch den Gegensatz, in welchem er sich
zu den in diesem Jahrb. verteidigten Anschauungen befindet, kräftig
markiert; das mufs man nur billigen, weil ein Streit erst dann geschlichtet
werden kann, wenn der Fragepunkt genau bestimmt ist. Schell baut die
Theologie der Zukunft auf und ringt daher nach einem neuen Stil: kann
er das Material der Vorzeit ersetzen, oder kann sich dasselbe dem neuen
Stil fügen? Diese und ähnliche Fragen überlasse ich dem legitimen
Kritiker zu objektiver Beantwortung, ohne an Schells bester Absicht,
womit er den Weg zur Wahrheit sucht, jemals zu zweifeln. Noch in
jüngster Zeit hat er einen Verehrer seiner Dogmatik gefunden, der sich
ihm als Mitstreiter anbietet (Englert, Von der Gnade Christi, I. Bonn 96.
S. 21. 86—88. 91): die schwärmerische Begeisterung desselben dürfte ihm
vielleicht weniger sympathisch sein als die strengere, aber gerechte
Wertschätzung, welche ihm von Dr. Glofsner in unserem Jahrb. (V, 227.
VI, 869 ff.) zu teil geworden ist.

2. Die zweite Schrift: Lehrbuch der Apologetik (2 Abteilungen-
Mainz, Kirchheim 1895) von Albert Stöekl, ist eine Reliquie des um
die Kenntnis der scholastischen Philosophie durch seinen rastlosen Fleifs
und sein ehrliches Streben hochverdienten Lehrers der Philosophie in
Münster und Eichstädt, welcher im vorigen Jahre gestorben ist. Zu
meinem aufrichtigen Bedauern mufs ich gestehen, dafs dieses Werk mich
nicht befriedigt. Der Gegenstand der Apologetik ist dem Vf. die
Religion: wenn diese wirklich der formale Gegenstand wäre, so müfste die
Apologetik nichts anderes als ein Teil der Ethik sein, weil die Religion
eine besondere Tugend ist. Er definiert die Apologetik daher ungenau
als „die systematisch wissenschaftliche Begründung und Verteidigung der
Religion sowohl an sich und in ihrer Idee, als auch insofern sie that-
sächlich als geoffenbarte Religion auftritt". Demgemäfs teilt er sie in
drei Teile: der erste handelt von der Religion, sofern sie an sich
betrachtet wird; der zweite von den Religionen, die aufser dem
Bereiche der geoffenbarten Religion stehen; der dritte von der geoffenbarten

Religion, deren direkte und positive Begründung und Verteidigung
die Aufgabe ist. Die geschichtlichen Notizen über die Apologetik (S. 3)

sind äufserst dürftig. Die Summa c. gentiles des hl. Thomas habe den

Charakter einer spekulativen Dogmatik, die als solche auch apologetisch
wirken sollte. Die Apologetik (Propaedeutica ad s. Theologiam) des

Kardinals Zigliara, ein für diese Wissenschaft geradezu epochemachendes

Werk, worin zuerst das Formalobjekt genau bestimmt ist, wird gar nicht
erwähnt. Ebensowenig hat Vf. von den Abhandlungen Glofsners über

apologetische Richtungen und Tendenzen, welche in diesem Jahrbuche
seit 1890 veröffentlicht werden, Notiz genommen. Die „Beweise" für das

Dasein Gottes in den „Grundlagen" befriedigen mich in dieser Fassung
nicht. Was über den Scböpfungszweck (§ 11 c S. 25) gesagt ist,
erscheint mir ungenügend. Die „überzeitliche Kndbestirnmung des Menschen

(S. 43) wird ohne weiteres in die vollkommene Vereinigung mit Gott
gesetzt, ohne zwischen dem natürlichen und übernatürlichen Ziele zu
unterscheiden. Im 1. Hauptteile bestimmt Vf. das Wesen der Religion; wobei

er schon von der übernatürlichen Religion spricht, ohne den Begriff der

Offenbarung erklärt zu haben; das Verhältnis der Religion zu Moral,



Litterarische Berichte.

Societät, Eigentum, Wissenschaft und Kunst; die Ausübung der Religion
und die religiöse Gesellschaft. Im 2. Hauptteil betrachtet er die heidnischen
Religionen im allgemeinen und besonderen und den Islam. Der 3. Hauptteil
hat die geoffenbarte Religion zum Gegenstand und handelt über die
göttliche Offenbarung, das Christentum und die christliche Kirche. Über
die Ausführung dieses Planes will ich nicht referieren. Ich verweise auf
die zutreffende Recension darüber, welche Prof. Dr. Reinhold in Wien
geschrieben hat (Öster. Litteraturblatt V, 1). Als Lehrbuch der Apologetik

befriedigt mich das Werk, wie gesagt, nicht; die Darstellung ist
meiner Ansicht nach nicht wissenschaftlich genug. Als Apologie für
Studierende und Gebildete überhaupt kann es dagegen nur empfohlen
werden: solche Leser erhalten darin eine genügende Widerlegung ihrer
Zweifel; in diesem Sinne nehmen wir die letzte Gabe des Verfassers
dankbar an.

3. Der alte Christus-Glaube voll und ganz auf der Höhe des
19. Jahrhunderts. Skizzen über Kultur und Dogma von Herrn. Jos.
Fugger-Glött, Priester der Gesellschaft Jesu. (Mainz, Kirchheim 95;
2. Bd. der Kreuzfahrer - Blätter desselben Vfs.) Vf. will „den Urteilsfähigen

der Zeitgenossen einen Einblick in die wissenschaftliche Berechtigung

alles dessen geben, was als Christus-Glaube durch die
Jahrhunderte unserer Geschichte gegangen ist". Er behandelt die Realität
des Wunders und die historische Unanfechtbarkeit der Erscheinung des
Gottmenschen auf unserer Erde. Dann zeigt er, wo oder wie wir
erfahren, welches die genauen Intentionen des Gottmenschen in seinem
gesamten Werke sind. Weiter erörtert er die Menschwerdung und ihre
Bedeutung für die gesamte Schöpfung, die Geburt aus Maria der Jungfrau,

das Scandalum crucis, das Brot des Lebens, das Bufsgericht. Vf.
hat sein Ziel erreicht, seine Aufgabe in glänzender Weise gelöst. Er
behandelt seine Fragen mit Ernst und Verständnis. Sein Buch ist die
gereifte Frucht langjähriger Geistesarbeit. Mit den Wegen des modernen
Denkens und Fühlens ist er gründlich vertraut und versteht es meisterhaft,

auch tiefere theologische Wahrheiten im edelsten Sinne populär zu
machen. Die Lektüre seines Buches ist mir ein wahrer Genufs gewesen:
es ist eine wirklich gute apologetische Leistung. Auch die Darstellung
ist künstlerisch schön: die Sprache ist so gutes Deutsch, wie man es
leider nur selten liest.

4. Das andere Leben. Ernst und Trost der christlichen Welt-
und Lebensanschauung. Von Prälat Dr. Wilhelm Schneider. (4. Aufl.
Paderborn, Schöningh 96.) Dieses Werk dürfen wir noch zur apologetischen

Litteratur rechnen, weil es auch die Unsterblichkeitsheweise und
andere Fragen vom Standpunkte, der Religionsgeschichte behandelt.
Wiewohl es auch rein dogmatische Lehren in gemeinfafslicher Weise
behandelt, so dient es doch apologetischen Zwecken. In warmer,
wissenschaftlich begründeter Darstellung bespricht er die christliche und die
heidnische Auffassung vom Leben und Tod, die Unsterblichkeitsbeweise,
die Allgemeinheit des Unsterblichkeitsglaubens, Einwendungen gegen das
Zeugnis der Menschheit, die Hoffnung auf eine Wiedervereinigung im
Jenseits, die Fortdauer des Bewufstseins und die Erinnerung nach dem
Tode, die Erkenntnis der Seligen, die Fortdauer und Verklärung der
Liebe und Freundschaft. Ferner werden die Hauptfragen der Eschatologie

apologetisch gewürdigt: Auferstehung, Wiedersehen und Scheidung
am jüngsten Tage, der verklärte Leib, das Weltende, die Weltvollendung.
Die irrige Ansicht über den Zustand nach dem Tode findet ihre
Abweisung, die Lehre vom Reinigungsort ihre Verteidigung. Zuletzt zeigt



Zeitschriftenschau. 509

Vf. die christlichen Trostgründe in schwierigen Fällen und die heilsame
Wirkung der Hoffnung auf Wiedersehen. Ich glaube, dafs das korrekt
geschriebene Buch eine recht fruchtbare Wirkung haben wird.

E. Com mer.

-O—

ZEITSCHRIFTENSCHAU.
Annales de philosophie chrétienne. 130, 3—6. 131, 1—3. 1895.

Bénard: Aristote et Platon; accord et différence de leur système 225.
Hébert : L'union pour l'action morale de P. Desjardins 242. Ermoni:
Les facultés de l'âme, les données communes, II. 260. Goix: Sciences
psychiques, spiritisme, occultisme 270. Bertin: La preuve de
l'existence de Dieu, d'après de Proslogium de S. Anselme, II. 277. Thamin:
S. Ambroise et la morale chrétienne au IVe siècle 286. Denis: La
philosophie du clergé en France au XIXe siècle, III. 300. Dornet de
Vorges: Revue des Revues 309. 638. 133. 299. Dornet de Vorges:
Substance et phénomène 337. Feugére: Bourget psychologue et moraliste
343. Desdouits: La philosophie de la contingence I. 356. II. 486. Huit:
Le Platonisme pendant la Renaissance 366. 133, 35. 269. Duquesnoy:
La loi morale peut-elle fournir une preuve spéciale de l'existence de
Dieu? examen relatif à la preuve de Kant 396. 495. 625. De Charencey:
Une question de psychologie comparée; pourquoi l'âme des bêtes ne
serait-elle pas immortelle? 406. Xilliez: L'obligation morale et l'idéalisme

d'après une thèse récente 410. Dubosq: Contribution à l'étude de

l'objectivité formelle des couleurs; partie scientifique 449. 592. Granel:
Joseph de Maistre, ses principes, sa méthode et sa philosophie politique
469. Lechalas: L'année philosophique 501. 508. Cochin: Le monde
extérieur 519. Fiat: Idée et conscience, manière dont la conscience perçoit
l'idée; dualité de la conscience et de l'idée 561. 133, 48. Gossard: Les
limites théoriques de l'autorité politique dans ses rapports avec les droits
de la conscience 613. Lescoeur: La science et les faits surnaturels;
critique des théories rationalistes 133, 5. Ferrand: Le sommeil et le
rêve 24. — Le congrès de Bruxelles et l'argument du premier moteur 58.
Griveau: Le problème esthétique 71. 160. su. Fonsegrive: Essai sur le
libre arbitre; le mouvement contingentiste d'après les dernières publications

113. 257. Waddington: Quelques points à éclaircir dans la vie
d'Aristote 123. 242. Surbled: La localisation de l'esprit 134. — L'idée
de liberté politique dans le droit moderne 148. Dornet de Vorges: Compte
rendu du IIIe congrès scientifique 173. de Margerie: L'action d'après
M. Blonde! 225. Levasseur: La philosophie des sciences et M. Pasteur 284.

— Diyus Thomas 5, 27—32. 1895. Rotelli: Comm. in D.Thomae S. th. III.
q. 1—26, cont. 417. 456. 487. Gornisiewicz : Testimonium D. Thomae

pro dogmate infallibilitatis R. Pontificis, cont. 422. A. Th.: Comm.

in encycl. De studiis s. scripturae, cont. 427. 467. 496. Evangelista;
Schema ad recte tradendum tractatum de religione naturali, cont. 432.
M. F.: De Deo uno, cont. 435. 460. 492. Bamellini: De intelligere Dei,
cont. 440. 474. 504. Rospini: De gratia Christi secundum quod est caput
ecclesiae 481. Barberis : Auctoritas scientifica 500. FueglisteUer: De

incompossibilitate actus scientiae et fidei 502., — Philosoph. Jahrbuch.
VIII, 3—4. 1895. IX, 1. 1896. v. Hertling: Uber Ziel und Methode der

Rechtsphilosophie, Forts. 253. Schlufs 357. L. Schütz: Der hl. Thomas


	Litterarische Berichte

