
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Probabilistische Beweisführung

Autor: Jansen, J.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Probabilistiscbe Beweisführung. 483

ac valde lubinca, et haec nostra ratio conciliandi libertatem
arbitrii cum divina Praedestinat.ione a nemine, quem viderim
hucusque tradita, ideo satius haec duxi paulo fusius explicare.
Quaest. q. 23. a. 4 et 5. disp. 1 mbr. ult. edit. nov. pag. 550.
— Was also P. Molina gemeint hat, das sagt er uns mit
seinen eigenen Worten. P. Molina sagt ausdrücklieh, dafs seine
Lehre eine neue sei, P. Frins bestreitet nicht nur, dafs diese
Doktrin eine neue sei, sondern auch, dafs P. Molina dies gesagt
habe. Die Leser mögen darüber urteilen, wer sich im Rechte
befindet.

- :•

PROBABILISTISCHE BEWEISFÜHRUNG.

Von P. J. L. JANSEN, C. SS. R.

—-—
„Ex conscientia obligatur aliquis ad

peccatum, sive habeat certam fidem
de contrario ejus, quod agit, sive
etiam habeat opinionem cum aliqua
dubitatione". S. Thom. Quodl.
VIII. a. XIII. c.

In der „Zeitschrift für katholische Theologie'*, Jahrgang 1896
I. Quartalheft, ist an zwei Stellen die Rede vom Moralsystem
des heiligen Alfons. Erstens in einem Artikel des hochw.
P. Noldin, S. J., „Die Briefe des hl. Alfons von Liguori und
dessen Moralsystem" ; an zweiter Stelle in einer von Dr. Huppert
verfafsten Recension der lateinischen Schrift von Gaudè : De
morali Systemate S. Alphonsi. Aus der letzen Abhandlung
heben wir nur diese Worte hervor: „Die Waffen, mit denen der
Streit zwischen Probabilismus und Aquiprobabilismus ausgekämpft
werden mufs, liegen auf dem Fechtboden der Logik. Vor allem
mufs die Natur der opinio, der Probabilität festgestellt werden.
Sind wir darüber im reinen, dann erst soll untersucht werden,
ob der hl. Alfons an all dem streng festgehalten. Wir glauben:
Ja." Der Verfasser lügt hinzu: „aber nicht im Sinne der Äqui-
probabilisten". Wir lassen diesem Zusätze seinen Wert, und
überhaupt ist es uns jetzt auch nicht um die äufsere Begründung
des Aquiprobabilismus zu thun; an einer anderen Stelle ist dem
gelehrten Recensenten die Antwort auf seine Behauptungen
gegeben. Was jedoch seine oben angeführte Bemerkung betrifft,

31*



484 Probabilistische Beweisführung.

so erfordert sie eine kleine Ergänzung. Dal's in unserm Kampfe
die Waffen auf dem Fechtboden der Logik liegen, ist blofs
teilweise wahr; nicht alle Waffen liegen auf dem Fechtboden
der Logik; die hauptsächlichsten liegen in der Metaphysik;
nämlich im Verhältnisse der menschlichen, vernünftigen Natur
zur Wahrheit; zu deren faktischen Erkenntnis und zum Willen
Gottes. Diese Funkte zu vergessen ist selbstredend ein Grundirrtum.

Im Lichte dieser Bemerkung nun wollen wir hier einige
Worte fallen lassen über die Bemühungen, die sich der hochw.
F. Noldin, S. J., in seinem genannten Artikel gegeben, um den
Äquiprobabilismus, und folglich auch, wenigstens teilweise, die
Lehre des hl. Alfons1 als vernunftwidrig darzustellen.
Hauptsächlich ist es uns darum zu thun, die innerliehe Begründung
des Äquiprobabilismus vor Anfeindungen und Mifsverständnissen
zu schützen; wir können aber auch nicht umhin, die Unrichtigkeit

einiger Behauptungen, die den hl. Alfons betreffen, zu
zeigen. Am leichtesten wird es sein, wenn wir dem Gedankengange

des hochw. Verfassers selbst, was die Hauptpunkte
anbetrifft, folgen.

Es ist vorerst dem Verfasser des Artikels schwer
einzusehen, „warum die Äquiprobabilisten die evident-wahre That-
sache, dafs der hl. Alfons mehr als zwanzig Jahre lang glattweg
Frobabilist war und dafs er es mit voller Überzeugung war,
nicht gestehen wollen". (A. a. 0. S. 82.) Die Äquiprobabilisten
thun dies darum, weil der hl. Lehrer selber schreibt, dafs der
Grund, aus welchem er in sein er Moraltheo 1 ogie viele von
vielen Autoren befürwortete Meinungen verworfen hat, darin lag,
dafs diese Meinungen certe minus probabiles waren.
F. Noldin hat diese Worte selbst auch bei Ter Haar: „De syste-
mate morali antiquorum probabilistarum" S. 75, Note 2

lesen können;2 er scheint jedoch nur den Anfang der Note gelesen

1 Vergleich den Schlufs dieser Abhandlung.
2 Die ganze Note lautet so: Haec sane Aequiprobabilismi principia

jam ante annum 1762 sectatus est S. Alfonsus, quutn in sua Theologia
Morali (Ed. 1753—1755) identidem rejiciat opiniones benignas gravium
Auctorum. Advertant quaeso recentiores illi, qui asserunt, Doctorem
nostrum in casibus particularibus solvendis fuisse simplicem probabilistam,
haec ipsius S. Auctoris verba: „Toties jam dixi, non ilium dumtaxat,
qui evidentem legis cognitionem habet, sed et ilium, qui ex lumine
rationis judicat, opinionem pro lege esse notabiliter aut certe proba-
biliorem, teneri earn observare, quantacunque est inter Doctores contro-
versia; quemadmodum reipsa militas opiniones, a multis auctoribus
approbatas, equidem in meo opere morali reprobavi utpote certe
minus probabiles." (Dell' üso moder. a°. 1765. C. 3. n. 81. Ed. Monza.
p. 192.) Ex quibus verbis liquido constat, 8. Alphonsum, quando in



Probabilistische Beweisführung. 485

zu haben; denn er sehreibt: „Noch geringeren Wert hat die
Bemerkung, die Ter Haar über diesen Punkt gemacht hat. Er
weist nämlich darauf hin, dafs der hl. Lehrer manche Meinungen
der Probabilisten verwirft." (A. a. 0. S. 83.) Als ob Ter Haar
nicht mehr als dieses sagte! Die entscheidenden Worte des
hl. Lehrers selbst: utpote certe minus probabiles hätten
doch wohl verdient, berücksichtigt zu werden. Implicite war
also der Heilige schon in seiner Moral Äquiprobabilist; theoretisch

hat er jedoch sein System erst später festgestellt. In den
fünf ersten Auflagen seiner Moral schreibt er denn auch,
(bezüglich der Frage : „an liceat sequi opinionem minus probabilem
relicta probabiliore"): Praescindo ab hac quaestione (also
bis 1760).1

P. Noldin schreibt ferner (a. a. 0. S. 85), dafs der hl. Alfons
dem Mifsbrauch des (probabilistischen) Systems dadurch
vorzubeugen glaubte, dafs er den Lehrsatz aufstellte, man könne nur
dann der probabi Ii s folgen, wenn sie gleich oder fast gleich
wahrscheinlich ist, wie die entgegengesetzte Meinung für das
Gesetz. — In einer Fufsnote wirft er aber den Aquiprobabilisten
vor, sie scheinen nicht zu beachten, dafs ein leichtsinniger und
oberflächlicher Gelehrter ebenso leicht behaupten kann, die Meinung,
der er das Wort redet, sei ebenso gut (aeque) begründet, als
die entgegengesetzte, wie er behaupten kann, dieselbe sei gut
(solide) begründet, obwohl weder das eine noch das andere der

quaestionibus particularibus permittit sequi opinionem minus probabilem

relicta probabiliore, intelligere non certe, sed dubie aut
paulo minus probabilem, a. v. fere aeque probabilem. Jisdem hisce
principiis generatim ducti fuere nobiliores isti Probabilistae, quos inter
honoris causa nominamus Suarez, Lessium, Laymann, Lugo,
Castro-Palaum, Molinam, Bannez, Sylvium, Salmanticenses,
Vivam. Quinimmo non desunt, qui licet theoretice probabilismum
purum et latum defendere videantur, practice tarnen saepenumero juxta
moderati probabilismi principia casus dirimant, qui idcirco classicis quo-
que auctoribus adscribi merentur.

1 Briefe des h. A. III. n. 281. P. Noldin findet es ein in der
That „bedenkliches Unternehmen", „eine kasuistische Moral [zu] schreiben,
in der bei jedem Schritte das Moralsystem zur Anwendung kommt, ohne
feste Überzeugung von der Richtigkeit des angewendeten Systems". (A. a.
0. S. 82.) Diese Worte zeigen ein Mifsverständnis bezüglich des
Verhältnisses zwischen Kasuistik und System. Man kann jeder Meinung
ihre nota probabilitatis geben; dann aber bleibt die Frage: welche
Meinung darf oder mufs ich wählen? Über die zu treffende Wahl
entscheidet das System. Eine Kasuistik kann also existieren ohne System.
Unten kommen wir auf diesen Punkt zurück. Übrigens, grofse Moralisten
wie der hl. Antonin, Paludanus, Sylvester, Angelus, Soto äufsern sich
nicht über ein System, und schrieben dennoch grofse Moralwerke.



486 Probabilistische Beweisführung.

Fall ist. — Dieser Vorwurf fällt also auch auf den hl. Alfons
zurück. Ist er jedoch begründet? Mit nichtén; der eigentliche
Fragepunkt wird in der Darstellungsweise P. Noldins durchaus
verkannt. Der Begriff von solide probabilis ist dehnbar; der
Begriff von certe minus probabilis kann über seine Bedeutung
keinen Zweifel zulassen. Und die Frage der Äquiprobabilisten
ist eben: Darf man einer certe minus probabilis folgen? Und sie
antworten verneinend; die einfachen Probabilisten fragen blofs:
Darf man einer soliden Probabilität folgen? Das wird von ihnen
bejaht; nun hat aber das Wort solid keine scharf markierte
Grenzen; das certe minus (oder majus) ist jedoch durch sich
selbst scharf gezeichnet; kann ja ein jeder ohne Schwanken
unmittelbar urteilen, ob ihm in casu die gröfsere Probabilität
einer Meinung gewifs ist oder nicht. Und das ist wiederum
eigentlich die Frage, wie Dr. Plafsmann treffend hervorhebt,
wenn er schreibt: „Wenn ich, der Handelnde (man beachte wohl:
ich meine eigene Einsicht, mein eigenes Gewissen) zwei
Ansichten habe : eine op. probabilis und eine op. [certe oder
notabiliter] probabilior über eine und dieselbe Aktion, und zwar
so, dafs die op. probabilior für das Gesetz, die op. probabilis
aber für meine Freiheit gegen das Gesetz spricht, darf
ich dann die op. probabilior (also wohlgemerkt: mihi ipsi
probabilior) fahren lassen und die weniger probable (wohlgemerkt:
mir selbst weniger probable) wählen? Das ist die einzig richtige
Fassung des Fragepunktes."1

Wenn P. Noldin ferner meint, dafs die Formel, durch welche
der Heilige sein Moralsystem zum Ausdrucke brachte, „ihn
sofort als Anhänger der probabilis, oder, was dasselbe ist, der
minus probabilis" (a. a. 0. S. 85) kennzeichnete, so ist das

nicht ganz richtig. Man mufs vielmehr sagen, dafs, da diese
Formel zweideutig war, und sie von seinen Feinden und
wissenschaftlichen Gegnern leicht im verkehrten Sinne aufgenommen
werden konnte, er genötigt war, sie in eine jede Zweideutigkeit

ausschliefsende Formel zu ändern ; und auch dadurch gelang
es ihm nicht ganz, wie es denn überhaupt in wissenschaftlichen
Fehden oft der Fall ist, jedem Mifsverständnisse vorzubeugen,
wie z. B. bei Patuzzi.

Nach der oben mit Alfonsens Worten bewiesenen Ansicht
hat also bei dem hl. Lehrer kein völliger Systemwechsel
stattgefunden. P. Holdin gesteht, „dafs der hl. Lehrer in seinen
späteren Jahren den Äquiprobabilismus ausdrücklich und mit

1 Schule des hl. Thomas. IV. B. S. 726.



487

Nachdruck verteidigt hat." (A. a. 0. S. 86.) Was jedoch die
Darstellung der Begründung von Alfonsens Ansicht betrifft, ist
zu bemerken, dafs, nach dem hl. Alfons und den Äquiprobabi-
listen, die der certo probabilior entgegengesetzte Meinung an
und für sich, mit anderen Worten: theoretisch, nicht immer
aufhört wahrscheinlich zu sein, wie es ein Leser der „Zeitschrift"
vermuten könnte; praktisch hört sie auf probabel zu sein; d. h.
der Handelnde darf sie nicht als Handlungsnorm wählen.
Die Probabilisten jedoch gestatten diese Wahl; und hierin besteht
hauptsächlich der principielle Unterschied zwischen dem Proba-
bilismus einerseits und dem Aquiprobabilismus.

Nun meint P. Noldin, dafs die Rede- und Begründungsweise,

der sich der hl. Alfons in seiner Moraltheologie bedient,
mit einer äquiprobabilistischen Überzeugung in Widerspruch steht.
Untersuchen wir den Wert dieser Meinung. „Er [Alfonsus]
untersucht nirgends, ob die für die Freiheit sprechende Meinung
gleichwahrscheinlich ist wie die für das Gesetz, sondern nur, ob
sie gut begründet, ob sie wahrscheinlich ist, mag die entgegengesetzte

nun besser oder viel besser begründet sein. Die
Redeweise, die der Verfasser überall einhält, ist die der
einfachen Probabilisten; nirgends kommt meines Wissens die
Bezeichnung aeque probabilior vor; konstant wird aber von
den einzelnen Ansichten, die erörtert werden, nach Art der
Probabilisten gesagt: probabilis est, utraque probabilis, sed
prima probabilior und wie die Redeweisen der Probabilisten

sonst noch lauten" (a. a. 0. S. 87); der Heilige „gestattet
der als probabel erkannten und bezeichneten Meinung im christlichen

Leben und in der Verwaltung des Bufssakramentes zu
folgen" (a. a. 0. S. 87). Meint der hochw. Verfasser wirklich,
dafs hier Widerspruch mit dem Aquiprobabilismus vorhanden ist?
Haben wir denn nicht den Heiligen die Erklärung geben hören,
dafs er in seiner Moral die opiniones certo minus probabiles
verwirft, eben weil sie certo minus prob, sind? Gestattet er
also das Befolgen der als probabel bezeichneten Meinung, so

kann nur die aeque oder fere aeque probab. gemeint sein;
womit übereinstimmt, was er an einer anderen Stelle ausdrücklich

sagt: „Wahrhaft probabel ist blofs jene Meinung, welche innere
und äufsere Gründe für sich hat, von gleicher oder fast
gleicher Kraft als die entgegengesetzte zu Gunsten des
Gesetzes." (Dell' Uso mod. C. 5. n. 25.) Übrigens mufs man sich

immer an das Monitum ad Lectorem (qui rogatur legere hanc

praefationem pro intelligentia totius operis) des Heiligen erinnern,
das er an die Spitze seiner Moraltheologie gestellt hat. Dort



488 Probabilistische Beweisführung.

sagt er am Schlüsse: Caeterum, benigne Lector, te admonitum
volo, ne existimes me opiniones illas approbare ex eo, quod non
reprobem; eas enim quandoque fideliter exponam cum suis ratio-
nibus et patronis, ut alii pro sua prudentia cujus ponderis sint,
adjudicent. Deinde advertas, quod cum aliquam opinionem ve-
riorem yoco, tunc contrariam non habeo ut probabilem, etsi
non expresse ut improbabilem damnem. Insuper quando unam
ex sententiis probabiliorem appello, nullo judicio dato de pro-
babilitate alterius, aut utor hoc verbo: non audeo damnare,
non propterea intelligo eam probabilem dicere, sed judicio pru-
dentiorum remittere. Vach allem diesen bleibt aber immer die
Frage (und daran scheint P. Noldin nicht gedacht zu haben):
Welche von diesen als probabel, oder als probabler, oder als
verior, oder auf sonst welche Weise vom hl. Alfons bezeichneten
Meinungen darf oder mufs ich als Handlungsnorm wählen?
Darauf antwortet der Heilige, indem er unmittelbar fortfahrt: Si
autem observare vis, quodnam systema tenendum ipse censeam
circa moralium opinionum electionem, vide lib. I. de con-
scientia probabili n. 55 et seq. In n. 56 lehrt er nun klar, dafs

man, wenn die Meinung fur das Gesetz als certe probabilior
anerkannt ist, das Gesetz befolgen müsse. Also stehen die

Benennungen der Meinungen nicht in unmittelbarer Verbindung
mit dem Systeme; jene sind die Objekte, auf die das System
angewendet werden mufs. — Wenn also sogar der Fall
vorkommt „dafs er (Alfons) eine sententia probabilis für die Freiheit
einer certe und longe probabilior für das Gesetz gegenüberstellt"
(a. a. 0. S. 87), wo sitzt dann der Widerspruch mit dem äqui-
prob. System, den P. Koldin zu entdecken glaubt? Dafs der
hl. Alfons die eine Meinung longe mihi probabilior nennt
und die entgegengesetzte satis probabilis, speculative (man
beachte dieses Wort) etiam loquendo intrinsece; dafs er
von der einen Meinung sagt: haec sententia mihi certo et
longe probabilior videtur und von der entgegengesetzten:
ego ipsam nec probabilem nec improbabilem dicere
audeo (sie war also dem Heiligen dubie probabilis),1
entscheidet in unserer Sache nichts. Die Frage blieb immer für
den hl. Alfons, wie sie jetzt für jeden Moralisten bleibt: Welche
dieser so und so bezeichneten Meinungen darf oder mufs ich
wählen für die Praxis, als Handlungsnorm, wenn ich in jenem
angeführten Falle handeln müfste? Der hl. Alfons würde auf
diese Frage antworten: ich mufs handeln nach der ersten

1 So in den zwei von P. Noldin angeführten Fällen S. 88. 89. n.



Probabil istische Beweisführung. 489

angeführten Meinung; denn sie ist mir longe probabilior,
oder sie ist mir certo et longe probabilior. Wie kann dann
P. Koldin ohne ein grofses und principielles Mifsverständnis, ohne
ignoratio elenchi behaupten, dafs die Äquiprobabilisten folgerichtig
zugeben müssen, „dafs die Abhandlung des Heiligen über das
Moralsystem vom Jahre 1762 zur Moral selbst nicht pafst,"1 und
verlangen müssen „dafs alle Fälle, in welchen über die Existenz
des Gesetzes ein Zweifel besteht, noch einmal untersucht, und
diejenigen, in welchen eine weniger wahrscheinliche Meinung
einer wahrscheinlicheren, aber nicht moralisch gewissen
gegenübersteht, gekennzeichnet werden" (a. a. 0.)? Es ist durchaus
unwahr, dafs man „nach dem System des Moralwerkes" (a. a. 0.)
diesem folgen dürfte; das Moralwerk des Heiligen als solches

gibt eigentlich die notae propositionum an; das System
entscheidet, wie man sich bezüglich der Wahl jener gekennzeichneten

Meinungen verhalten soll.
Dieses Mifsverständnis des hochw. P. Noldin gibt ihm auch

wieder Veranlassung zu meinen, dafs die Approbation der Werke
des hl. Lehrers dem einfachen Probabilismus zu gute komme.
Die einzelnen Lehrmeinungen des Heiligen, die einzelnen
Bezeichnungen als probabilis, satis probabilis, probabilior, longe, certo
probabilior, sind nicht die Frucht des Systems, wie P. Noldin
fälschlich meint; sie sind der Stoff', die Subjekte, worauf das

System angewendet werden mufs, wie es auch der hl. Alfons n

selbst in dem angeführten Monitum nachdrücklich betont.2
Nach einigen sehr apodiktischen Behauptungen gegen den

Äquiprobabilismus8 will P. Holdin jetzt nicht aus den Schriften

1 A. a. 0. S. 88. n. 1.
2 Übrigens bedienen sich auch Autoren wie Aertnys, Marc u. a.

derselben Redeweise als der hl. Alfons in seiner Moral. Wird P. Noldin
darum behaupten, dafs genannte Autoren einfache Probabilisten sind?

3 Wie diese : „1st die Auffassung der Äquiprobabilisten die richtige,
dann hat Alfousus in seinen späteren Jahren, nicht in der Praxis, sondern
in der Theorie, einem Moralsystem gehuldigt, das die Kirche wie den
Probabiliorismus duldet, das aber von den Theologen mehr und mehr
wird verlassen werden" (a. a. 0. S. 89) Wir heben hier blofs die Worte:
„nicht in der Praxis" hervor, und weisen den hochw. Verfasser auf
diese Worte des Heiligen aus dem Jahre 1767: „Ich (würde) mir ein
Gewissen daraus machen einem der Unsrigen das Beichthören zu
erlauben, der Meinungen folgen wollte, die ganz gewifs als minder
probabel erkannt wurden. Ich spreche nicht von den Meinungen in
einzelnen, besonderen Fällen; denn in diesen mufs sich jeder nach dem

richten, was ihm sein Gewissen sagt; sondern ich spreche von dem
System im allgemeinen, das ich festgehalten wissen will, damit unsere
Mitbrüder nicht in einen wahren Laxismus fallen." (Briefe des hl. Alf. III.
n. 188. S. 361.) Richtig unterscheidet hier der Heilige: das System soll



490 Probabilistische Beweisführung.

des Heiligen, sondern aus der Natur und Aufgabe und aus den
eigenen Prineipien des Systems die Mängel des Äquiprobabilismus
zeigen. „Er enthält mehrere Mifsverständnisse," meint P. Noldin.
„Zunächst stellt er (der Äquiprob.) an die Spitze des Systems
das Possessionsprincip." (A. a. 0. S. 89.) — Richtig kann das

Princip: Melior est conditio possidentis als kurze Zusammenfassung

des ganzen Systems gelten. Damit wird freilich nicht
gesagt, dafs dieses Princip nicht zu einem höheren, der Beziehung
der menschlichen Natur zur Wahrheit und zu Gottes Willen
entlehnten Princip zurückgeführt werden kann! P. Noldin hält es
aber vernunftwidrig, dem Possessionsprincip eine solche Rolle
zuzuschreiben; denn das Possessionsprincip ist „gar kein
metaphysisches Princip" (a. a. 0.). — Diese Bemerkung P. Noldins
beruht auf einem Mifsverständnis. Das Wort possidere, possessio
wird hier figürlich genommen. Das Princip bezeichnet das
moralische, dem allgemeinsten Gesetze entspringende Recht der Freiheit,

solange kein Grad von Kenntnis (resp. Promulgation) des
Gesetzes vorhanden ist (op. certo probabilior) und eben dadurch,
wenn auch indirekt, dem Willen ein Band anlegt; so dafs im
strikten Zweifel de existentia legis das Gesetz jeder
Verbindungskraft entbehrt: Lex dubia non obligat. Von
der anderen Seite bezeichnet es die (indirekte) Verbindungskraft
des Gesetzes, das auch nur auf der untersten Stufe der Promulgation

(resp. des Erkanutwerdens) steht op. certo probabilior),
und seine Verbindungskraft behauptend bleibt, solange die vom
Gesetze befreiende Meinung nicht certo probabilior ist. Es steht
also im innersten Zusammenhang mit dem Princip: Verisimilius
est sequendum; und es findet seine Begründung, wie gesagt,
im Verhältnisse der menschlichen, redlichen Natur zur W ahrheit,
resp. zum Gesetze Gottes. Und das ist sehr metaphysisch.1

man halten; was die einzelnen Fälle betrifft, nämlich ob die Meinung
aeque probabilis ac altera, oder paulo probabilior oder multo aut certe
probabilior genannt werden mufs, das hängt von persönlicher Auffassung
ab; die Wahl der Meinungen jedoch mufs nach dem Systeme
stattfinden. Und meint nun wirklich P. Noldin, dafs die einzelnen Meinungen
des hl. Kirchenlehrers wohl approbiert sind, das System aber, das doch
alle einzelne Meinungen überragt, das unmittelbar die Meinungen in die
Sphäre der Praxis versetzt, das also der Hauptpunkt der Lehre ist, das
wäre nicht approbiert! Man würde also einen Kirchenlehrer haben,
qui inter laxiores sive rigidiores sententias tutam stravit viam per quam
animarum moderatores inoffenso pede incedere possent, und dessen

hauptsächliche, endgültig festgestellte Lehre nur geduldet
wäre. Übrigens steht das Systema morale auch in der Moraltheologie,
und ist folglich auch approbiert!

1 Man kann übrigens darüber streiten, ob es das erste, das zweite,



Probabilistische Beweisführung. 491

Zweiter Vorwurf des hoohw. P. Noldin: „Der Äquiprobabi-
lismus [versteht] das erste Princip des probabilistischen
Moralsystems: lex dubia non obligat, ein zweifelhaftes Gesetz verpflichtet
nicht, im engeren Sinne, da es doch im weiteren Sinne verstanden
werden mufs, wie denn auch der hl. Alfons im anderen
gleichartigen und ebenbürtigen Princip ganz richtig für das Wort
dubia das gleichbedeutende incerta setzt: lex incerta nequit
certam obligationem inducere." (A. a. 0. S. 90.) Antwort:
1. P. Noldin ist den Beweis seiner ersten Behauptung, dafs uämlich
das dubia im weiteren Sinne verstanden werden mufs, schuldig
geblieben. Das dubium im engeren Sinne definiert er als einen
„Zustand des Geistes einer Wahrheit gegenüber, in dem es ihr
aus Mangel an überzeugenden Beweisen seine Zustimmung
versagt." (A. a. 0. S. 90.) Diese Definition ist neu und weicht
von der des hl. Thomas ab, und ist zweideutig; denn auch im
Zustande der opinio hat man wenigstens keine vollkommene
Zustimmung, eben aus Mangel an überzeugenden Beweisen.
Wir halten uns an die allgemein angenommene Definition des
hl. Thomas, der sagt: Quando homo non habet rationem ad
alteram partem magis quam ad alteram, vel quia ad neutram habet,
quod nescientis est (dub. negativum), vel quod ad utramque habet,
sed aequalem, quod dubitantis est (dub. positivum) tunc
nullo modo assentit, cum nullo modo determinetur ejus
judicium, sed aequaliter se habet ad diversa. (3. Sent. d. 23. qu. 2.
art. 2. qu. 3. sol. 1.) Dafs nun das Wort dubia im bekannten
Principe als dubium im engen, vom hl. Thomas angegebenen
Sinne genommen werden mufs, beweisen wir so: der Grund
des Axioms liegt eigentlich darin, dafs im Zweifel der Verstand
keine Antwort auf die Frage über Verpflichtung geben kann,
und also durchaus keine Kenntnis, resp. Promulgation (zu welcher
Promulgation ein einziger sicherer Grad von Kenntnis hinreicht)
vorhanden ist. — Völligen Mangel an endgültiger Kenntnis
bezüglich des kontrovertierten Punktes hat man jedoch blois im
strikten Zweifel. Folglich mufs auch das dubia im bekannten
Axiom im engeren Sinne genommen werden. Jeder Verstandes-
akt, der sich wirklich darüber erhebt, enthält, wenn auch eine
unvollkommene, doch immer eine Kenntnis, ein Mafs von
Zustimmung, einen assensus oder eine adhaesio, wenn auch cum
prudenti formidine alterius, welche für den Kennenden eine

oder das dritte Princip sei; das ist eine Nebensache. Oder mau kann
sagen: das genannte Princip ist synonym mit Verisimilius etc., insofern
es gegen den einfachen Probabilismus steht; mit Lex dubia non
obligat, insofern es gegen den Probabiliorismus steht.



492 Probabilistische Beweisführung.

ihn verbindende Promulgation darstellt, wie der hl. Thomas sagt
an dieser fast nie citierten Stelle: Ex conscientia autein
obligator aliquis ad peccatum, sive habeat certam fidem de contrario
ejus, quod agit, sive etiam habeat opinionem cum aliqua dubi-
tatione. (Quodlibet. VIII. art. XIII. c.) In einem Zweifel in
weiterem Sinne kann also das Princip: Lex dubia non obligat
nicht angewendet werden. 2. Dafs der hl. Alfons das Wort
dubia durch incerta ersetzt, ändert nichts an der Sache; wie das
Wort dubium, so kann auch das Wort incertum in doppeltem
Sinne genommen werden ; incertum stricto sensu und lato sensu.
Das letzte, das dem dubium gleichsteht, kann freilich keine
Verpflichtung aufbürden. Man mufs jedoch hier bemerken, dafs,
wenn der Aquiprobabilismus der opinio certe probabilior
Verbindungskraft zuschreibt, er diese Verbindungskraft nicht aus
der opinio certo probabilior als solcher herleitet, sondern aus
dem höheren Princip : dafs beim Zusammentreffen zweier
Meinungen, von denen eine certo aut notabiliter probabilior ist, der
Mensch verpflichtet ist, mit seinem Willen den Verstand zur
Wahl dieser letzten als Handlungsnorm zu determinieren.1

1 Vergl. diesbezüglich unsere Ausführungen in dieser Zeitschrift,
Jahrg. 1895. S 37 und Agg.; ferner: „Der katholische Seelsorger" von
Paderborn („Der Einflufs des Willens in der Frage des Probabilismus")
Jahrg. 1895. S. 72; Pastor bonus von Trier („Kritik u. Probabilismus"),
Jahrg. 1895, S. 316; und ebendaselbst: „Noch einmal: Kritik u.
Probabilismus", S. 409. Der hochw. P. Lehmkuhl hat gegen letztgenannte
Ausführung erwidert, nach dem hl. Thomas sei opinio wesentlich mit einem
dubium verbunden (a. a. 0. S. 415. Note). Ich unterscheide: mit einem
dubium latum, concedo; mit einem dubium strictum, nego. P. Lehmkuhl
gibt denn auch zu, dafs die Definition des strikten Zweifels eine andere
ist als die der Meinung; er selbst führt die Worte des hl. Thomas an,
der von der opinio sagt: adhaeret uni parti cum formidine alte-
rius (S. 414). Ferner betont er gegen uns, dafs bei der opinio kein
assensus firmus, keine acceptio firma, sondern blofs eine adhaesio
stattfinde. Das geben wir gerne zu; auch wir sagen, dafs bei der opinio
blofs ein assensus infirmus vorhanden ist (S. 410). Ein assensus in-
firmus ist aber doch immer ein assensus (oder adhaesio), und folglich ein
(rrad von Erkenntnis, oberhalb des strikten Zweifels, wie P. Lehmkuhl

selbst gesteht (S. 414). Dann kommt jedoch die eigentliche Streitfrage:

„Bin ich verpflichtet, diese Meinung (certo probabilior) als
Handlungsnorm zu wählen?" Das von uns angeführte Princip entscheidet:
ja. Nun bleibt freilich der spekulative assensus (circa veritatem)
infirmus; es entsteht jedoch eine firmitas acceptionis, s. adhaesio
opinioni tanquam normae practicae eligendae. Diesen Unterschied
haben wir a. a. 0. S. 412 ausdrücklich betont; auch der hl. Thomas
kannte diesen Unterschied, indem er in Quodlib. VIII. art. XIII. c. die
Worte schrieb, die wir am Anfange und am Ende dieser Abhandlung
anführen. So ist denn auch der Text aus 2. 2. qu. 1. a. 4, der auch



Probabilistische Beweisführung. 493

Dritter Vorwurf: „Nach der Lehre der Noetik [kann] einer
gewifs besser begründeten oder probableren Meinung eine gut
begründete oder wahrhaft probable gegenüberstehen" (A. a. 0.
S. 90); dieses verneint der Aquiprobabilismus. Antwort: Der
Aquiprobabilismus gibt zu. dafs einer gewifs wahrscheinlichem,
besser begründeten Meinung eine an und für sich gut
begründete oder an und für sich wahrhaft probable gegenüberstehen

kann, obgleich sie gewifs minder wahrscheinlich ist;
wir sagen: an und für sich. Das genügt jedoch nicht; sie
muf's comparative für die Praxis wahrhaft probabel sein ;

nämlich die Frage ist nicht, ob die beiden Meinungen an und
für sich so oder so sind; sondern, was ich thun soll, welche
Meinung ich wählen soll als Handlungsnorm, wenn die eine certo
probabilior als die andere ist. — Dafs damit „die Lehre der
Probabilioristen nach einer Seite hin offen adoptiert" wird,
können wir zugeben; nach dieser Seite, in diesem Punkte nannte
sich der hl. Alfons und kann sich jeder Aquiprobabilist Proba-
biliorist nennen;1 dafs jedoch die Konsequenz „unaufhaltsam zum
vollständigen Probabiliorismus" treibt, wie P. Noldin meint (A. a.

0. S. 90; und S. 93. 1. Fufsnote), ist wohl ein Mifsverständnis
und eine unhaltbare Behauptung; denn das Princip: lex stricte
dubia non obligat, ist eine logische Folgerung aus dem oben

von uns angeführten Princip und legt zwischen den Aquiprobabilismus

und den Probabiliorismus einen unmel'sbaren Abstand.^
Der vierte Vorwurf zeigt ein neues Mifsverständnis. Er

lautet so: „Der Aquiprobabilismus [leugnet] die Zwisehengrade
zwischen der gleichen Wahrscheinlichkeit mit der entgegengesetzten

Meinung und der Gewifsheit, und behauptet, sobald
eine Wahrheit gewifs gröi'sere Wahrscheinlichkeit besitzt, sei sie
auch schon gewifs. Ebenso leugnet er die Zwischengrade zwischen
der gleichen Wahrscheinlichkeit und der zweifelhaften
Wahrscheinlichkeit und behauptet, eine Meinung, die gewifs minder
wahrscheinlich ist, sei auch schon zweifelhaft wahrscheinlich oder
schwach begründet." (A. a. 0. S. 90. 91.) Der hochw. Verfasser

uns bekannt war, nicht ad rem. — Der hochw. Verfasser bemerkt noch

gegen uns: „Bei der sent, probabilissima habe ich keine triftigen Gründe
mehr (keine rationes vere et solide probabiles) für das Gegenteil." —
Also scheint P. L. den Begriff: vere et solide prob, als Mafsstab zu
halten. Das kann jedoch der objektiv richtige nicht sein; denn auch
Caramuel und Saucius bedienen sich dessen. Unsere Argumente sind
übrigens vom hochw. P. L. noch nicht widerlegt worden.

1 Quando la sentenza per la legge è certamente probabiliore, dico
che non puö seguirsi la meno probabile; onde io sono il vero probabilio-
rista. (Lettere. III. p. 344. Nov. 1768.)



494 Probabilistisehe Beweisführung.

verwirrt hier zwei Fragen. Die Streitfrage ist hier nicht, ob

Meinungen an und für sich probabel sind; wird die Frage so
aufgestellt, so wird a priori jeder zugeben, dafs viele Mittelglieder
vorhanden sind, obgleich nur bedeutende Unterschiede jener
Grade mit Gewifsheit erkannt werden können,1 so dafs

praktisch die als Handlungsnorm dienen könnenden Grade
zu dubie probabilis, aeque probabilis und certo probabilior zurückgeführt

werden. (Die probabilissima deckt sich praktisch, nicht
speculative, mit der certo probabilior.) In dieser Bemerkung
findet das Axiom: Parum pro nihilo reputatur seinen Grund.
Denn dieses wäre ein Unding, wenn es seinen Grund nicht hätte
in der Voraussetzung, das Kleine sei nicht mit Gewifsheit zu
erkennen. — Die eigentliche Streitfrage ist jedoch eine ganz
andere. Die Frage ist: Welche Meinung soll man als Handlungsnorm

wählen, wenn die eine certo probabilior als die andere ist?
— Durch diese richtige Fassung werden andere Mittelglieder,
als die von uns hergezählten, überflüssig, und die Antwort mufs
lauten : Jeder Grad von Kraft, den die Begründung der einen
Seite gewifs mehr hat als die der anderen, verhält sich wie
ein wirklicher Lichtstrahl zu einer Sache, die im vollen Dunkel
(des strikten Zweifels, oder der aeque probabilis) war; und wie
man in diesem Falle die Sache nur im Lichte und kraft des
Lichtes des erwähnten Strahles sehen kann, so ist auch jeder
Grad von Beweiskraft, wodurch die eine Seite mit Gewifsheit
die andere überragt, und wodurch der Zweifel gewifs aufhört,
einzig für die Wahl als vernünftige Handlungsnorm mafsgebend.
Denn das Interesse des Verstandes, die Wahrheit nämlich, ist
das Interesse des Menschen; ein Interesse des Willens, von
jenem des Verstandes wirklich verschieden und dennoch der
menschlichen Natur nicht widersprechend, gibt es nicht, ist eine
contradictio in terminis; nur durch blofse Willkür kann es sich
behaupten.

„Es ist ein Fundamentalprincip der Moraltheologie," sagt
schliefslich P. Noldin, „dafs ein Gesetz nicht verpflichtet, von
dessen Existenz man nicht gewisse Kenntnis hat." (A. a. 0.
S. 91.) -- Man mufs vor allem, antworten wir, den Sinn der
Axiome genau fixieren. Dieses Axiom ist, wie gesagt, eine

Folgerung aus den von uns oben erklärten Principien. Die
Konsequenz beweist, dafs das Wort „gewisse Kenntnis" hier nicht
im engen Sinne aufgefafst werden darf, sondern „einen Grad

1 Quod parvum est, quasi nihil accipit ratio. Et ideo de duobus
non consiliamur, quamvis ordinentur ad finem, seil, de rebus parvis et de

his, quae sunt determinata. S. Thomas. I. II. qu. XIV. act. IV.



Probabiiistisehe Beweisführung. 495

von gewisser Kenntnis" bezeichnet; mit anderen Worten: blofs
einem dubium strictum wird alle Verbindungskraft abgesprochen.
Und ferner mufs man wiederum bemerken, dafs dieser Grad
von Kenntnis nicht als an und für sich genommen zur
Verpflichtung genügend ist, sondern indirekt, nämlich kraft des
höheren Principes, das den Menschen verpflichtet, die certo pro-
babilior als praktische Handlungsnorm zu wählen. Die Behauptung
P. Noldins, wie sie da liegt, ist also nicht blofs eine pefcitio
prineipii, sondern auch ein Irrtum.

Nach seiner Beweisführung gegen den Aquiprobabilismus
bemüht sich der hochw. Verfasser zu zeigen, dafs der hl. Alfons
nicht principiell zum einfachen Probabilismus in Gegensatz
gestanden. Wir überlassen dem Leser das Urteil, ob die Versuche
des hochw. P. Noldin gegen die ausdrücklichen Zeugnisse des

Heiligen aufwiegen können;1 auch, ob wirklich, wie P. Noldin
meint, aus den späteren Schriften des hl. Lehrers ,,ein einheitliches,

klar durchdachtes und konsequent durchgeführtes
Moralsystem nicht herauszulesen" ist. (A. a. 0. S. 92.) Nur auf
einige Behauptungen wollen wir noch eine Bemerkung machen.
P. Noldin spricht seine Ansicht über die späteren Schriften des

heiligen Kirchenlehrers sehr apodiktisch aus. Er findet darin
„erkenntnistheoretische Mängel" (a. a. 0. S. 92); er meint, dafs

man allerdings sagen rnufs, „der Heilige sei in seinen späteren
Jahren in einem Mifsverständnisse befangen gewesen: er meintp
nämlich, dafs eine Meinung, die gewifs mehr probabel ist und
als solche erkannt wird, moralisch gewifs sei." (A. a. 0. S. 93 und
S. 95.) Nimmt man die Auslegung P. Noldins an — die den

Heiligen zum einfachen Probabilisten machen soll —, „so enthält
die Lehre zwar einen noëtischen Irrtum" (a. a. 0. S. 99); in
dem Punkte, worin sich der Heilige vom einfachen Probabilismus
unterscheidet, „trägt er einen erkenntnistheoretischen Irrtum vor"
(a. a. 0. S. 100). — Der hochw. Verfasser bezeichnet also wiederholt

einen der Hauptpunkte der Lehre eines Kirchenlehrers
apodiktisch als einen Irrtum und ein MifsVerständnis.
Inwiefern P. Noldin, den wir im Verlaufe unserer Beweisführung
in so vielen Mifsverständnissen befangen sahen, das Recht dazu

hat, möge er selbst entscheiden ; dafs er die Beweise der äqui-

probabilistischen These nicht zu würdigen weifs, wird der Wahrheit
nicht schaden, und seine Behauptungen werden nichts zerstören an

der Ehrensäule, die die hl. Kirche und die späteren Begründungen

i Besonders wenn man beachtet, dafs P. Noldin darum diese
Versuche macht, weil er den Aquiprobabilismus für unhaltbar hält und meint,
der Heilige wäre sonst mit sich selber in Widerspruch (a. a. 0. S. 98).



496 Litterarisehe Berichte.

seiner Lehre dem hl. Alfons errichtet haben. Den Heiligen trifft
dasselbe Los als den hl. Thomas von Aquin, dessen Lehren und
Argumente auch jetzt nicht von allen verstanden und gewürdigt
werden und der in den von uns angeführten Worten ausdrücklich
dem Aquiprobabilismus huldigt: Ex conscientia obligatur aliquis
ad peccatum, sive habeat certüm fidem de contrario ejus,, quod
agit, sive etiam habeat opinionem cum aliqua dubitatione. (Quodl.
VIII. art. XIII. c.) — T. Noldin meint noch, wie schon bemerkt,
dais, wenn die Auffassung der Aquiprobabilisten die richtige ist,
„Alfonsus in seinen späteren Jahren, nicht in der Praxis, sondern
in der Theorie einem Moralsystem gehuldigt, das die Kirche wie
den Probabiliorismus duldet, das aber von den Theologen mehr
und mehr wird verlassen werden." Über die Wahrheit dieser
Behauptung wird die Zukunft richten: opinionum commenta delet
dies, naturae judicia confirmât.

LITTERARISCHE BERICHTE.
Vom Herausgeber.

Unser Jahrbuch, welches mit diesem Hefte seinen zehnten Band
abschliefst, verfolgt einen anderen Zweck, als derjenige ist, welcher
wissenschaftlichen Litteraturblättern obliegt. Dennoch konnte es sich der
Aufgabe, die in seinem Gesichtskreise liegenden litterarischen Erscheinungen

zu besprechen, nicht ganz entziehen und hat von Anfang an
(I, 137. 269. 341) in verschiedenen Formen die Kritik der neuesten
philosophischen und theologischen Litteratur gepflegt. Aber der Raum, welcher
darauf verwendet werden darf, ist zu beschränkt, um alle Bücher, welche
uns vorgelegt werden, so zu recensieren, wie es den Anforderungen an
eine wissenschaftliche Kritik entspricht. Deshalb will ich heute über den
Inhalt einiger neuer Bücher wenigstens kurz referieren, um das Vertrauen
derjenigen, welche uns mit Zusendungen beehrt haben, nicht zu täuschen:
leider können wir uns der von einigen Verlegern zugleich übersandten
Recensionsentwürfe nicht bedienen.

I. Zur Philosophie.
1. Zuerst habe ich die Freude, eine wertvolle logische

Monographie von Dr. Otto Sickenberger anzuzeigen: Über die sogen.
Quantität des Urteils. Eine logische Studie als Beitrag zur Lehre
von den Subjektsformen des Urteils. (München, Kaiser 96.) Im 1. Kap.
wird die Lehre des Aristoteles über die Quantität der Urteile genau
untersucht. Das 2. Kap. gibt die Ansichten der späteren Logiker vor
Kant wieder: Peripatetiker, Stoiker, Apulejus, Pseudo-Galenus, Scholastiker:

Abälard, Psellus, Avicenna, Albert der Gr., Thomas Aq., Duns
Scotus. Es verdient anerkannt zu werden, dafs die Lehre des hl. Thomas
sehr ausführlich erörtert, und dafs überhaupt der Scholastik soviel
Beachtung geschenkt worden ist. Weiter folgen die Vertreter der neueren
Zeit: Laurentius Valla, die Logik von Port Royal, Chr. Wolff. Bei dieser


	Probabilistische Beweisführung

