
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761873

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


456 Die Neu-Thomisten.

auch die Kirche, diese Säule und Grundfeste der Wahrheit, uns
den hl. Thomas nicht so angelegentlich empfehlen und würde
sicher nicht den Anschlufs an ihn verlangen. An Thomas sich
in dem Sinne anschliefsen, in dem die Kirche es will, das
bedeutet nicht blofs sichere Erkenntnis der Wahrheit aus hellen,
lichten Gründen, es bedeutet auch wahren Fortschritt auf fester
Grundlage und in einem festen Geleise. In einem anderen
Sinne an Thomas uns anschliefsen zu wollen, als die Kirche und
die höchste Auktorität in der Kirche es will, liegt uns sehr fern.
Den Anschlufs aber, den wir wollen, verlangen wir von alien
katholischen Dogmatikern, weil wir in den Aufserungen der
höchsten kirchlichen Auktorität mehr als einen blofsen Wunsch
sehen, und weil wir fest überzeugt sind, dafs das wahre
Gedeihen, die Blüte und der Fortschritt der Theologie und speciell
der Dogmatik nur auf diesem Wege erreicht werden kann. Und
nur auf diesem Wege kann auch etwas anderes noch erreicht
werden, dessen es gerade gegenwärtig, im Kampfe mit dem
Unglauben und den destruktiven Mächten, besonders bedarf, —
die Einigkeit der katholischen Theologen.

—>-430^-°—

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts, von Bd. X, S. 275.)

Das Wissen Gottes mit Bezug auf das Zukünftige.
Die Thomisten unterscheiden einen dreifachen Zustand der

Dinge mit Bezug auf ihre Existenz, ihr Dasein. Manche Dinge
können in das Dasein gerufen werden, die Existenz erhalten.
Allein sie hatten weder jemals dieses Dasein, noch besitzen sie
es gegenwärtig. Darum sind sie weder in sich, d. h. aufser-
halb ihrer Ursachen, noch in ihren Ursachen bestimmt,
determiniert. Andere dagegen hatten schon einmal das
Dasein, oder besitzen es gegenwärtig. Sie waren somit schon einmal

durch ihr Dasein bestimmt oder sind es noch jetzt und zwar
aufserhalb ihrer Ursache. Die Dinge der erstem Art nennen
die Thomisten mögliche, die der letztern vergangene,
beziehungsweise gegenwärtige. Die möglichen Dinge sind



Die Neu-Thomisten. 457

weder in sieh, noch in ihrer Ursache bestimmt, die
vergangenen und gegenwärtigen haben ihre Bestimmung sowohl in
sich, als auch in ihren Ursachen. Denn da sie thatsächlich zur
Existenz gelangt sind, so mufste auch ihre Ursache wenigstens
der Natur und Kausalität nach früher dazu bestimmt sein,
indem ein bestimmter Effekt nur aus einer bestimmten
Ursache hervorgehen kann. I. Sent. d. 45, q. 1. a. 3.

Zwischen diesen beiden liegt nun eine dritte Gattung von
Dingen. Wir nennen sie zukünftige. Diese müssen irgend
eine Bestimmung oder Determinierung haben, andernfalls
unterschieden sie sich nicht von den möglichen. Die möglichen
als solche kann man nicht zukünftige nennen, wie von selber
einleuchtet. Sie können diese ihre Bestimmung oder
Determinierung aber auch nicht in sich, d. h. aufserhalb ihrer
Ursachen haben. Denn in diesem Falle wären sie nicht zukünftige,
sondern vergangene oder gegenwärtige. Folglich müssen sie,
um sich von den möglichen und von den vergangenen, sowie
von den gegenwärtigen zu unterscheiden, diese ihre Bestimmung
oder Determinierung in ihren Ursachen haben.

Die zukünftigen Dinge lassen sich wiederum in zwei Arten
einteilen. Es gibt solche, deren unmittelbare Ursache schon
so bestimmt, determiniert ist, dafs dieselbe durch nichts
gehindert werden kann, infolge dessen mit Notwendigkeit
einen Effekt hervorbringen wird. Andere zukünftige Wese.p
dagegen sind, deren Ursache gehindert werden kann, oder
überhaupt nie mit Notwendigkeit thätig ist. Die Ursachen
der ei'stern Art nennen die „Thomisten" notwendige, die der
letztern kontingente oder auch freie Ursachen.

Wir sagten früher, die zukünftigen Dinge müfsten irgend
eine Bestimmung oder Determinierung haben, um sich von den

möglichen zu unterscheiden. Ebenso erklärten wir, sie könnten
diese ihre Bestimmung nicht in sich, aufserhalb ihrer Ursache
haben, um nicht mit den vergangenen oder gegenwärtigen
zusammen zu fallen. Folglich, so sagten wir, müssten die
zukünftigen Dinge ihre Determinierung in ihren Ursachen
besitzen. Handelt es sich nun um die zukünftigen Dinge, die

notwendig eintreten werden, notwendig zu ihrem Dasein

gelangen werden, so ist die Schwierigkeit bald behoben. Diese

Dinge sind nämlich in ihrer nächsten oder unmittelbaren
Ursache bestimmt oder determiniert. Ihre Ursache selber,
die nächste, unmittelbare Ursache, ist schon mit
Notwendigkeit für ihre Thätigkeit und ihre Wirkung bestimmt.
Allein, ganz anders verhält sich die Sache mit Bezug auf die



458 Die Neu-Thomisten.

kontingenten und freien Effekte oder Thätigkeiten. Wollten
wir annehmen, dafs auch diese in ihrer nächsten, unmittelbaren

Ursache bestimmt seien, so würden wir ihnen damit die
Kontingenz oder Freiheit nehmen. Kontingent, beziehungsweise
frei, sind diese Dinge ja nur deshalb, weil ihre Ursachen kon-
tingent, d. h. nicht bestimmt sind zu diesem oder jenem
Effekte. Wir fassen hier vorzüglich die freien Ursachen in das

Auge. Ist darum der Wille zu einer Thätigkeit bestimmt, so

folgt ohne weiters, nur der Natur und Kausalität nach später,
der Zeit nach aber zugleich der Akt, die Thätigkeit des Willens.
Darum kann man nicht sagen, diese Thätigkeit sei mit Bezug
auf den schon bestimmten, determinierten Willen eine zukünftige.
Das Wort: zukünftig schliefst einen Zeitunterschied in sich.

Wo hat also die zukünftige freie Handlung ihre
Determinierung oder Bestimmung? irgendwo mufs sie dieselbe haben,
andernfalls wäre sie eine blofs mögliche, nicht aber eine
zukünftige Handlung. Im Willen, in der nächsten,
unmittelbaren Ursache kann ihre Determinierung auch nicht
liegen, denn sobald der Wille determiniert ist, setzt er seine

Thätigkeit, folglich ist diese Thätigkeit nicht eine zukünftige.
Es bleibt darum nur die eine Möglichkeit offen, dafs wir
annehmen, die freien Handlungen seiendeshalb zukünftige, und
nicht blofs mögliche, weil ihre erste Ursache, Gott,
bestimmt, determiniert ist. Darum müssen wir sagen, die
freien kontingenten Effekte oder Wirkungen seien deshalb
zukünftige, nicht blofs mögliche, weil Gott, ihre erste und oberste
Ursache, bestimmt ist. Eine andere Bestimmung, sei es in den
freien Effekten selber, oder in der nächsten, unmittelbaren
Ursache, ist nicht zulässig. Nun stellt sich sofort eine andere
Frage ein. Wodurch wird denn Gott, die erste Ursache, als
Ursache bestimmt, determiniert? Die Molinisten erklären, durch
das Wissen; die Thomisten behaupten, durch den freien
Willen Gottes. Stellen wir die Frage anders: was ist in
Gott Ursache der Dinge, sein Wissen, oder sein freier
Wille? Der hl. Thomas lehrt: die Ursache der Dinge ist das
durch den freien Willen bestimmte Wissen Gottes.

Sciendum est ergo quod scientia secundum rationem
scientiae non dicit aliquam causal itatem, alias omnis
scientia causa esset. Sed inquantum est scientia artificis operantis
res, sie habet rationem causae respectu rei operatae per artem.
Unde sieut est causalitas artificis per artem suam, ita consideranda
est causalitas divinae scientiae. Est ergo iste processus in
produetione artificial. Primo scientia artificis ostendit finem.



Die Neu-Thomisten. 459

Secundo voluntas ejus intendit finem ilium. Tertio voluntas
imperat actum per quem educatur opus, circa quod opus scientia
artificis ponit formam conceptam. TJnde scientia se habet ut
ostendens finem, et voluntas ut dirigens actum et informans
opus operatum Patet etiam quod principalitas oausa-
litatis con8istit penes voluntatem, quae imperat actum.
TJnde patet quod malum quod est deviatio a forma et a fine
non causatur per scientiam Dei. Sed tantum causalitatem habet
respectu bonorum, secundum quod consequentur formam divinae
artis et finem; non tarnen ita quod respectu horum dicat per-
fectam rationem causalitatis, nisi secundum quod adjungitur
voluntati. Et ideo in littera dicitur, quod scientia bene-
placiti est causa re rum. Et propter hoc etiam Avicenna
dicit, quod inquantum Deus cognoscit essentiam suam, et amat
vel vult earn, secundum quod est principium rerum quarum vult
se esse principium, fluunt res ab eo. I. Sent. d. 38. q. 1 a. 1.
— Scientia artificis non est compléta causa artificiati nisi addatur
voluntas, ut dicit Philosophus in 9. Metaph. Et similiter est
etiam de scientia Dei. 1. c. ad 1. — Voluntas habet completam
rationem causae inquantum objectum ejus est finis secundum
rationem boni, quod est causa causarum. Unde et imperium
super alias vires habet. Et ideo absolute voluntas Dei
causa rerum dicitur. 1. c. ad 4.

Warum kann nicht das Wissen Gottes allein für sich, ohne
Hinzutritt des Willens, die Ursache der Dinge sein? Dies kann
aus dem einfachen Grunde nicht geschehen, weil das Wissen
als solches sich den Gegensätzen gegenüber gleichmäfsig
verhält. Ein und dasselbe Wissen umfafst die Gegensätze. Darum
mufs das Wissen Gottes bestimmt werden zu dem einen der
Gegensätze durch den Appetitus oder Willen. Scientia
Dei est causa rerum. Sic enim scientia se habet ad omnes res
creatas, sicut scientia artificis se habet ad artificiata. Scientia
autem artificis est causa artificiatorum, eo quod artifex operatur
per suum intelleetum. Unde oportet quod forma intellectus sit
principium operationis, sicut calor est principium calefactionis.
Sed considerandum est quod forma naturalis, inquantum est forma,
manens in eo cui dat esse, non nominat principium actionis, sed
secundum quod habet inclinationem ad effectum Et similiter
forma intelligibilis non nominat principium actionis secundum
quod est tantum in intelligente, nisi adjungatur ei inclinatio
ad effectum, quae est per voluntatem. Cum enim forma
intelligibilis ad opposita se habeat — cum sit eadem scientia
oppositorum —non produceret determinatum eflectum, nisi



460 Die Neu-Thomisteii.

d eterminaretur ad unum per appetitum, ut dioitur in
9. Metaph. Manifestum est autem quod Deus per intellectum
suum eausat res, cum suum esse sit suum intelligere. Unde
necesse est quod sua scientia sit causa rerum, secundum quod
habet voluntatem conjunctam. Unde scientia secundum
quod est causa rerum consuevit nominari scientia approbationis.
Summ, theol, 1. p. q. 14. a. 8.

Eine Wahrheit von gröfster Bedeutung ist demnach die,
dafs nicht das Wissen Grottes, sondern ein freier Wille, also
das decretum, wie die Thomisten sagen, den eigentlichen
Grund, die wirksame Ursache der Dinge ausmacht. Das Wissen
Gottes als solches bezieht sich nur auf die möglichen Dinge.
Darum schliefst es keinerlei Kausalität in sich. Das Mögliche
besagt nur, dafs in Gott die Potenz, die Macht vorhanden ist,
einem Dinge das Dasein mitzuteilen. Darum folgt aus dem
Wissen Gottes als solchem in gar keiner Weise, dafs ein
Ding zukünftig sei. Dies sich stets vor Augen zu halten ist
in unserer F,rage von entscheidender Wichtigkeit. Kiemais,
sagt der hl. Thomas, geht aus dem Wissen ein Effekt
hervor, aufser mittelst des Willens, also des Dekretes, denn
der Wille schliefst seinem innersten Wesen nach einen Einflufs
auf das Gewollte in sich. Dadurch unterscheidet sich der Wille
ganz wesentlich von dem Wissen. Sciendum quod scientia
inquantum scientia non dicit causam activam, sicut nec forma in-
quantum est forma. Actio enim est ut in exeundo aliquid ab

agente. Sed forma inquantum hujusmodi habet esse in per-
ficiendo illud in quo est, et quiescendo in ipso. Et ideo forma
non est principium agendi nisi mediante virtute. Et in quibusdam
quidem ipsa forma est virtus, sed non secundum rationem formae.
In quibusdam autem virtus est aliud a forma substantiali rei;
sicut videmus in omnibus corporalibus, a quibus non progredi-
untur actiones nisi mediantibus aliquibus suis qualitatibus. Similiter

etiam scientia significatur per hoc quod est aliquid in
sciente, non ex hoc quod aliquid sit a sciente. Et ideo a

scientia nunquam procedit effectus nisi mediante
voluntate, quae de sui ratione importât influxum involita;
sicut a substantia nunquam exit actio, nisi mediante virtute,
quamvis in quibusdam sit idem voluntas et scientia, ut in
Deo, in quibusdam autem non, ut in aliis. Similiter etiam in
Deo, cum sit causa omnium prima, procedunt effectus mediantibus
causis secundis. Unde inter scientiam Dei, quae est causa rei,
et ipsam rem causatam invenitur duplex medium. Unum ex
parte Dei, scilicet divina voluntas. Aliud ex parte ipsarum



Die Neu-Thomisten. 461

rerum quantum ad. quosdam effectua, scilicet causae secundae,
quibus mediantibu8 proveniunt res a scientia Dei. Omnis autem
effectus non solum sequitur conditionem causae primae, sed etiam
mediae. Et ideo, res scitae a Deo procedunt ab ejus scientia
per modum voluntatis, et per modum causarum secundarum.
Nec oportet quod in omnibus modum scientiae sequantur. Quaest.
disp. de veritate. q. 2. a. 14.

Aus dem Gesagten geht zur Evidenz hervor, dafs die
zukünftigen Dinge den Grund ihres Zukünftig-sein nicht im
Wissen Gottes, sondern einzig und allein nur in seinem
Willen, in dem Dekrete haben können. Der Wille Gottes,
nicht sein Wissen ist Ursache der Dinge. Sagt man darum
z. B., Gott wisse deshalb die Dinge voraus, weil sie zukünftig
sind, so deutet man nicht die Ursache ihres Seins damit an,
sondern die Ursache der Schlufsfolgerung. Wenn nämlich
die Dinge zukünftig sind, so folgt, daraus, dafs Gott dieselben
voraus gewufst hat. Die zukünftigen Dinge bilden aber nicht
den Grund, dafs Gott sie vorausweifs. Quod Origenes dicit,
ideo Deum praescire aliqua, quia sunt futura, intelligendum est
secundum causam eonsequentiae, non secundum causam essendi.
Sequitur enim, si aliqua sunt futura, quod Deus ea praescierit.
Non tarnen res futurae sunt causa quod Deus sciat. Summ,
theol. 1. p. q. 14. a. 8. ad 1.

Dafs Gott überhaupt alles wisse, wissen müsse, bedarf keinem
langen Nachweises. Diese Kenntnis ist ein Attribut, eine Eigenschaft,

die Gott in keiner Weise abgesprochen werden darf.
Die wichtige oder entscheidende Frage ist aber die, durch welche
Kenntnis Gott alle Dinge erfasse, ob durch den bloi'sen
Verstandesakt für sich, oder durch den vom Willen bestimmten,
determinierten Verstandesakt, also durch das Dekret. Wir
werden notwendig eine Unterscheidung anbringen müssen. Die
möglichen Dinge als solche, und jene, die mögliche bleiben,
erkennt Gott durch den einfachen Verstandesakt. Diejenigen
dagegen, welche waren, sind oder einmal sein werden, erkennt
Gott durch das Dekret. Deus seit omnia quaecunque sunt quo-
cunque modo. Nihil autem prohibet ea quae non sunt impliciter
aliquo modo esse. Simpliciter enim sunt quae actu sunt. Ea
vero quae non sunt actu sunt in potentia, vel ipsius Dei, vel
Creaturae; sive in potentia activa, sive in passiva, sive in potentia
opinandi, vel imaginandi vel quocunque modo significandi.
Quaecunque igitur possunt per creaturam fieri, vel cogitari vel dici;
et etiam quaecunque ipse facere potest, omnia cognoscit Deus,
etiam si actu non sint. Et pro tanto dici potest quod habet



462 Die Neu-Thomisten.

etiam noil entium scientiam. Sed horum quae aotu non sunt est
attendenda quaedain diversitas. Quaedam enim, licet non sint
nunc in actu, tarnen vel fuerunt vel erunt. Et omnia ista
dicitur Deus scire scientia visionis. Quia, cum intel-
ligere Dei, quod est ejus esse, aeternitate mensuretur, quae sine
successione existens totum tempus comprehendit, praesens in-
tuitus Dei fertur in totum tempus et in omnia quae sunt quo-
cunque tempore, sicut in subjectum sibi praesentialiter. — Quaedam

vero sunt, quae sunt in potentia Dei vel creaturae, quae
tarnen nec sunt, nec erunt neque fuerunt. Et respectu horum
non dicitur habere scientiam visionis, sed simplicis intelli-
gentiae. Quod ideo dicitur, quia ea quae videntur apud nos
habent esse distinctum extra videntem. Summ, theol. 1. p. q.
14. a. 9.

Gott weifs also die zukünftigen Dinge durch den
Verstandesakt, welcher durch den Willen determiniert ist, mit
andern Worten: durch das Dekret, scientia visionis. Der Grund
davon liegt darin, dafs eben dieses Dekret die wirksame
Ursache der zukünftigen Dinge bildet, sie zu zukünftigen Dingen
macht. Dei scientia est causa rerum voluntate adjuneta.
Unde non oportet quod quaecunque seit Deus, sint, vel fuerint,
vel futura sint, sed solum ea quae vult esse vel permittit
esse. Et iterum non est in scientia Dei, ut ilia sint, sed

quod esse possint. 1. c. ad 3. Das Wissen Gottes als solches
erstreckt sich somit nur auf die möglichen Dinge, quod esse

possint. Das Wissen Gottes verbunden mit dem Willen
hingegen auch auf die zukünftigen, quae vult esse, vel
permittit esse. Daraus folgt zur Evidenz, dafs Gottes Wissen der
zukünftigen Dinge sich durchaus auf die Kausalität des
Willes stützt, von dieser abhängt. Was Gott nicht
verursacht, wessen Ursache er nicht ist, dasselbe vollendend oder
wenigstens zulassend, das weifs Gott nur als ein Mögliches,
keineswegs aber als ein Zukünftiges. Idea quae est in mente
diviua est causa omnis ejus quod est in re. Unde per ideam
non tantum cognoscit naturam rei, sed etiam rem hanc esse in

tali tempore, et omnes conditiones quae consequuntur rem
vel ex parte materiae, vel ex parte formae. I. Sent. d. 38. q.
1. a. 3. ad 1. Das Dasein eines jeden Dinges, welches war,
ist und sein wird, hat somit vor allem andern seine Bestimmung
oder Determinierung im Willen Gottes, als der 1. Ursache.
In diesem seinem Willensakte erkennt Gott alles, was je mit
der realen Existenz in irgend einer Beziehung steht. Die
praktische Idee bildet die Ursache der Dinge.



Die Neu-Tbomisten. 463

Fragen wir also, wodurch oder in welchem Medium Gott
die zukünftigen Dinge erkenne, so ist die Antwort bald
gegeben. Das Medium des Wissens bildet Gottes Weisheit,
als durch den Willen bestimmte determinierte Idee.
Ipse Deus, qui seipsum comprehendit, omnia quae in eo sunt
qualitercunque, cognoscit, sed diversimode. Quia ea quae sunt,
erunt vel fuerunt secundum quodcunque tempus seit sci-
entia visionis. Quia illud proprie videtur quod habet esse
extra videntem. Et quamvis essentia, per quam videt, sit
una, tarnen quia per distinctas rationes ideales ea videt, ideo
distinctam cognitionem de eis habet, dum unumquodque
cognoscit secundum propriam ideam: sicut bonum; vel per oppositi
ideam: sicut malum. Distinctio autem harum rationum est ex
diverso respectu exemplaris, scilicet divinae essentiae ad res
visas. Sed ea quae nec sunt, nec fuerunt, nec erunt, et tarnen
potuissent esse vel fuisse vel futura esse, cum in seipsis non
sint, nullam in seipsis distinctionem habent, nec sunt, nisi in
potentia ipsius Dei, in qua unum sunt. Unde non possunt esse

respectas diversi secundum quos distinguantur rationes horum
possibilium. Et ideo haec Deus non cognoscit per ideas distinctas,
sed per cognitionem suae potentiae, in qua sunt. Et ideo dicitur
haec cognoscere simplic i intelligentia; quia intelligentiae est
concipere etiam ea quae non sunt extra concipientem. III. Sent,
d. 14. q. 1. a. 2. qu. 2.

Gott kann niemals ein anderes Medium haben, um die

zukünftigen Dinge zu erkennen, als seine eigene Wesenheit,
und zwar diese Wesenheit, insofern sie Ursache der zukünftigen

Dinge ist. Cognitio Dei est de rebus omnibus per causam.
Se enim cognoscendo, qui est omnium causa, alia quasi suos
effectus cognoscit. Summ. ctr. Gent. lib. 1. c. 66.

Gegen diese Lehre des hl. Thomas und der „Thomisten"
wendet sich nun der Autor S. 57 ff. Zunächst erklärt der
Autor, dafs diese Doktrin schon aus dem Grunde falsch sei,
weil sie das. Wissen und Vorauswissen Gottes zu deutlich
erklärt. Diese Deutlichkeit allein schon mache die ganze Lehre
verdächtig, schliefse nicht ein geringes Anzeichen der Falschheit

in sich. Schon von diesem Gesichtspunkte aus, meint unser
Autor, ist die Doktrin der „Thomisten" ohne allen Zweifel
falsch.

Der Autor beweist hier etwas gar zu viel. Die „Thomisten",
und zweifelsohne auch die Molinisten erklären Gottes Wesenheit,
seine Eigenschaften, so deutlich als sie es nur vermögen.
Sollte nun wirklich diese Deutlichkeit allein schon ein Beweis



464 Die Neu-Thomisten.

sein, ohne allen Zweifel darthun, dafs alles, was sie über
Gott und seine Eigenschaften sagen, ganz und gar falsch sei?
Der Autor hat hier nicht recht überlegt, was er niederschreibt.
Die „Thomisten" beweisen nur, w i e Gott die Dinge nicht
vorauswissen könne, nicht aber wie er eigentlich alles
vorauswisse. Wenn Erklärungen, wie Gott die Dinge voraussehe,

den Eigenschaften Gottes und den Denkgesetzen
widersprechen, so sagen sie, dafs man die Sache auf diese Weise
nicht erklären könne. Folglich bleibt auch in ihrer
Erklärung des Dunklen noch genug zurück. Die „Thomisten"
vergessen nie den Anspruch ihres Meisters, dafs wir von Gott
eigentlich nur wissen, was er nicht ist, keineswegs aber,
was er ist. Umsomehr gilt dies dann von der Thätigkeit,
also vom Wissen Gottes. Was also die „Thomisten" behaupten,
ist dies, dafs die Erklärung der Molinisten Unmöglichkeiten und
Widersprüche enthält, somit nicht wahr sein kann.

Wir haben davon sofort ein Beispiel. Der Autor
unterscheidet eine absolute und eine relative Erkennbarkeit der
Objekte. Für die absolute Erkennbarkeit, behauptet der Autor,
genüge rollkommen, dafs der Gegenstand irgendwo oder
irgendwann oder wie immer eine bestimmte Erkennbarkeit
habe. Das will sagen, dafs es genügt, dafs der Gegenstand
irgendwo oder irgendwann oder wie immer eine hinreichende
Determinierung besitze, um eine bestimmte und gewisse
Erkenntnis von sich zu begründen. Es sei dazu nicht notwendig,
sagt der Autor, dafs er diese Bestimmung in dieser oder jener
Zeitdifferenz, oder in seinen Ursachen habe.

Darauf entgegnen wir : die Ansicht des Autors ist richtig,
so lange es sich um einen rein möglichen Gegenstand handelt.
Die Ansicht besagt aber einen hellen Widerspruch, so oft
es sich um einen vergangenen, gegenwärtigen oder zukünftigen

Gegenstand handelt. Wodurch unterscheidet sich der
zukünftige Gegenstand vom rein möglichen, wenn er weder
in der Zeitdifferenz, noch in seinen Ursachen eine
Bestimmung hat? Durch gar nichts. Infolge dessen ist er ein

möglicher, nicht aber ein zukünftiger Gegenstand. Die
Molinisten vergessen beständig, uns zu sagen, wie oder wodurch
ein Gegenstand ein zukünftiger ist, setzen diesen ohne
weiters als einen zukünftigen voraus, und argumentieren
dann flott gegen die „Thomisten". Darum bringt der Autor in
der Anmerkung den famosen Beweis aus Alexander von Haies:
quia res futura est, ideo apta est ut seiatur a Deo esse futura.
Es besteht gar kein Zweifel, dafs die res futura apta est, ut



Die Neu-Thomisten. 465

sciatur a Deo. Die Frage ist aber vor allem die: wodurch
ist die res futura? Der hl. Thomas antwortet, durch den
Willensakt, das Dekretum. In diesem Dekretum erkennt
sie Gott. Nun verwerfen die Molinisten dieses Dekret. Ebenso
behauptet der Autor, die Bestimmung in den Ursachen sei
ebenso wenig notwendig. Folglich ist die res nicht futura,
sondern possibilis. Erkennt Gott nichtsdestoweniger diese res
als eine futura, so täuscht sich Gott gewaltig.

Es ist einfach unwahr, was der Autor weiter sagt, im
Sinne der Molinisten bilde das zukünftige Objekt nicht die
Ursache, das Medium, dafs es von Gott gewufst werde. Denn
das Wissen Gottes als solches, die scientia inquantum soientia,
bezieht sich nur auf das Mögliche. Die Bestimmung dieses
Wissens durch den Willensakt, das Dekret, verwerfen die
Molinisten. Wie weifs also dann Gott die res als eine futura?
Gar nicht. Dafs dies der Natur Gottes widerspricht, geben
wir gerne zu. Dieser Widerspruch liegt eben im System der
Molinisten.

Der Autor beruft sich auf den hl. Thomas : I. Sent. d. 38.
q. 1. a. 5 —1. p. q. 14. a. 13 in corp. et ad 3. — Quaest disp.
de verit. q. 2. a. 12. in corp. et ad 1.

In der ersten Stelle fragt S. Thomas, ob Gott auch vom
Kontingenten Kenntnis habe. Daselbst bemerkt nun der heil.
Thomas, es seien auch indifferente Ursachen. In diesen
Ursachen besitze der z ukünftige Effekt keinerlei Gewifsheit und
Bestimmung. Darum vermöge man das Kontingente dieser Art
in seinen Ursachen in keiner Weise zu erkennen. Was soll
nun diese Stelle gegen die „Thomisten" beweisen? Wir haben
früher selber ausdrücklich nachgewiesen, dafs das kontingent
oder frei Zukünftige die Bestimmung nicht in seinen nächsten
Ursachen haben könne, weil es andernfalls nicht zukünftig,
sondern gegenwärtig oder zum mindesten notwendig
zukünftig wäre. Was versteht man aber unter diesen „seinen
Ursachen"? Ist auch Gott, die erste Ursache, darunter zu
denken? Unmöglich, denn in diesem Falle gebe es kein
Zukünftiges, sondern nur Mögliches. Durch die
Willensbestimmung Gottes, durch das Dekret wird etwas zukünftig.
Bestreitet nun dieses der hl. Thomas im genannten Artikel?
Mit keinem Worte. Der englische Lehrer hat gerade in den

vorausgehenden Artikeln derselben Quaestio bewiesen, dafs das
Wissen Gottes adjuncta voluntate die Ursache der Dinge,
also auch der zukünftigen bilde. Darum nennt er das Wissen
Gottes mit Bezug auf das Zukünftige scientia visionis,

Jahrbuch für Philosophie etc. X. ^0



466 Die Neu-Thomisten.

approbations, oder auch permissionis. Was will also der
Autor durch diesen Artikel gegen die „Thomisten" beweisen?
Hat je ein „Thomist" gelehrt, das freie Zukünftige müsse in
seinen Ursachen, in causis secundis bestimmt sein?

Beweist demnach dieser Artikel ganz und gar nichts gegen
die „Thomisten", so beweist er dafür um so mehr für die
Thomisten und gegen die Molinisten. Unser Autor müht sich
hier in einer langen Anmerkung ab, den innern Widerspruch
zwischen der determinatio physica und Freiheit zu beweisen.
Yon einem Beweis ist natürlich keine Hede, sondern nur von
vielen Behauptungen. Da aber der Autor diesen Artikel offenbar
gelesen hat, indem er sich darauf beruft, so müssen wir dem
Autor einige Worte des Artikels in Erinnerung bringen. Sie
beleuchten den genannten innern Widerspruch, den unser Autor
beweisen will. Der hl. Thomas sagt: Quando enim sunt multae
causae ordinatae effeetus ultimus non sequitur causam prim am
in necessitate et contingentia, sed causam proximam.
Quia virtus causae primae recipitur in causa secunda
secundum modum causae secundae. Effeetus enim ille non
proeedit a causa prima, nisi secundum quod virtus causae
primae recipitur in secunda causa: ut patet in floritione
arboris, cujus causa remota est motus solis, proxima autem virtus
generativa plantae. Floritio autem potest impediri per impedi-
mentum virtutis generativae quamvis motus solis invariabilis sit.
Similiter etiam scientia Dei est invariabilis causa omnium.
Sed effeetus producuntur ab ipsa per operationes causarum se-
cundarum. Et ideo mediantibus causis secundis necessariis pro-
ducit effeetus necessarios, ut motum solis et hujusmodi. Sed
mediantibus causis secundis contingentibus producit effeetus
contingentes.

Der hl. Thomas erklärt also, dafs das Wissen Gottes, — und
welches Wissen, hat er in den vorausgehenden Artikeln betont,
nämlich das Wissen adjuneta voluntate — die Ursache aller
Dinge ausmache. Er lehrt ferner, dafs die Kraft Gottes, der
ersten Ursache i n der sekundären aufgenommen werde, und
dennoch der Effekt, in unserm Falle, die Thätigkeit der
vernünftigen Kreatur eine durchaus freie bleibe. Warum dies so

sei, beweist der hl. Thomas durch das Princip der Philosophie:
quidquid recipitur, recipitur ad modum reeipientis. Die
Molinisten dagegen, und zumal unser Autor, behaupten, mit der
praemotio physica, mit der reeeptio virtutis divinae i n der
Kreatur vertrage sich die Freiheit nicht. Zwischen diesen beiden
bestehe ein inn er er Widerspruch. Sie behaupten es, aber



Die Neu-Thomisten. 467

es bleibt bei der blofsen Behauptung. Weiter bringen sie
es nicht.

In der nämlichen Anmerkung verwirft unser Autor die
Theorie der „Thomisten" über die distinctio necessitatis con-
sequentiae et consequentis. Und merkwürdigerweise gebraucht
der hl. Thomas gerade in diesem Artikel, welchen der Autor
für sich anruft, diese distinctio der „Thomisten" mehr als
einmal. Unser Autor rechnet darauf, dafs kein Leser seines Buches
in den hl. Thomas einen Einblick genommen hat, oder einen
solchen nehmen wird.

In der zweiten Stelle, auf welche unser Autor im Kampfe
gegen die „Thomisten" sich stützt. 1 p. q. 14. a. 13., sagt der
hl. Thomas, gleichwie auch schon in der ersten, dafs es für Gott
eigentlich gar keine Zukunft gebe. Das, was für uns zukünftig,
ist für Gott gegenwärtig. Somit sieht Gott die uns zukünftigen
Dinge nicht als auch für ihn zukünftige, sondern als für ihn
gegenwärtige. Welcher „Thomist" hat das je in Zweifel
gezogen? Aber der Autor kann auch nicht bestreiten, dafs die
Dinge nicht zugleich mit dem Willen Gottes sind, andernfalls
wären sie eben so ewig wie Gott. Somit will Gott, dafs die
Dinge einmal, also in differentia temporis, seien. Sicut creaturae
non exeunt a Deo per necessitatem naturae, vel potentiae naturalis,
ita nee per necessitatem scientiae sed per libertatem
voluntatis, in qua completur ratio causalitatis. Et ideo non
quandocunque sei vit creavit, sed quandocunque voluit. I. Sent,
d. 38. q. 1. a. 1. ad 6. Ein virtueller Unterschied mufs
darum auch in Gott mit Bezug auf das, was er erkennt, an-

genommnn werden. In operatione autem divini intellectus ad-
venit tempus tantum ex parte intellectorum; quia sicut alias

res determinate cognoscit, ita et tempus. Unde cognoscit hanc
rem esse in tali vel in tali tempore. Sed ex parte ipsius
intellectus nullum tempus aliqua successio advenit, quia temporalia
intemporaliter cognoscit. 1. c. a. 3. ad 3. •— Secundum quod
non entia habent veritatem, sie ea Deus seit. Quae enim erunt
post mille annos non seit ea Deus esse nunc, quoniam non est
verum ea esse nunc. Sed seit ea futura esse tunc, quando
verum erit ea esse. 1. c. a. 4. ad 2.

Was beweist also dieser Artikel gegen die „Thomisten"?
Abermals nichts. Kein „Thomist" hat je behauptet, Gott erkenne
die zukünftigen Dinge als für ihn zukünftige. Ihm sind alle
Dinge gegenwärtig, nicht aber zukünftig. Allein, Gott kann
nicht erkennen, dafs die Dinge, welche für uns nach tausend
Jahren sein werden, jetzt schon seien. Und um dieses handelt

30*



468 Die Neu-Thomisten.

es sich hier ganz hauptsächlich, nämlich, wodurch die Dinge,
die nach tausend Jahren eintreffen werden, jetzt schon
zukünftige Dinge sind. Der hl. Thomas behandelt diese Frage
in dem vom Autor angezogenen Artikel mit keinem Worte.
Folglich richtet sich dieser Artikel nicht gegen die „Thomisten".

Dafür aber geht dieser Artikel wiederum scharf gegen die
Molinisten vor, die fortwährend behaupten, dafs die praemotio
physica, die infallibel, invincibel, insuperabel wirkt, die Freiheit
unmöglich mache. Demgegenüber sagt der hl. Thomas: licet
causa suprema sit necessaria, tarnen effectua potest esse

contingens propter causam proximam contingentem: sicut ger-
minatio plantae est contingens propter causam proximam
contingentem, licet motus solis, qui est causa prima, sit necessarius.
Et similiter scita a Deo sunt contingentia propter causas
proximas, licet scientia Dei, quae est causa prima, sit
necessaria. 1. c. ad 1. — Nur nebenbei wollen wir bemerken,
dafs in diesem Artikel, resp. ad 3 die Rede ist vom sensus
compositus und divisus, den die Molinisten so lächerlich finden
und im hl. Thomas nirgends entdecken können.

Die dritte Stelle des Autors aus S. Thomas ist Quaest.
disp. de verit. q. 2. a. 12. Auch in diesem Artikel lehrt der
hl. Thomas nur, dafs Gott die Dinge nicht als für ihn
zukünftige erkenne, Gott wisse alles als für ihn gegenwärtig,
nicht als für ihn zukünftig. Welcher „Thomist" hat denn je
das Gegenteil verteidigt? Der Artikel beweist somit absolut
nichts gegen die „Thomisten". Allein dieser Artikel beweist
wiederum sehr viel gegen die Molinisten. So sagt der heil.
Thomas, Gott erkenne die Dinge, insofern er deren Ursache
ist. Deus cognoscit res, inquantum est causa earum. Sed Deus
non tantum est causa necessariorum, sed etiam contingentium.
Ergo tarn necessaria quam contingentia cognoscit. 1. c. arg. pro.
— Scire est causam rei cognoscere. Sed Deus seit omnium
contingentium causas. Seit enim seipsum, qui est causa
omnium. 1. c. arg. pro. Nun ist aber Gott die Ursache der
freien Handlungen, wie überhaupt aller Dinge durch seinen

Willen, sein Dekret, was bekanntlich die Molinisten
hartnäckig leugnen. Ergo? Ebenso begegnen wir hier wiederum
in resp. ad 4 dem von den Molinisten perpönten sensus
compositus und divisus.

So hat denn der Autor die Geister heraufbeschworen, die
er jetzt selber nicht mehr zu bändigen vermag. Wenn der
Autor behauptet, die Molinisten hätten vom hl. Thomas etwas
gelernt, so befindet er sich in einem argen Irrtum. Auch von



Die Neu-Thomisten. 469

Albertus Magnus haben sie nichts gelernt, denn dieser spricht
in der von unserm Autor citierten Stelle von dem, was bereits
zukünftig ist. Er handelt hier nicht darüber, wodurch ein
Ding zukünftig wird. Und gerade dies ist das Entscheidende
für das Wissen Gottes hinsichtlich der zukünftigen Dinge. Gottes
Wille macht sie erst zu zukünftigen.

Nun kommen wir zu dem Beweise unseres Autors. Der
Autor sagt : sobald die freie Ursache mit allen zum Handeln
erforderlichen und nötigen Bedingungen vollkommen -ausgerüstet
ist, so wird immer ganz gewifs (certe) einer der Gegensätze
platzgreifen, nicht aber der eine oder der andere im allgemeinen
und ungewissen (non vero alterutrum vage vel incerte). Man
wird also immer in Wahrheit behaupten können: das wird der
Mensch thun; das wird der Mensch nicht thun.

Was der Autor hier sagt, ist absolut unwahr. Schlagen
wir den hl. Thomas auf; Peri Hemenaias lib. 1. cap. 9, lect. 14.
Schon in der vorausgehenden lectio 13 heifst es: sed in singula-
ribus et futuris est quaedam dissimilitudo. Nam in praeteritis
et praesentibus necesse est quod altera oppositarum determinate
sit vera, et altera falsa in quacunque materia. Sed in singularibus,
quae sunt de fut uro hoc non est necesse, quod una
determinate sit vera et altera falsa. Et hoc quidem dicitur quantum
ad materiam contingentem. Nam quantum ad materiam ne-
cessariam et impossibilem similis ratio est in futuris singularibus,
sicut in praesentibus et praeteritis. Die Behauptung unseres
Autors wird nun daselbst in folgender Weise stringent widerlegt:

si necesse est quod omnis affirmatio vel negatio in singularibus

et futuris sit vera vel falsa, necesse est quod omnis
affirmans vel negans determinate dicat verum vel falsum. Ex
hoc autem sequitur, quod omne necesse sit esse vel non esse.

Ergo si omnis affirmatio vel negatio determinate sit vera,
necesse est omnia determinate esse vel non esse. Et ex hoc
concludit (Aristoteles) quod omnia sint ex necessitate. Per
quod triplex genus contingentium excluditur. Dann
heifst es weiter: „sed ejus quod est ad utrumlibet proprium
est quod, quia non determinatur magis ad unum quam ad alteram,
non possit (secund. Aristot.) de eo determinate dici, neque
quod erit, neque quod non erit. Quomodo autem sequatur
quod nihil sit ad utrumlibet ex praemissa hypotesi
manifestât subdens quod, si omnis affirmatio vel negatio determinate

sit vera oportet quod vel ille qui affirmât, veil ille qui
negat dicat verum. Et sic tollitur id quod est ad utrumlibet;
quia si esset aliquid utrumlibet, similiter se haberet ad hoc quod



470 Die Neu-Thomisten.

fieret, vel non fieret, et non magis ad unum quam ad alterum.
Darum bemerkt der hl. Thomas daselbst: aliquid est in sua causa
ut in pura potentia, quae etiam non magis est determinata
ad unum quam ad aliud. Unde relinquitur quod nullo modo
potest de aliquo eorum determinate dici quod sit futurum,
sed quod sit, vel non sit.

Im Artikel, oder in der lectio 14 heilst es nun: wenn in
den singulären Aussagen die eine bestimmt wahr, die andere
bestimmt falsch ist, so ist und wird alles mit Notwendigkeit,

nichts bleibt kontin gen t. Daraus leitet dann Aristoteles
viele andere schlimme Folgerungen ab, auf die wir nicht weiter
eingehen wollen. Unser Autor bricht demnach mit der ganzen
aristotelisch-scholastischen Philosophie; und dies zwar darum, um
die „Thomisten" angreifen zu können. Wenn also der Autor
sagt, von Ewigkeit her sei dies bestimmt wahr und gewifs,
das Gegenteil bestimmt unwahr und ungewifs mit Bezug auf
den freien Akt, so müssen wir ihm antworten: es ist
allerdings von Ewigkeit her, mit Wissen und Willen Gottes
wahr, dafs das alles unwahr ist, was der Autor hier
niederschreibt. Die soeben genannte 13. und 14. Lektion aus
Peri Hermen, wird den Autor, wenn er überhaupt sich die Mühe
macht, den hl. Thomas zu lesen, eines Besseren belehren. Allerdings

zweifeln wir, und zwar mit Grund, dafs der Autor vom
heil. Thomas oder von Aristoteles sich wird belehren lassen
wollen.

Der Autor bemerkt nun weiter, S. 61, nachdem die Principien,
die er aufgestellt und die mit der Auktorität des hl. Augustin
und Thomas bewiesen seien, sei nun auch die scientia media
ein für allemal sicher gestellt. Denn, meint der Autor, die
scientia media folge aus den evidenten Principien, die der
Autor soeben vorgetragen.

Was ist nun diese scientia media? Es ist die Kenntnis
Gottes von den freien bedingt zukünftigen Dingen, die sieh auf
kein hypothetisch vorherbestimmendes Dekret stützt. Gott
erkennt die freien zukünftigen Handlungen, bevor sie sind, nicht
weil sie diese seine Kenntnis aktiv bestimmen oder verursachen,
sondern blofs darum, weil sie thatsächlich einmal sein
werden, zwar abhängig von Gott, aber durch die freie
Bestimmung der Kreatur. Darum sind sie jetzt schon
geeignet, von Gott erkannt zu werden. Dasselbe gilt von den

freien, bedingt zukünftigen Handlungen. Gott erkennt auch jene
Handlungen, die unter bestimmten Bedingungen eintreten würden,
ganz bestimmt, und zwar deshalb, weil sie thatsächlich, ab-



Die Neu-Thomisten. 471

hängig von Gott, aus der freien Bestimmung der Kreatur
heraustreten würden, vorausgesetzt, dafs jene Bedingungen verwirklicht

wären. Diese Kenntnis Gottes ist, unter den gegebenen
Bedingungen, nicht eine allgemeine und ungewisse, welcher der
beiden Gegensätze eintreffen würde, sondern der eine derselben
würde durchaus bestimmt eintreten. Kolglich erkennt Gott
auch diese freien, bedingt zukünftigen Dinge bestimmt.

Es darf uns nicht wunder nehmen, dafs diese Theorie
evident falsch ist, aus dem einfachen Grunde, weil sie sich
auf die evident falschen Principien des Autors stützt. Wie
jedermann sieht, verwirft unser Autor das vorherbestimmende
Dekret Gottes. Diese Thatsache mufs man sich vor Augen
halten. Nun zur Sache. „Gott erkennt die freien, zukünftigen
Handlungen, bevor sie sind". — Wodurch sind sie denn
zukünftige Handlungen, nicht mögliche? Offenbar durch sich
selber, denn der Autor bestreitet das Dekret Gottes. Ist dem
aber so, dann erkennt Gott sie überhaupt gar nicht.
Gott erkennt mit Bezug auf die reale, nicht rein mögliche
Existenz nur das, wovon er die Ursache ist. Die Ursache aber
bildet Gott einzig und allein durch das Dekret, adjuncta voluntate,
wie S. Thomas bemerkt. Kolglich ist es evident falsch, dafs
Gott ohne vorausgehendes Dekret die freien, zukünftigen
Handlungen kennt. Gott erkennt die Dinge nur inquantum est
causa earum, so lautet die Doktrin des englischen Meisters.
Darum mufs ein Decretum approbationis oder permissionis den

Dingen vorausgehen, und Gott erkennt diese Dinge durch die
scientia visionis.

Sind nun diese Dinge zukünftige durch sich selber,
so gelangen wir abermals zu einer evidenten Unwahrheit.
Um sich von den blofs möglichen Handlungen zu unterscheiden,
um mit einem Worte zukünftig zu sein, müssen diese
Handlungen irgend eine Bestimmung, sei es in sich, sei es in ihren
Ursachen haben. In sich können sie diese Bestimmung nicht
besitzen, andernfalls wären es gegenwärtige, nicht aber
zukünftige oder wenigstens notwendig zukünftige Handlungen.
Denn, eine Handlung, die in ihrer Ursache schon bestimmt
ist, ist eine notwendige, nicht aber eine freie. Überdies
handelt es sich hier um die Verstandes- und Willensakte.
Sind diese Handlungen in ihrer Ursache bestimmt, so folgen
sie gleichzeitig mit dieser ihrer Bestimmung. Letztere ist
nur der Natur und Kausalität nach früher. Kolglich gäbe es
in dieser Beziehung überhaupt gar keine zukünftigen, sondern
nur gegenwärtige Handlungen. Nebenbei bemerken wir, dafs



472 Die Neu-Thomisten.

der Autor selber die Bestimmung der freien Handlung in
ihren Ursachen durchaus und mit Recht bekämpft.

Ist endlich keinerlei Bestimmung dieser freien Handlung
vorhanden, weder in sich noch in ihren Ursachen, noch im Dekrete
Gottes, so ist diese freie Handlung zwar eine mögliche, aber
keine zukünftige. Somit ist dieser Teil der Theorie des
Autors grundfalsch.

Gehen wir nun einen Schritt weiter. „Diese freien zukünftigen

Handlungen werden einmal sein." Wodurch werden sie
denn einmal sein? „Durch die freie Determination der Kreatur",
antwortet der Autor. Und wodurch wird denn diese freie
Determination der Kreatur einmal sein? Diese freie
Determination ist offenbar auch eine zukünftige? Durch Gott
kann dies nicht geschehen, denn gemäfs der Doktrin der Moli-
nisten wäre jede Determinierung durch Gott der Tod der Freiheit.

Folglich mufs diese freie Determinierung der Kreatur
durch die Kreatur selber und allein vor sich gehen. Ist diese
freie Determinierung eine zukünftige, nicht eine blofs
mögliche, so mufs sie irgendwie bestimmt sein. Aber wo? In
Gott nicht, denn Gott darf nicht die Ursache derselben sein.
In sich selber auch nicht, denn in diesem Falle wäre sie eine

gegenwärtige, oder wenigstens eine notwendige. Also dann in
ihren Ursachen? Allein, wie kann sie dann eine freie bleiben?
Was in seinen Ursachen schon bestimmt ist, das nennt die
Philosophie notwendig, nicht aber frei. Wir kommen somit
aus dem Widerspruche nicht heraus.

Die Theorie der Molinisten räumt mit den Denkgesetzen
gründlich auf. Die freie Handlung ist möglich; folglich wird
sie einmal sein. So lautet beständig die Schlufsfolgerung. Die
freie Handlung ist eine zukünftige, weil sie eine zukünftige ist.
Das Zukünftig-sein wird einfach ohne Grund vorausgesetzt.
Oder sollte vielleicht die Möglichkeit schon hinreichen dazu,
dafs etwas zukünftig ist? Dann gäbe es zukünftige Dinge
ohne Zahl, alles Mögliche wäre dann zukünftig.

Dieselbe evidente Unwahrheit spricht sich in den freien,
bedingt zukünftigen Dingen aus. Werden die Bedingungen
thatsächlich gesetzt, dann haben wir ohne diese die absolut
zukünftige Handlung vor uns. Die Bedingungen selber ändern
nichts an der Sache. Werden diese Bedingungen aber
thatsächlich nicht gesetzt, so bleibt die freie Handlung eine
mögliche, nicht aber eine zukünftige. Dafs aber Gott ohne sein
Dekret nicht vage und incerte, sondern „omnino definite"
den einen der beiden Gegensätze hinsichtlich der freien Hand-



Die Neu-Thomisten. 473

lungen zu erkennen vermöge, das ist und bleibt eine Unwahrheit.
Gott kann die Dinge nicht anders erkennen, als sie

selber sind, andernfalls wäre seine Kenntnis eine durchaus falsche.
Nun ist aber nicht der eine Gegensatz bestimmt wahr, und
der andere bestimmt falsch, denn damit wäre die Freiheit
aufgehoben und die Notwendigkeit gegeben. In einer nicht
determinierten Ursache kann auch Gott nicht eine
determinierte Handlung sehen. In diesem Falle könnte sein Wissen
nur ein falsches sein. Diese Wahrheit enthält der vom Autor
selber angezogene Artikel des hl. Thomas : I. Sent. d. 38. q.
1. a. 5. Daselbst heifst es: Quaedam causae sunt quae se habent
ad utrumlibet. Et in istis causis effectus de futuro nul-
lam habet certitudinem vel determinationem. Et ideo
contingentia ad utrumlibet in suis causis nullo modo
cognosci po8sunt. Wie sollte nun Gott nicht vage und un-
gewifs, sondern durchaus bestimmt die freie, zukünftige, sei es
absolute oder bedingungsweise Handlung erkennen Diese Handlung

hat in ihren Ursachen keinerlei Gewifsheit und
Bestimmtheit? In ihren Ursachen kann sie folglich in gar
keiner Weise erkannt werden. Ist sie vielleicht in sich selber
für Gott erkennbar? Als eine mögliche Handlung ja, als eine

zukünftige, nein. Aus der frühern Stelle des hl. Thomas:
Peri Hermenaias haben wir aber auch entnommen, dafs es evident
falsch ist, zu sagen, der eine der Gegensätze sei bestimmt
wahr, der andere bestimmt falsch. Behauptet nun der Autor,
von Ewigkeit her sei dieses oder jenes bestimmt wahr und
gewifs, so ist und bleibt dieses von Ewigkeit her eine bestimmte
und gewisse Unwahrheit. Darum besitzt Gott nur ein
zweifaches Wissen, die scientia simplicis intelligentiae und die scientia
visionis.

Alles, was je zu der Existenz in der Wirklichkeit
Bezug hat, sei es die vergangene, gegenwärtige, oder die
absolut und bedingt zukünftige, gehört der scientia visionis, dem
Wissen adjuncta voluntate oder dem Dekrete an. Das, was keine
Beziehung zu der wirklichen Existenz hat, sei es etwas Absolutes

oder etwas Bedingtes, wird von der scientia simplicis
intelligentiae spekulativ, als etwas rein Mögliches erkannt. So

lautet die ausdrückliche Lehre des hl. Thomas. Deus potest
habere cognitionem aliquorum non entium. Et horum quidem
quorundam habet quasi practicam cognitionem, scilicet quae sunt,
vel fuerunt, vel erunt, quae ex ejus scientia secundum ejus
dispositionem prodeunt. Quorumdam vero, quae nec
fuerunt, nec sunt, nec erunt, quae scilicet nunquam facere dis-



474 Die Neu-Thomisten.

posuit, habet quidem speculativam cognitionem. Quaest. disp.
de veritate q. 2. a. 8. — Ilia quae nec fuerunt, nec sunt, nec
erunt sunt aliquo modo existentia in potentia Dei sicut in
prineipio activo ; Tel in bonitate ejus sicut in causa finali. c. ad.

— Ilia quae nec fuerunt, nec sunt, nec erunt, secundum
hoc habent veritatem, secundum quod habent esse,
prout scilicet in suo prineipio activo vel finali sunt. Et sie etiam
cognoscuntur a Deo. 1. c. ad 5. — Ea enim quae, non sunt, nec
erunt, nec fuerunt, a Deo sciuntur, quasi ejus virtuti possibilia.
Unde non cognoscit ea ut existentia aliqualiter in se ipsis, sed
existentia solum in divina potentia. Quae quidem a quibus-
dam dicuntur a Deo cognosci secundum notitiam simplicis in-
teiligentiae. Ea vero quae sunt praesentia, praeterita vel
futura nobis, cognoscit Deus secundum quod sunt in potentia
sua, et in propriis causis. Et horum cognitio dicitur notitia vi-
sionis. Summ. ctr. gent. lib. 1. c. 66.

Wie nicht anders zu erwarten, nimmt unser Autor fur seine
evident falsche Theorie die Zuflucht zu dem hl. Thomas.
Der Autor citiert vor allem: Qudl. 11. a. 3. Sehen wir also
nach. Leider ist der Artikel ziemlich lang, aber wir müssen
ihn wörtlich anführen, um daraus die praemotio physica
hervorleuchten zu lassen.

Respondeo dicendum quod Praedestinatio certitudinem habet,
et tarnen necessitatem non imponit. In Praedestinatione enim
tria sunt consideranda. Quorum duo praesupponit ipsa Praedestinatio,

scilicet Praeseientiam Dei et dilectionem, id est volun-
tatem qua vult praedestinatum salvare. Et tertium est
Praedestinatio, quae nihil aliud est quam directio in finem, quem vult
Deus rei dilectae. Quodlibet autem horum trium certitudinem
habet, et tarnen necessitatem non imponit. — Et quod Praesci-
entia divina certitudinem habeat patet. Deus enim cognoscit res
nobiliori modo quam nos cognoscamus. Nam cognitio nostra est
in tempore. Et ideo intuitus noster respicit res secundum ra-
tionem temporis, scilicet praesentis, praeteriti et futuri: ut scilicet
cognoscat praeterita ut praeterita, praesentia ut praesentia,
futura ut futura. Naturalis vero cognitio Dei est supra tempus et
mensuratur aeternitate solum. Et ideo non cognoscit res prout
sunt in tempore, sed prout sunt in aeternitate, scilicet prout sunt
ei praesentia tarn necessaria quam contingentia. Unde omnia
cognoscit tamquam praesentia in sua praesentialitate. Cum ergo
etiam intellectus noster certitudinaliter cognoscat praesentia,
multo magis Deus omnia sibi praesentia certitudinaliter cognoscit.
Ex quo nulla nécessitas rebus cognitis indueitur.



Die Neu-Thomisten. 475

Quod autem divina voluntas certitudinem habet et tarnen
necessitatem non imponat, sic patet. Voluntas enim Dei est
efficax et perfecta causa omnium rerum, quia omnia
quaecumque voluit Dominus fecit. Cujus perfectio et efficacia
apparet ex hoc, quod non solum movet et causat res sed
etiam dat eis talem modum causandi, inquantum cuilibet rei de-
terminatum modum contulit, quo suos effectus produceret. Unde,
quia ipse, voluit quaedam esse in universo necessaria, et quae-
dam contingenta, eonstituit quasdam causas, quibus contulit ut
contingenter causarent, et quasdam, quibus contulit ut necessario
causarent suos effectus. Unde voluit istum vel illum effectum
non solum esse, sed etiam illo modo esse, scilicet vel
contingenter vel necessario: sicut quod voluit Petrum non solum
currere, sed etiam contingenter currere. Et similiter voluit istum
hominem salvare, sed eo modo ut arbitrii libertatem non per-
deret. Et sie quod Petrus vel Martinus salvetur habet duas
causas. Unam, scilicet voluntatem divinam; et haec habet
certitudinem. Aliam liberum arbitrium; et haec habet con-
tingentiam. Et sie est in aliis rebus, quia quod sint contingenta
provenit eis ex causa proxima. Quod vero sint certa et
necessaria provenit eis ex causa prima. Unde prima causa
rerum, scilicet divina voluntas, etiam de contingentibus
certitudinem habet. Ex qua quidem certitudine non impo-
nitur ipsis rebus aliqua nécessitas. Quia non solum vult esse,
sed tali modo esse, scilicet necessario vel contingenter, ut
dictum est.

Quod vero Praedestinatio certitudinem habeat, et necessitatem

non imponat, similiter patet. Modus enim vel directio vel
propositum dirigendi in finem, quod est ipsa Praedestinatio est
secundum constitutionem et ordinem causarum a Deo constituta-
rum. Constat autem quod, quando sunt duae causae ordinatae,
quorum una est necessaria et alia contingens, effectus semper
est contingens.

In Praedestinatione autem sunt duae causae, quarum una
est necessaria, scilicet ipse Deus; et alia est contingens,
scilicet ipsum liberum arbitrium. Et ideo oportet effectum Prae-
destinationis contingentem esse. Unde quia Deus seit et vult
istum vel ilium consequi talem finem, Praedestinatio certitudinem

habet. Quia autem Deus vult ut secundum libertatem
arbitrii in talem finem dirigatur, ideo hujusmodi certitudo nullam
praedestinato necessitatem imponit.

In der Antwort auf den ersten Einwurf heifst es : hic prae-
destinatus omnino salvatur ex certitudine divinae Praedes-



476 Die Neu-Thomisten.

tinationis. Non tarnen est ibi nécessitas absoluta, sed con-
ditionalis. Quia si talis est praedestinatus necessario salvatur;
non autem est necessarium simpliciter.

In diesem Artikel soll also, nach der Versicherung unseres
Autors, der hl. Thomas diescientia media verteidigen. Wenn
uns der Autor nur sagen könnte, durch welches Wort dies
geschieht. Vielleicht durch das Wort: „Praescientia"? Allein
dieses Wort besagt nur, dafs Gott wissen müsse, wen er
prädestiniert, und ob es möglich ist, diesen zu prädestinieren. Einen
Stein oder ein Pferd kann Gott nicht prädestinieren. Gott
mufs also wissen, dafs nur ein vernünftiges Wesen praedes-
tiniert werden kann. Ferner ist die Praescientia notwendig,
damit der Wille zu ihr hinzutreten könne. Der Wille allein
für sich ist nicht Ursache der Dinge; dann würde er ja ins
Blaue wirken. Die Ursache der Dinge bildet somit das Wissen,
also die Praescientia adjuncta voluntate. Wo steht denn
aber hier in diesem Artikel ein einziges Wort, dafs Gott die
libera, absolute vel conditionate futura voraus wisse Nirgends.
Wohl aber finden wir hier das gerade Gegenteil ausgesprochen.
Zu dem Wissen Gottes kommt die Liebe, der Wille Gottes,
dafs der Mensch gerettet werde. Dazu kommt dann noch die

Dirigierung zu dem Endziele. Das alles sind Thätigkeiten
Gottes, die sich vom vorausgehenden Dekret gar nicht
trennen lassen, weil sie mit demselben identisch sind. Ferner
heifst es, die eine Ursache, nämlich der Wille Gottes, habe die
Gewifsheit, während die andere, die Freiheit kontingent
ist. Dann hören wir wiederum, Gottes Wille bilde die wirksame

und vollkommene Ursache aller Dinge. Weil Gott
weifs und will diesen und jenen retten, deshalb ist die
Vorherbestimmung gewifs. Dieser oder jener erreicht sein
Ziel auf Grund der Sicherheit der göttlichen
Vorherbestimmung. Das alles sind Grundsätze, die nicht blofs nichts
gegen, sondern alles für die „Thomisten" beweisen. Denn in
allen diesen Sätzen wird auf den Willen Gottes, also auf das

vorausgehende Dekret hingewiesen. Nirgendwo wird die
Gewifsheit in die Kreaturen, sondern überall in Gott
verlegt. Darum ist es geradezu unverständlich, wie der Autor
diesen Artikel gegen die „Thomisten" zu verwerten den Versuch
machen konnte.

Vielleicht beweist der hl. Thomas hier etwas gegen die
„Thomisten", indem er auch von der zweiten Ursache spricht?
Unser Autor erklärt ja selber, dafs der freie zukünftige Akt



Die Neu-Thomisten. 477

zwar durch die Freiheit auageführt werde, aber in Abhängigkeit
von Gott, also jedenfalls unter der Mitwirkung Gottes.

Es ist nicht schwer, nachzuweisen, dafs Gott bei dieser
freien, zukünftigen Handlung gemäfs der Theorie der Molinisten
gar nicht mitwirken kann, und zwar aus dem Grunde, weil
er nicht weifs, wann der Mensch sich für diese Handlung
determiniert. Unser Beweis lautet: Nach den Molinisten darf
Gott den Menschen nicht zu der Thätigkeit determinieren.
Dies zöge unfehlbar den Verlust der Freiheit nach sich. Der
Mensch mul's sich selber ganz allein determinieren. Aus der
freien Selbstdeterminierung folgt aber unfehlbar der freie
Akt. Gegen diesen Satz werden die Molinisten kaum etwas
einzuwenden haben. Gott soll nun bei dem freien Akte
mithelfen, ohne dafs es ihm erlaubt war, bei der Determinierung
mitzuhelfen. Gott kennt aber nur das, weifs nur von dem,
dessen Ursache er ist. Gott war aber nicht die Ursache
der Selbstdeterminierung der freien Kreatur. Folglich weifs
er auch nicht, wann die Kreatur sich determiniert hat für die
Thätigkeit. Darum kann er bei dieser Thätigkeit auch nicht
mithelfen. Gott weifs weder etwas von der Determinierung,
noch von der daraus folgenden Thätigkeit, denn er war nicht
deren Ursache. Gott erkennt alles nur inquantum est
causa. Gott weifs zwar, dafs die Determinierung und der
folgende Akt mögliche, er weifs aber nicht, dafs sie

zukünftige Dinge sind. Und selbst wenn sie gegenwärtig
wären, so wül'ste Gott nichts davon, aufser er bildete
deren Ursache.

Die zweite Stelle findet sich in 3. p. 1. a. 3. ad 4.
Dieselbe lautet : Praedestinatio praessupponit scientiam futurorum.
Et ideo sicut Deus praedestinat salutem alicujus hominis per
orationes aliorum implendam, ita etiam praedestinavit opus incar-
nationis in remedium peccati humani. — Die Prädestination setzt
also das Wissen der zukünftigen Dinge voraus. Welches
Wissen? Das spekulative oder das praktische? Setzt die
Prädestination die scientia simplicis intelligentiae, oder die
scientia visionis, das Dekret voraus? Der hl. Thomas hat
an der von uns besprochenen Stelle erklärt, die Prädestination
setze das Wissen und die Liebe, den Willen, somit das

Dekret voraus. Folglich ist die Prädestination abhängig von
dem Decretum, in unserem Falle von dem decretum permis-
sivum. Denn das opus Incarnationis setzt nach dem hl. Thomas
das peccatum, saltern originale voraus. Behauptet nun der heil.
Thomas hier, die Prädestination setze die scientia futurorum



478 Die Neu-Thomisten.

ohne den Willen, das Decretum Gottes voraus? Davon ist
nicht mit einem Worte die Rede. Und dies ist nm so weniger
der Fall, wenn wir das innerste Wesen der Prädestination
in das Auge fassen. Die Prädestination ist im eigentlichen Sinne
die Yorausverordnung Gottes von Ewigkeit her alles dessen,
was in der Zeit durch Gottes Gnade zu geschehen hat. Sicut
patet ex his quae in prima parte dicta sunt. q. 23. a. 1 et 5.
Praedestinatio proprie accepta est quaedam divina praeordinatio
ab aeterno de his quae per gratiam Dei sunt fienda in tempore.
Summ, theol. 3. p. q. 24. a. 1. — Die Prädestination besteht
somit ihrem innersten Wesen nach in der Hinbewegung zum
Endziele. Diese Dirigierung setzt aber voraus, dafs der
Dirigierende dieses Endziel will. Ebenso setzt die Prädestination
voraus die Liebe, wodurch Gott das Heil dieses oder jenes
Menschen will. Endlich setzt sie auch noch die Auswahl, die
electio, voraus, wodurch der vorherbestimmte vom nicht
vorherbestimmten Menschen sich unterscheidet.

Praedestinatio in actu rationis consistit dirigentis vel ordi-
nantis in finem. Sed ad directionem in finem praeexigitur
voluntas finis. Nullus enim aliquid in finem ordinat, quod non
vult finis autem in quem Praedestinatio ordinat non est
universaliter consideratus, sed secundum comparationem ejus
ad ilium qui finem ipsum consequitur, quem oportet esse dis-
tinctum apud dirigentem ab his, qui finem ilium non consequuntur.
Et ideo Praedestinatio praesupponit dilectionem, per quam Deus
vult salutem alicujus. Unde sicut prudens non ordinat in finem
nisi inquantum est temperatus vel justus ita Deus non praedes-
tinat nisi inquantum est diligens. Praeexigitur etiam electio,
per quam ille qui in finem infallibiliter dirigitur ab aliis sepa-
ratur qui non hoc modo in finem diriguntur. Quaest. disp. de
verit. q. 6. a. 1.

Inwiefern ist nun die Lehre des hl. Thomas der seientia
media günstig? Sagt der hl. Thomas irgendwo, in Gott sei

„voluntas finis", indem er die freien, zukünftigen Handlungen der
Kreatur voraussieht? Kein, nirgendwo lesen wir das.

Behauptet der hl. Thomas, in Gott sei „dilectio" in der
Voraussicht der freien, zukünftigen Handlungen der Kreaturen?
Nein, diese Erklärung suchen wir vergebens. Wo verteidigt
denn der hl. Thomas die scientia media? Nirgend, wohl
aber bekämpft er dieselbe ausdrücklich. Der englische
Lehrer sagt an der genannten Stelle weiter : haec autem separatio

non est propter diversitatem aliquam inventam in
his quae separantur, quae posset ad amorem incitare,



Die Neu-Thomistên. 479

quia antequam nati essent aut aliquid boni egissent aut mali,
dictum est: Jacob dilexi, Esau autem odio habui, ut dicitur
Rom. 9, 3. Et ideo Praedestinatio praesupponit electionem et
dilectionem, electio vero dilectionem.

Die Mitteilung der wirksamen Gnade aber ist ein Effekt,
eine Wirkung der Vorherbestimmung, des Dekretes, denn,
bemerkt der hl. Thomas daselbst: ad Praedestinationem vero duo
sequuntur: scilicet consecutio finis, qui est glorificatio ; et collatio
auxilii ad consequendum finem, quod. est appositio gratiae, quod
ad vocationem pertinet. Unde et Praedestinationi duo effectus
assignantur: scilicet gratia et gloria. Auch die Gnade wird
somit als Wirkung der Praedestination, nicht aber aus der
Voraussicht der freien, zukünftigen Handlungen von Gott
mitgeteilt. Wo ist demnach die Rede von der scientia media?

Eine andere Stelle des hl. Thomas lautet: quod autem
Praedestinatio et electio causam non habeant ex aliquibus
humanis meritis potest fieri manifestum non solum ex hoc

quod gratia Dei, quae est Praedestinationis effectus meritis
non praevenitur, sed omnia mérita praecedit humana, ut
ostensum est c. 149, sed etiam manifestari potest ex hoc quod
divina voluntas est prima causa eorum quae fiunt. Nihil
autem potest esse causa voluntatis et Providentiae divinae,
licet effectuum Providentiae et similiter Praedestinationis unus
possit alterius causa esse. Quis enim, ut Apostolus dicit, prior
dedit illi, et retribuetur ei? Summ. ctr. Gent. lib. 3. c. 163.

Ist vielleicht in dieser Stelle die Lehre von der scientia
media enthalten? Die Vorherbestimmung ist demnach ohne
Zweifel „futurorum", aber diese futura sind eben futura, weil
ihnen voluntas finis, dilectio und electio, also das Dekret Gottes

vorausgeht. Allein, gerade dieses Decretum absolutum,
nämlich ohne Rücksicht auf die freien zukünftigen Handlungen,
wird von den Molinisten hartnäckig bekämpft. Ohne dieses

Dekret aber gibt es weder eine Prädestination, noch ein futurum,
denn divina voluntas et Providentia est prima causa eorum
quae fiunt.

Ferner bringt unser Autor die Stelle aus: 3. p. q. 1. a.

5. ad 2. Es handelt sich hier um die Frage, warum Jesus
Christus nicht gleich nach der Sünde unserer Stammeltern am
Reginne des Menschengeschlechtes, sondern viel später Mensch

geworden sei. In der Antwort weist nun der hl. Augustin auf
einige Gründe hin, die er aber wiederum verwirft. Am Schlüsse

sagt er dann: sicut Apostolus ait ad Rom. non est volentis neque
currentis, sed miserentis Dei, qui his quos praevidit, si apud



480 Die Neu-Thomisten.

eos facta essent, suis miraculis credituros, quibus voluit subvenit,
de quibus in sua Praedestinatione occulte quidem, sed aliud
juste judicavit. Itaque misericordiam ejus in his qui liberantur,
et veritatem in his qui puniuntur, sine dubitatione credamus.

In dieser Stelle, so meint unser Autor, sei offenbar die
Rede von der seientia media. Aber wieso? Es heilst doch,
Gott sehe voraus, welche gläubig würden, wären bei ihnen
Wunderthaten geschehen. Dafs Gott dies voraussieht, leugnet
kein einziger „Thomist". Es frägt sich aber, worin, durch
welches Medium Gott dies voraussieht? Da die Wunder that-
sächlich nicht geschehen, die Bedingungen also thatsächlich nicht
gesetzt wurden, so ist der thatsächliche Glaube dieser
Menschen nur ein möglicher, daher das obiectum simplicis
intelligentiae Dei. Dieser thatsächlich vorhandene Glaube
kann nicht das obiectum vision is sein, weil die notitia visionis
den Willensakt, das Dekret in sich schliefst, und infolge
dessen die Wunder thatsächlich gewirkt worden wären.
Wozu brauchen wir eine scientia media? Die scientia media
wird aber gerade hier in dieser Stelle vom hl. Augustin
ausdrücklich verworfen. Denn der Heilige löst die Präge ganz
einfach mit den Worten: quibus voluit subvenit; et quibus juste
aliud judieaverit non subvenit. Ist hier irgendwo von den freien,
zukünftigen Handlungen der Kreaturen die Bede? Mit keinem
Worte, dafür aber lesen wir das gerade Gegenteil. Der Wille
Gottes, das Dekret gibt den Ausschlag.

Eine weitere Stelle: Quaest. disp. de veritate. q. 6. a. 3,
haben wir bereits behandelt. Darin wird ausdrücklich geleugnet,
dafs die praescientia eventus, sc. quod praedestinatus non deficiet
absolute, die Ursache der Yorherbestimmung sein könne. Auf
diese Weise wäre die Praescientia die Ursache der Prädestination,

und die Prädestination vollzöge sich nicht durch die Auswahl

des Prädestinierenden. Diese Ansicht verstiefse folglich
contra Scripturam et dicta Sanctorum. So lautet das Urteil des
hl. Thomas an der Stelle, welche, nach der Versicherung unseres
Autors, die scientia media verteidigt.

Unser Autor behauptet dem gegenüber das Gegenteil. S. 61.
Anm. 4. Denn, sagt der Autor, in der hl. Schrift wird Gott
die Kenntnis unserer freien Handlungen nur deshalb
zugeschrieben, weil er das Innerste des menschlichen Herzens
durchforscht, keineswegs aber darum, weil er seine Dekrete kennt.
Jerem. 18, 9. 10. — Proverb. 24, 13. — Eccli. 23, 27. —
Darauf antworten wir, dafs auch noch kein „Thomist" je
behauptet hat, Gott erkenne unsere freien Handlungen, weil er



Die Neu-Thomisten. 481

seine Dekrete erkennt. Gott erkennt unsere freien Handlungen
viel mehr deshalb, weil seine Dekrete die wirksame Ursache
unserer freien Handlungen sind. In seinen Dekreten als der
Ursache erkennt Gott alles das, was einmal sein wird. Dieses
Dekret als die Ursache bildet für ihn das medium cognitionis
der zukünftigen Handlungen.

Ferner argumentiert der Autor gegen die „Thomisten":
setzte Jesus Christus, Matth. 11. 20—23, voraus, es existierten
mit Bezug auf die Tyrier und Sidonier bedingte göttliche
Dekrete, sie physisch bedingungweise zur Bekehrung
vorherbestimmend, während hinsichtlich der Bekehrung der Juden Gott
nach seinem freien Willen und Wohlgefallen unter der
vorhandenen Bedingung kein physisch vorherbestimmendes Dekret
hat, andernfalls wären ja die Juden bekehrt worden: so hätte
der Vorwurf, womit der schlechte Wille der Juden hier ge-
geifselt wird, seine ganze Kraft verloren. Denn es bestünde im
vornherein zwischen der gegenwärtigen Verfassung der Juden
und jener der Tyrier und Sidonier die höchste Ungleichheit.

Der Autor befindet sich mit diesem seinem Argumente
wiederum in der vollsten Unkenntnis bezüglich der Lehre der
„Thomisten". Jesus Christus sagt hier, die Tyrier und Sidonier
hätten sich bekehrt, wenn die Wunder wie unter den Juden
geschehen wären. Nun hat aber noch kein einziger „Thomist"
behauptet, dafs durch ein Wunder ein Mensch wirksam,-
efficaciter bekehrt würde. Die „Thomisten" rechnen die
Wunder zu der hinreichenden, nicht zu der wirksamen
Gnade. Folglich bilden die Wunder zwar eine Vorbereitung-
zu der wirklichen Bekehrung, allein sie selber bewirken
die thatsächliche Bekehrung nicht. Somit hat Gott mit diesen
Wundern auch nicht die praemotio physica, das decretum prae-
determinans notwendig verbunden. Es gibt keine
Vorbereitung, die mit Not wendigkeit die gratia efficax, also das

decretum praedeterminans nach sich zöge. Lehrten die
„Thomisten" dies, so wären sie auf einmal Molinisten geworden.
Gemäfs der Theorie der Molinisten verleiht Gott die gratia
congrua, weil er den guten Gebrauch, den consensus der
Kreatur, voraussieht. Die „Thomisten" sagen vielmehr, es
bestehe keinerlei Notwendigkeit zwischen dem guten Gebrauche
der gratia sufficiens, also zwischen der Vorbereitung, und der
gratia efficax, dem decretum praedeterminans. Wolle man von
einer Notwendigkeit überhaupt sprechen, so sei es die
Notwendigkeit ex supposition e, also unter der Voraussetzung,
dafs Gott beschlossen hat, die gratia efficax zu geben. Dieser

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 31



482 Die Neu-Thomisten.

Beschlufs, das Dekret sei vollständig1 unabhängig vom
Gebrauche der gratia sufficiens, von der guten Vorbereitung. Duplex
est nécessitas, scilicet absoluta, et nécessitas ex snppositione. De
prima quidem necessitate loquendo, non est necessarium eum
gratiam recipere, qui se sufficienter praeparat. Quia
neque per se nécessitas secundum quam Deus necesse est esse,
neque nécessitas coactionis, vel prohibition^ in his quae divin a
voluntate hunt, cadere potest. Loquendo autem de necessitate

quae est ex suppositione divini propositi, quo propter
benevolentiam suae bonitatis voluit unicuique earn communi-
care secundum suam capacitatem, necessarium est, quod cui-
libet materiae praeparatae forma infundatur. III. Sent. d.

17. q. 1. a. 2. q. 3.
In der vom Autor angeführten Stelle ist aber offenbar von

der hinreichenden Gnade die Rede, weil die Wunder als
Vermittler dieser Gnade erscheinen. Die Wunder aber wirken
moralisch, objektiv, nicht physisch, subjektiv auf den
Menschen ein. Wie der Autor daraus im Handumdrehen eine
praemotio physica, ein decretum praedeterminans machen konnte,
versteht freilich niemand, der in der Sache objektiv vorgeht. —
Aber was ist dann mit dem Tadel des göttlichen Heilandes den
Juden gegenüber? Dieser Tadel ist vollkommen am Platze, denn
die Juden haben der gratia sufficiens, den Wundern und Zeichen
W iderstand geleistet, was die Tyrier und Sidonier nicht
gethan hätten. Um der Gnade Widerstand zu leisten, indem
man dafür nicht disponiert ist, dazu bedarf es wahrlich
keiner praemotio physica, keines decreti praedeterminantis.

Daraus ist klar, dafs der Autor mit diesen Stellen der
hl. Schrift seine scientia media nicht beweist. Die Bemerkung
des hl. Thomas: est contra Scripturam, hat der Autor bis

jetzt nicht widerlegt.
Unser Autor ist aber auch mit der fernem Bemerkung des

englischen Lehrers: et dicta Sanctorum durchaus nicht
zufrieden. Es ist falsch, bemerkt der Autor, dafs P. Molina und
Eonseca gemeint und sich gerühmt hätten, die scientia media
sei etwas ganz Neues, bisher Unerhörtes. Wir halten dafür,
dafs man dem P. Molina Glauben schenken müsse, so lange kein
vernünftiger Grund dagegen vorliegt. Die Ansicht des P. Molina

über den hl. Augustin und die übrigen Väter haben wir
früher vernommen. P. Molina schliefst nach kurzer Zusammenfassung

seiner Doktrin mit folgenden Worten : longior fui in hac

disputatione quam optarem; vereorque ne aliquarum rerum repetitio
lectori molestiam attulerit. Quia tarnen res est magni momenti



Probabilistiscbe Beweisführung. 483

ac valde lubinca, et haec nostra ratio conciliandi libertatem
arbitrii cum divina Praedestinat.ione a nemine, quem viderim
hucusque tradita, ideo satius haec duxi paulo fusius explicare.
Quaest. q. 23. a. 4 et 5. disp. 1 mbr. ult. edit. nov. pag. 550.
— Was also P. Molina gemeint hat, das sagt er uns mit
seinen eigenen Worten. P. Molina sagt ausdrücklieh, dafs seine
Lehre eine neue sei, P. Frins bestreitet nicht nur, dafs diese
Doktrin eine neue sei, sondern auch, dafs P. Molina dies gesagt
habe. Die Leser mögen darüber urteilen, wer sich im Rechte
befindet.

- :•

PROBABILISTISCHE BEWEISFÜHRUNG.

Von P. J. L. JANSEN, C. SS. R.

—-—
„Ex conscientia obligatur aliquis ad

peccatum, sive habeat certam fidem
de contrario ejus, quod agit, sive
etiam habeat opinionem cum aliqua
dubitatione". S. Thom. Quodl.
VIII. a. XIII. c.

In der „Zeitschrift für katholische Theologie'*, Jahrgang 1896
I. Quartalheft, ist an zwei Stellen die Rede vom Moralsystem
des heiligen Alfons. Erstens in einem Artikel des hochw.
P. Noldin, S. J., „Die Briefe des hl. Alfons von Liguori und
dessen Moralsystem" ; an zweiter Stelle in einer von Dr. Huppert
verfafsten Recension der lateinischen Schrift von Gaudè : De
morali Systemate S. Alphonsi. Aus der letzen Abhandlung
heben wir nur diese Worte hervor: „Die Waffen, mit denen der
Streit zwischen Probabilismus und Aquiprobabilismus ausgekämpft
werden mufs, liegen auf dem Fechtboden der Logik. Vor allem
mufs die Natur der opinio, der Probabilität festgestellt werden.
Sind wir darüber im reinen, dann erst soll untersucht werden,
ob der hl. Alfons an all dem streng festgehalten. Wir glauben:
Ja." Der Verfasser lügt hinzu: „aber nicht im Sinne der Äqui-
probabilisten". Wir lassen diesem Zusätze seinen Wert, und
überhaupt ist es uns jetzt auch nicht um die äufsere Begründung
des Aquiprobabilismus zu thun; an einer anderen Stelle ist dem
gelehrten Recensenten die Antwort auf seine Behauptungen
gegeben. Was jedoch seine oben angeführte Bemerkung betrifft,

31*


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

