Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761873

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761873
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

456 Die Neu-Thomisten.

auch die Kirche, diese Saule und Grundfeste der Wahrheit, uns
den hl. Thomas nicht so angelegentlich empfehlen und wiirde
sicher nicht den Anschluls an ihn verlangen. An Thomas sich
in dem Sinne anschliefsen, in dem die Kirche es will, das be-
deutet nicht blofs sichere Erkenntnis der Wahrheit aus hellen,
lichten Griinden, es bedeutet auch wahren Fortschritt auf fester
Grundlage und in einem festen Geleise. In einem anderen
Sinne an Thomas uns anschliefsen zu wollen, als die Kirche und
die hochste Auktoritdt in der Kirche es will, liegt uns sehr fern.
Den Anschlufs aber, den wir wollen, verlangen wir von allen
katholischen Dogmatikern, weil wir in den Aulserungen der
hochsten kirchlichen Auktoritdt mehr als einen blofsen Wunsch
sehen, und weil wir fest iiberzeugt sind, dals das wahre Ge-
deihen, die Bliite und der Fortschritt der Theologie und speciell
der Dogmatik nur auf diesem Wege erreicht werden kann. Und
nur auf diesem Wege kann auch etwas anderes noch erreicht
werden, dessen es gerade gegenwartig, im Kampfe mit dem
Unglauben und den destruktiven Méachten, besonders bedarf, —
die Einigkeit der katholischen -Theologen.

ST D

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.
(Forts. von Bd. X, 8. 275.)

——e——

Das Wissen Gottes mit Bezug auf das Zukiinftige.

Die Thomisten unterscheiden einen dreifachen Zustand der
Dinge mit Bezug auf ihre Existenz, ihr Dasein. Manche Dinge
konnen in das Dasein gerufen werden, die Existenz erhalten.
Allein sie hatten weder jemals dieses Dasein, noch besitzen sie
es gegenwdrtig. Darum sind sie weder in sich, d. h. auflser-
halb ihrer Ursachen, noch in ihren Ursachen bestimmt,
determiniert. Andere dagegen hatten schon einmal das Da-
sein, oder besitzen es gegenwdrtig. Sie waren somit schon ein-
mal durch ihr Dasein bestimmt oder sind es noch jetzt und zwar
auflserhalb ihrer Ursache. Die Dinge der erstern Art nennen
die Thomisten mogliche, die der letztern vergangene, be-
ziehungsweise gegenwirtige. Die moglichen Dinge sind



Die Neu-Thomisten. 457

weder in sich, noch in ihrer Ursache bestimmt, die ver-
gangenen und gegenwartigen haben ihre Bestimmung sowobl in
sich, als auch in ihren Ursachen. Denn da sie thatséchlich zur
Existenz gelangt sind, so mufste auch ihre Ursache wenigstens
der Natur und Kausalitit nach frither dazu bestimmt sein, in-
dem ein bestimmter Effekt nur aus einer bestimmten Ur-
sache hervorgehen kann. I. Sent. d. 45, q. 1. a. 3.

Ziwischen diesen beiden liegt nun eine dritte Gattung von
Dingen. Wir nennen sie zukiinftige. Diese miissen irgend
eine Bestimmung oder Determinierung haben, andernfalls
unterschieden sie sich nicht von den moglichen. Die moglichen
als solche kann man nicht zukinftige nennen, wie von selber
einleuchtet. Sie konnen diese ijhre Bestimmung oder Deter-
minierung aber auch nicht in sich, d. h. aufserhalb ihrer Ur-
sachen haben. Denn in diesem Falle wiren sie nicht zukiinftige,
sondern vergangene oder gegenwirtige. Folglich miissen sie,
um sich von den moglichen und von den vergangenen, sowie
von den gegenwirtigen zu unterscheiden, diese ihre Bestimmung
oder Determinierung in ihren Ursachen haben.

Die zukiinftigen Dinge lassen sich wiederum in zwei Arten
einteilen. KEs gibt solche, deren unmittelbare Ursache schon
so bestimmt, determiniert ist, dafs dieselbe durch nichts ge-
hindert werden kann, infolge dessen mit Notwendigkeit
einen Effekt hervorbringen wird. Andere zukiinftige Wesen
dagegen sind, deren Ursache gehindert werden kann, oder
iiberhaupt nie mit Notwendigkeit thatig ist. Die Ursachen
der erstern Art nennen die ,,Thomisten” notwendige, die der
letztern kontingente oder auch freie Ursachen.

Wir sagten frither, die zukiinftigen Dinge miifsten irgend
eine Bestimmung oder Determinierung haben, um sich von den
moglichen zu unterscheiden. Ebenso erklarten wir, sie konnten
diese ihre Bestimmung wnicht in sich, aufserhalb ihrer Ursache
haben, um nicht mit den vergangenen oder gegenwartigen zu-
sammen zu fallen. TFolglich, so sagten wir, miissten die zu-
kiinftigen Dinge ihre Determinierung in ihrep Ursachen
besitzen. Handelt es sich nun um die zukiinftigen Dinge, die
notwendig eintreten werden, notwendig zu ihrem Dasein
gelangen werden, so ist die Schwierigkeit bald behoben. Diese
Dinge sind némlich in ihrer nédchsten oder unmittelbaren
Ursache bestimm¢t oder determiniert. Ihre Ursache selber,
die ndchste, unmittelbare Ursache, ist schon mit Not-
wendigkeit fir ihre Thatigkeit und ihre Wirkung bestimmt.
Allein, ganz anders verhilt sich die Sache mit Bezug auf die



458 Die Neu-Thomisten.

kontingenten und freien Effekte oder Thatigkeiten. Wollten
wir annehmen, dafs auch diese in ihrer ndchsten, unmittel-
baren Ursache bestimmt seien, so wiirden wir ihnen damit die
Kontingenz oder Freiheit nehmen. Kontingent, beziehungsweise
frei, sind diese Dinge ja nur deshalb, weil ihre Ursachen kon-
tingent, d. h. nicht bestimm¢t sind zu diesem oder jenem
Effekte. Wir fassen hier vorziiglich die freien Ursachen in das
Auge. Ist darum der Wille zu einer Thatigkeit bestimm¢t, so
folgt ohne weiters, nur der Natur und Kausalitit nach spiter,
der Zeit nach aber zugleich der Akt, die Thitigkeit des Willens.
Darum kann man nicht sagen, diese Thatigkeit sei mit Bezug
auf den schon bestimmten, determinierten Willen eine zukiinftige.
Das Wort: zukiinftig schlielst einen Zeitunterschied in sich.

Wo hat also die zukinftige freie Handlung ihre Deter-
minierung oder Bestimmung? irgendwo muls sie dieselbe haben,
andernfalls wire sie eine blofs mdgliche, nicht aber eine zu-
kiinftige Handlung. Im Willen, in der nichsten, un-
mittelbaren Ursache kann ihre Determinierung auch nicht
liegen, denn sobald der Wille determiniert ist, setzt er seine
Thitigkeit, folglich ist diese Thatigkeit nicht eine zukinftige.
s bleibt darum nur die eine Moglichkeit offen, dafs wir an-
nehmen, die freien Handlungen seien deshalb zukiinftige, und
nicht blofs mogliche, weil ihre erste Ursache, Gott, be-
stimmt, determiniert ist. Darum miissen wir sagen, die
freien kontingenten Effekte oder Wirkungen seien deshalb zu-
kiinftige, nicht blofs mogliche, weil (Gott, ihre erste und oberste
Ursache, bestimmt ist. Eine andere Bestimmung, sei es in den
freien Effekten selber, oder in der nachsten, unmittelbaren Ur-
sache, ist nicht zuldssig. Nun stellt sich sofort eine andere
Frage ein. Wodurch wird denn Gott, die erste Ursache, als
Ursache bestimmt, determiniert? Die Molinisten erklédren, durch
das Wissen; die Thomisten behaupten, durch den freien
Willen Gottes. Stellen wir die Frage anders: was ist in
Gott Ursache der Dinge, sein Wissen, oder sein freier
Wille? Der hl. Thomas lehrt: die Ursache der Dinge ist das
durch den freien Willen bestimmte Wissen Gottes.

Sciendum est ergo quod scientia secundum rationem
scientiae non dicit aliquam causalitatem, alias omnis
scientia causa esset. Sed inquantum est scientia artificis operantis
res, sic habet rationem causae respectu rei operatae per artem.
Unde sicut est causalitas artificis per artem suam, ita consideranda
est causalitas divinae scientiae. Hst ergo iste processus iIn
productione artificiati. Primo scientia artificis ostendit finem.



Die Neu-Thomisten. 459

Secundo voluntas ejus intendit finem illum. Tertio voluntas
imperat actum per quem educatur opus, circa quod opus scientia
artificis ponit formam conceptam. Unde scientia se habet ut
ostendens finem, et voluntas ut dirigens actum et informans
opus operatum . .. DPatet etiam quod principalitas causa-
litatis consistit penes voluntatem, quae imperat actum.
Unde patet quod malum quod est deviatio a forma et a fine
non causatur per scientiam Dei. Sed tantum causalitatem habet
respectu bonorum, secundum quod consequentur formam divinae
artis et finem; non tamen ita quod respectu horum dicat per-
fectam rationem causalitatis, nisi secundum quod adjungitur
voluntati, Kt ideo in littera dicitur, quod scientia bene-
placiti est causa rerum. Kt propter hoc etiam Avicenna
dieit, quod inquantum Deus cognoscit essentiam suam, et amat
vel vult eam, secundum quod est principium rerum quarum vult
se esse principium, fluunt res ab eo. I. Sent. d. 38. q. 1 a. 1.
— Scientia artificis non est completa causa artificiati nisi addatur
voluntas, ut dicit Philosophus in 9. Metaph. Et similiter est
etiam de scientia Dei. 1. ¢. ad 1. — Voluntas habet completam
rationem causae inquantum objectum ejus est finis secundum
rationem boni, quod est causa causarum. Unde et imperium
super alias vires habet. Et ideo absolute voluntas Dei
causa rerum dicitur. L. ¢ ad 4.

Warum kann nicht das Wissen Gottes allein fir sich, ohne
Hinzutritt des Willens, die Ursache der Dinge sein? Dies kann
aus dem einfachen Grunde nicht geschehen, weil das Wissen
als solches sich den Gegensidtzen gegeniiber gleichmilsig ver-
hélt. Ein und dasselbe Wissen umfalst die (Gegensdtze. Darum
mufs das Wissen Gottes bestimmt werden zu dem einen der
Gegensitze durch den Appetitus oder Willen. Scientia
Dei est causa rerum. Sic enim scientia se habet ad ommnes res
creatas, sicut scientia artificis se habet ad artificiata. Scientia
autem artificis est causa artificiatorum, eo quod artifex operatur
per suum intellectum. Unde oportet quod forma intellectus sit
principium operationis, sicut calor est principium ocalefactionis.
Sed considerandum est quod forma naturalis, inquantum est forma,
manens in eo cui dat esse, non nominat principium actionis, sed
secundum quod habet inclinationem ad effectum Et similiter
forma intelligibilis non nominat principium actionis secundum
quod est tantum in intelligente, nisi adjungatur eiinclinatio
ad effectum, quae est per voluntatem. Cum enim forma
intelligibilis ad opposita se habeat — cum sit eadem scientia
oppositorum — non produceret determinatum effectum, nisi



460 Die Neu-Thomisten.

determinaretur ad unum per appetitum, ut dicitur in
9. Metaph. Manifestum est autem quod Deus per intellectum
suum causat res, cum suum esse sit suum intelligere. Unde
necesse est quod sua scientia sit causa rerum, secundum quod
habet voluntatem conjunctam. Unde scientia secundum
quod est causa rerum consuevit nominari scientia approbationis.
Summ. theol, 1. p. q. 14. a. 3.

Eine Wahrheit von grofster Bedeutung ist demnach die,
dafs nicht das Wissen Gottes, sondern ein freier Wille, also
das decretum, wie die Thomisten sagen, den -eigentlichen
Grund, die wirksame Ursache der Dinge ausmacht. Das Wissen
Gottes als solches bezieht sich nur auf die méglichen Dinge.
Darum schlie(st es keinerlei Kausalitdt in sich. Das Mogliche
besagt nur, dafs in Gott die Potenz, die Macht vorhanden ist,
einem Dinge das Dasein mitzuteilen. Darum folgt aus dem
Wissen Gottes als solchem in gar keiner Weise, dals ein
Ding zukiinftig sei. Dies sich stets vor Augen zu halten ist
in unserer Frage von entscheidender Wichtigkeit. Niemals,
sagt der hl. Thomas, geht aus dem Wissen ein Effekt her-
vor, aulser mittelst des Willens, also des Dekretes, denn
der Wille schliefst seinem innersten Wesen nach einen Einflufls
auf das Gewollte in sich. Dadurch unterscheidet sich der Wille
ganz wesentlich von dem Wissen. Sciendum quod scientia in-
quantum scientia non dicit causam activam, sicut nec forma in-
quantum est forma. Actio enim est ut in exeundo aliquid ab
agente. Sed forma inquantum hujusmodi habet esse in per-
ficiendo illud in quo est, et quiescendo in ipso. Et ideo forma
non est principium agendi nisi mediante virtute. Kt in quibusdam
quidem ipsa forma est virtus, sed non secundum rationem formae.
In quibusdam autem virtus est aliud a forma substantiali rei;
sicut videmus in omnibus corporalibus, a quibus non progredi-
untur actiones nisi mediantibus aliquibus suis qualitatibus. Simi-
liter etiam scientia significatur per hoc quod est aliquid in
sciente, non ex hoc quod aliquid sit a sciente. Et ideo a
scientia nunquam procedit effectus nisi mediante
voluntate, quae de sui ratione importat influxum involita;
sicut a substantia nunquam exit actio, nisi mediante virtute,
quamvis in quibusdam sit idem voluntas et scientia, ut in
Deo, in quibusdam autem non, ut in aliis. Similiter etiam in
Deo, cum sit causa omnium prima, procedunt effectus mediantibus
causis secundis. Unde inter scientiam Dei, quae est causa rei,
et ipsam rem causatam invenitur duplex medium. Unum ex
parte Dei, scilicet divina voluntas. Aliud ex parte ipsarum



Die Neu-Thomisten. 461

rerum quantum ad quosdam effectus, scilicet causae secundae,
quibus mediantibus proveniunt res a scientia Dei. Omnis autem
effectus non solum sequitur conditionem causae primae, sed etiam
wediae. Kt ideo, res scitae a Deo procedunt ab ejus scientia
per modum voluntatis, et per modum causarum secundarum.
Nec oportet quod in omnibus modum scientiae sequantur. Quaest.
disp. de veritate. q. 2. a. 14.

Aus dem Gesagten geht zur Evidenz hervor, dals die zu-
kiinftigen Dinge den Grund ihres Lukunfmg sein nicht im
Wissen (ottes, sondern einzig und allein nur in seinem
Willen, in dem Dekrete haben konnen. Der Wille Gottes,
nicht sein Wissen ist Ursache der Dinge. Sagt man darum
z. B., Gott wisse deshalb die Dinge voraus, weil sie zukiinftig
sind, so deutet man nicht die Ursache ihres Seins damit an,
sondern die Ursache der Schluflsfolgerung. Wenn nidmlich
die Dinge zukiinftig sind, so folgt daraus, dafs Gott dieselben
voraus gewulst hat. Die zukiinftigen Dinge bilden aber nicht
den Grund, dals Gott sie vorausweils. Quod Origenes dicit,
ideo Deum praescire aliqua, quia sunt futura, intelligendum est
secundum causam consequentiae, non secundum causam essendi.
Sequitur enim, si aliqua sunt futura, quod Deus ea praescierit.
Non tamen res futurae sunt causa quod Deus sciat. Summ.
theol. 1. p. q. 14. a. 3. ad 1.

Dafls Gott iiberhaupt alles wisse, wissen miisse, bedarf keines
langen Nachweises. Diese Kenntnis ist ein Attribut, eine Kigen-
schaft, die Gott in keiner Weise abgesprochen werden darf.
Die wichtige oder entscheidende Frage ist aber die, durch welche
Kenntnis Gott alle Dinge erfasse, ob durch den blofsen Ver-
standesakt fiir sich, oder durch den vom Willen bestimmten,
determinierten Verstandesakt, also durch das Dekret. Wir
werden notwendig eine Unterscheidung anbringen miissen. Die
moglichen Dinge als solche, und jene, die mogliche bleiben,
erkennt Gott durch den einfachen Verstandesakt. Diejenigen
dagegen, welche waren, sind oder einmal sein werden, erkennt
Gott durch das Dekret. Deus scit omnia quaecunque sunt quo-
cunque modo. Nihil autem prohibet ea quae non sunt impliciter
aliquo modo esse. Simpliciter enim sunt quae actu sunt. Ea
vero quae non sunt actu sunt in potentia, vel ipsius Dei, vel
Creaturae; sive in potentia activa, sive in passiva, sive in potentia
opinandi, vel imaginandi vel quocunque modo significandi. Quae-
cunque igitur possunt per creaturam fieri, vel cogitari vel dieci;
et etiam quaecunque ipse facere potest, omnia cognoscit Deus,
etiam si actu non sint. Et pro tanto dici potest quod habet



462 Die Neu-Thomisten.

etiam non entium scientiam. Sed horum quae actu non sunt est
attendenda quaedam diversitas. Quaedam enim, licet non sint
nunc in actu, tamen vel fuerunt vel erunt. Kt omnia ista
dicitur Deus scire scientia visionis. Quia, cum intel-
ligere Dei, quod est ejus esse, aeternitate mensuretur, quae sine
successione existens totum tempus comprehendit, praesens in-
tuitus Dei fertur in totum tempus et in omnia quae sunt quo-
cunque tempore, sicut in subjectum sibi praesentialiter. — Quae-
dam vero sunt, quae sunt in potentia Dei vel creaturae, quae
tamen nec sunt, nec erunt neque fuerunt. Kt respectu horum
non dicitur habere scientiam visionis, sed simplicis intelli-
gentiae. Quod ideo dicitur, quia ea quae videntur apud nos
habent esse distinctum extra videntem. Summ. theol. 1. p. q.
14. a. 9.

Gott weils also die zukiinftigen Dinge durch den Ver-
standesakt, welcher durch den Willen determiniert ist, mit
andern Worten: durch das Dekret, scientia visionis. Der Grund
davon liegt darin, dals eben dieses Dekret die wirksame [r-
sache der zukiinftigen Dinge bildet, sie zu zukiinftigen Dingen
macht. Dei scientia est causa rerum voluntate adjuncta.
Unde non oportet quod quaecunque scit Deus, sint, vel fuerint,
vel futura sint, sed solum ea quae vult esse vel permittit
esse. Kt iterum non est in scientia Dei, ut illa sint, sed
quod esse possint. 1. c. ad 3. Das Wissen Gotles als solches
erstreckt sich somit nur auf die moglichen Dinge, quod esse
possint. Das Wissen Gottes verbunden mit dem Willen hin-
gegen auch auf die zukiinftigen, quae vult esse, vel per-
wittit esse. Daraus folgt zur HEvidenz, dals Gottes Wissen der
zukiinftigen Dinge sich durchaus auf die Kausalitdt des
Willes stiitzt, von dieser abhéingt. Was Gott nicht ver-
ursacht, wessen Ursache er nicht ist, dasselbe vollendend oder
wenigstens zulassend, das weils Gott nur als ein Mogliches,
keineswegs aber als ein Zukiinftiges. Idea quae est in mente
divina est causa omnis ejus quod est in re. Unde per ideam
non tantum cognoscit naturam rei, sed etiam rem hanc esse in
tali tempore, et omnes conditiones quae consequuntur rem
vel ex parte materiae, vel ex parte formae. 1. Sent. d. 38. q.
1. a. 3. ad 1. Das Dasein eines jeden Dinges, welches war,
18t und sein wird, hat somit vor allem andern seine Bestimmung
oder Determinierung im W illen Gottes, als der 1. Ursache.
In diesem seinem Willensakte erkenut Gott alles, was je mit
der realen Existenz in irgend einer Beziehung steht. Die
praktische Idee bildet die Ursache der Dinge.



Die Neu-Thomisten, 463

Fragen wir also, wodurch oder in welchem Medium Gott
die zukinftigen Dinge erkenne, so ist die Antwort bald ge-
geben. Das Medium des Wissens bildet Gottes W eisheit,
als durch den Willen bestimmte determinierte Idee.
Ipse Deus, qui seipsum comprehendit, omnia quae in eo sunt
qualitercunque, cognoscit, sed diversimode. Quia ea quae sunt,
erunt vel fuerunt secundum quodcunque tempus scit sci-
entia visionis. Quia illud proprie videtur quod habet esse
extra videntem. Kt quamvis essentia, per quam videt, sit
una, tamen quia per distinctas rationes ideales ea videt, ideo
distinctam cognpitionem de eis habet, dum unumquodque co-
gnoscit secundum propriam ideam: sicut bonum; vel per oppositi
ldeam: sicut malum. Distinctio autem harum rationum est ex
diverso respectu exemplaris, scilicet divinae essentiae ad res
visas. Sed ea quae nec sunt, nec fuerunt, nec erant, et tamen
potuissent esse vel fuisse vel futura esse, cum in seipsis non
sint, nullam in seipsis distinctionem habent, nec sunt, nisi in
potentia ipsius Dei, in qua unum sunt. Unde non possunt esse
respectus diversi secundum quos distinguantur rationes horum
possibilinm. Kt ideo haec Deus non cognoscit per ideas distinctas,
sed per cogmitionem suae potentiae, in qua sunt. Kt ideo dicitur
haec cognoscere simplici intelligentia; quia intelligentiae est
concipere etiam ea quae non sunt extra concipientem. IIL Sent.
d. 14. q. 1. a. 2. qu. 2. A

Gott kann niemals ein anderes Medium haben, um die
zukiinftigen Dinge zu erkennen, als seine eigene Wesenheit,
und zwar diese Wesenheit, insofern sie Ursache der zukiinf-
tigen Dinge ist. Cognitio Dei est de rebus omnibus per causam.
Se enim cognoscendo, qui est omnium causa, alia quasi suos
effectus cognoscit. Summ. ctr. Gent. lib. 1. c¢. 66.

Gegen diese Lehre des hl. Thomas und der ,/Thomisten*
wendet sich nun der Autor S. 57 ff. Zuniichst erklirt der
Autor, dafs diese Doktrin schon aus dem Grunde falsch sei,
weil sie das Wissen und Vorauswissen Gottes zu deutlich
erklart. Diese Deutlichkeit allein schon mache die ganze Lehre
verdéchtig, schlielse vicht ein geringes Anzeichen der Falsch-
heit in sich. Schon von diesem Gesichtspunkte aus, meint unser
Autor, ist die Doktrin der , Thomisten” ohne allen Zweifel
falsch.

Der Autor beweist hier etwas gar zu viel. Die ,,Thomisten*,
und zweifelsohne auch die Molinisten erkldren Gottes Wesenheit,
seine Higenschaften, so deutlich als sie es nur vermogen.
Sollte nun wirklich diese Deutlichkeit allein schon ein Beweis



464 Die Neu-Thomisten.

sein, ohne allen Zweifel darthun, dafls alles, was sie iiber
Gott und seine Higenschaften sagen, ganz und gar falsch sei?
Der Autor hat hier nicht recht iiberlegt, was er niederschreibt.
Die ,,Thomisten beweisen nur, wie Gott die Dinge nicht
vorauswissen konne, nicht aber wie er eigentlich alles
vorauswisse. Wenn Erklidrungen, wie Gott die Dinge voraus-
sehe, den Eigenschaften Gottes und den Denkgesetzen wider-
sprechen, so sagen sie, dafs man die Sache auf diese Weise
nicht erklaren konne. Folglich bleibt auch in ihrer Kir-
klirung des Dunklen noch genug zuriick. Die , Thomisten*
vergessen nie den Anspruch ihres Meisters, dafs wir von Gott
eigentlich nur wissen, was er nicht ist, keineswegs aber,
was er ist. Umsomehr gilt dies dann von der Thitigkeit,
also vom Wissen Gottes. Was also die ,,Thomisten” behaupten,
ist dies, dafls die Erkldrung der Molinisten Unmoglichkeiten und
Widerspriiche enthélt, somit nicht wahr sein kann,

Wir haben davon sofort ein Beispiel. Der Autor unter-
scheidet eine absolute und eine relative Erkennbarkeit der Ob-
jekte. Fiir die absolute Erkennbarkeit, behauptet der Autor,
gentige vollkommen, dafs der Gegenstand irgendwo oder
irgendwann oder wie immer eine bestimmte Erkennbarkeit
habe. Das will sagen, dafls es geniigt, dafs der Gegenstand
irgendwo oder irgendwann oder wie immer eine hinreichende
Determinierung besitze, um eine bestimmte und gewisse KEr-
kenntnis von sich zu begriinden. Es sei dazu nicht notwendig,
sagt der Autor, dafs er diese Bestimmung in dieser oder jener
Zeitdifferenz, oder in seinen Ursachen habe.

Darauf entgegnen wir: die Ansicht des Autors ist richtig,
80 lange es sich um einen rein moglichen Gegenstand handelt.
Die Ansicht besagt aber einen hellen Widerspruch, so oft
es sich um einen vergangenen, gegenwirtigen oder zukinf-
tigen Gegenstand handelt. Wodurch unterscheidet sich der
zukiinftige Gegenstand vom rein moglichen, wenn er weder
in der Zeitdifferenz, noch in seinen Ursachen eine Be-
stimmung hat? Durch gar nichts. Infolge dessen ist er ein
moglicher, nicht aber ein zukinftiger Gegenstand. Die
Molinisten vergessen bestdndig, uns zu sagen, wie oder wodurch
ein Gegenstand ein zukiunftiger ist, setzen diesen ohne
weiters als einen zukiinftigen voraus, und argumentieren
dann flott gegen die ,,Thomisten“. Darum bringt der Autor in
der Anmerkung den famosen Beweis aus Alexander von Hales:
quia res futura est, ideo apta est ut sciatur a Deo esse futura.
Es besteht gar kein Zweifel, dals die res futura apta est, ut



Die Neu-Thomisten. 465

sciatur a Deo. Die Frage ist aber vor allem die: wodurch
ist die res futura? Der hl. Thomas auntwortet, durch den
Willensakt, das Dekretum. In diesem Dekretum erkennt
sie Gott. Nun verwerfen die Molinisten dieses Dekret. Ebenso
behauptet der Autor, die Bestimmung in den Ursachen sei
ebenso wenig notwendig. TFolglich ist die .res nicht futura,
sondern possibilis. Erkennt Gott nichtsdestoweniger diese res
als eine futura, so tduscht sich Gott gewaltig.

Es ist einfach unwahr, was der Autor weiter sagt, im
Sinne der Molinisten bilde das zukiinftige Objekt nicht die
Ursache, das Medium, dafs es von Gott gewulst werde. Denn
das Wissen Gottes als solches, die scientia inquantum scientia,
bezieht sich nur auf das Mégliche. Die Bestimmung dieses
Wissens durch den Willensakt, das Dekret, verwerfen die
Molinisten. Wie weils also dann Gott die res als eine futura?
Gar nicht. Dals dies der Natur Gottes widerspricht, geben
wir gerne zu. Dieser Widerspruch liegt eben im System der
Molinisten.

Der Autor beruft sich auf den hl. Thomas: I. Sent. d. 38.
q. 1. a. 5—1. p. q. 14. a. 13 in corp. et ad 3. — Quaest disp.
de verit. q. 2. a. 12. in corp. et ad 1.

In der ersten Stelle frigt S. Thomas, ob Gott auch vom
Kontingenten Kenntnis habe. Daselbst bemerkt nun der heil.
Thomas, es seien auch indifferente Ursachen. In diesen Ur-
sacher besitze der zukiinftige Effekt keinerlei Gewilsheit und
Bestimmung. Darum vermdge man das Kontingente dieser Art
in seinen Ursachen in keiner Weise zu erkennen. Was soll
nun diese Stelle gegen die ,, Thomisten* beweisen? Wir haben
frither selber ausdriicklich nachgewiesen, dals das kontingent
oder frei Zukiinftige die Bestimmung nicht in seinen nichsten
Ursachen haben konne, weil es andernfalls nicht zukiinftig,
sondern gegenwédrtig oder zum mindesten notwendig zu-
kiinftig wére. Was versteht man aber unter diesen ,seinen
Ursachen“? Ist auch Gott, die erste Ursache, darunter zu
denken? TUnmoglich, denn in diesem Falle gebe es kein Zu-
kiinftiges, sondern nur Mogliches. Durch die Willens-
bestimmung Gottes, durch das Dekret wird etwas zukiinftig.
Bestreitet nun dieses der hl. Thomas im genannten Artikel?
Mit keinem Worte. Der englische Lehrer hat gerade in den
vorausgehenden Artikeln derselben Quaestio bewiesen, dals das
Wissen Gottes adjuncta voluntate die Ursache der Dinge,
also auch der zukiinftigen bilde. Darum nennt er das Wissen
Gottes mit Bezug auf das Zukiinftige scientia visionis,

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 30



466 Die Neu-Thomisten.

approbationis, oder auch permissionis. Was will also der
Autor durch diesen Artikel gegen die , Thomisten“ beweisen?
Hat je ein ,,Thomist“ gelehrt, das freie Zukiinftige miisse in
seinen Ursachen, in causis secundis bestimmt sein?

Beweist demnach dieser Artikel ganz und gar nichts gegen
die ,,Thomisten*, so beweist er dafiir um so mehr fiir die
Thomisten und gegen die Molinisten. Unser Autor miiht sich
hier in einer langen Anmerkung ab, den innern Widerspruch
zwischen der determinatio physica und Freiheit zu beweisen.
Von einem Beweis ist natiirlich keine Rede, sondern nur von
vielen Behauptunger. Da aber der Autor diesen Artikel offenbar
gelesen hat, indem er sich darauf beruft, so miissen wir dem
Autor einige Worte des Artikels in Erinnerung bringen. Sie
beleuchten den genannten innern Widerspruch, den unser Autor
beweisen will. Der hl. Thomas sagt: Quando enim sunt multae
causae ordinatae effectus ultimus non sequitur causam primam
in necessitate et contingentia, sed causam proximam.
Quia virtus causae primae recipitur in causa secunda
secundum modum causae secundae. Effectus enim ille non
procedit a causa prima, nisi secundum quod virtus causae
primae recipitur in secunda causa: ut patet in floritione
arboris, cujus causa remota est motus solis, proxima autem virtus
generativa plantae. Floritio autem potest impediri per impedi-
mentum virtutis generativae quamvis motus solis invariabilis sit.
Similiter etiam scientia Deil est invariabilis causa omnium.
Sed effectus producuntur ab ipsa per operationes causarum se-
cundarum. Kt ideo mediantibus causis secundis necessariis pro-
ducit effectus necessarios, ut motum solis et hujusmodi. Sed
mediantibus causis secundis contingentibus producit effectus con-
tingentes.

Der hl. Thomas erklart also, dals das Wissen Gottes, — und
welches Wissen, hat er in den vorausgehenden Artikeln betont,
nimlich das Wissen adjuncta voluntate — die Ursache aller
Dinge ausmache. XEr lehrt ferner, dafs die Kraft Gottes, der
ersten Ursache in der sekundiren aufgenommen werde, und
dennoch der Effekt, in unserm Falle, die Thitigkeit der ver-
niinftigen Kreatur eine durchaus freie bleibe. Warum dies so
sei, beweist der hl. Thomas durch das Princip der Philosophie:
quidquid recipitur, recipitur ad modum recipientis. Die Moli-
nisten dagegen, und zumal unser Autor, behaupten, mit der
praemotio physica, mit der receptio virtutis divinae in der
Kreatur vertrage sich die Freiheit nicht. Zwischen diesen beiden
bestehe ein innerer Widerspruch. Sie behaupten es, aber



Die Neu-Thomisten. 467

es bleibt bei der blofsen Behauptung. Weiter bringen sie
es nicht.

In der nadmlichen Aunmerkung verwirft unser Autor die
Theorie der ,,Thomisten“ iiber die distinctio necessitatis con-
sequentiae et consequentis. Und merkwiirdigerweise gebraucht
der hl. Thomas gerade in diesem Artikel, welchen der Autor
fiir sich anruft, diese distinctio der ,,Thomisten* mehr als ein-
mal. Unser Autor rechnet darauf, dals kein Leser seines Buches
in den hl. Thomas einen Einblick genommen hat, oder einen
solchen nehmen wird.

In der zweiten Stelle, auf welche unser Autor im Kampfe
gegen die ,, Thomisten sich stiitzt. 1 p. q. 14. a. 13, sagt der
hl. Thomas, gleichwie auch schon in der ersten, dals es fir Gott
eigentlich gar keine Zukunft gebe. Das, was fiir uns zukiinftig,
ist fiir Gott gegenwértig. Somit sieht Gott die uns zukiinftigen
Dinge nicht als auch fiir ihn zukiinftige, sondern als fiir ihn
gegenwartige. Welcher ,,Thomist“ hat das je in Zweifel ge-
zogen? Aber der Autor kann auch nicht bestreiten, dals die
Dinge nicht zugleich mit dem Willen Gottes sind, andernfalls
wiaren sie eben so ewig wie Gott. Somit will Gott, dafls die
Dinge einmal, also in differentia temporis, seien. Sicut creaturae
non exeunt a Deo per necessitatem naturae, vel potentiae naturalis,
ita nec per necessitatem scientiae sed per libertatem
voluntatis, in qua completur ratio causalitatis. Kt ideo non
quandocunque scivit creavit, sed quandocunque voluit. I. Sent.
d. 38. q. 1. a. 1. ad 6. Ein virtueller Unterschied muls
darum auch in Gott mit Bezug auf das, was er erkennf, an-
genommnn werden. In operatione autem divini intellectus ad-
venit tempus tantum ex parte intellectorum; quia sicut alias
res determinate cognoscit, ita et tempus. Unde cognoscit hanc
rem esse in tali vel in tali tempore. Sed ex parte ipsius in-
tellectus nullum tempus aliqua successio advenit, quia temporalia
intemporaliter cognoscit. 1. c. a. 3. ad 3. — Secundum quod
non entia habent veritatem, sic ea Deus scift. Quae enim erunt
post mille annos non scit ea Deus esse nunc, quoniam non est
verum ea esse nunc. Sed scit ea futura esse tunc, quando
verum erit ea esse. 1. ¢. a. 4. ad 2.

Was beweist also dieser Artikel gegen die ,,Thomisten*“?
Abermals nichts. Kein ,, Thomist”“ hat je behauptet, Gott erkenne
die zukiinftigen Dinge als fiir ihn zukiinftige. Ihm sind alle
Dinge gegenwirtig, nicht aber zukiinftig. Allein, Gott kann
nicht erkennen, dafs die Dinge, welche fiir uns nach tausend
Jahren sein werden, jetzt schon seien. Und um dieses handelt

30%



468 Die Neu-Thomisten.

es sich hier ganz hauptsichlich, ndmlich, wodurch die Dinge,
die nach tausend Jahren eintreffen werden, jetzt schon zu-
kiinftige Dinge sind. Der hl. Thomas behandelt diese Frage
in dem vom Autor angezogenen Artikel mit keinem Worte.
Folglich richtet sich dieser Artikel nicht gegen die ,,Thomisten‘.

Dafiir aber geht dieser Artikel wiederum scharf gegen die
Molinisten vor, die fortwdhrend behaupten, dals die praemotio
physica, die infallibel, invincibel, insuperabel wirkt, die Freiheit
unmoglich mache. Demgegeniiber sagt der hl. Thomas: licet
causa suprema sit necessaria, tamen effectus potest esse
contingens propter causam proximam contingentem: sicut ger-
minatio plantae est contingens propter causam proximam con-
tingentem, licet motus solis, qui est causa prima, sit necessarius.
Et similiter scita a Deo sunt contingentia propter causas
proximas, licet scientia Dei, quae est causa prima, sit
necessaria. l. c¢. ad 1. — Nur nebenbei wollen wir bemerken,
dafs in diesem Artikel, resp. ad 3 die Rede ist vom sensus
compositus und divisus, den die Molinisten so lédcherlich finden
und im hl. Thomas nirgends entdecken kénnen.

Die dritte Stelle des Autors aus S. Thomas ist Quaest.
disp. de verit. q. 2. a. 12. Auch in diesem Artikel lehrt der
hl. Thomas nur, dals Gott die Dinge nicht als fiir ihn zu-
kiinftige erkenne, Gott wisse alles als fiir ihn gegenwirtig,
nicht als fiir ihn zukiinftig. Welcher ,,Thomist“ hat denn je
das Gegenteil verteidigt? Der Artikel beweist somit absolut
nichts gegen die ,Thomisten*. Allein dieser Artikel beweist
wiederum sehr viel gegen die Molinisten. So sagt der heil.
Thomas, Gott erkenne die Dinge, insofern er deren Ursache
ist. Deus cognoscit res, inquantum est causa earum. Sed Deus
non tantum est causa necessariorum, sed etiam contingentium.
Ergo tam necessaria quam contingentia cognoscit. 1. ¢. arg. pro.
— Secire est cansam rei cognoscere. Sed Deus scit omnium
contingentium causas. Scit enim seipsum, qui est causa
omnium. L ¢ arg. pro. Nun ist aber Gott die Ursache der
freien Handlungen, wie iberhaupt aller Dinge durch seinen
Willen, sein Dekret, was bekanntlich die Molinisten hart-
nackig leugnen. Ergo? Ebenso begegnen wir hier wiederum
in resp. ad 4 dem von den Molinisten perponten sensus com-
positus und divisus.

So hat denn der Autor die Geister heraufbeschworen, die
er jetzt selber nicht mehr zu béndigen vermag. Wenn der
Autor behauptet, die Molinisten hitten vom hl. Thomas etwas
gelernt, so befindet er sich in einem argen Irrtum. Auch von



Die Neu-Thomisten. 469

Albertus Magnus haben sie nichts gelernt, denn dieser spricht
in der von unserm Autor citierten Stelle von dem, was bereits
zukiinftig ist. Er handelt hier nicht dariiber, wodurch ein
Ding zukiinftig wird. Und gerade dies ist das Entscheidende
fiir das Wissen Gottes hinsichtlich der zukiinftigen Dinge. Gottes
Wille macht sie erst zu zukinftigen.

Nun kommen wir zu dem Beweise unseres Autors. Der
Autor sagt: sobald die freie Ursache mit allen zum Handeln
erforderlichen und ndtigen Bedingungen vollkommen.ausgeriistet
ist, so wird immer ganz gewils (certe) einer der Gegensitze
platzgreifen, nicht aber der eine oder der andere im allgemeinen
und ungewissen (non vero alterutrum vage vel incerte). Man
wird also immer in Wahrheit behaupten kénnen: das wird der
Mensch thun; das wird der Mensch nicht thun.

Was der Autor hier sagt, ist absolut unwahr. Schlagen
wir den hl. Thomas auf; Peri Hemenaias lib. 1. cap. 9, lect. 14.
Schon in der vorausgehenden lectio 13 heiflst es: sed in singula-
ribus et futuris est quaedam dissimilitudo. Nam in praeteritis
et praesentibus necesse est quod altera oppositarum determinate
sit vera, et altera falsa in quacunque materia. Sed in singularibus,
quae sunt de futuro hoc non est necesse, quod una deter-
minate sit vera et altera falsa. Kt hoc quidem dicitur quantum
ad materiam contingentem. Nam quantum ad materiam ne-
cessariam et impossibilem similis ratio est in futuris singularibus,
sicut in praesentibus et praeteritis. Die Behauptung unseres
Autors wird nun daselbst in folgender Weise stringent wider-
legt: si necesse est quod omnis affirmatio vel negatio in singula-
ribus et futuris sit vera vel falsa, necesse est quod omnis
affirmans vel negans determinate dicat verum vel falsum. Ex
hoc autem sequitur, quod omne necesse sit esse vel non esse.
Ergo si omnis affirmatio vel negatio determinate sit vera,
necesse est omnia determinate esse vel non esse. Kt ex hoc
concludit (Aristoteles) quod omnia sint ex necessitate. Per
quod triplex genus contingentium excluditur. Dann
heifst es weiter: ,sed ejus quod est ad utrumlibet proprium
est quod, quia non determinatur magis ad unum quam ad alterum,
non possit (secund. Aristot.) de eo determinate dici, neque
quod erit, neque quod non erit. Quomodo autem sequatur
quod nihil sit ad utrumlibet ex praemissa hypotesi mani-
festat subdens quod, si omnis affirmatio vel negatio deter-
minate sit vera oportet quod vel ille qui affirmat, vell ille qui
negat dicat verum. Et sic tollitur id quod est ad utrumlibet;
quia si esset aliquid utrumlibet, similiter se haberet ad hoc quod



470 Die Neu-Thomisten.,

fieret, vel non fieret, et non magis ad unum quam ad alterum.
Darum bemerkt der hl. Thomas daselbst: aliquid est in sua causa
ut in pura potentia, quae etiam non magis est determinata
ad unum quam ad aliud. Unde relinquitur quod nullo modo
potest de aliquo eorum determinate dici quod sit futurum,
sed quod sit, vel non sit. .

Im Artikel, oder in der lectio 14 heilst es nun: wenn in
den singuldren Aussagen die eine bestimmt wahr, die andere
bestimmt falsch ist, so ist und wird alles mit Notwendig-
keit, nichts bleibt kontingent. Daraus leitet dann Aristoteles
viele andere schlimme Folgerungen ab, auf die wir nicht weiter
eingehen wollen. Unser Autor bricht demnach mit der ganzen
aristotelisch-scholastischen Philosophie; und dies zwar darum, um
die , Thomisten angreifen zu konnen. Wenn also der Autor
sagt, von HEwigkeit her sei dies bestimmt wahr und gewils,
das Gegenteil bestimm¢t unwahr und ungewils mit Bezug auf
den freien Akt, so miissen wir ihm antworten: es ist aller-
dings von Ewigkeit her, mit Wissen und Willen Goites
wahr, dafls das alles unwahr ist, was der Autor hier
niederschreibt. Die soeben genannte 13. und 14. Lektion aus
Peri Hermen. wird den Autor, wenn er iiberhaupt sich die Miihe
macht, den hl. Thomas zu lesen, eines Besseren belehren. Aller-
dings zweifeln wir, und zwar mit Grund, dafs der Autor vom
heil. Thomas oder von Aristoteles sich wird belehren lassen
wollen.

Der Autor bemerkt nun weiter, S. 61, nachdem die Principien,
die er aufgestellt und die mit der Aukforitdt des hl. Augustin
und Thomas bewiesen seien, sei nun auch die scientia media
ein fiir allemal sicher gestellt. Denn, meint der Autor, die
scientia media folge aus den evidenten Principien, die der
Autor soeben vorgetragen.

Was ist nun diese scientia media? KEs ist die Kenntnis
Gottes von den freien bedingt zukiinftigen Dingen, die sich auf
kein hypothetisch vorherbestimmendes Dekret stitzt. Gott
erkennt die freien zukiinftigen Handlungen, bevor sie sind, nicht
weil sie diese seine Kenntnis aktiv bestimmen oder verursachen,
sondern blofs darum, weil sie thatsdchlich einmal sein
werden, zwar abhdngig von Gott, aber durch die freie Be-
stimmung der Kreatur. Darum sind sie jetzt schon ge-
eignet, von Gott erkannt zu werden. Dasselbe gilt von den
freien, bedingt zukiinftigen Handlungen. Gott erkennt auch jene
Handlungen, die unter bestimmten Bedingungen eintreten wiirden,
ganz bestimmt, und zwar deshalb, weil sie thatsdchlich, ab-



Die Neu-Thomisten. 471

hingig von Gott, aus der freien Bestimmung der Kreatur her-
austreten wiirden, vorausgesetzt, dals jene Bedingungen verwirk-
licht wiren. Diese Kenntnis Gottes ist, unter den gegebenen
Bedingungen, nicht eine allgemeine und ungewisse, welcher der
beiden Gegensitze eintreffen wiirde, sondern der eine derselben
wiirde durchaus bestimmt eintreten. Folglich erkennt Gott
auch diese freien, bedingt zukiinftigen Dinge bestimm t.

Hs darf uns nicht wunder nehmen, dafs diese Theorie
evident falsch ist, aus dem einfachen Grunde, weil sie sich
auf die evident falschen Principien des Autors stiitzt. Wie
jedermann sieht, verwirft unser Autor das vorherbestimmende
Dekret Gottes. Diese Thatsache mufs man sich vor Augen
halten. Nun zur Sache. ,Gott erkennt die freien, zukiinftigen
Handlungen, bevor sie sind“. — Wodurch sind sie denn zu-
kiinftige Handlungen, nicht mogliche? Offenbar durch sich
selber, denn der Autor bestreitet das Dekret Gottes. Ist dem
aber so, dann erkennt Gott sie iiberhaupt gar nicht.
Gott erkennt mit Bezug auf die reale, nicht rein mogliche
Existenz nur das, wovon er die Ursache ist. Die Ursache aber
bildet Gott einzig und allein durch das Dekret, adjuncta voluntate,
wie S, Thomas bemerkt. Folglich ist es evident falsch, dafs
Gott ohne vorausgehendes Dekret die freien, zukiinftigen
Handlungen kennt. Gott erkennt die Dinge nur inquantum est
causa earum, so lautet die Doktrin des englischen Meisters.
Darum mufs ein Decretum approbationis oder permissionis den
Dingen vorausgehen, und Gott erkennt diese Dinge durch die
scientia visionis,

Sind nun diese Dinge zukiinftige durch sich selber,
so gelangen wir abermals zu einer evidenten Unwahrheit.
Um sich von den blofs méglich en Handlungen zu unterscheiden,
um mit einem Worte zukiinftig zu sein, miissen diese Hand-
lungen irgend eine Bestimmung, sei es in sich, sei es in ihren
Ursachen haben. In sich konnen sie diese Bestimmung nicht
besitzen, andernfalls waren es gegenwértige, nicht aber zu-
kiinftige oder wenigstens notwendig zukiinftige Handlungen.
Denn, eine Handlung, die in ihrer Ursache schon bestimmt
ist, ist eine notwendige, nicht aber eine freie. Uberdies
handelt es sich hier um die Verstandes- und Willensakte.
Sind diese Handlungen in ihrer Ursache bestimmt, so folgen
sie gleichzeitig mit dieser ihrer Bestimmung. Letztere ist
nur der Natur und Kausalitit nach friiher. Folglich gibe es
in dieser Beziehung iiberhaupt gar keine zukiinftigen, sondern
nur gegenwartige Handlungen. Nebenbei bemerken wir, dafs



472 Die Neu-Thomisten.

der Autor selber die Bestimmung der freien Handlung in
ihren Ursachen durchaus und mit Recht bekampft.

Ist endlich keinerlei Bestimmung dieser freien Handlung
vorhanden, weder in sich noch in ihren Ursachen, noch im Dekrete
Gottes, so ist diese freie Handlung zwar eine mégliche, aber
keine zukinftige. Somit ist dieser Teil der Theorie des
Autors grundfalsch.

Grehen wir nun einen Schritt weiter. ,,Diese freien zukiinf-
tigen Handlungen werden einmal sein.“ Wodurch werden sie
denn einmal sein? ,,Durch die freie Determination der Kreatur®,
antwortet der Autor. Und wodurch wird denn diese freie
Determination der Kreatur einmal sein? Diese freie
Determination ist offenbar auch eine zukiinftige? Durch Gott
kann dies nicht geschehen, denn geméils der Doktrin der Moli-
nisten wire jede Determinierung durch Gott der Tod der Frei-
heit. Folglich mufs diese freie Determinierung der Kreatur
durch die Kreatur selber und allein vor sich gehen. Ist diese
freie Determinierung eine zukiinftige, nicht eine blofs mog-
liche, so mufs sie irgendwie bestimmt sein. Aber wo? In
Gott nicht, denn Gott darf nicht die Ursache derselben sein.
In sich selber auch nicht, denn in diesem Falle wére sie eine
gegenwirtige, oder wenigstens eine notwendige. Also dann in
ihren Ursachen? Allein, wie kanun sie dann eine freie bleiben?
Was in seinen Ursachen schon bestimmt ist, das nennt die
Philosophie notwendig, nicht aber frei. Wir kommen somit
aus dem Widerspruche nicht heraus.

Die Theorie der Molinisten rdumt mit den Denkgesetzen
griindlich auf. Die freie Handlung ist méglich; folgliech wird
sie einmal sein. So lautet bestdndig die Schlufsfolgerung. Die
freile Handlung ist eine zukiinftige, weil sie eine zukiinftige ist.
Das Zukiinftig-sein wird einfach ohne Grund vorausgesetzt.
Oder sollte vielleicht die Moglichkeit schon hinreichen dazu,
dafs etwas zukiinftig ist? Dann gébe es zukiinftige Dinge
ohne Zahl, alles Mégliche wire dann zukiinftig.

Dieselbe evidente Unwahrheit spricht sich in den freien,
bedingt zukiinftigen Dingen aus. Werden die Bedingungen
thatsdchlich gesetzt, dann haben wir ohne diese die absolut
zukiinftige Handlung vor uns. Die Bedingungen selber adndern
nichts an der Sache. Werden diese Bedingungen aber that-
sdchlich nicht gesetzt, so bleibt die freie Handlung eine mog-
liche, nicht aber eine zukiinftige. Dalfs aber Gott ohne sein
Dekret nicht vage und incerte, sondern ,,omnino definite®
den einen der beiden Gegensdtze hinsichtlich der freien Hand-



Die Neu-Thomisten. 473

lungen zu erkennen vermdge, das ist und bleibt eine Unwahr-
heit. Gott kann die Dinge nicht anders erkennen, als sie
selber sind, andernfalls wire seine Kenntnis eine durchaus falsche.
Nun ist aber nicht der eine Gegensatz bestimmt wahr, und
der andere bestimmt falsch, denn damit wédre die Freiheit
aufgehoben und die Notwendigkeit gegeben. In einer nicht
determinierten Ursache kann auch Gott nicht eine deter-
minierte Handlung sehen. In diesem Falle konnte sein Wissen
nur ein falsches sein. Diese Wahrheit enthédlt der vom Autor
selber angezogene Artikel des hl. Thomas: I. Sent. d. 38. q.
1. a. 5. Daselbst heilst es: Quaedam causae sunt quae se habent
ad utrumlibet. Kt in istis causis effectus de futuro nul-
lam habet certitudinem vel determinationem. Kt ideo
contingentia ad utrumlibet in suis causis nullo modo
cognosci possunt. Wie sollte nun Gott nicht vage und un-
gewifs, sondern durchaus bestimmt die freie, zukiinftige, sei es
absolute oder bedingungsweise Handlung erkennen? Diese Hand-
lung hat in ihren Ursachen keinerlei Gewilsheit und Be-
stimmtheit? In ihren Ursachen kann sie folglich in gar
keiner Weise erkannt werden. Ist sie vielleicht in sich selber
fir Gott erkennbar? Als eine mogliche Handlung ja, als eine
zukinftige, nein. Aus der frithern Stelle des hl. Thomas:
Peri Hermenaias haben wir aber auch entnommen, dafs es evident
falsch ist, zu sagen, der eine der Gegensdtze sei bestimmt
wahr, der andere bestimmt falsch. Behauptet nun der Autor,
von Ewigkeit her sei dieses oder jenes bestimmt wahr und
gewils, so ist und bleibt dieses von Ewigkeit her eine bestimmte
und gewisse Unwahrheit. Darum besitzt Gott nur ein zwei-
faches Wissen, die scientia simplicis intelligentiae und die scientia
visionis.

Alles, was je zu der Existenz in der Wirklichkeit
Bezug hat, sei es die vergangene, gegenwartige, oder die ab-
solut und bedingt zukiinftige, gehort der scientia visionis, dem
Wissen adjuncta voluntate oder dem Dekrete an. Das, was keine
Beziehung zu der wirklich en Existenz hat, sei es etwas Abso-
lutes oder etwas Bedingtes, wird von der scientia simplicis in-
telligentiae spekulativ, als etwas rein Mogliches erkannt. So
lautet die ausdriickliche Lehre des hl. Thomas. Deus potest
habere cognitionem aliquorum non entium. Kt horum quidem
quorundam habet quasi practicam cogn1t10nem scilicet quae sunt,
vel fuerunt, vel erunt, quae ex ejus scientia secundum ejus
d1sp031t1onem prodeunt Quorumdam vero, quae nec fue-
runt, nec sunt, nec erunt, quae scilicet nunquam facere dis-



474 Die Neu-Thomisten.

posuit, habet quidem speculativam cognitionem. Quaest. disp.
de veritate q. 2. a. 8. — Illa quae nec fuerunt, nec sunt, nec
erunt sunt aliquo modo existentia in potentia Dei sicut in
principio activo; vel in bonitate ejus sicut in causa finali. c. ad.
— Illa quae nec fuerunt, nec sunt, nec erunt, secundum
hoc habent veritatem, secundum quod habent esse,
prout scilicet in suo principio activo vel finali sunt. Et sic etiam
cognoscuntur a Deo. 1. ¢. ad 5. — Ea enim quae. non sunt, nec
erunt, nec fuerunt, a Deo sciuntur, quasi ejus virtuti possibilia.
Unde non cognoscit ea ut existentia aliqualiter in se ipsis, sed
existentia solum in divina potentia. Quae quidem a quibus-
dam dicuntur a Deo cognosci secundum notitiam simplicis in-
telligentiae. Ka vero quae sunt praesentia, praeterita vel
futura nobis, cognoscit Deus secundum quod sunt in potentia
sua, et in propriis causis. Ht horum cognitio dicitur notitia vi-
sionis. Summ. ctr. gent. lib. 1. c. 66.

Wie nicht anders zu erwarten, nimmt unser Autor fiir seine
evident falsche Theorie die Zuflucht zu dem hl. Thomas.
Der Autor citiert vor allem: Qudl. 11. a. 3. Sehen wir also
nach. Leider ist der Artikel ziemlich lang, aber wir miissen
ihn wortlich anfiihren, um daraus die praemotio physica hervor-
leuchten zu lassen.

Respondeo dicendum quod Praedestinatio certitudinem habet,
et tamen necessitatem non imponit. In Praedestinatione enim
tria sunt consideranda. Quorum duo praesupponit ipsa Praedes-
tinatio, scilicet Praescientiam Dei et dilectionem, id est volun-
tatem qua vult praedestinatum salvare. Kt tcrtium est Prae-
destinatio, quae nihil aliud est quam directio in finem, quem vult
Deus rei dilectae. Quodlibet autem horum f{rium -certitudinem
habet, et tamen necessitatem non imponit. — Et quod Praesci-
entia divina certitudinem habeat patet. Deus enim cognoscit res
nobiliori modo quam nos cognoscamus. Nam cognitio nostra est
in tempore. Kt ideo intuitus noster respicit res secundum ra-
tionem temporis, scilicet praesentis, praeteriti et futuri: ut scilicet
cognoscat praeterita ut praeterita, praesentia ut praesentia, fu-
tura ut futura. Naturalis vero cognitio Dei est supra tempus et
mensuratur aeternitate solum. Et ideo non cognoscit res prout
sunt in tempore, sed prout sunt in aeternitate, scilicet prout sunt
ei praesentia tam necessaria quam contingentia. Unde omnia
cognoscit tamquam praesentia In sua praesentialitate. Cum ergo
etiam intellectus noster certitudinaliter cognoscat praesentia,
multo magis Deus omnia sibi praesentia certitudinaliter cognoscit.
Ex quo nulla necessitas rebus cognitis -inducitur.



Die Neu-Thomisten. 47H

Quod autem divina voluntas certitudinem habet et tamen
necessitatem non imponat, sic patet. Voluntas enim Dei est
efficax et perfecta causa omnium rerum, quia omnia
quaecumque voluit Dominus fecit. Cujus perfectio et efficacia
apparet ex hoc, quod non solum movet et causat res sed
etiam dat eis talem modum causandi, inquantum cuilibet rei de-
terminatum modum contulit, quo suos effectus produceret. Unde,
quia ipse, voluit quaedam esse in universo necessaria, et quae-
dam contingentia, constituit quasdam causas, quibus contulit ut
contingenter causarent, et quasdam, quibus contulit ut necessario
causarent suos effectus. Unde voluit istum vel illum effectum
non solum esse, sed etiam illo modo esse, scilicet vel con-
tingenter vel necessario: sicut quod voluit Petrum non solum
currere, sed etiam contingenter currere. Kt similiter voluit istum
hominem salvare, sed eo modo ut arbitrii libertatem non per-
deret. Kt sic quod Petrus vel Martinus salvetur habet duas
causas. Unam, scilicet voluntatem divinam; et haec habet
certitudinem. Aliam liberum arbitrium; et haec habet con-
tingentiam. Kt sic est in aliis rebus, quia quod sint contingentia
provenit eis ex causa proxima. Quod vero sint certa et ne-
cessaria provenit eis ex causa prima. Unde prima causa
rerum, scilicet divina voluntas, etiam de contingentibus
certitudinem habet. Ex qua quidem certitudine non impo-
nitur ipsis rebus aliqua necessitas. Quia non solum vult esse,
sed tali modo esse, scilicet necessario vel contingenter, ut dic-
tum est.

Quod vero Praedestinatio certitudinem habeat, et necessita-
tem non imponat, similiter patet. Modus enim vel directio vel
propositum dirigendi in finem, quod est ipsa Praedestinatio est
secundum constitutionem et ordinem causarum a Deo constituta-
rum. Constat autem quod, quando sunt duae causae ordinatae,
quorum una est necessaria et alia contingens, effectus semper
est contingens.

In Praedestinatione autem sunt duae causae, quarum una
est necessaria, scilicet ipse Deus; et alia est contingens, sci-
licet ipsum liberum arbitrium. Et ideo oportet effectum Prae-
destinationis contingentem esse. Unde quia Deus scit et vult
istum vel illum consequi talem finem, Praedestinatio certitudi-
nem habet. Quia autem Deus vult ut secundum libertatem
arbitrii in talem finem dirigatur, ideo hujusmodi certitudo nullam
praedestinato necessitatem imponit.

In der Antwort auf den ersten Einwurf heifst es: hic prae-
destinatus omnino salvatur ex certitudine divinae Praedes-



476 Die Neu-Thomisten.

tinationis. Non tamen est ibi necessitas absoluta, sed con-
ditionalis. Quia si talis est praedestinatus necessario salvatur;
non autem est necessarium simpliciter.

In diesem Artikel soll also, nach der Versicherung unseres
Autors, der hl. Thomas die scientia media verteidigen. Wenn
uns der Autor nur sagen konnte, durch welches Wort dies
geschieht. Vielleicht durch das Wort: ,Praescientia®“? Allein
dieses Wort besagt nur, dals Gott wissen miisse, wen er pri-
destiniert, und ob es mdglich ist, diesen zu prédestinieren. Einen
Stein oder ein Pferd kann Gott nicht pradestinieren. Gott
muls also wissen, dafs nur ein verniinftiges Wesen praedes-
tiniert werden kann. Ferner ist die Praescientia notwendig,
damit der Wille zu ihr hinzutreten konne. Der Wille allein
fiir sich ist nicht Ursache der Dinge; dann wiirde er ja ins
Blaue wirken, Die Ursache der Dinge bildet somit das Wissen,
also die Praescientia adjuncta voluntate. Wo steht denn
aber hier in diesem Artikel ein einziges Wort, dals Gott die
libera, absolute vel conditionate futura voraus wisse? Nirgends.
Wohl aber finden wir hier das gerade Gegenteil ausgesprochen.
Zu dem Wissen Gottes kommt die Liebe, der Wille Gottes,
dals der Mensch gerettet werde. Dazu kommt dann noch die
Dirigierung zu dem Endziele. Das alles sind Thatigkeiten
Gottes, die sich vom vorausgehenden Dekret gar nicht
trennen lassen, weil sie mit demselben identisch sind. Ferner
heilst es, die eine Ursache, ndmlich der Wille Gottes, habe die
Gewilsheit, wihrend die andere, die Freiheit kontingent
ist. Dann horen wir wiederum, Gottes Wille bilde die wirk-
same und vollkommene Ursache aller Dinge. Weil Gott
weills und will diesen und jenen retten, deshalb ist die
Vorherbestimmung gewils. Dieser oder jener erreicht sein
Ziel auf Grund der Sicherheit der gottlichen Vorher-
bestimmung. Das alles sind Grundsétze, die nicht blofs nichts
gegen, sondern alles fiir die ,,Thomisten beweisen. Denn in
allen diesen Sétzen wird auf den Willen Gottes, also auf das
vorausgehende Dekret hingewiesen. Nirgendwo wird die
Gewifsheit in die Kreaturen, sondern iiberall in Gott
verlegt. Darum ist es geradezu unverstandlich, wie der Autor
diesen Artikel gegen die ,,Thomisten* zu verwerten den Versuch
machen konnte.

Vielleicht beweist der hl. Thomas hier etwas gegen die
»Thomisten®, indem er auch von der zweiten Ursache spricht?
Unser Autor erkldrt ja selber, dafs der freie zukiinftige Akt



Die Neu-Thomisten. 477

zwar durch die Freiheit ausgefiihrt werde, aber in Abhéngigkeit
von Gott, also jedenfalls unter der Mitwirkung Gottes.

Es ist nicht schwer, nachzuweisen, dals Gott bei dieser
freien, zukiinftigen Handlung geméls der Theorie der Molinisten
gar nicht mitwirken kann, und zwar aus dem Grunde, weil
er nicht weils, wann der Mensch sich fiir diese Handlung
determiniert. Unser Beweis lautet: Nach den Molinisten darf
Gott den Menschen nicht zu der Thétigkeit determinieren.
Dies zioge unfehlbar den Verlust der Freiheit nach sich. Der
Mensch muls sich selber ganz allein determinieren. Aus der
freien Selbstdeterminierung folgt aber unfehlbar der freie
Akt. Gegen diesen Satz werden die Molinisten kaum etwas
einzuwenden haben. Gott soll nun bei dem freien Akte mit-
helfen, ohne dafs es ihm erlaubt war, bei der Determinierung
mitzuhelfen. Gott kennt aber nur das, weils nur von dem,
dessen Ursache er ist. Gott war aber nicht die Ursache
der Selbstdeterminierung der freien Kreatur. Folglich weils
er auch nicht, wann die Kreatur sich determiniert hat fiir die
Thatigkeit., Darum kann er bei dieser Thétigkeit auch nicht
mithelfen. Gott weils weder etwas von der Determinierung,
noch von der daraus folgenden Thétigkeit, denn er war nicht
deren Ursache. Gott erkennt alles nur inquantum est
causa. Gott weils zwar, dafs die Determinierung und der fol-
gende Akt mogliche, er weils aber nicht, dals sie zu-
kinftige Dinge sind. Und selbst wenn sie gegenwartig
wiren, so wiilste Gott nichts davon, aulser er bildete
deren Ursache.

Die zweite Stelle findet sich in 3. p. 1. a. 3. ad 4. Die-
selbe lautet: Praedestinatio praessupponit scientiam futurorum.
Et ideo sicut Deus praedestinat salutem alicujus hominis per
orationes aliorum implendam, ita etiam praedestinavit opus incar-
nationis in remedium peccati humani. — Die Prédestination setzt
also das Wissen der zukiinftigen Dinge voraus. Welches
Wissen? Das spekulative oder das praktische? Setzt die Pré-
destination die scientia simplicis intelligentiae, oder die
scientia visionis, das Dekret voraus? Der hl. Thomas hat
an der von uns besprochenen Stelle erklart, die Pridestination
setze das Wissen und die Liebe, den Willen, somit das
Dekret voraus. Folglich ist die Pridestination abhingig von
dem Decretum, in unserem Falle von dem decretum permis-
sivum. Denn das opus Incarnationis setzt nach dem hl. Thomas
das peccatum, saltem originale voraus. Behauptet nun der heil
Thomas hier, die Prédestination setze die scientia futurorum



478 Die Neu-Thomisten.

ohne den Willen, das Decretum Gottes voraus? Davon ist
nicht mit einem Worte die Rede. Und dies ist um so weniger
der Fall, wenn wir das innerste Wesen der Pradestination
in das Auge fassen. Die Pradestination ist im eigentlichen Sinne
die Vorausverordnung Gottes von Ewigkeit her alles dessen,
was in der Zeit durch Gottes Gnade zu geschehen hat. Sicut
patet ex his quae in prima parte dicta sunt. q. 23. a. 1 et 9.
Praedestinatio proprie accepta est quaedam divina praeordinatio
ab aeterno de his quae per gratiam Dei sunt fienda in tempore.
Summ. theol. 3. p. q. 24. a. 1. — Die Préidestination besteht
somit ihrem innersten Wesen nach in der Hinbewegung zum
Endziele. Diese Dirigierung setzt aber voraus, dals der Diri-
gierende dieses Hndziel will. Ebenso setzt die Prédestination
voraus die Liebe, wodurch Gott das Heil dieses oder jenes
Menschen will. Endlich setzt sie auch noch die Auswahl, die
electio, voraus, wodurch der vorherbestimmte vom nicht vor-
herbestimmten Menschen sich unterscheidet.

Praedestinatio in actu rationis copsistit dirigentis vel ordi-
pantis in finem. Sed ad directionem in finem praeexigitur
voluntas finis. Nullus enim aliquid in finem ordinat, quod non
vult . . . finis autem in quem Praedestinatio ordinat non est
universaliter consideratus, sed secundum comparationem ejus
ad illum qui finem ipsum consequitur, quem oportet esse dis-
tinctum apud dirigentem ab his, qui finem illum non consequuntur.
Et ideo Praedestinatio praesupponit dilectionem, per quam Deus
vult salutem alicujus. Unde sicat prudens non ordinat in finem
nisi inquantum est temperatus vel justus ita Deus non praedes-
tinat nisi inquantum est diligens. Praeexigitur etiam electio,
per quam ille qui in finem infallibiliter dirigitur ab aliis sepa-
ratur qui non hoc modo in finem diriguntur. Quaest. disp. de
verit. q. 6. a. 1.

Inwiefern ist nun die Lehre des hl. Thomas der scientia
media giinstig? Sagt der hl. Thomas irgendwo, in Gott sei
,voluntas finis“, indem er die freien, zukiinftigen Handlungen der
Kreatur voraussieht? Nein, nirgendwo lesen wir das. Be-
hauptet der hl. Thomas, in Gott sei ,dilectio* in der Vor-
aussicht der freien, zukiinftigen Handlungen der Kreaturen?
Nein, diese Erkldrung suchen wir vergebens. Wo verteidigt
denn der hl. Thomas die scientia media? Nirgend, wohl
aber bekimpft er dieselbe ausdriicklich. Der englische
Lehrer sagt an der genannten Stelle weiter: haec autem sepa-
ratio non est propter diversitatem aliquam inventam in
his quae separantur, quae posset ad amorem incitare,



Die Neu-Thomisten. 479

quia antequam nati essent aut aliquid boni egissent aut mali,
dictum est: Jacob dilexi, Esau autem odio habui, ut dicitur
Rom. 9, 3. Et ideo Praedestinatio praesupponit electionem et
dilectionem, electio vero dilectionem.

Die Mitteilung der wirksamen Gnade aber ist ein Effekt,
eine Wirkung der Vorherbestimmung, des Dekretes, denn, be-
merkt der hl. Thomas daselbst: ad Praedestinationem vero duo
sequuntur: scilicet consecutio finis, qui est glorificatio; et collatio
auxilii ad consequendum finem, quod est appositio gratiae, quod
ad vocationem pertinet. Unde et Praedestinationi duo effectus
assignantur: scilicet gratia et gloria. Auach die Gnade wird
somit als Wirkung der Praedestination, nicht aber aus der
Voraussicht der freien, zukiinftigen Handlungen von Gott mit-
geteilt. Wo ist demnach die Rede von der scientia media?

Eine andere Stelle des hl. Thomas lautet: quod autem
Praedestinatio et electio causam non habeant ex aliquibus
humanis meritis potest fieri manifestum non solum ex hoe
quod gratia Dei, quae est Praedestinationis effectus meritis
non praevenitar, sed omnia ‘erita praecedit humana, ut
ostensum est c. 149, sed etiam manifestari potest ex hoc quod
divina voluntas est prima causa eorum quae fiunt. Nihil
autem potest esse causa voluntatis et Providentiae divinae,
licet effectuum Providentiae et similiter Praedestinationis unus
possit alterius causa esse. Quis enim, ut Apostolus dicit, prior
dedit illi, et retribuetur ei? Summ. ctr. Gent. lib. 3. ¢. 163.

Ist vielleicht in dieser Stelle die Lehre von der scientia
media enthalten? Die Vorherbestimmung ist demnach ohne
Ziweifel ,futurorum®, aber diese futura sind eben futura, weil
ihnen voluntas finis, dilectio und electio, also das Dekret Gottes
vorausgeht Allein, gerade dieses Decretum absolutum,
namlich ohne Riicksicht auf die freien zukiinftigen Handlungen,
wird von den Molinisten hartnickig bekdmpft. Ohne dieses
Dekret aber gibt es weder eine Prédestination, noch ein futurum,
denn divina voluntas et Providentia est prima causa eorum
quae fiunt.

Ferner bringt unser Autor die Stelle aus: 3. p. q. 1. a.
5. ad 2. Bs handelt sich hier um die Frage, warum Jesus
Christus nicht gleich nach der Siinde unserer Stammeltern am
Beginne des Menschengeschlechtes, sondern viel spiter Mensch
geworden sei. In der Antwort weist nun der hl. Augustin auf
einige Griinde hin, die er aber wiederum verwirft. Am Schlusse
sagt er dann: sicut Apostolus ait ad Rom. non est volentis neque
currentis, sed miserentis Dei, qui his quos praevidit, si apud



480 Die Neu-Thomisten.

eos facta essent, suis miraculis credituros, quibus voluit subvenit,
de quibus in sua Praedestinatione occulte quidem, sed aliud
juste judicavit. Itaque misericordiam ejus in his qui-liberantur,
et veritatem in his qui puniuntur, sine dubitatione credamus.

In dieser Stelle, so meint unser Autor, sei offenbar die
Rede von der scientia media. Aber wieso? Es heilst doch,
Gott sehe voraus, welche glaubig wiirden, wéren bei ihnen
Wunderthaten geschehen. Dals Gott dies voraussieht, leugnet
kein einziger ,Thomist“. Es frigt sich aber, worin, durch
welches Medium Gott dies voraussieht? Da die Wunder that-
siichlich nicht geschehen, die Bedingungen also thatséchlich nicht
gesetzt wurden, so ist der thatsdchliche Glaube dieser
Menschen nur ein moglicher, daher das obiectum simplicis
intelligentiae Dei. Dieser thatséichlich vorhandene (laube
kann nicht das obiectum visionis sein, weil die notitia visionis
den Willensakt, das Dekret in sich schlielst, und infolge
dessen die Wunder thatsdchlich gewirkt worden wéren.
Wozu brauchen wir eine scientia media? Die scientia media
wird aber gerade hier in dieser Stelle vom hl. Augustin aus-
driicklich verworfen. Denn der Heilige lost die Frage ganz
einfach mit den Worten: quibus voluit subvenit; et quibus juste
aliud judicaverit non subvenit. Ist hier irgendwo von den freien,
zukiinftigen Handlungen der Kreaturen die Rede? Mit keinem
Worte, dafiir aber lesen wir das gerade Gegenteil. Der Wille
Gottes, das Dekret gibt den Ausschlag.

Eine weitere Stelle: Quaest. disp. de veritate. q. 6. a. 3,
haben wir bereits behandelt. Darin wird ausdriicklich geleugnet,
dafs die praescientia eventus, sc. quod praedestinatus non deficiet
absolute, die Ursache der Vorherbestimmung sein kénne. Auf
diese Weise ware die Praescientia die Ursache der Prédesti-
nation, und die Prédestination vollzdge sich nicht durch die Aus-
wahl des Prdadestinierenden. Diese Ansicht verstielse folglich
contra Scripturam et dicta Sanctorum. So lautet das Urteil des
hl. Thomas an der Stelle, welche, nach der Versicherung unseres
Autors, die scientia media verteidigt.

Unser Autor behauptet dem gegeniiber das Gegenteil. S. 61.
Anm. 4. Denn, sagt der Autor, in der hl., Schrift wird Gott
die Kenntnis unserer freien Handlungen nur deshalb zuge-
schrieben, weil er das Innerste des menschlichen Herzens durch-
forscht, keineswegs aber darum, weil er seine Dekrete kennt.
Jerem. 18, 9. 10. — Proverb. 24, 13. — Eceli. 23, 27. —
Darauf antworten wir, dals auch noch kein ,/ Thomist“ je be-
hauptet hat, Gott erkenne unsere freien Handlungen, weil er



Die Neu-Thomisten. 431

seine Dekrete erkennt. Gott erkennt unsere freien Handlungen
viel mehr deshalb, weil seine Dekrete die wirksame Ursache
unserer freien Handlungen sind. In seinen Dekreten als der
Ursache erkennt Gott alles das, was einmal sein wird. Dieses
Dekret als die Ursache bildet fiir ihn das medium cognitionis
der zukiinftigen Handlungen.

Ferner argumentiert der Autor gegen die ,/Thomisten*:
setzte Jesus Christus, Matth. 11. 20—23, voraus, es existierten
mit Bezug auf die Tyrier und Sidonier bedingte gottliche De-
krete, sie physisch bedingungweise zur Bekehrung vorherbe-
stimmend, wihrend hinsichtlich der Bekehrung der Juden Gott
nach seinem freien Willen und Wohlgefallen unter der vor-
handenen Bedingung kein physisch vorherbestimmendes Dekret
hat, andernfalls wéren ja die Juden bekehrt worden: so hétte
der Vorwurf, womit der schlechte Wille der Juden hier ge-
geifselt wird, seine ganze Kraft verloren. Denn es bestiinde im
vornherein zwischen der gegenwirtigen Verfassung der Juden
und jener der Tyrier und Sidonier die hochste Ungleichheit.

Der Autor befindet sich mit diesem seinem Argumente
wiederum in der vollsten Unkenntnis beziiglich der Lehre der
,» Lhomisten*‘. Jesus Christus sagt hier, die Tyrier und Sidonier
hédtten sich bekehrt, wenn die Wunder wie unter den Juden
geschehen wiren. Nun hat aber noch kein einziger ,, Thomist*
behauptet, dafs durch ein Wunder ein Mensch wirksam,
efficaciter bekehrt wiirde. Die , Thomisten® rechnen die
Wunder zu der hinreichenden, nicht zu der wirksamen
Gmnade. Folglich bilden die Wunder zwar eine Vorbereitung
zu der wirklichen Bekehrung, allein sie selber bewirken
die thatséichliche Bekehrung nicht. Somit hat Gott mit diesen
Wundern auch nicht die praemotio physica, das decretum prae-
determinans notwendig verbunden. KEs gibt keine Vorbe-
reitung, die mit Notwendigkeit die gratia efficax, also das
decretum praedeterminans nach sich zoge. Lehrten die ,,Tho-
misten dies, so waren sie auf einmal Molinisten geworden.
Geméls der Theorie der Molinisten verleiht Gott die gratia
congrua, weil er den gnten Gebrauch, den consensus der
Kreatur, voraussieht. Die , Thomisten“ sagen vielmehr, es be-
stehe keinerlei Notwendigkeit zwischen dem guten Gebrauche
der gratia sufficiens, also. zwischen der Vorbereitung, und der
gratia efficax, dem decretum praedeterminans. Wolle man von
einer Notwendigkeit iiberhaupt sprechen, so sei es die Not-
wendigkeit ex suppositione, also unter der Voraussetzung,
dafs Gott beschlossen hat, die gratia efficax zu geben. Dieser

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 31



482 Die Neu-Thomisten.

Beschlufs, das Dekret sei vollstindig unabhédngig vom Ge-
braunche der gratia sufficiens, von der guten Vorbereitung. Duplex
est necessitas, scilicet absoluta, et necessitas ex suppositione. De
prima quidem necessitate loquendo, non est necessarium eum
gratiam recipere, qui se sufficienter praeparat. Quia
neque per se necessitas secundum quam Deus necesse est esse,
neque necessitas coactionis, vel prohibitionis in his quae divina
voluntate fiunt, cadere potest. Loquendo autem de necessitate
quae est ex suppositione divini propositi, quo propter
benevolentiam suae bonitatis voluit unicuique eam communi-
care secundum suam capacitatem, necessarium est, quod cui-
libet materiae praeparatae forma infundatur. IIL. Sent. d.
17. q. 1. a. 2. q. 3.

In der vom Autor angefiihrten Stelle ist aber offenbar von
der hinreichenden Gnade die Rede, weil die Wunder als
Vermittler dieser Gnade erscheinen. Die Wunder aber wirken
moralisch, objektiv, nicht physisch, subjektiv auf den
Menschen ein. Wie der Autor daraus im Handumdrehen eine
praemotio physica, ein decretum praedeterminans machen konnte,
versteht freilich niemand, der in der Sache objektiv vorgeht. —
Aber was ist dann mit dem Tadel des gottlichen Heilandes den
Juden gegeniiber? Dieser Tadel ist vollkommen am Platze, denn
die Juden haben der gratia sufficiens, den Wundern und Zeichen
Widerstand geleistet, was die Tyrier und Sidonier nicht
gethan béatten. Um der Gnade Widerstand zu leisten, indem
man dafiir nicht disponiert ist, dazu bedarf es wahrlich
keiner praemotio physica, keines decreti praedeterminantis.

Daraus ist klar, dafs der Autor mit diesen Stellen der
hl. Schrift seine scientia media nicht beweist. Die Bemerkung
des hl. Thomas: est contra Scripturam, hat der Autor bis
jetzt nicht widerlegt.

Unser Autor ist aber auch mit der fernern Bemerkung des
englischen Lehrers: et dicta Sanctorum durchaus nicht zu-
frieden. Ks ist falsch, bemerkt der Autor, dafs P. Molina und
Fonseca gemeint und sich geriihmt hitten, die scientia media
sel etwas ganz Neues, bisher Unperhortes. Wir halten dafiir,
dafs man dem P. Molina Glauben schenken miisse, so lange kein
verniinftiger Grund dagegen vorliegt. Die Ansicht des P. Mo-
lina iiber den hl. Augustin und die iibrigen Véadter haben wir
frither vernommen. P. Molina schliefst nach kurzer Zusammen-
fassung seiner Doktrin mit folgenden Worten: longior fui in hac
disputatione quam optarem; vereorque ne aliquarum rerum repetitio
lectori molestiam attulerit. -Quia tamen res est magni momenti



Probabilistische Beweisfiihrung. 483

ac valde lubrica, et haec nostra ratio conciliandi libertatem
arbitril cum divina Praedestinatione a nemine, quem viderim
hucusque tradita, ideo satius haec duxi paulo fusius explicare.
Quaest. q. 23. a. 4 et 5. disp. 1 mbr. ult. edit. nov. pag. 550.
— Was also P. Molina gemeint hat, das sagt er uns mit
seinen eigenen Worten. P. Molina sagt ausdriicklich, dals seine
Lehre eine neue sei, P. Frins bestreitet nicht nur, dafs diese
Doktrin eine neue sei, sondern auch, dafs P. Molina dies gesagt

habe. Die Leser mogen dariiber urteilen, wer sich im Rechte
befindet.

i e

PROBABILISTISCHE BEWEISFUHRUNG.
Von P. J. L. JANSEN, C. SS. R.

ﬁ«@f;@h__

,,Ex conscientia obligatur aliquis ad
peccatum, sive habeat certam fidem
de contrario ejus, quod agit, sive
etiam habeat opinionem cum aliqua
dubitatione“. 8. Thom. Quodl.
VIIL a. XIII ec.

In der ,Zeitschrift fiir katholische Theologie®, Jahrgang 1896
L. Quartalheft, ist an zwei Stellen die Rede vom Moralsystem
des heiligen Alfons. Krstens in einem Artikel des hochw.
P. Noldin, S. J., ,Die Briefe des hl. Alfons von Liguori und
dessen Moralsystem; an zweiter Stelle in einer von Dr. Huppert
verfafsten Recension der lateinischen Schrift von Gaudé: De
morali Systemate S. Alphonsi. Aus der letzen Abhandlung
heben wir nur diese Worte hervor: , Die Waffen, mit denen der
Streit zwischen Probabilismus und Aquiprobabilismus ausgekimpft
werden muls, liegen auf dem Fechtboden der Logik. Vor allem
muls die Natur der opinio, der Probabilitdt festgestellt werden.
Sind wir dariiber im reinen, dann erst soll untersucht werden,
ob der hl. Alfons an all dem streng festgehalten. Wir glauben:
Ja.” Der Verfasser fiigt hinzu: ,aber nicht im Sinve der Aqui-
probabilisten. Wir lassen diesem Zusatze seinen Wert, und
iberhaupt ist es uns jetzt auch nicht um die &ulsere Begriindung
des Aquiprobabilismus zu thun; an einer anderen Stelle ist dem
gelehrten Recensenten die Antwort auf seine Behauptungen ge-
geben. Was jedoch seine oben angefiihrte Bemerkung betrifft,

g1¥



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

