Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Zur mittelalterlichen Kontroverse uber die unbeflekte Empféangnis
Autor: Dorholt, B.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761872

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur mittelalterlichen Kontroverse ith. d. unbefleckte Empfangms 433

ohne die Propheten und ohne das Gesetz. So lange es also
jener Geschichtskonstruktion, die Christus und die Propheten zu
eliminieren sucht, nicht gelingt, die festumrissene Gestalt des
Paulus in Sage und Mythus aufzulosen, werden alle iibrigen
Versuche der destruktiven Kritik ihres Erfolges entbehren.

————e—————

ZUR MITTELALTERLICHEN KONTROVERSE UBER
DIE UNBEFLECKTE EMPFANGNIS.!

Von Dr. B. DORHOLT.

—>—

Die in echt kirchlichem Geiste geschriebene dogmatische
Theologie Heinrichs hat, was wif mit lebhafter Freude begriilsen,
einen Fortsetzer in der Person des Herrn Prof. Dr. C. Gutberlet
gefunden. Vor uns liegt die zweite Abteilung des 7. Bandes,
die uns von der Redaktion dieser Zeitschrift zur Besprechung
zugesandt wurde. Indes hat der Gegenstand, mit dem der Fort-
setzer seine Arbeit beginnt, sowie insbesondere die Art und
Weise der Behandlung desselben, unser Interesse so lebbaft in
Anspruch genommen, dals wir geglaubt haben, der Wiirdigung
seiner Arbeit einen lidngeren Artikel widmen zu sollen.

Allerdings ist das vorliegende Lieferungsbéndchen, welches
den letzten Teil des ersten und den ersten des zweiten Kapitels
der Christologie umfalst, noch zum grofsten Teil aus der Feder
des ersten Verfassers. Dennoch glauben wir genug zu thun,
wenn wir seiner Arbeit hier nur im Voriibergehen gedenken.
Das Urteil iber Heinrich und seine Leistung steht zu fest, als
dafs es noch vieler Worte bediirfte. Wir finden hier dieselbe
Art und Weise der Behandlung und Darstellung wieder, die
aus den friiheren Bénden hinreichend bekannt ist: dieselbe
Griindlichkeit und Klarheit, verbunden mit einer gewissen Breite,
die jedoch manchem erwiinscht sein wird, dasselbe vielseitige
Wissen, das besonders in den zahlreichen, zuweilen recht langen
Anmerkungen zum Ausdruck kommt, denselben treuen Anschlufs
an die bewdhrten Theologen.

1 Dogmatische Theologie von Dr. J. B. Heinrich, fortgefiihrt durch
Dr. Gutberlet, Prof. an der theol.-philos. Lehranstalt in Fulda. 7. Band,
2. Abteilung. Mamz, Kirchheim 1895.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. , 28



434 Zur mittelalterlichen Kontroverse

Die Arbeit des Fortsetzers beginnt (S. 436) mit der mittel-
alterlichen Kontroverse iiber die unbefleckte Empfingnis, also
mit einem Gegenstande, der noch in neuester Zeit sehr ver-
verschiedene Beurteilung bei den Theologen gefunden hat. Na-
mentlich sind es zwei Hauptrichtungen, die sich noch immer
gegeniiber stehen und sich auch jiingst noch befehdet haben.
Die eine Richtung glaubt nachweisen zu konnen, dals von den
grofsen Theologen des 11. und 12. Jahrhunderts namentlich und
jedenfalls der hl. Thomas nvicht etwa blofs in den Principien,
die er aufstellt, also implicite, sondern auch schon explicite das-
selbe gelehrt habe, was 1854 von der Kirche als Dogma definiert
worden ist, und dafs es nur einer richtigen Erklédrung der Texte
des hl. Lehrers bediirfe, um sie der kirchlich-lehramtlichen De-
finition vollkommen konform zu finden. Die andere Richtung
widerspricht dem nicht nur, und das zuweilen in recht scharfer
Weise, sondern es gibt auch Vertreter derselben, welche bis zu
der Behauptung voranschreiten, die bei den Gegnern der Kirche
etwas ganz (rewohnliches ist, zwischen der Lehre des Aquinaten
von der Heiligung der Gottesmutter und dem Dogma von ihrer
unbefleckten Empfingnis bestehe eine tiefe, durch nichts zu iiber-
briickende Kluft. So urteilt W. Tébbe in seiner gegen Dr. Ces-
Jaus M. Schneider polemisierenden Schrift! (8. 72). Derselbe
Autor meint auch, wenn der hl. Thomas itiber das Wesen der
Erbsiinde dasselbe lehre, was auf dem Tridentinum festgesetzt
worden sei, so sei seine Behauptung, Maria sei in der Erbsiinde
empfangen, nunmehr schlechterdings haretisch; wenn aber seine
Lehre von der Erbsiinde sich von der Lehre der Kirche unter-
scheide, so hdtten wir bei ihm statt des einen Irrtums zwei oder
mehrere [rrtimer zu verzeichnen. L. c.

Bei diesem Widerstreit der Meinungen handelt es sich nicht
um den hl. Thomas allein. Er, als der Fiirst der Scholastik,
steht hier freilich im Vordergrunde, aber es ist eine bekannte
Sache, dafs alle die grofsen Theologen des 1l. und 12. Jahr-
hunderts iiber die Heiligung der Gottesmutter dasselbe lehren,
was sich bei Thomas findet, nur dafs es bei ihm am klarsten
zum Ausdruck kommt. Haben denn wirklich, so miissen wir
uns da doch fragen, alle diese grolsen Theologen, die stets
grofses Ansehen in der Kirche gehabt haben, unter denen vier
sind, welche die Kirche mit dem Ehrentitel ,,Kirchenlehrer® aus-
gezelichnet hat, eine Lehre vorgetragen, die mit dem spater

1 Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu der unbefleckten Em-
pfingnis der Gottesmutter. Miinster 1892,



iiber die unbefleckte Empfingnis. 435

definierten Dogma in unlosbarem Widerspruch steht? Und wenn
das, wie steht es denn mit der ununterbrochenen Tradition, aus
der die Kirche das schopft, was sie als Dogma verkiindigt?
Oder hitte, wie Tobbe (S. 63) meint, nur der Orient die Uber-
lieferung ohne Unterbrechung bewahrt, so dals es mit dem Tra-
ditionsbeweise fiir das Dogma von der unbefleckten Empfanguis
schlimm aussihe, wenn wir fiir die Zeit vor Duns Skotus auf
die abendldndischen Theologen allein angewiesen wiren? Dann
miifste also zur Zeit des Skotus die Uberlieferung aus dem
Morgenlande ins Abendland gekommen sein. Weils denn die
Geschichte von einer engeren Verbindung, in der gerade Skotus
mit dem Orient gestanden hétte? Sagt sie uns nicht vielmehr,
dals der Doctor subtilis die Glaubenslehren von den ihm vor-
angehenden abendldndischen Theologen iiberkommen hat, dafls er
aber mit aufsergewdhnlichem Scharfsinn alles, was thm vorkam,
zu betrachten pflegte? Da diirfte es doch von vornherein wahr-
scheinlicher sein, dals die Zeit, die im Abendlande mit Duns
Skotus anhebt, sich von der vorhergehenden nicht durch eine
andere Tradition, wohl aber vielleicht durch eine andere theo-
logisch-wissenschaftliche Behandlung und Verwertung des iiber-
lieferten Materials unterscheide.

Doch folgen wir der Darstellung Gutberlets. Auf sie mdchten
wir hiler nachdriicklichst hinweisen, weill sie uns die richtige
Mitte zwischen den beiden sich befehdenden Richtungen zu
treffen scheint. Ich sage die 7ichiige Mitte; denn ich weils recht
wohl, dafls es iiberall auch wohlfeile Vermittlungstheorieen gibt,
die keinen Schufs Pulver wert sind, die schlimmer als die ex-
tremen Richtungen sind, — fails diese letzteren sich wenigstens
einige Malsigung auferlegen, — weil sie eben alles durch ein-
ander wiirfeln, die Begriffe triiben und fdlschen und schliefslich
alles verderben, den Intellekt und den Charakter.

Nachdem Gutberlet die schon von Heinrich dargestellte
Lehre der Vater dahin zusammengefalst hat, dals die allseitige
Heiligkeit Marid, ihre vollkommene Reinheit und ihre
absolute Feindschaft gegen den Teufel stets in der Kirche
ausdriicklich gelehrt und geglaubt worden seien, wendet er sich
dem Feste der Empfangnis Marid zu. War es ja doch eben die
dem Feste unterzulegende Wahrheit, der Sinn, in welchem es
gefeiert werden konne oder nicht, woriiber die Kontroverse zuerst
entbrannte. Als ndmlich die Kanoniker von Lyon (um 1140)
das Fest, das schon seit Jahrhunderten im Morgenlande, seit
einiger Zeit auch schon in mehreren Kirchen des Abendlandes
war gefeiert worden, eingefiihrt hatten, trat der hl. Bernhard

28*



436 Zur mittelalterlichen Kontroverse

mit Entschiedenheit dagegen auf, indem er den bekannten Brief
(ep. 174) an sie schrieb. Gutberlet stellt sich ganz mit Recht
entschieden auf die Seite des hl. Bernhard und verurteilt mit
ihm das Fest in dem Sinne, in welchem es vom Orient heriiber-
gekommen war und damals aufgefalst wurde. ,,Die ganze Kin-
sprache und Beweisfihrung des Heiligen richtet sich gegen die-
jenigen, welche in der Festfeier die fleischliche Empfingnis der
korperlichen Seite der Gottesmutter verehrten. Sie zu bekidmpfen
hatte er alles Recht, weil diese Festidee ein schwerer Irrtum
ist; es wird damit die Notwendigkeit Mariens, der Erbschuld zu
unterliegen, und ihre Erlosungsbediirftigkeit vollstindig geleugnet.
Er ging nun freilich weiter und behauptete, Maria sei in der
Empfiangnis iiberhaupt nicht geheiligt worden; diese Behauptung
stellt er aber nicht als Vermittler einer kirchlichen Tradition,
sondern lediglich als Theologe auf und uoterwirft diese seine
Meinung ausdriicklich dem Urteile der Kirche.”“ S. 439. Ja,
er ging weiter, oder vielmehr, er beachtete nur die unvollkom-
menen und uvnrichtigen Vorstellungen, die man damals vielfach
von dem (egenstand der Festfeier hatte, beachtete aber, indem
er diese bekdmpfte, nicht, dals dieser Gegenstand auch so gefalst
werden konnte, dals er alles Anstélsige verlor. Ganz freilich
liefs er diese Moglichkeit nicht aus dem Auge, indem er das,
was er sagt, dem Urteile der romischen Kirche und sogar eines
jeden sanius sapientis unterwerfen will. Ep. 174. n. 9. Weil er
aber nicht ausdriicklich alle Moglichkeiten, die hier vorlagen, in
sein theologisches Schlufsverfahren aufnahm, so konnte dieses
nicht in absoluter Weise richtig sein. Er falst ndmlich (ibid. n. 7)
seine ganze Deduktion in die Worte zusammen: ,Si igitur ante
conceptum sui sanctificari minime potuit, quoniam non erat, sed
nec ipso quidem conceptu, propter peccatum quod inerat: restat
ut post conceptum in utero jam existens sanctificationem acce-
pisse credatur, quae excluso peccato sanctam fecerit nativitatem,
non tamen et conceptionem. Unter dem ,peccatum quod inerat*
verstehen wir hier nicht mit G. die Begierlichkeit, sondern die
Erbsiinde, die freilich nicht formaliter, aber doch instrumentaliter
(ihnlich wie die Gnade in den Sakramenten) in ipso conceptu,
inquantum est opus parentum, nach Bernhards Vorstellung ist.
Einige Zeilen vorher unterscheidet er ausdriicklich das ,peccatum®
von der ,libido“, indem er fragt: ,,Quomodo namque aut sancti-
tas absque Spiritu sanctificante, aut sancto Spiritui societas cum
peccato fuit? aut certe peccatum quomodo non fuit, ubi libido
non defuit? Die Anwesenheit der libido ist ihm das Zeichen,
dafs durch. einen conceptus, in dem sie ist, auch die Siinde mit-



itber die unbefleckte Empfiangnis. 437

fortgepflanzt wird mit der Natur. Das ist nun nach dem allge-
meinen Gesetz, dem die Adamskinder unterstehen, gewils
richtig, und es mochte auch immerhin hinreichen, den falschen
Vorstellungen, die damals tiber die Ursprungsheiligung Marid im
Umlaufe waren, entgegen zu treten; aber es wurde gerade die
Moglichkeit, von der wir durch die kirchliche Definition wissen,
dafs sie zur Wirklichkeit geworden ist, aus dem Auge gelassen.
Hs konnte ndmlich die Bildung der menschlichen Natur in der
gewohnlichen Weise geschehen, aber es konnte im Augenblicke,
wo diese fertig wurde und mithin nach dem gewdhuolichen Ge-
setze die Erbsiinde hédtte kontrahieren miissen, die Gnade ein-
treten und die Siinde fern halten.

Das Auftreten des hl. Bernhard gegen das Fest machte
gewaltigen Eindruck. Er fand in weiten Kreisen Beifall, und
einige Zeit nachher ist das Fest wirklich in mehreren DiGcesen
Frankreichs wieder unterdriickt worden, weil die dogmatische
Grundlage dafiir zu fehlen schien. Diese fehlte indes that-
sichlich doch nicht. Sie mufste nur klar herausgestellt werden;
sobald das einigermalsen geschehen war, wurde das Fest auch
da, wo es unterdriickt war, wieder eingefiihrt und von da an
immer allgemeiner in der Kirche gefeiert. Der hl. Bernhard
hatte selbst, ohne es zu wissen, den ersten Schritt dazu gethan,
eine feste dogmatische Grundlage zu schaffen. Noch mehr haben
die folgenden Theologen, namentlich die beiden grofsen Kirchen-
lehrer Thomas und Bonaventura, dazu beigetragen, alles Phantasti-
sche und Unhaltbare hier zu beseitigen und die Sache auf klaren
Grund zu stellen. Horen wir, was Gutberlet iiber sie sagt:
»In diesem unklaren, zerfahrenen Zustande fand sich die Frage
iiber die unbefleckte Empfingnis auch noch zur Zeit des heil.
Bonaventura und Thomas von Aquin, nur dafs die Gegensitze
sich viel schirfer zugespitzt, und die Verurteilong der unbe-
fleckten Empféngnis, im Sinne blinder Eiferer verstanden, allge-
meiner geworden war. Und das ganz mit Recht. Denn es
wurde von den Verteidigern der unbefleckten Empféngnis immer
deutlicher die Heiligung des Fleisches Maria vor der Eingielsung
der Seele als unbefleckte Empfingnis behauptet. Dagegen konnten
die Leugner mit Recht geltend machen, dafls das Fleisch als
solches einer Heiligung nicht fahig sei, Auch wiirde daraus
folgen, dals die Seele, welche dem so gereinigten Fleische ein-
gegossen wurde, keiner Notwendigkeit unterlegen habe, der
Erbsiinde zu verfallen. Andere haben freilich auch die Mog-
lichkeit einer simultanen Heiligung (nicht ante, nicht post, son-
dern in animatione) in Erwigung gezogen, in der Weise, dafs



438 Zur mittelalterlichen Kontroverse

die Seele, bevor (prioritate naturae) sie dem Leibe eingegossen
wurde, geheiligt worden und so auch das befleckte Fleisch ge-
reinigt habe. Damit war das debitum peccati originalis fiir
Maria einigermalsen gewahrt, aber doch nicht in seiner Strenge,
sowie auch ihre Erlosungsbediirftigkeit nicht hinreichend aner-
kannt. Da némlich die Erbsiinde erst durch das Fleisch auf
die Seele iibergeht, diese also nur durch die Verbindung mit
dem Leibe der Notwendigkeit der Erbschuld unterliegt, so leugnet
diese Auffassung die strenge Notwendigkeit der Siinde und Er-
losung fur Maria . . . .. Eine solche praesanctificatio und sanc-
tificatio simultanea konnte der hl. Thomas nicht zugeben, weil
damit die Allgemeinheit der Erbsiinde und Erlosungsbediirftig-
keit, von welcher die Offenbarungslehre Maria nicht ausnimmt,
in Frage gestellt oder direkt geleugnet war. Seine Bekdmpfung
der unbefleckten Empfangnis richtet sich gegen diese beiden
Auffassungen, welche damals allein bekannt waren. KEr geht
nun allerdings weiter und behauptet positiv, dals ihre Heiligung
erst nach der Beseelung, nicht im ersten Augenblicke ihres
Daseins erfolgt sei. Alle Anstrengungen, die man gemacht hat,
dies wegzuleugnen, sind vergebliche Miihe.“ Er beruft sich dann
auf III.-q. 27. a. 2. c¢. und ibid. ad 2. und ad 3.

Das zuletzt Gesagte bedarf einer etwas eingehenderen Prii-
fung. Dem hl. Thomas wie den andern damaligen Theologen
schwebte bei Behandlung der Frage nach der Ursprungsheiligung
der Jungfrau als Leitstern der schone Ausspruch des hl. Anselm
vor Augen, den dieser de conceptu virginali et peccato orig.
cap. 18 thut, wo er auseinander setzt, es sei zwar nicht absolut
notwendig, aber doch geziemend gewesen, dafs Christus von
einer siindecfreien Mutter geboren wurde: ,,Decebat, ut illius
hominis (scil. Christi) conceptio de matre purissima fieret. Nempe
decens erat, ut ea puritate, qua major sub Deo nequit intelligi,
Virgo illa niteret, cui Deus Pater unicum Filium suum, quem
de corde suo aequalem sibi genitum tamquam seipsum diligebat,
ita dare disponebat, ut naturaliter esset unus idemque communis
Dei Patris et Virginis Filius, et quam ipse Filius substantialiter
facere sibi matrem eligebat, et de qua Spiritus Sanctus volebat
et operaturus erat, ut conciperetur et nasceretur ille, de quo
procedebat. Der hl. Thomas weiset auf diesen Anselmischen
Ausspruch hin in I d. 44. q. 1. a. 3 and sagt in der theol.
Summa IIL. q. 27. a. 1. c.: ,,Rationabiliter creditur, quod illa,
quae genuit Unigenitum a Patre plenum gratiae et veritatis,
prae omnibus aliis majora privilegia gratiae acceperit. Unde, ut
legitur Luec, 1, 28, angelus el dixit: Ave, gratia plena.”



iiber die unbefleckte Empfingnis. 439

Das also stand fest, dals der hehren Gottesmutter eine
moglichst hohe Reinheit von Siinden beizulegen sei. Es stand
aber zugleich fiir Thomas ebenso fest, dals alle Menschen ohne
Ausnahme, welche auf natiirlichem Wege von Adam abstammen,
mit der menschlichen Natur und auf demselben Wege, auf dem
sie diese erhalten, mithin auch im selben Momente, in welchem
sie die Natur erhalten oder in und mit der individuellen mensch-
lichen Natur konstituiert werden, auch das ,peccatum naturae
erben miissen. Hs stand endlich nicht weniger fiir ihn fest, dafs
alle Menschen mit alleiniger Ausnahme des Menschen, der zu-
gleich wahrer Gott war, der Erlosung durch Christus bedirftig
sind, und dafls sie alle Gnaden, die ihnen nach Adams Fall zu-
flief[sen, den Verdiensten des einzigen Krlosers zu verdanken
haben. Alle drei Wahrheiten waren klar in der Tradition und
kirchlichen Verkiindigung enthalten. Hieraus ergab sich nun
fiir die ndhere Bestimmung der Ursprungsheiligung Marid als
leitender Grundsatz: Fiir die Heiligung Marid ist ein moglichst
fraiher Moment ihres Daseins anzusetzen, doch mufls dabei die
Allgemeinheit der Erbsiinde und der Erlésungsbediirftigkeit durch
Christus im Auge behalten werden. Es darf also nicht ein so
frither Moment dafir angesetzt werden, dals Maria von vorn-
herein gar nichts mit der Erbsiinde zu thun hat und folglich
auch nicht der Erlosung bedarf. Es fragt also der hl. Thomas
zundchst, ,utrum beata Virgo fuerit ante sanctificata, quam con-
ceptio ejus finiretur.“ III. Sent. d. 3. qu. 1. a. 1. Unter ,con-
ceptio“ ist hier die Bildung zunichst des korperlichen Substrats
zu verstehen, zugleich aber auch die Belebung desselben, die
schliefslich durch die von Gott zu schaffende verniinftige Seele
stattfand. In der Eingiefsung der verniinftigen Seele, die nach
der auf Aristoteles beruhenden Anschauung der damaligen Zeit
erst nach ldngerer Zeit (40 Tage bei einem ménnlichen Sprossen,
90 bei einem weiblichen) erfolgte,? fand die conceptio ihren
Abschlufs, so dals die obige Frage den Sinn hat, ob etwa die
Ursprungsheiligung Marid so gedacht werden konne, dals das
korperliche Substrat geheiligt worden sei vor der Erschaffung
und Eingielsung der verniinftigen Seele. Man braucht die Frage
nur zu verstehen, um auch sofort einzusehen, dals sie mit nein
zu beantworten ist. Ist doch erst in der verniinftigen Seele
ein subjectum capax sive culpae sive gratiae gegeben. Vor der
Eingielsung der Seele also war in dem Fotus die Erbsiinde nicht

1t Cf. S. Thom. in IIL. Sent. d. 3. qu. 5. a. 2.



440 Zur mittelalterlichen Kontroverse

vorhanden, jedenfalls nicht als wirkliche Siinde, noch auch war
derselbe empfinglich fiir die Gnade, ohne welche eine Heiligung in
dem Sinne, in welchem hier davon Rede ist, nicht stattfinden
kann. Handelt es sich ja doch hier nicht um eine blols aulser-
liche Heiligung und Einweihung, in welchem Sinne auch ver-
nunftlose Gegenstinde (ein Tempel, ein Opfertier) Gott geweiht
und geheiligt werden konnen, sondern um eine Heiligung, welche
zu der geistigen Makel, d. i. der Schuld, einen Gegensatz bildet.
Diese Heiligung kann eben nur die Wirkung einer der Seele
innerlich mitgeteilten Gnade sein. In dem unbeseelten Fotus
konnte weder Siinde noch Gnade sein: ,,Oportet quod sancti-
ficatio emundationem ab immunditia spirituali ponat, prout nunc
de sanctificatione loquimur. Emundatio autem a spirituali ma-
cula, scilicet culpa, sine gratia esse non potest . . . . ideo ante
infusionem animae rationalis beata Virgo sanctificari non potuit.
Ibid. sol. I. Das ,ante” wird hier als ein zeitliches Vorher
(fempore ante) gefalst, und ganz richtig behauptet, wihrend
der ganzen Zeit, so lange der Fotus nach damaliger Vorstellung
noch von einer blofs vegetativen und dann sensitiven Seele be-
lebt gedacht wurde, konne von Heiligung und Gmnadenmitteilung
keine Rede sein.

Indes konnte das ,,ante auch noch anders aufgefalst werden:
nicht als zeitliches Vorher, sondern als ein blofs natura prius,
in der Weise, wie die innere Bedingung oder Voraussetzung,
die ein Ding in seinem Sein einschlielst, diesem dem Gedanken
und der Sache nach, logisch und metaphysisch, voraufgeht; wie
etwa das Subjekt demjenigen, was dem Subjekte inhériert, die
Substanz ihren Accidenzen auch dann der innern Ordnung und
der Natur der Sache nach voraufgeht, wenn beide auch zeitlich
in demselben Moment entstehen sollten.

Es erhob sich also die Frage nach einer moglichen Heiligung
ante infusionem animae in dem Sinne: Konnte nicht etwa die
Seele Marid in demselben zeitlichen Momente, in welchem sie
geschaffen und dem Leibe eingegossen wurde, wie sie in einem
logisch fritheren Momente (natura prius) geschaffen, in einem
logisch spiteren Momente mit dem Leibe vereinigt wurde, so
auch in einem logisch fritheren Momente geheiligt, in einem
logisch folgenden Momente dem Leibe eingegossen werden?
Nein, sagt Thomas (ibid. sol. 2) ganz mit Recht. Denn in diesem
Falle hétte Maria mit der Erbsiinde ganz und gar nichts zu thun
gehabt; nicht einmal das debitum contrahendi peccatum originale
hitte sie inkurriert, und so hitte sie auch der Gnade des Er-
l6sers nicht bedurft. Das debitum contrahendi haftet némlich



ither die unbefleckte Empfangnis. 441

der Seele nicht an, soweit sie aus der Hand ihres Schopfers
hervorgeht, sondern sie inkurriert es durch die Vereinigung mit
dem Leibe, und zwar in demselben Zeitmoment, in welchem durch
die Vereinigung von Leib und Seele die bestimmte menschliche
individuelle Natur und Person konstituiert wird. Wére nun
Maria schon vor der Vereinigung von Seele und Leib und der
dadurch vollzogenen Konstituierung ihrer Natur und Personlich-
lichkeit in der Seele geheiligt worden, so wiirde die Seele auch
den Leib bei der Vereinigung mit ihm in entsprechender Weise
geheiligt haben, aber ein debitum contrahendi hitte sie in der
Seele, also auch iiberhaupt nie gehabt. Sie wére, noch bevor
sie in irgendwelche Gefahr, in Siinde zu geraten, gekommen
wire, geheiligt worden, und die Prédsanktifikation konnte man,
da der Erloser der Siinder wegen und vor allem der Erbsiinde
wegen gekommen ist, eigentlich keine gratia redemptoris nennen,
man miifste sie vielmehr als gratia creatoris bezeichnen. In
diesem Sinne sagt also der hl. Thomas (l. ¢.) ganz mit Recht:
»anctificatio beatae Virginis non potuit esse decenter ante in-
fusionem animae, quia gratiae capax nondum erat, sed nec
etiam in ipso instanti infusionis, ut scilicet per gra-
tiam tunc sibi infusam conservaretur, ne culpam ori-
ginalem incurreret.“ Dals erdie ,conservatio in ipso instanti
infusionis® in dem so eben von uns dargelegten Sinne, nédmlich
im Sinne einer Vorheiligung der Seele vor der Vereinigung mit
dem Leibe und der durch diese Vereinigung vollzogenen Konstituie-
rung der menschlichen Natur und Person, wirklich genommen habe,
entnehmen wir einmal daraus, dafs, wie Gutberlet ganz richtig
sagt (s. oben 8. 438), eine andere Auffassung von Bewahrung im
Augenblicke der Eingiefsung der Seele damals nicht bekannt
war; dann aber auch ergibt es sich ans dem Grunde, den Thomas
beifiigt. In dem Falle ndmlich, meint er, hitte sie gar keines
Erlosers bedurft. Dies hétte er nicht sagen kénnen, wenn er
nur von ferne an eine solche Bewahrung gedacht hitte, wie die
kirchliche Definition sie enthélt, nimlich an eine Bewahrung auf
Grund der Verdienste des Erlosers. Ist das ja doch eine Be-
wahrung, zu der sie gar sehr des Krlosers bedurfte, weil nur
von ihm die Gnaden kamen, durch die sie bewahrt wurde. Und
wie wenig er an eine solche Bewahrung, wie sie wirklich statt-
gefunden, an eine Bewahrung, in der nur das debitum contra-
hendi, aber keine Makel oder Schuld inkurriert wird, gedacht
hat, geht aus dem letzten Satze der sol. IL. hervor, wo er ganz
arglos schreibt: Christus wéire nicht mehr der einzige Mensch,
der einer Erlosung nicht bedurfte, wenn es aulser der seinigen



442 Zur mittelalterlichen Kontroverse

noch eine andere Seele gegeben hitte, welche niemals von der
Ursprungsmakel infiziert gewesen wére (si alia anima inveniretur,
quae nunquam originali macula fuisset infecta). Das ,macula®
im Sinne von debitum zu deuten, geht nicht an, weil Thomas
selbst in der sol. I. deutlich erklart hat, was er unter ,,macula*
versteht, némlich die Schuld, (,,macula scilicet culpa®), die nur
durch eine innerlich heiligende Gnade entfernt werden kann.
Die Seele Marid ist also nach Thomas nicht bewahrt worden,
die Makel, d. i. die Schuld, der Erbsiinde niemals zu inkurrieren,
sondern sie (die Seele) ist davon infiziert worden bei ihrer
Vereinigung mit dem Leibe.

In keinem Sinne also kounnte nach Thomas die Ursprungs-
heiligung der seligsten Jungfrau der Vereinigung von Leib und
Seele voraufgehen. Weder das korperliche Substrat konnte vor
diesem Momente geheiligt werden, noch auch konnte die Seele
vorher, auch nicht in einem prius natura, die Gnade als eine
Erlosungsgnade in sich autnehmen. Si quocunque modo ante
animationem beata Virgo sanctificata fuisset, nunquam incurrisset
maculam originalis culpae, et ita non indiguisset redemptione et
salute, quae est per Christum. So in der Summa theol. IIL. q.
27. 3. 2. ¢

Wenn nicht anfe animationem, wenn nicht 4n animatione,
dann also post animationem, das scheint die Logik zu fordern,
und der hl. Thomas, dem durch Beseitigung des ante in jedem
Sinne, auch im Sinne eines blolsen natura prius, auch das in
1pso instanti schon beseitigt schien, macht denn auch sofort diesen
Schlufs: ,,Unde relinquitur quod sanctificatio B. Virginis fuerit
post ejus animationem.” Ib. 1. ¢. Das wére nun ganz richtig
und mit der kirchlichen Definition von 1854 in vollkommener
Ubereinstimmung, wenn das ,,post“ hier in dem Sinne nicht
eines tempore post, sondern eines blofsen natura post aufgefalst
werden konnte. Denn auch nach der Definition von 1854 mufs
der Gottesmutter Ursprungsheilignng so gedacht werden, dals
sie mit dem ersten Momente ihrer Empfingnis, d. i. mit dem
ersten Momente der Konstituierung ihrer Natur und Personlich-
keit, zeitlich (tempore) zwar ganz und gar zusammenfiel, aber
der innern Ordnung nach (natura) ihr nachfolgte. Denn
erst mufs doch der innern Ordnung nach das Subjekt, das der
Schuld verfallen konnte und das fiir Gnade empfinglich ist, ge-
dacht werden, ehe man es als mit der Notwendigkeit, einer
Schuld zu verfallen, behaftet, durch die Gnade aber bewahrt,
denken kann. Wahrend also diese drei Dinge: 1. Die Konsti-
tuierung der menschlichen Natur und Personlichkeit durch Ver-



iitber die unbefleckte Empfangnis. 443

einigung von Leib und Seele, 2. die Notwendigkeit, der Erb-
schuld zu verfallen, 3. die Mitteilung der heiligmachenden Gnade,
welche bewirkt, dals die Erbschuld nicht wirklich kontrahiert
wird, — bei Maria der Zeit nach in einen und denselben Mowment
zusammenfielen, so dafs jede zeitliche Aufeinanderfolge ganz und
gar ausgeschlossen war, folgten sie sich der innern logischen
und sachlichen Ordnung nach in der Reihenfolge, in der wir
sie soeben aufgezihlt haben, und zwar deshalb, weil die Kon-
stituierung der auf dem gewohnlichen Wege sich fortpflanzenden
menschlichen Natur die innere Vorbedingung (das natura prius)
fir die Notwendigkeit ist, dafs diese Natur der Erbsiinde ver-
falle, und weil diese Notwendigkeit, der Krbsiinde zu verfallen,
die inuere Vorbedingung (das natura prius) fir die Moglichkeit
der Mitteilung einer Frlosungsgnade ist. Ist ja doch Maria
dem Dogma zufolge nur durch eine Erlosungsgnade vor der
Erbsiinde bewahrt worden.

Konnte nun erwiesen werden, dafs der hl. Thomas bei seinem
Schlusse: non anfe, non wn, ergo post animationem das posé nur
im Sinne eines natura post, nicht aber zugleich auch im Sinne
eines tempore post genommen habe, so wire damit erwiesen,
dafs seine Lehre der kirchlichen Definition ganz konform wire.
Hs diirfte nun aber doch unsers Erachtens aufserordentlich schwer
sein, diesen Beweis zu erbringen. Schon das, was wir vorhin
vernommen haben, als wir sahen, wie der hl. Lehrer das ,in
ipso instanti infusionis animae“ behandelt, spricht dagegen. Wir
fanden, dafls er das ,2n‘‘ ausschliefslich im Sinne eines natura
ante versteht und es in diesem Sinne mit Recht zuriickweiset.
Das ,,#m»“ kann aber auch im Sinne eines natura post verstanden
werden. Dals wir davon beim hi. Thomas keinerlei Andeutung
finden, diirfen wir ihm nicht ohne weiteres als Fehler anrechunen,
da er mit den damaligen Auffassungen zu thun -hatte, und ein
solches ,,in ipso instanti, welches mit einem natura post iden-
tisch war, damals von keiner Seite behauptet wurde, aber That-
sache ist es, dals Thomas nirgends auch nur mit einer Silbe
darauf hindeutet, dafs das ,in ipso instanti“ auch als ein natura
post gefalst werden konne. KEs geht ihm eben gerade wie dem
hl. Bernhard. Bei der Zuriickweisung der verschiedenen falschen
Auffassungen, die damals hervortraten, kommen zwar verschie-
dene Moglichkeiten zur Erorterung, aber gerade die Moglich-
keit, die sich spéter als Wirklichkeit herausgestellt hat, kommt
nicht zur Erorterung. Er schlielst vielmehr: die Heiligung der
Jungfrau konnte in keinem Sinne vor der Beseelung stattfinden,
auch nicht in dem Sinne, in welchem das ,vor“ nicht ein



444 Zur mittelalterlichen Kontroverse

zeitliches Vorher bedeutet, sondern mit einem zeitlichen Zugleich
identisch ist; also mufs sie nach der Beseelung erfolgt sein,
Wenn wir nun annehmen, dafs der hl. Thomas mit dem ,,post
animationem* ein zeitliches Nachher gemeint, fiir die Heiligung
Maria also nicht den ersten Moment ihrer Konstituierung, sondern
einen moglichst frithen nack dem ersten angesetzt habe, so er-
klaren sich leicht und ohne Zwang die Ausdriicke, die er ge-
braucht: wie wenn er 3. th. IIl. qu. 27. a. 2. c. mit Bezug auf
Maria von einem ,jincurrere maculam originalis culpae“
spricht oder wenn er ibid. ad 2™ sagt: ,,Quodsi nunquam anima
B. V. fuisset confagio originalis peccati tnquinata, hoc derogaret
dignitati Christi, secundum quam est universalis omnium salvator,
und weiter ebenda: ,,Sed B. Virgo contrazit quidem originale
peccatum, sed ab eo fuit mundafa antequam ex utero nasceretur.
Auch in seinen andern Werken spricht er iiberall in derselben
Weise. Christus stehe darin einzig da im Menschengeschlechte,
sagt er im Kommentar zu den Sentenzen (in III. d. 3. qu. 1.
art. 1. sol. 2), dals er keiner Erlosung bediirfe, dafls vielmehr
alle der Erlésung durch ihn bedirftig seien. Das wire aber
umgestolsen, wenn es aufser der Seele Christi noch eine andere
Seele giibe, welche niemals von der Ursprungsmakel infiziert
worden ware (si alia anima inveniretur, quae nunquawm originali
macula fuisset infecta). Gewisse Interpreten des Aquinaten
mochte ich im Voriibergehen eben darauf hinweisen, dals dieser
hier, wie auch anderswo, nicht etwa von dem korperlichen
Substrat, sondern von der Seele Marid das Infiziertsein aussagt.
Doch horen wir ihn weiter. In dem zuletzt citierten Artikel
macht er sich in der 2. Unterfrage (quaestiuncula 2) den
Einwand: nach Anselm miisse die Mutter Gottes die hochste
Reinheit haben, die fiir ein Geschopf moglich sei. ,,Sed major
puritas fuisset in ea, si anima ejus nunquam infectionem peccati
originalis habuisset, quam si ad aliquod tempus habuerit et post-
modum mundata fuerit. Ergo anima illa nunquam originali
peccato infecta fuit. Aut igitur caro sanctificata fuit ante anima-
tionem, vel saltem wn ipso insfanti infusionis anima gratiam
suscepit, per quam immunis a peccato originali esset.”“ Diese
Auffassung weiset er mit folgenden Worten zuriick: ,,Ad tertium
dicendum, quod haec puritas soli homini Deo debebatur, ut
ipse quasi unicus redemptor humani generis nulla peccate ser-
vitute teneretur, cui competebat omnes a peccato redimere; unde
non hanc puritatem, sed sub hac maximam Virgo mater
ejus habere debuit.“ Hier weiset er eine Heiligung in ipso
instanti infusionis animae fiir Maria ausdriicklich ab und lafst



iiber die unbefleckte Empfangnis. 445

sie nur fir Christus gelten, dem es allein zukomme, von der
Knechtschaft der Siinde ganz frei zu sein. Ich lasse es gerne
gelten, wenn man das ,,in ipso instanti hier in demselben Sinne
auffassen will, in welchem wir denselben Ausdruck vorhin bei
Thomas gefunden haben, so dals das ,in“ identisch ist mit einem
natura ante. Das dndert unsere Auffassung nicht. Denn mochte
es auch nach den Aufstellungen, die er zu widerlegen hatte,
dem hl. Thomas sich nahe legen, nur an diesen Sion des ,,in
ipso Instanti“ zu denken, so weiset er es doch seinem ganzen
Umfange nach, also auch in dem Sinne eines natura post, ab.
Im Ursprunge selbst heilig zu sein kommt nach thm nur Christus
zu, Maria aber ist nach ihm nicht in dem ersten zeitlich ge-
falsten Momente ihres Ursprunges oder in ihrer Empfingnis
geheiligt worden, sondern in einem moglichst frithen Momente
nach dem ersten. Daher lifst er es auch nicht gelten, dafs
ihre Empfingnis der Gegenstand der Festfeier in der Kirche
sel: nicht ihre Empfangnis, sondern ihre Heiligung im Mutter-
leibe werde gefeiert; weil man aber nicht mit Bestimmtheit
wisse, wann ihre Heiligung erfolgt sei, so feiere man sie
am Tage ihrer Empfingnis, ndmlich am 8. Dezember, genau
neun Monate vor dem 8. September, dem Feste ihrer Geburt.
»Nec tamen per hoc quod festum Conceptionis celebratur, datur
intelligi, quod in sua conceptione fuerit sancta, sed quia quo
tempore sanctificata fuerit ignoratur, celebratur festum sanc-
tificationis ejus potius quam conceptionis in die Conceptionis
ipsiug“. IIL qu. 27. a. 2. ad 3. Diese Auffassung ist gegen-
wiartig nicht mehr zuléssig; sie wird in der Bulle ,,Ineffabilis®
vom 3. Dezember 1854 ausdriicklich zuriickgewiesen mit den
Worten: ,Etenim clare aperteque docuere (sc. Romani Ponti-
fices), festum agi de Virginis conceptione, atque uti falsam
et ab Kcclesiae mente alienissimam proscripserunt illorum opi-
nionem, qui non conceptionem ipsam, sed sanctificationem ab
Heclesia coli arbitrarentur et affirmarent. Die Empfingnis selbst
ist Gegenstand der Feier und kann es sein, weil sie, wenn sie
auch nicht kraft ihrer selbst und ihrer inneren Potenzen heilig
war, wie es bei Christus der Fall war, so doch durch eine von
aufsen kommende Gnade thatséichlich so geschehen ist, dafs die
empfangene Person schon im ersten Augenblicke ihres Bestehens
heilig war, weil sie eben mit ihrem Entstehen zugleich geheiligt
wurde. Selbstverstdndlich ist hier unter der geheiligten Em-
pfangnis nicht die conceptio activa (i. e. conceptio inquantum
est opus parentum), sondern die conceptio passiva (die animatio)
zu verstehen, so dafs conceptio hier nichts anderes bedeutet als



446 Zur mittelalterlichen Kontroverse

die erste Konstituierung der menschlichen Natur und Person
durch Vereinigung von Leib und Seele. Diese erste Konstituierung
kann kirchlich gefeiert werden, wenn das Konstituierte in und
mit der Konstituierung zugleich geheiligt wird. Die conceptio
activa hétte nur dann heilig sein kounnen, wenn die Natur in
den Eltern geheiligt und autf den Standpunkt der Urgerechtigkeit
erhoben worden ware, was selbstverstandlich nicht der Fall war.
Es ist mir nun allerdings nicht zweifelhaft, dafs der hl. Thomas,
wenn er conceptio und sanctificatio trennen wollte und meinte,
erstere konne nicht (Gegenstand einer religiosen Feier werden,
hauptsidchlich und vorwiegend an die conceptio activa gedacht
hat. Is ist aber wohl zu beachten, dals sich die Unterscheidung
von conceptio activa und conc. passiva bei Thomas noch gar
nicht ausdriicklich findet. Ob er das aktive oder das passive
Moment meint, muls der Zusammenhang lehren. Dafs aber nach
ihm auch die conceptio nach ihrem passiven Momente gefalst nicht
Gegenstand einer religisen Feier sein konnte, geht daraus
hervor, dals er immer bestreitet, in dem Augenblick der animatio
prolis konne die Heiligung stattfinden. Auch die conceptio im
Sinne von animatio ist nach ihm nicht heilig gewesen, sondern
erst nach der animatio, und zwar in einem zeitlichen Nachher,
ist die Heiligung erfolgt. Wenn jemand dariiber noch Zweifel
haben sollte, so moge er sich das ansehen, was der hl. Thomas
in dem Quodlibetum VI. art. 7 dariiber schreibt: ,,Romana KEc-
clesia, so sagt er, et plurimae aliae, considerantes conceptionem
Virginis in originali peccato fuisse, festum conceptionis
non celebrant. Aliqui (al. aliquae) vero considerantes sanctifica-
tionem ejus in utero, cujus tempus ignoratur, celebrant
conceptionem. Creditur enim, quod cifo post conceptionem
et animae infusionem fuerit sanctificata®. Das im Druck
hervorgehobene ,,cifo* weist ganz klar darauf hin, dals das
,»post als ein zeitliches Nachher zu fassen ist. Also erst in
einem zeitlichen Nachher, und zwar nach der conceptio, die hier
offenbar im engeren Sinne zu nehmen und von der Bildung des
korperlichen Substrates zu verstehen ist, und nach der animae
infusio, nach dem Momente also, welches spater wohl als con-
ceptio passiva bezeichnet wurde, ist nach der Meinung des heil.
Thomas die Heiligung der Jungfrau erfolgt.

Man hélt uns die Worte des hl. Thomas entgegen, die sich
in I sent. d. 44. q. 1. art. 3. ad 3™ finden: ,Potest aliquid
creatum inveniri, quo nihil purius esse: potest in rebus creatis,
si nulla contagione peccati inquinatum sit; et talis fuit puritas
heatae Virginis, quae @ peccato originali et actuali tmmunts



iber die unbefleckte Empfingnis. 447

fuit, tamen sub Deo, inquantum erat in ea potentia ad peccandum.
Doch sehen wir zun, wie der hl. Thomas das ,mmunis‘® ver-
standen hat. Auch im Compendium theologiae bedient er sich
dieses Ausdrucks. Nachdem er dort (cap. 224) gesagt hat,
Maria miisse wegen ihrer Wiirde als Gottesmutter frei gewesen
sein von allen persoulichen Siinden, ldfslichen sowohl als Tod-
sinden, so dafs von ihr das Wort gelte (Cant. 1V.): ,Tota
pulchra es, amica mea, et macula non est in te“, fdhrt er fort:
»Nec solum a peccato actuali — so nennt er die personliche
Stinde, weil sie im Gegensatz zur Ursprungssiinde eine That-
siinde, durch eigene personliche That kontrahierte Siinde ist —
immunis fuit, sed etiam ab originali, speciali prwilegio mumn-
data®. Und dann bringt er seine bekannten Argumente, weshalb
sie nicht, wie von der Thatsiinde, so auch von der Ursprungs-
siinde durch Bewahrung frei bleiben konnte, sondern von der
letzteren nur durch Reinigung befreit werden konute und
schlielst dann: ,Hst ergo tenendum, quod cum peccato ori-
ginali concepta fuit, sed ab eo quodam speciali modo pur-
gata fuit,” pamlich in der Weise, wie Jeremias und Johannes
der Téaufer, nur dals ihre Heiligung eine umfassendere war:
»ejus autem sanctificatio amplior fuit quam aliorum in utero
sanctificatorum®. Und worin denn iibertrifft ihre Heiligung die
des Jeremias und Johannes? KEr sagt es sofori: , Alii quidem
sanctificati in utero sunt quidem a peccato originali mundati,
non tamen est eis praestitum, ut postea non possent peccare;
saltem venialiter. Sed beata Virgo Maria tanta abundantia
gratiae sanctificata fuit, ut deinceps ab omni peccato conserva-
retur immunis non solum mortali, sed etiam veniali.“ Das aber
sei nur dadurch moglich gewesen, dals sie in ihrer Ursprungs-
heiligung so gereinigt worden sei, dafs die Konkupiscenz sich
nicht mehr gegeu die Vernunft geltend machen konnte: ,sic
igitur fuit in beata Virgine appetitus seansitivus rationi subjectus
per virtutem gratiae ipsam sanctificantis, quod nunquam contra
rationem movebatur, sed secundum ordinem rationis.

Die ,,immunitas a peccato originali“ also, die der hl. Thomas
der Gottesmutter beilegt, ist ihm nicht das Resultat einer Be-
wahrung, sondern einer, freilich ganz speciellen, Reinigung,
einer eminenten ,emundatio®, ,purgatio” oder auch ,depuratio®,
wie er sie I. sent. d. 17. qu. 2 art. 4 ad 3™ nennt, wo er sagt:
»,Augmentum puritatis est secundum recessum a contrario, et
quia in beata Virgine fuit depuratio ab omni peccato, ideo per-
venit ad summum puritatis, sub Deo tamen, in quo non est aliqua
potentia deficiendi, quae est in quolibet creatura, quantum in se est.*



448 Zur mittelalterlichen Kontroverse

Man hélt uns entgegen, der Begriff ,,purgatio“ bedeute beim
Aquinaten nicht immer eine wirkliche Reinigung von irgend-
welcher siindhaften oder durch die Siinde hervorgebrachten Un-
reinheit, sondern auch wohl die Erhebung in einen hoheren,
lichteren Zustand. Wir geben das zu und verweisen auf S. th.
1II. qu. 27. a. 3. ad 3™, wo Thomas mit Johannes von Damaskus
eine doppelte ,purgatio dieser Art (also eine uneigentliche) in
der durch die Ursprungsheiligung geheiligten Jungfrau annimmt,
eine, durch welche der hl. Geist sie disponiert habe zur Em-
pfingnis des gottlichen Wortes, und eine andere, welche in der
Empténgnis Christi selbst und durch dieselbe geschehen sei.
Dals aber der hl. Thomas die Ursprungsheiligung Marid nicht
in dem Sinne eine ,Reinigung‘ nennt, sondern im Sinne einer
Befreiung von Siinde, sagt er deutlich genug in III. Sent.
d. 3. qu. 1. art. 2. sol. I, wo es heilst: ,In prima [sanctifica-
tione|, secundum quod ab omnibus communiter tenetur, a pec-
cato originali quantum ad maculam et reatum purgata
fuit Und ibid. quaestiunc. 2 ad 3™: ,Sed Virgo mater ejus
(sc. Christi) fuit quidem peccato originali infecta, a quo
emundata fuit antequam ex utero nasceretur: sed a peccato
actuali ommino wmmunis fuit. Dieser letzte Zusatz ldfst keinen
Ziweifel iibrig, dals er die ,immunitas* von der Krbsiinde nicht
in demselben Sinne Maria beilegen wollte, wie die von allen
personlichen Siinden. Von der Erbsiinde ist sie ihm immun,
weil sie vollkommen davon gereinigt ist, von der personlichen
Siinde aber ist sie ,,omnino immunis.

Kehren wir nun nach dieser Digression zu Gutberlet zuriick,
um zu horen, wie er von diesem Standpunkte aus, den wir mit
ihm teilen, den hl. Thomas und die anderen mittelalterlichen
Theologen rechtfertigt. Denn ihre Rechtfertigung gehort ganz
entschieden mit zu dem Problem, das hier zu losen ist. Sie
ohne weiteres preisgeben und achselzuckend sagen: ,Sie haben
geirrt’, ist zwar bequem, aber damit ist der theologischen Wissen-
schaft wahrlich nicht gedient. Denn wo bleibt da ihre Kontinuitit,
sowie die der Tradition, zu deren Trdgern und Zeugen doch ohne
alle Frage jene Theologen fir ihre Zeit gehorten? Wo bleibt
die Auktoritdt jener mittelalterlichen Lehrer, die sie immer in
der Kirche gehabt haben, wenn man ihnen schweren Irrtum so
sans phrase aufladet? Vernehmen wir also, was Gutberlet zu-
néchst mit Bezug auf den hl. Thomas sagt. ,Dieser Standpunkt
des heiligen Lehrers,” so sagt er S. 441, , war fiir seine Zeit
und fiir den damaligen Stand der Frage ein dogmatisch durch-
aus korrekter, weit korrekter als der vieler seiner Gegner, und



iiber die unbefleckte Empfangnis. 449

wenn derselbe Einseitigkeit aufweist, so leidet an einer gleichen,
nur nach der entgegengesetzten Seite gerichteten schiefen Kin-
seitigkeit und Ubertreibung die Auffassung aller seiner Gegner.
Die richtige Mitte war noch nicht gefunden.”” Sodann wird ge-
zeigt, dals dies mit dem katholischen Traditionsprincip nicht im
Widerspruch steht. ,Die unbefleckte Empfingnis war formell
bis zu jener Zeit noch nicht im aktuellen Glaubensbewuflstsein
der (Gesamt-) Kirche enthalten, wohl aber implicite in der An-
erkennung und immer stirkeren Betonung der  vollendetsten
Reinheit Mariens.“ Diese in der Tradition enthaltene vollendete
Reinheit der Jungfrau mit der Allgemeinheit sowohl der Erb-
siinde als der Erlosungsbediirftigkeit in volle innere Harmonie
zu bringen, war Sache der kirchlichen Wissenschaft, welche
eine Formel finden mufste, durch welche diese Wahrheiten im
Sinne der Offenbarung genau gegen einander abgegrenzt wiirden.
,Dem hl, Thomas war es nicht beschieden, diese Formel zu
finden, es war der wissenschaftlichen Entwickelung mehrerer
Jahrhunderte vorbehalten, dieselbe so klar und bestimmt zu fassen,
dafs die Kirche sie in der Definition des Dogmas von der un-
beﬂeckten Empfingnis als die allein zutreffende erklaren konnte.*

Ib. 8. 442.

,,Del hl. Thomas war kein principieller (wegner der unbe-
fleckten Empténgnis. Seine Grundsitze schliefsen dieselben nicht
aus, sondern verlangen sie, und wenn er die Moglichkeit durch-
schaut hitte, wie die Folgerungen aus denselben im Sinne der
unbefleckten Empfingnis gefalst werden konnten, wiirde er diese
zweifelsohne angenommen haben. Wenn man dagegen einwenden
wollte, einem so scharfen Denker habe doch sein Mangel an
Konsequenz nicht entgehen konnen, so liegt die Antwort nahe:
Um einzusehen, dafs aus seinen Principien auch die Makellosig-
keit der Jungfrau im ersten Augenblicke folge, mulste sich ihm
eine Moglichkeit zeigen, wie dieselbe mit dem Glauben an die
Erbsiinde und Erlosung vereinbar sei. Diese Moglichkeit hat
sich aber nicht nur ihm nicht gezeigt, sondern auch keiner seiner
Vorginger und Zeitgenossen, keiner seiner Gegner ist diesem
(Gedanken nahe getreten. Der hl. Thomas ist aber in der Frage
iber die unbefleckte Empfiangnis nicht blofs ein Haupttrager,
Pfleger und Erlduterer der wirklichen kirchlichen Tradition in
dem angegebenen Sinne gewesen, sondern ihm ist von der gott-
lichen Vorsehung die wichtige Aufgabe geworden, den richtigen
Sinn der unbefleckten Empfingnis ins wahre Licht zu stellen
und vor schweren Verirrungen zu bewahren. Menschlich ge-
sprochen wire ohne den heil. Thomas eine Auffassung von der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 29



450 Zur mittelalterlichen Kontroverse

unbefleckten Empfingnis herrschend geworden, welche mit der
Offenbarung unvereinbar ist.“ Jb, 8. 444.

G. findet das Verdienst des hl. Thomas vor allem darin,
dals er die Frage von dem Gebiete phantastischer Ubertreibung,
unkorrekter Spekulation, kritikloser Begriindung durch Legenden,
Privatoffenbarungen, unterschobene Dokumente auf den Boden
niichterner, theologischer, auf die Glaubensquellen gestiitzter Be-
handlung iibergeleitet habe. Thomas habe die Erlosungsbediirf-
tigkeit Marid mit allem Nachdruck betonen miissen, weil zu seiner
Zeit von allen Anhdngern der entgegengesetzten Meinung, sowie
auch von den Griechen, die Allgemeinheit der Erbsiinde oder
vielmehr der Notwendigkeit, ihr zu verfallen, thatsdchlich preis-
gegeben worden sei. ,,Da wir nun jetzt nach der Definition
des Dogmas wissen, dafls Maria wirklich nur durch die Erlosungs-
gnade vor der Krbsiinde bewahrt wurde, so miissen wir auch
testhalten, dafls sie irgendwie in dieselbe verstrickt war. Der
energischen Betonung der Erlosungsbediirftigkeit Mariens durch
den heil. Thomas und seine Schule ist es zu verdanken, dals
dieses dem Dogma wesentliche Moment nicht vollstindig ver-
drangt wurde durch eine iiberspannte Frommigkeit und Ver-
ehrung der Gottesmutter.” Ibid. S. 445.

,von einer Unterbrechung oder auch nur Verdunkelung der
kirchlichen Tradition durch den heil. Thomas kann also keine
Rede sein. Er hat im Gegenteil nicht nur die Grundlehre fir
die unbefleckte Empfangnis aufs entschiedenste hervorgehoben,
sondern hat speciell zur Lauterung und Kldarang und richtigen
Formulierung des Geheimnisses wesentlich beigetragen. TIbid.
S. 446.

Diese Art, den hl. Thomas zu rechtfertigen, scheint uns den
Vorzug vor jeder anderen zu verdienen aus mehreren Griinden:

1. Sie hat eine feste Grundlage in den Texten desAquinaten
und bedarf keiner kiinstlichen, geschraubten Auslegung derselben.

2. Sie weiset diejenigen zuriick, die eine Unterbrechung
der Tradition in der abendldndischen Kirche annehmen, weil
sie zeigt, dals der Inhalt der kirchlichen Definition implicite
auch von den Gegnern der unbefleckten Empfingnis festge-
halten wurde; weil sie zugleich erkennen lafst, warum ge-
rade die Seite des Dogmas, die spéiter von der Kirche defi-
niert wurde, damals nicht explicite hervortreten konnte. Die
Bewahrung Marida namlich vor jeder Makel der Erbsiinde im
ersten Augenblicke ihres Daseins ist eigentlich nur eine Seite
von der eminenten Heiligung iberhaupt, deren sie gewiirdigt
ist. Vollstindig gefalst begreift diese Heiligung viel mehr in



iiber die unbefleckte Empfingnis. 451

sich, namlich vollstindige Siindenlosigkeit iiberbaupt und die
Fiille aller Gnaden, deren ein blofses Geschopf fihig ist, mochte
sie auch diese Gnadenfiille noch nicht allseitig in ihrer ersten
Heiligung erlangen. Auch schon zur Zeit eines hl. Anselm, Bern-
hard und Thomas stand diese eminente Heiligkeit Marid. was
den Kern und die Substanz der Sache angeht, durchaus fest;
man legte ihr die grofste Reinheit und Heiligkeit ,sub Deo*,
»qua major sub Deo esse nequit”, bei. Daraus ergab sich ganz
von selbst die Konsequenz, dals sie schon in ihrem Ursprunge
geheiligt sein mufste. KEs fragte sich nur, ob man daraus die
weitere Konsequenz ziehen diirfe, dafs sie auch schon im ersten
Augenblicke ihres Daseins geheiligt worden sei. Dafiir sprach
das Princip, wenn es in seiner ganzen Schéirfe gefafst wurde,
unbedingt; denn mit der hochsten Reinheit ,,sub Deo*“ kann auch
der geringste Flecken einer Siinde nicht bestehen, und wire
derselbe auch nur einen Augenblick vorhanden. Was aber
dagegen sprach, haben wir im Vorhergehenden hinreichend schon
erortert. HEs war das Dogma von der Allgemeinheit der Erb-
siinde und der Erlosungsbediirftigkeit. Dariiber also, ob. diese
Konsequenz aus dem, was der Kern der Sache war, gezogen
werden diirfe oder nicht, bestand eigentlich die Kontroverse.
Wer das nur vor Augen hilt, dem wird es gar nicht einfallen,
hier von einer Unterbrechung der Tradition in der abendléndi-
schen Kirche zu sprechen. War denn etwa auch die volle und
im eigentlichen Sinne zu verstehende Gottheit des Sohnes in der
vornicéinischen Tradition nicht vorhanden, obgleich die daraus
folgende volle Konsubstantialitdt des Sohnes mit dem Vater erst
dem Arianismus gegeniitber von der lehrenden Kirche ausdriick-
lich gezogen und definiert wurde? Diejenigen, die das behauptet
haben, sind sofort mit Recht von den Theologen entschieden
zuriickgewiesen worden.

3. Diese Art der Rechtfertigung des hl. Thomas geféllt uns
auch deswegen, weill sie einigermalsen auch seine Schule
rechtfertigt. Dals diese in der andern Weise, wie man den
Aquinatenselbst rechtfertigen will, nicht gerechtfertigt werden kann,
ist von selbst klar. Jederman weils, dafs die Hauptvertreter der
thomistischen Schule, sich auf Thomas berufend, nicht blols
scheinbare, sondern wirkliche Gegner der unbefleckten Em-
pfingnis waren. Sollen wir nun diese Ménner, die von Liebe
zur Kirche durchdrungen waren und ehrlich nach der Wahrheit
gestrebt haben, ohne weiteres verurteilen, weil sie.in einer
Frage, in der die Kirche noch nicht gesprochen hatte, in der

das Richtige zu finden nicht, leicht war, die wahre Losung nicht
29%



452 Zur mittelalterlichen Kontroverse

gefunden haben? Sollen wir auch nur annehmen, dals sie rein pro
nihilo gearbeitet und der Kirche, der sie doch mit allen Kraften
dienen wollten, gar keinen Dienst geleistet hétten? Unsere Art,
den hl. Thomas zu rechtfertigen, nimmt das nicht an, sondern
schreibt ihm und seiner Schule das Verdienst zu, durch un-
abldssiges Hervorheben der Erlosungsbediirftigkeit Marid wesent-
lich dazu mitgewirkt zu haben, dafs das Dogma in richtiger
Weise ausgebaut wurde.

Ich wundere mich einigermalsen, dafs in neuerer und neuester
Zeit, namentlich aber seit der lehramtlichen Definition von 1854,
bei gewissen Theologen die andere Art und Weise, den heil
Thomas zu rechtfertigen, am meisten beliebt zu sein scheint.
Man bedenke doch, dafs man auf solche Weise zahlreichen
Theologen der Thomistenschule implicite einen doppelten Vorwurf
macht: 1. dals sie den hl. Thomas nicht verstanden haben,
2. dafs sie, ohne ein Fundament in Ausspriichen des Hauptes
ihrer Schule zu haben, also iberhaupt ohne geniigenden Grund,
— denn das war ihr Hauptgrund, dafs sie die Lehre bei Thomas
fanden, — lange Zeit hindurch gegen eine Lehre opponiert haben,
die thatsdchlich offenbart war. Haben sie aber in diesem Punkte
den hl. Thomas griindlich mifsverstanden, dann konnen wir auch
in anderen Punkten nicht mehr viel auf sie geben. Wer biirgt
uns dann dafiir, dafs sie ihn da .recht verstanden haben? Und
was das andere angeht, so war es allerdings auch nach den
Zeiten des hl. Thomas noch notwendig, die Allgemeinheit der
Erbsiinde und der Erlosungsbediirftigkeit falschen Vorstellungen
gegeniiber, die man sich von der unbefleckten Empfingnis machte,
hervorzuheben, aber es war doch bel weitem nicht mehr in dem
Grade notwendig wie zur Zeit des hl. Thomas. Zudem kannte
die Theologie seit Duns Skotus eine Moglichkeit, beide Dogmen
mit der vollkommenen Siindenlosigkeit Marié zu vereinigen. Dals
jene Thomisten diese Moglichkeit nicht sofort einsahen und gelten
liefsen, wollen wir ihnen bei der Schwierigkeit der Sache gern
nachsehen, aber nur, wenn sie fiir ihre Lehre ein wirkliches
Fundament bei Thomas fanden. Hat aber, wie man uns glauben
machen will, schon der hl. Thomas die Harmonie zwischen der Rein-
heit Marid und der Allgemeinheit einerseits der Erbsiinde ander-
seits der Erlosungsbediirftigkeit erkannt und zum Ausdruck ge-
bracht, dann konnen wir es seinen Schiilern nicht nachsehen,
dals sie das, was der Meister erkannt, nicht auch erkannt haben.
Wir verstehen dann iiberhaupt die langen Kémpfe zwischen
Thomisten und Skotisten iiber dieses Dogma nicht mehr. Was
den Thomisten bei unserer Auffassung zur Entschuldigung dient,



itber die unbefleckte Empfingnis. 453

liegt darin, dafs auch den skotistischen Anschauungen gegeniiber
die Allgemeinheit der FErbsiinde und Erlosungsbedirftigkeit
noch betont werden mufste. Das fillt aber ganz fort, wenn
schon Thomas die Heiligung Marid im ersten Augenblicke ihres
Daseins gelehrt hatte. Denn dafs Thomas neben dieser seiner
angeblichen Lehre jene beiden anderen Wahrheiten scharf genug
betont hat, ist eine bekannte Thatsache. Hatte Thomas alle drei
Wahrheiten gelehrt und in Harmonie gebracht, dann konnte die
kirchliche Definition, in der alle drei harmonisch zusammenklingen,
damals sogleich erfolgen. Warum bedurfte es noch langer und
hartnackiger Kaémpfe? Blofs weil die Schiiler den Meister nicht
verstanden hatten und gegen eine Lehre, die Thomas schon
hatte, Opposition machten, als sie nun auch von Duns Skotus
und dessen Schule vorgetragen wurde? Hat das auch irgend
welche Wahrscheinlichkeit fiir sich? Nein, die Schiiler des heil
Thomas haben die Lehre ihres Meisters ganz richtig verstanden.
Namentlich gilt das von Cajetan, dem berithmten Ausleger der
theologischen Summa. Dalfs sie ihn so verstanden haben, wie
wir mit Gutberlet ihn verstehen, spricht entschieden fiir die
Richtigkeit unserer Auffassung. Freilich haben auch schon frither
einige Theologen aus dem Dominikanerorden die andere Auf-
fassung geteilt, aber ihren Ursprung hat diese, soviel wir wenig-
stens wissen, nicht in der Dominikanerschule, sondern anderswo
gehabt. 2

4. Endlich gefdllt uns diese Art und Weise, den hl. Thomas
zu rechtfertigen, die wir bei Gutberlet finden, auch deshalb,
weil bel ihr die Auktoritdt, welche der hl. Thomas in der Kirche
hat, einerseits voll und ganz gewahrt bleibt, anderseits aber
auch im richtigen Lichte erscheint. Gewahrt bleibt die Aukto-
ritit, welche Thomas als Zeuge der Tradition hat: er bat
das, was er iber die Reinheit der Gottesmutter iiberkommen
hatte, treu weiter iiberliefert, ebenso wie auch das, was in der
Kirche iber die Allgemeinheit der Erbsiinde und der Krlosungs-
bediirftigkeit und Erlosung durch Christus bis dahin iiberliefert
war. Und als Theologe hat er eine Arbeit geleistet, welche
der Kirche von grofsem Nutzen war, wie im Vorhergehenden
gezeigt ist, und diese Arbeit hat seine Schule fortgesetzi, und
so ist es der Kirche moglich geworden, das Dogma von der
Reinheit der seligsten Jungfrau mit einer Précision zu definieren,
die man sich grifser kaum denken kann. Denn nicht blofs jene
hohe Reinheit und.Siindenlosigkeit Marid, welche von den heil.
Vitern und Theologen mit den erhabensten Lobspriichen ge-
feiert wird, ist nun endlich feierlich vom kirchlichen Lehramte



454 Zur mittelalterlichen Kontroverse

definiert, sondern auch so definiert, dals von vorn herein alle
Schwierigkeiten beseitigt sind und die drei Dogmen, die unver-
einbar schienen, in schonster Harmonie zusammenklingen. Wir
sind weit davon entfernt, das Verdienst, welches Duns Skotus
und seine Schule in dieser Sache unverkennbar habeun, auch nur
im geringsten unterschatzen zu wollen, aber wir sind der Mei-
pung, dals Skotus erst dann an eine Erlosung Marid durch Be-
wahrung denken konnte, als durch die Bemiihungen der vor-
angehenden Theologen und namentlich des hl. Thomas unverriickbar
festgestellt war, dafs man hier die Erlosung nicht umgehen
diirfe. So hat Thomas das Verdienst, das Fundament, aut dem
Skotus stand, festgelegt zu haben. TUnd bei den folgenden
Kémpfen waren es auch vor allem die Darlegungen des hl. Thomas,
durch welche allen falschen Auffassungen der unbefleckten Em-
pfangnis energisch die Spitze geboten wurde. So bleibt hier die
Auktoritit des hl. Thomas vollstindig gewahrt und sein Ver-
dienst ihm gesichert. Und wenn er in einer Frage, die damals
nicht ausdriicklich behandelt wurde, —— depnn an eine Bewahrung
durch eine Erlosungsgnade dachten damals weder die Freunde
noch die Gegner der unbefleckten Empfingnis — also gleichsam
per accidens, mochte ich fast sagen, nicht das Richtige traf, so
kann das sein Verdienst und seine Auktoritdt nicht schmélern,
wohl aber ist es sehr geeignet, die letztere im richtigen Lichte
zu zeigen, als eine Auktoritdt, welche zwar grols, aber nicht
unfehlbar ist. Hs kann unsers Erachtens den Theologen, welche
sich gemifs dem klar ausgesprochenen Willen der lehrenden
Kirche an den hl. Thomas anschliefsen wollen, nur schaden, wenn
sie den Schein erwecken, als ob sie in dem Doctor Angelicus
eine unfehlbare Auktoritdt verehrten. Ich sage ,den Schein®;
denn ausgesprochen finde ich das bei keinem, wohl aber kenne
ich solche, die in diesem Punkte zu wenig klar sich aussprechen,
wéhrend es doch offenbar im Interesse der Sache liegt, hier
moglichst klar zu reden. Unfehlbar ist Gott und unfehlbar durch
Gottes Beistand ist die Kirche, vor allem die lehrende Kirche,
der es obliegt, die geoffenbarte Wahrheit nicht blofs zu glauben,
sondern auch aller Welt zu verkiindigen, namentlich das sichtbare
Haupt der Kirche, welchem dies in erster Linie zusteht und
obliegt, sonst aber durchaus niemand. Wenn der hl. Thomas
uns mehr und eindringlicher als die anderen Kirchenlehrer von
der Kirche und ihrem Oberhaupte empfohlen wird, — Leo XIII.
1st nicht der erste der Papste, der das gethan, und wird auch
nicht der letzte sein, — so haben wir den Grund dafiir darin
zu suchen, dafs Thomas nicht blofs ein treuer Zeuge der kirch-



iiber die unbefleckte Empfingnis. 455

lichen Tradition, sondern auch ein sicherer Fithrer in der
theologischen Wissenschaft ist, welche sich die Aufgabe
stellt, die Dogmen unter sich und mit dem Vernunfterkennen
in EHinklang zu bringen. Wie in den anderen Wissenschaften
aber, so kommt es auch in der theologischen auf die Grinde
an, die man fiir die Sdtze hat, welche man aufstellt. Wollte
jemand hier seinem Lehrer blofs glauben, ohne sich um die Ein-
sicht in die Griinde zu bemiihen, so wiirde sein Erkennen eben
nicht ein Wissen sein; denn ein Wissen habe ich erst dann,
wenn ich etwas in und aus seinen Griinden erkenne. So
lange freilich der Schiiler noch im Stadium der Unvollkommen-
heit ist, muls er unbedingtes Vertrauven zu seinem Lehrer haben
und ihm aufs Wort glauben; er mufls, wie man sagt, jurare in
verba magistri. Das muls aber aufhoren, sobald er die Stufe der
Reife erlangt hat. KEr muls dahin gebracht werden, dafs er
schliefslich ebenso selbstiindig denken und im Reiche der Wahr-
heit sich bewegen kann wie sein Lehrer. Wenn also die Kirche
will, dafs wir in der theologischen Wissenschaft, — die als
solche eine wahre, wenn auch auf dem Glauben aufgebaute
Wissenschaft, weil ein mit Gewilsheit verbundenes Erkennen
aus Grinden ist, — Schiiler des hl. Thomas werden sollen, so
will sie auch, dals wir die Stufe der Reife anstreben sollen. So
viel auch der hl. Thomas gethan hat, um diese Wissenschaft,
die ein unerme(sliches Arbeitsfeld hat, weil sie alles natiirliche
Wissen in ihren Dienst nimmt, um - das Hochste und Tiefste,
was es iiberhaupt gibt, immer vollkommener zu erkennen, —
auf festen Grundlagen zu basieren und in festem Gefiige auszu-
bauen, so bleibt uns doch noch genug zu thun tbrig. Il reste
beauconp & faire®, sagt Berthier: ,Il reste & étudier et a com-
prendre Saint Thomas et les scolastiques, ce qui n’ est pas un
mince labeur. Il reste a les étudier dans leurs sources profanes
et sacrées, a les discuter, & les compléter, méme a corriger
des détails. (I’ étude de la somme théologique pag. 13.)
Also auch das Korrigieren soll dem nicht verwehrt sein, der
hinreichend tief eingedrungen ist. Je tiefer wir eindringen, desto
mehr werden wir dahin kommen, mit Selbstindigkeit und mit
weitem Blick im Reiche der Wahrheit uns zu bewegen, desto
mehr werden wir aber auch erkennen, wie tief derjenige, den
wir den Engel der Schule nennen, schon vorgedrungen ist. Der
Anschlufs an Thomas wird uns kein Hindernis, sondern wird
und soll uns ein Mittel sein, immer tiefer in die Wahrheit und
in den Zusammenhang der natiirlichen und der geoffenbarten
Wahrheit einzudringen. Und wenn dem nicht so wire, so wiirde



456 Die Neu-Thomisten.

auch die Kirche, diese Saule und Grundfeste der Wahrheit, uns
den hl. Thomas nicht so angelegentlich empfehlen und wiirde
sicher nicht den Anschluls an ihn verlangen. An Thomas sich
in dem Sinne anschliefsen, in dem die Kirche es will, das be-
deutet nicht blofs sichere Erkenntnis der Wahrheit aus hellen,
lichten Griinden, es bedeutet auch wahren Fortschritt auf fester
Grundlage und in einem festen Geleise. In einem anderen
Sinne an Thomas uns anschliefsen zu wollen, als die Kirche und
die hochste Auktoritdt in der Kirche es will, liegt uns sehr fern.
Den Anschlufs aber, den wir wollen, verlangen wir von allen
katholischen Dogmatikern, weil wir in den Aulserungen der
hochsten kirchlichen Auktoritdt mehr als einen blofsen Wunsch
sehen, und weil wir fest iiberzeugt sind, dals das wahre Ge-
deihen, die Bliite und der Fortschritt der Theologie und speciell
der Dogmatik nur auf diesem Wege erreicht werden kann. Und
nur auf diesem Wege kann auch etwas anderes noch erreicht
werden, dessen es gerade gegenwartig, im Kampfe mit dem
Unglauben und den destruktiven Méachten, besonders bedarf, —
die Einigkeit der katholischen -Theologen.

ST D

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.
(Forts. von Bd. X, 8. 275.)

——e——

Das Wissen Gottes mit Bezug auf das Zukiinftige.

Die Thomisten unterscheiden einen dreifachen Zustand der
Dinge mit Bezug auf ihre Existenz, ihr Dasein. Manche Dinge
konnen in das Dasein gerufen werden, die Existenz erhalten.
Allein sie hatten weder jemals dieses Dasein, noch besitzen sie
es gegenwdrtig. Darum sind sie weder in sich, d. h. auflser-
halb ihrer Ursachen, noch in ihren Ursachen bestimmt,
determiniert. Andere dagegen hatten schon einmal das Da-
sein, oder besitzen es gegenwdrtig. Sie waren somit schon ein-
mal durch ihr Dasein bestimmt oder sind es noch jetzt und zwar
auflserhalb ihrer Ursache. Die Dinge der erstern Art nennen
die Thomisten mogliche, die der letztern vergangene, be-
ziehungsweise gegenwirtige. Die moglichen Dinge sind



	Zur mittelalterlichen Kontroverse über die unbeflekte Empfängnis

