
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Zur mittelalterlichen Kontroverse über die unbeflekte Empfängnis

Autor: Dörholt, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761872

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761872
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur mittelalterlichen Kontroverse üb. d. unbefleckte Empfängnis. 433

ohne die Propheten und ohne das Gesetz. So lange es also

jener Geschichtskonstruktion, die Christus und die Propheten zu
eliminieren sucht, nicht gelingt, die festumrissene Gestalt des
Paulus in Sage und Mythus aufzulösen, werden alle übrigen
Versuche der destruktiven Kritik ihres Erfolges entbehren.

°——0

ZUR MITTELALTERLICHEN KONTROVERSE ÜBER
DIE UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS.1

Von Dr. B. DÖRHOLT.

Die in echt kirchlichem Geiste geschriebene dogmatische
Theologie Heinrichs hat, was wif mit lebhafter Freude begrüfsen,
einen Fortsetzer in der Person des Herrn Prof. Dr. C. Gutberiet
gefunden. Vor uns liegt die zweite Abteilung des 7. Bandes,
die uns von der Redaktion dieser Zeitschrift zur Besprechung
zugesandt wurde. Indes hat der Gegenstand, mit dem der
Fortsetzer seine Arbeit beginnt, sowie insbesondere die Art und
Weise der Behandlung desselben, unser Interesse so lebhaft in
Anspruch genommen, dafs wir geglaubt haben, der Würdigungseiner

Arbeit einen längeren Artikel widmen zu sollen.
Allerdings ist das vorliegende Lieferungsbändchen, welches

den letzten Teil des ersten und den ersten des zweiten Kapitels
der Christologie umfafst, noch zum gröfsten Teil aus der Feder
des ersten Verfassers. Dennoch glauben wir genug zu thun,
wenn wir seiner Arbeit hier nur im Vorübergehen gedenken.
Das Urteil über Heinrich und seine Leistung steht zu fest, als
dafs es noch vieler Worte bedürfte. Wir finden hier dieselbe
Art und Weise der Behandlung und Darstellung wieder, die
aus den früheren Bänden hinreichend bekannt ist: dieselbe
Gründlichkeit und Klarheit, verbunden mit einer gewissen Breite,
die jedoch manchem erwünscht sein wird, dasselbe vielseitige
Wissen, das besonders in den zahlreichen, zuweilen recht langen
Anmerkungen zum Ausdruck kommt, denselben treuen Anschlufs
an die bewährten Theologen.

1 Dogmatische Theologie von Dr. J. B. Heinrich, fortgeführt durch
Dr. Gutberiet, Prof. an der theol.-philos. Lehranstalt in Fulda. 7. Band,
2. Abteilung. Mainz, Kirchheim 1895.

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 28



434 Zur mittelalterlichen Kontroverse

Die Arbeit des Fortsetzers beginnt (S. 436) mit der
mittelalterlichen Kontroverse über die unbefleckte Empfängnis, also
mit einem Gegenstande, der noch in neuester Zeit sehr
ververschiedene Beurteilung bei den Theologen gefunden hat.
Namentlich sind es zwei Hauptrichtungen, die sich noch immer
gegenüber stehen und sich auch jüngst noch befehdet haben.
Die eine Richtung glaubt nachweisen zu können, dafs von den
grofsen Theologen des 11. und 12. Jahrhunderts namentlich und
jedenfalls der hl. Thomas nicht etwa blofs in den Principien,
die er aufstellt, also implicite, sondern auch schon explicite
dasselbe gelehrt habe, was 1854 von der Kirche als Dogma definiert
worden ist, und dafs es nur einer richtigen Erklärung der Texte
des hl. Lehrers bedürfe, um sie der kirchlich-lehramtlichen
Definition vollkommen konform zu finden. Die andere Richtung
widerspricht dem nicht nur, und das zuweilen in recht scharfer
Weise, sondern es gibt auch Vertreter derselben, welche bis zu
der Behauptung voranschreiten, die bei den Gegnern der Kirche
etwas ganz Gewöhnliches ist, zwischen der Lehre des Aquinaten
von der Heiligung der Gottesmutter und dem Dogma von ihrer
unbefleckten Empfängnis bestehe eine tiefe, durch nichts zu
überbrückende Kluft. So urteilt W. Többe in seiner gegen Dr. Oeslaus

M. Schneider polemisierenden Schrift1 (S. 72). Derselbe
Autor meint auch, wenn der hl. Thomas über das Wesen der
Erbsünde dasselbe lehre, was auf dem Tridentinum festgesetzt
worden sei, so sei seine Behauptung, Maria sei in der Erbsünde
empfangen, nunmehr schlechterdings häretisch; wenn aber seine
Lehre von der Erbsünde sich von der Lehre der Kirche
unterscheide, so hätten wir bei ihm statt des einen Irrtums zwei oder
mehrere Irrtümer zu verzeichnen. L. c.

Bei diesem Widerstreit der Meinungen handelt es sich nicht
um den hl. Thomas allein. Er, als der Fürst der Scholastik,
steht hier freilich im Vordergrunde, aber es ist eine bekannte
Sache, dafs alle die grofsen Theologen des 11. und 12.
Jahrhunderts über die Heiligung der Gottesmutter dasselbe lehren,
was sich bei Thomas findet, nur dafs es bei ihm am klarsten
zum Ausdruck kommt. Haben denn wirklich, so müssen wir
uns da doch fragen, alle diese grofsen Theologen, die stets
grofses Ansehen in der Kirche gehabt haben, unter denen vier
sind, welche die Kirche mit dem Ehrentitel „Kirchenlehrer"
ausgezeichnet hat, eine Lehre vorgetragen, die mit dem später

1 Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu der unbefleckten
Empfängnis der Gottesmutter. Münster 1892.



über die unbefleckte Empfängnis. 435

definierten Dogma in unlösbarem Widerspruch steht? Und wenn
das, wie steht es denn mit der ununterbrochenen Tradition, aus
der die Kirche das schöpft, was sie als Dogma verkündigt?
Oder hätte, wie Többe (8. 63) meint, nur der Orient die
Überlieferung ohne Unterbrechung bewahrt, so dafs es mit dem
Traditionsbeweise für das Dogma von der unbefleckten Empfängnis
schlimm aussähe, wenn wir für die Zeit vor Duns Skotus auf
die abendländischen Theologen allein angewiesen wären1? Dann
müfste also zur Zeit des Skotus die Überlieferung aus dem
Morgenlande ins Abendland gekommen sein. Weifs denn die
Geschichte von einer engeren Verbindung, in der gerade Skotus
mit dem Orient gestanden hätte? Sagt sie uns nicht vielmehr,
dafs der Doctor subtilis die Glaubenslehren von den ihm
vorangehenden abendländischen Theologen überkommen hat, dafs er
aber mit aufsergewöhnlichem Scharfsinn alles, was ihm vorkam,
zu betrachten pflegte? Da dürfte es doch von vornherein
wahrscheinlicher sein, dafs die Zeit, die im Abendlande mit Duns
Skotus anhebt, sich von der vorhergehenden nicht durch eine
andere Tradition, wohl aber vielleicht durch eine andere
theologisch-wissenschaftliche Behandlung und Verwertung des
überlieferten Materials unterscheide.

Doch folgen wir der Darstellung Gutberlets. Auf sie möchten
wir hier nachdrücklichst hinweisen, weil sie uns die richtige
Mitte zwischen den beiden sich befehdenden Richtungen zu
treffen scheint. Ich sage die richtige Mitte; denn ich weifs recht
wohl, dafs es überall auch wohlfeile Vermittlungstheorieen gibt,
die keinen Schufs Pulver wert sind, die schlimmer als die
extremen Richtungen sind, — falls diese letzteren sich wenigstens
einige Mäfsigung auferlegen, — weil sie eben alles durch
einander würfeln, die Begriffe trüben und fälschen und schliefslich
alles verderben, den Intellekt und den Charakter.

Nachdem Gutberiet die schon von Heinrich dargestellte
Lehre der Väter dahin zusammengefaßt hat, dafs die allseitige
Heiligkeit Maria, ihre vollkommene Reinheit und ihre
absolute Eeindschaft gegen den Teufel stets in der Kirche
ausdrücklich gelehrt und geglaubt worden seien, wendet er sich
dem Feste der Empfängnis Mariä zu. War es ja doch eben die
dem Feste unterzulegende Wahrheit, der Sinn, in welchem es

gefeiert werden könne oder nicht, worüber die Kontroverse zuerst
entbrannte. Als nämlich die Kanoniker von Lyon (um 1140)
das Fest, das schon seit Jahrhunderten im Morgenlande, seit
einiger Zeit auch schon in mehreren Kirchen des Abendlandes
war gefeiert worden, eingeführt hatten, trat der hl. Bernhard

28*



436 Zur mittelalterlichen Kontroverse

mit Entschiedenheit dagegen auf, indem er den bekannten Brief
(ep. 174) an sie schrieb. Gutberiet stellt sich ganz mit Recht
entschieden auf die Seite des hl. Bernhard und verurteilt mit
ihm das Fest in dem Sinne, in welchem es vom Orient
herübergekommen war und damals aufgefafst wurde. „Die ganze
Einsprache und Beweisführung des Heiligen richtet sich gegen
diejenigen, welche in der Pestfeier die fleischliche Empfängnis der
körperlichen Seite der Gottesmutter verehrten. Sie zu bekämpfen
hatte er alles Recht, weil diese Festidee ein schwerer Irrtum
ist; es wird damit die Notwendigkeit Mariens, der Erbschuld zu
unterliegen, und ihre Erlösungsbedürftigkeit vollständig geleugnet.
Er ging nun freilich weiter und behauptete, Maria sei in der
Empfängnis überhaupt nicht geheiligt worden; diese Behauptung
stellt er aber nicht als Vermittler einer kirchlichen Tradition,
sondern lediglich als Theologe auf und unterwirft diese seine

Meinung ausdrücklich dem Urteile der Kirche." S. 439. Ja,
er ging weiter, oder vielmehr, er beachtete nur die unvollkommenen

und unrichtigen Vorstellungen, die man damals vielfach
von dem Gegenstand der Festfeier hatte, beachtete aber, indem
er diese bekämpfte, nicht, dafs dieser Gegenstand auch so gefafst
werden konnte, dafs er alles Anstöfsige verlor. Ganz freilich
liefs er diese Möglichkeit nicht aus dem Auge, indem er das,
was er sagt, dem Urteile der römischen Kirche und sogar eines
jeden sanius sapientis unterwerfen will. Ep. 174. n. 9. Weil er
aber nicht ausdrücklich alle Möglichkeiten, die hier vorlagen, in
sein theologisches Schlufsverfahren aufnahm, so konnte dieses
nicht in absoluter Weise richtig sein. Er fafst nämlich (ibid. n. 7)
seine ganze Deduktion in die Worte zusammen: „Si igitur ante
conceptum sui sanctificari minime potuit, quoniam non erat, sed

nec ipso quidem conceptu, propter peccatum quod inerat: restât
ut post conceptum in utero jam existens sanctificationem acce-
pisse credatur, quae excluso peccato sanctam fecerit nativitatem,
non tarnen et conceptionem." Unter dem „peccatum quod inerat"
verstehen wir hier nicht mit G. die Begierlichkeit, sondern die
Erbsünde, die freilich nicht formaliter, aber doch instrumentaliter
(ähnlich wie die Gnade in den Sakramenten) in ipso conceptu,
inquantum est opus parentum, nach Bernhards Vorstellung ist.
Einige Zeilen vorher unterscheidet er ausdrücklich das „peccatum"
von der „libido", indem er fragt: „Quomodo namque aut sancti-
tas absque Spiritu sanctificante, aut sancto Spiritui societas cum
peccato fuit? aut certe peccatum quomodo non fuit, ubi libido
non defuit?" Die Anwesenheit der libido ist ihm das Zeichen,
dafs durch einen conceptus, in dem sie ist, auch die Sünde mit-



über die unbefleckte Empfängnis. 437

fortgepflanzt wird mit der Natur. Das ist nun nach dem
allgemeinen Gesetz, dem die Adamskinder unterstehen, gewifs
richtig, und es mochte auch immerhin hinreichen, den falschen
Vorstellungen, die damals über die Ursprungsheiiigung Maria im
Umlaufe waren, entgegen zu treten; aber es wurde gerade die
Möglichkeit, von der wir durch die kirchliche Definition wissen,
dafs sie zur Wirklichkeit geworden ist, aus dem Auge gelassen.
Es konnte nämlich die Bildung der menschlichen Natur in der
gewöhnlichen Weise geschehen, aber es konnte im Augenblicke,
wo diese fertig wurde und mithin nach dem gewöhnlichen
Gesetze die Erbsünde hätte kontrahieren müssen, die Gnade
eintreten und die Sünde fern halten.

Das Auftreten des hl. Bernhard gegen das Pest machte
gewaltigen Eindruck. Er fand in weiten Kreisen Beifall, und
einige Zeit nachher ist das Fest wirklich in mehreren Diöcesen
Frankreichs wieder unterdrückt worden, weil die dogmatische
Grundlage dafür zu fehlen schien. Diese fehlte indes that-
sächlich doch nicht. Sie mufste nur klar herausgestellt werden ;

sobald das einigermafsen geschehen war, wurde das Fest auch
da, wo es unterdrückt war, wieder eingeführt und von da an
immer allgemeiner in der Kirche gefeiert. Der hl. Bernhard
hatte selbst, ohne es zu wissen, den ersten Schritt dazu gethan,
eine feste dogmatische Grundlage zu schaffen. Noch mehr haben
die folgenden Theologen, namentlich die beiden grofsen Kirchenlehrer

Thomas und Bonaventura, dazu beigetragen, alles Phantastische

und Unhaltbare hier zu beseitigen und die Sache auf klaren
Grund zu stellen. Hören wir, was Gutberiet über sie sagt:
,,In diesem unklaren, zerfahrenen Zustande fand sich die Frage
über die unbefleckte Empfängnis auch noch zur Zeit des heil.
Bonaventura und Thomas von A quin, nur dafs die Gegensätze
sich viel schärfer zugespitzt, und die Verurteilung der
unbefleckten Empfängnis, im Sinne blinder Eiferer verstanden,
allgemeiner geworden war. Und das ganz mit Recht. Denn es

wurde von den Verteidigern der unbefleckten Empfängnis immer
deutlicher die Heiligung des Fleisches Maria vor der Eingiefsung
der Seele als unbefleckte Empfängnis behauptet. Dagegen konnten
die Leugner mit Recht geltend machen, dafs das Fleisch als
solches einer Heiligung nicht fähig sei, Auch würde daraus
folgen, dafs die Seele, welche dem so gereinigten Fleische
eingegossen wurde, keiner Notwendigkeit unterlegen habe, der
Erbsünde zu verfallen. Andere haben freilich auch die
Möglichkeit einer simultanen Heiligung (nicht ante, nicht post,
sondern in animatione) in Erwägung gezogen, in der Weise, dafs



438 Zur mittelalterlichen Kontroverse

die Seele, bevor (prioritate naturae) sie dem Leibe eingegossen
wurde, geheiligt worden und so auch das befleckte Fleisch
gereinigt habe. Damit war das debitum peccati originalis für
Maria einigermafsen gewahrt, aber doch nicht in seiner Strenge,
sowie auch ihre Erlösungsbedürftigkeit nicht hinreichend
anerkannt. Da nätniich die Erbsünde erst durch das Fleisch auf
die Seele übergeht, diese also nur durch die Verbindung mit
dem Leibe der Notwendigkeit der Erbschuld unterliegt, so leugnet
diese Auffassung die strenge Notwendigkeit der Sünde und
Erlösung für Maria Eine solche praesanctificatio und sanc-
tificatio simultanea konnte der hl. Thomas nicht zugeben, weil
damit die Allgemeinheit der Erbsünde und Erlösungsbedürftigkeit,

von welcher die Offenbarungslehre Maria nicht ausnimmt,
in Frage gestellt oder direkt geleugnet war. Seine Bekämpfung
der unbefleckten Empfängnis richtet sich gegen diese beiden
Auffassungen, welche damals allein bekannt waren. Er geht
nun allerdings weiter und behauptet positiv, dafs ihre Heiligung
erst nach der Beseelung, nicht im ersten Augenblicke ihres
Daseins erfolgt sei. Alle Anstrengungen, die mau gemacht hat,
dies wegzuleugnen, sind vergebliche Mühe." Er beruft sich dann
auf III. q. 27. a. 2. c. und ibid. ad 2. und ad 3.

Das zuletzt Gesagte bedarf einer etwas eingehenderen
Prüfung. Dem hl. Thomas wie den andern damaligen Theologen
schwebte bei Behandlung der Frage nach der Ursprungsheiligung
der Jungfrau als Leitstern der schöne Ausspruch des hl. Anselm
vor Augen, den dieser de conceptu virginäli et peccato orig.
cap. 18 thut, wo er auseinander setzt, es sei zwar nicht absolut
notwendig, aber doch geziemend gewesen, dafs Christus von
einer sündenfreien Mutter geboren wurde: „Decebat, ut illius
hominis (seil. Christi) conceptio de matre purissima fieret. Nempe
decens erat, ut ea puritate, qua major sub Deo nequit intelligi,
Virgo ilia niteret, oui Deus Pater unicum Filium suum, quem
de corde suo aequalem sibi genitum tamquam seipsum diligebat,
ita dare disponebat, ut naturaliter esset unus idemque communis
Dei Patris et Virginis Filius, et quam ipse Filius substantialiter
facere sibi matrem eligebat, et de qua Spiritus Sanctus volebat
et operaturus erat, ut conciperetur et nasceretur ille, de quo
procedebat." Der hl. Thomas weiset auf diesen Anselmischen
Ausspruch hin in I. d. 44. q. 1. a. 3 und sagt in der theol.
Summa III. q. 27. a. 1. c.: „Rationabiliter creditur, quod illa,
quae genuit Unigenitum a Patre plenum gratiae et veritatis,
prae omnibus aliis majora privilégia gratiae aeeeperit. Unde, ut
legitur Luc, 1, 28, angelus ei dixit: Ave, gratia plena."



über die unbefleckte Empfängnis. 439

Das also stand fest, dafs der hehren Gottesmutter eine
mögliehst hohe Reinheit von Sünden beizulegen sei. Es stand
aber zugleich für Thomas ebenso fest, dafs alle Menschen ohne
Ausnahme, welche auf natürlichem Wege von Adam abstammen,
mit der menschlichen Natur und auf demselben Wege, auf dem
sie diese erhalten, mithin auch im selben Momente, in welchem
sie die Natur erhalten oder in und mit der individuellen menschlichen

Natur konstituiert werden, auch das „peccatum naturae"
erben müssen. Es stand endlich nicht weniger für ihn fest, dafs
alle Menschen mit alleiniger Ausnahme des Menschen, der
zugleich wahrer Gott war, der Erlösung durch Christus bedürftig
sind, und dafs sie alle Gnaden, die ihnen nach Adams Fall zu-
fliefsen, den Verdiensten des einzigen Erlösers zu verdanken
haben. Alle drei Wahrheiten waren klar in der Tradition und
kirchlichen Verkündigung enthalten. Hieraus ergab sich nun
für die nähere Bestimmung der Ursprungsheiligung Maria als
leitender Grundsatz: Für die Heiligung Maria ist ein möglichst
früher Moment ihres Daseins anzusetzen, doch mufs dabei die
Allgemeinheit der Erbsünde und der Erlösungsbedürftigkeit durch
Christus im Auge behalten werden. Es darf also nicht ein so
früher Moment dafür angesetzt werden, dafs Maria von
vornherein gar nichts mit der Erbsünde zu thun hat und folglich
auch nicht der Erlösung bedarf. Es fragt also der hl. Thomas
zunächst, „utrum beata Virgo fuerit ante sanctificata, quam con-
ceptio ejus finiretur." III. Sent. d. 3. qu. 1. a. 1. Unter „con-
ceptio" ist hier die Bildung zunächst des körperlichen Substrats
zu verstehen, zugleich aber auch die Belebung desselben, die
schliefslich durch die von Gott zu schaffende vernünftige Seele
stattfand. In der Eingiefsung der vernünftigen Seele, die nach
der auf Aristoteles beruhenden Anschauung der damaligen Zeit
erst nach längerer Zeit (40 Tage bei einem männlichen Sprossen,
90 bei einem weiblichen) erfolgte,1 fand die conceptio ihren
Abschlufs, so dafs die obige Frage den Sinn hat, ob etwa die

Ursprungsheiligung Mariä so gedacht werden könne, dafs das

körperliche Substrat geheiligt worden sei vor der Erschaffung
und Eingiefsung der vernünftigen Seele. Man braucht die Frage
nur zu verstehen, um auch sofort einzusehen, dafs sie mit nein
zu beantworten ist. Ist doch erst in der vernünftigen Seele
ein subjectum capax sive culpae sive gratiae gegeben. Vor der
Eingiefsung der Seele also war in dem Fötus die Erbsünde nicht

1 Cf. S. Thom. in III. Sent. d. 8. qu. 5. a. 2.



440 Zur mittelalterlichen Kontroverse

vorhanden, jedenfalls nicht als wirkliche Sünde, noch auch war
derselbe empfanglieh für die Gnade, ohne welche eine Heiligung in
dem Sinne, in welchem hier davon Rede ist, nicht stattfinden
kann. Handelt es sich ja doch hier nicht um eine blofs äufser-
liche Heiligung und Einweihung, in welchem Sinne auch
vernunftlose Gegenstände (ein Tempel, ein Opfertier) Gott geweiht
und geheiligt werden können, sondern um eine Heiligung, welche
zu der geistigen Makel, d. i. der Schuld, einen Gegensatz bildet.
Diese Heiligung kann eben nur die Wirkung einer der Seele
innerlich mitgeteilten Gnade sein. In dem unbeseelten Fötus
konnte weder Sünde noch Gnade sein : „Oportet quod saneti-
ficatio emundationem ab immunditia spirituali ponat, prout nunc
de sanctificatione loquimur. Emundatio autem a spirituali
macula, scilicet culpa, sine gratia esse non potest ideo ante
infusionem animae rationalis beata Virgo sanctificari non potuit."
Ibid. sol. I. Das „ante" wird hier als ein zeitliches Vorher
(tempore ante) gefafst, und ganz richtig behauptet, während
der ganzen Zeit, so lange der Fötus nach damaliger Vorstellung
noch von einer blofs vegetativen und dann sensitiven Seele
belebt gedacht wurde, könne von Heiligung und Gnadenmitteilung
keine Rede sein.

Indes konnte das „ante" auch noch anders aufgefafst werden :

nicht als zeitliches Vorher, sondern als ein blofs natura prius,
in der Weise, wie die innere Bedingung oder Voraussetzung,
die ein Ding in seinem Sein einschliefst, diesem dem Gedanken
und der Sache nach, logisch und metaphysisch, voraufgeht; wie
etwa das Subjekt demjenigen, was dem Subjekte inhäriert, die
Substanz ihren Accidenzen auch dann der innern Ordnung und
der Natur der Sache nach voraufgeht, wenn beide auch zeitlich
in demselben Moment entstehen sollten.

Es erhob sich also die Frage nach einer möglichen Heiligung
ante infusionem animae in dem Sinne: Konnte nicht etwa die
Seele Maria in demselben zeitlichen Momente, in welchem sie

geschaffen und dem Leibe eingegossen wurde, wie sie in einem
logisch früheren Momente (natura prius) geschaffen, in einem
logisch späteren Momente mit dem Leibe vereinigt wurde, so
auch in einem logisch früheren Momente geheiligt, in einem
logisch folgenden Momente dem Leibe eingegossen werden?
Nein, sagt Thomas (ibid. sol. 2) ganz mit Recht. Denn in diesem
Falle hätte Maria mit der Erbsünde ganz und gar nichts zu thun
gehabt; nicht einmal das debitum contrahendi peccatum originale
hätte sie inkurriert, und so hätte sie auch der Gnade des
Erlösers nicht bedurft. Das debitum contrahendi haftet nämlich



über die unbefleckte Empfängnis. 441

der Seele nicht an, soweit sie aus der Hand, ihres Schöpfers
hervorgeht, sondern sie inkurriert es durch die Vereinigung mit
dem Leibe, und zwar in demselben Zeitmoment, in welchem durch
die Vereinigung von Leib und Seele die bestimmte menschliche
individuelle Natur und Person konstituiert wird. Wäre nun
Maria schon vor der Vereinigung von Seele und Leib und der
dadurch vollzogenen Konstituierung ihrer Natur und Persönlich-
lichkeit in der Seele geheiligt worden, so würde die Seele auch
den Leib bei der Vereinigung mit ihm in entsprechender Weise
geheiligt haben, aber ein debitum contrahendi hätte sie in der
Seele, also auch überhaupt nie gehabt. Sie wäre, noch bevor
sie in irgendwelche Gefahr, in Sünde zu geraten, gekommen
wäre, geheiligt worden, und die Präsanktifikation könnte man,
da der Erlöser der Sünder wegen und vor allem der Erbsünde
wegen gekommen ist, eigentlich keine gratia redemptoris nennen,
man müfste sie vielmehr als gratia creatoris bezeichnen. In
diesem Sinne sagt also der hl. Thomas (1. c.) ganz mit Recht:
„Sanctificatio beatae Virginie non potuit esse decenter ante in-
fusionem animae, quia gratiae capax nondum erat, sed nec
etiam in ipso instanti infusionis, ut scilicet per gra-
tiam tunc sibi infusam conservaretur, ne culpam
originalem incurreret." Dafs er die „conservatio in ipso instanti
infusionis" in dem so eben von uns dargelegten Sinne, nämlich
im Sinne einer Vorheiligung der Seele vor der Vereinigung mit
dem Leibe und der durch diese Vereinigung vollzogenen Konstituierung

der menschlichen Natur und Person, wirklich genommen habe,
entnehmen wir einmal daraus, dafs, wie Gutberiet ganz richtig
sagt (s. oben S. 438), eine andere Auffassung von Bewahrung im
Augenblicke der Eingiefsung der Seele damals nicht bekannt

war; dann aber auch ergibt es sich aus dem Grunde, den Thomas
beifügt. In dem Falle nämlich, meint er, hätte sie gar keines
Erlösers bedurft. Dies hätte er nicht sagen können, wenn er
nur von ferne an eine solche Bewahrung gedacht hätte, wie die
kirchliche Definition sie enthält, nämlich an eine Bewahrung auf
Grund der Verdienste des Erlösers. Ist das ja doch eine
Bewahrung, zu der sie gar sehr des Erlösers bedurfte, weil nur
von ihm die Gnaden kamen, durch die sie bewahrt wurde. Und
wie wenig er an eine solche Bewahrung, wie sie wirklich
stattgefunden, an eine Bewahrung, in der nur das debitum contrahendi,

aber keine Makel oder Schuld inkurriert wird, gedacht
hat, geht aus dem letzten Satze der sol. II. hervor, wo er ganz
arglos schreibt: Christus wäre nicht mehr der einzige Mensch,
der einer Erlösung nicht bedurfte, wenn es aufser der seinigen



442 Zur mittelalterlichen Kontroverse

noch eine andere Seele gegeben hätte, welche niemals von der
Ursprungsmakel infiziert gewesen wäre (si alia anima inveniretur,
quae nunquam originali macula fuisset infecta). Das „macula"
im Sinne von debitum zu deuten, geht nicht an, weil. Thomas
selbst in der sol. I. deutlich erklärt hat, was er unter ,,macula"
versteht, nämlich die Schuld, („macula scilicet culpa"), die nur
durch eine innerlich heiligende Gnade entfernt werden kann.
Die Seele Maria ist also nach Thomas nicht bewahrt worden,
die Makel, d. i. die Schuld, der Erbsünde niemals zu inkurrieren,
sondern sie (die Seele) ist davon infiziert worden bei ihrer
Vereinigung mit dem Leibe.

In keinem Sinne also konnte nach Thomas die Ursprungsheiligung

der seligsten Jungfrau der Vereinigung von Leib und
Seele voraufgehen. Weder das körperliche Substrat konnte vor
diesem Momente geheiligt werden, noch auch konnte die Seele

vorher, auch nicht in einem prius natura, die Gnade als eine
Erlösungsgnade in sich aufnehmen. Si quocunque modo ante
animationem beata Virgo sanctificata fuisset, nunquam incurrisset
maculam originalis culpae, et ita non indiguisset redemptione et
salute, quae est per Christum. So in der Summa theol. III. q.
27. a. 2. c.

Wenn nicht ante animationem, wenn nicht in animatione,
dann also post animationem, das scheint die Logik zu fordern,
und der hl. Thomas, dem durch Beseitigung des ante in jedem
Sinne, auch im Sinne eines blofsen natura prius, auch das in
ipso instanti schon beseitigt schien, macht denn auch sofort diesen
Schlufs: „Unde relinquitur quod sanetificatio B. Virginis fuerit
post ejus animationem." Ib. 1. c. Das wäre nun ganz richtig
und mit der kirchlichen Definition von 1854 in vollkommener
Übereinstimmung, wenn das „post" hier in dem Sinne nicht
eines tempore post, sondern eines blofsen natura post aufgefafst
werden könnte. Denn auch nach der Definition von 1854 mufs
der Gottesmutter Ursprungsheiligung so gedacht werden, dafs
sie mit dem ersten Momente ihrer Empfängnis, d. i. mit dem
ersten Momente der Konstituierung ihrer Natur und Persönlichkeit,

zeitlich (tempore) zwar ganz und gar zusammenfiel, aber
der innern Ordnung nach (natura) ihr nachfolgte. Denn
erst mufs doch der innern Ordnung nach das Subjekt, das der
Schuld verfallen könnte und das für Gnade empfänglich ist,
gedacht werden, ehe man es als mit der Notwendigkeit, einer
Schuld zu verfallen, behaftet, durch die Gnade aber bewahrt,
denken kann. Während also diese drei Dinge: 1. Die
Konstituierung der menschlichen Natur und Persönlichkeit durch Ver-



über die unbefleckte Empfängnis. 443

einigung von Leib und Seele, 2. die Notwendigkeit, der
Erbschuld zu verfallen, 3. die Mitteilung der heiligmachenden Gnade,
welche bewirkt, dafs die Erbschuld nicht wirklich kontrahiert
wird, — bei Maria der Zeit nach in einen und denselben Moment
zusammenfielen, so dafs jede zeitliche Aufeinanderfolge ganz und
gar ausgeschlossen war, folgten sie sich der innern logischen
und sachlichen Ordnung nach in der Reihenfolge, in der wir
sie soeben aufgezählt haben, und zwar deshalb, weil die
Konstituierung der auf dem gewöhnlichen Wege sieh fortpflanzenden
menschlichen Natur die innere Vorbedingung (das natura prius)
für die Notwendigkeit ist, dafs diese Natur der Erbsünde
verfalle, und weil diese Notwendigkeit, der Erbsünde zu verfallen,
die innere Vorbedingung (das natura prius) für die Möglichkeit
der Mitteilung einer Erlösungsgnade ist. Ist ja doch Maria
dem Dogma zufolge nur durch eine Erlösungsgnade vor der
Erbsünde bewahrt worden.

Könnte nun erwiesen werden, dafs der hl. Thomas bei seinem
Schlüsse: non ante, non in, ergo post animationem das post nur
im Sinne eines natura post, nicht aber zugleich auch im Sinne
eines tempore post genommen habe, so wäre damit erwiesen,
dafs seine Lehre der kirchlichen Definition ganz konform wäre.
Es dürfte nun aber doch unsers Erachtens aufserordentlich schwer
sein, diesen Beweis zu erbringen. Schon das, was wir vorhin
vernommen haben, als wir sahen, wie der hl. Lehrer das „in
ipso instanti infusionis animae" behandelt, spricht dagegen. Wir
fanden, dafs er das „in" ausschliefslich im Sinne eines natura
ante versteht und es in diesem Sinne mit Recht zurückweiset.
Das „in" kann aber auch im Sinne eines natura post verstanden
werden. Dafs wir davon beim hl. Thomas keinerlei Andeutung
finden, dürfen wir ihm nicht ohne weiteres als Fehler anrechnen,
da er mit den damaligen Auffassungen zu thun -hatte, und ein
solches „in ipso instanti", welches mit einem natura post identisch

war, damals von keiner Seite behauptet wurde, aber That-
sache ist es, dafs Thomas nirgends auch nur mit einer Silbe
darauf hindeutet, dafs das „in ipso instanti" auch als ein natura
post gefafst werden könne. Es geht ihm eben gerade wie dem
hl. Bernhard. Bei der Zurückweisung der verschiedenen falschen
Auffassungen, die damals hervortraten, kommen zwar verschiedene

Möglichkeiten zur Erörterung, aber gerade die Möglichkeit,

die sich später als Wirklichkeit herausgestellt hat, kommt
nicht zur Erörterung. Er schliefst vielmehr: die Heiligung der
Jungfrau konnte in keinem Sinne vor der Beseelung stattfinden,
auch nicht in dem Sinne, in welchem das „vor" nicht ein



444 Zur mittelalterlichen Kontroverse

zeitliches Vorher bedeutet, sondern mit einem zeitlichen Zugleich
identisch ist; also mufs sie nach der Beseelung erfolgt sein.

Wenn wir nun annehmen, dafs der hl. Thomas mit dem „post
animationein" ein zeitliches Nachher gemeint, für die Heiligung
Maria also nicht den ersten Moment ihrer Konstituierung, sondern
einen möglichst frühen nach dem ersten angesetzt habe, so
erklären sieh leicht und ohne Zwang die Ausdrücke, die er
gebraucht: wie wenn er S. th. III. qu. 27. a. 2. c. mit Bezug auf
Maria von einem „incurrere maculam originalis culpae"
spricht oder wenn er ibid. ad 2m sagt: „Quodsi nunquam anima
B. V. fuisset contagio originalis peccati inquinata, hoc derogaret
dignitati Christi, secundum quam est universalis omnium salvator",
und weiter ebenda: „Sed B. Virgo contraxit quidem originale
peccatum, sed ab eo fuit mandata antequam ex utero nasceretur".
Auch in seinen andern Werken spricht er überall in derselben
Weise. Christus stehe darin einzig da im Menschengeschlechte,
sagt er im Kommentar zu den Sentenzen (in III. d. 3. qu. 1.

art. 1. sol. 2), dafs er keiner Erlösung bedürfe, dafs vielmehr
alle der Erlösung durch ihn bedürftig seien. Das wäre aber
umgestofsen, wenn es aufser der Seele Christi noch eine andere
Seele gäbe, welche niemals von der Ursprungsmakel infiziert
worden wäre (si alia anima inveniretur, quae nunquam originali
macula fuisset infecta). Gewisse Interpreten des Aquinaten
möchte ich im Vorübergehen eben darauf hinweisen, dafs dieser
hier, wie auch anderswo, nicht etwa von dem körperlichen
Substrat, sondern von der Seele Maria das Infiziertsein aussagt.
Doch hören wir ihn weiter. In dem zuletzt citierten Artikel
macht er sich in der 2. Unterfrage (quaestiuncula 2) den
Einwand: nach Anselm müsse die Mutter Gottes die höchste
Reinheit haben, die für ein Geschöpf möglich sei. „Sed major
puritas fuisset in ea, si anima ejus nunquam infectionem peccati
originalis habuisset, quam si ad aliquod tempus habuerit et post-
modum mundata fuerit. Ergo anima ilia nunquam originali
peccato infecta fuit. Aut igitur caro sanctificata fuit ante anima-
tionem, vel saltern in ipso instanti infusionis anima gratiam
suscepit, per quam immunis a peccato originali esset." Diese
Auffassung weiset er mit folgenden Worten zurück: „Ad tertium
dicendum, quod haec puritas soli homini Deo debebatur, ut
ipse quasi unicus redemptor humani generis nulla peccati
Servitute teneretur, cui competebat omnes a peccato redimere; unde
non haue puritatem, sed sub hac maximam Virgo mater
ejus habere debuit." Hier weiset er eine Heiligung in ipso
instanti infusionis animae für Maria ausdrücklich ab und läfst



fiber die unbefleckte Empfängnis. 445

sie nur für Christus gelten, dem es allein zukomme, von der
Knechtschaft der Sünde ganz frei zu sein. Ich lasse es gerne
gelten, wenn man das „in ipso instanti" hier in demselben Sinne
auffassen will, in welchem wir denselben Ausdruck vorhin bei
Thomas gefunden haben, so dafs das „in" identisch ist mit einem
natura ante. Das ändert unsere Auffassung nicht. Denn mochte
es auch nach den Aufstellungen, die er zu widerlegen hatte,
dem hl. Thomas sich nahe legen, nur an diesen Sinn des „in
ipso instanti" zu denken, so weiset er es doch seinem ganzen
Umfange nach, also auch in dem Sinne eines natura post, ab.
Im Ursprünge selbst heilig zu sein kommt nach ihm nur Christus
zu, Maria aber ist nach ihm nicht in dem ersten zeitlich ge-
fafsten Momente ihres Ursprunges oder in ihrer Empfängnis
geheiligt worden, sondern in einem möglichst frühen Momente
nach dem ersten. Daher läfst er es auch nicht gelten, dafs
ihre Empfängnis der Gegenstand der Festfeier in der Kirche
sei: nicht ihre Empfängnis, sondern ihre Heiligung im Mutterleibe

werde gefeiert; weil man aber nicht mit Bestimmtheit
wisse, wann ihre Heiligung erfolgt sei, so feiere man sie
am Tage ihrer Empfängnis, nämlich am 8. Dezember, genau
neun Monate vor dem 8. September, dem Feste ihrer Geburt.
„Nec tarnen per hoc quod festum Conceptionis celebratur, datur
intelligi, quod in sua conceptione fuerit sancta, sed quia quo
tempore sanctificata fuerit ignoratur, celebratur festum sanc-
tificationis ejus potius quam conceptionis in die Conceptionis
ipsius". III. qu. 27. a. 2. ad 3. Diese Auffassung ist gegenwärtig

nicht mehr zulässig; sie wird in der Bulle „Ineffabilis"
vom 8. Dezember 1854 ausdrücklich zurückgewiesen mit den
Worten: „Etenim clare aperteque docuere (sc. Romani Ponti-
fices), festum agi de Virginis conceptione, atque uti falsam
et ab Ecclesiae mente alienissimam proscripserunt illorum opi-
nionem, qui non conceptionem ipsam, sed sanctiflcationem ab
Ecclesia coli arbitrarentur et affirmarent". Die Empfängnis selbst
Ist Gegenstand der Feier und kann es sein, weil sie, wenn sie
auch nicht kraft ihrer selbst und ihrer inneren Potenzen heilig
war, wie es bei Christus der Fall war, so doch durch eine von
aufsen kommende Gnade thatsäehlich so geschehen ist, dafs die
empfangene Person schon im ersten Augenblicke ihres Bestehens
heilig war, weil sie eben mit ihrem Entstehen zugleich geheiligt
wurde. Selbstverständlich ist hier unter der geheiligten
Empfängnis nicht die conceptio activa (i. e. conceptio inquantum
est opus parentum), sondern die conceptio passiva (die animatio)
zu verstehen, so dafs conceptio hier nichts anderes bedeutet als



446 Zur mittelalterlichen Kontroverse

die erste Konstituierung der menschlichen Natur und Person
durch Vereinigung von Leib und Seele. Diese erste Konstituierung
kann kirchlich gefriert werden, wenn das Konstituierte in und
mit der Konstituierung zugleich geheiligt wird. Die conceptio
activa hätte nur dann heilig sein können, wenn die Natur in
den Eltern geheiligt und auf den Standpunkt der Urgerechtigkeit
erhoben worden wäre, was selbstverständlich nicht der Fall war.
Es ist mir nun allerdings nicht zweifelhaft, dafs der hl. Thomas,
wenn er conceptio und sanctificatio trennen wollte und meinte,
erstere könne nicht Gegenstand einer religiösen Feier werden,
hauptsächlich und vorwiegend an die conceptio activa gedacht
hat. Es ist aber wohl zu beachten, dafs sich die Unterscheidung
von conceptio activa und conc. passiva bei Thomas noch gar
nicht ausdrücklich findet. Ob er das aktive oder das passive
Moment meint, mufs der Zusammenhang lehren. Dafs aber nach
ihm auch die conceptio nach ihrem passiven Momente gefafst nicht
Gegenstand einer religiösen Feier sein konnte, geht daraus
hervor, dafs er immer bestreitet, in dem Augenblick der animatio
prolis könne die Heiligung stattfinden. Auch die conceptio im
Sinne von animatio ist nach ihm nicht heilig gewesen, sondern
erst nach der animatio, und zwar in einem zeitlichen Nachher,
ist die Heiligung erfolgt. Wenn jemand darüber noch Zweifel
haben sollte, so möge er sich das ansehen, was der hl. Thomas
in dem Quodlibetum VI. art. 7 darüber schreibt: „Romana Ec-
clesia, so sagt er, et plurimae aliae, considérantes conceptionem
Virginis in originali peccato fuisse, festum conceptionis
non celebrant. Aliqui (al. aliquae) vero considérantes sanctifica-
tionem ejus in utero, cujus temp us ignoratur, celebrant
conceptionem. Creditur enim, quod cito post conceptionem
et animae infusione m fuerit sanctificata". Das im Druck
hervorgehobene „cito" weist ganz klar darauf hin, dafs das

„post" als ein zeitliches Nachher zu fassen ist. Also erst in
einem zeitlichen Nachher, und zwar nach der conceptio, die hier
offenbar im engeren Sinne zu nehmen und von der Bildung des

körperlichen Substrates zu verstehen ist, und nach der animae
infusio, nach dem Momente also, welches später wohl als
conceptio passiva bezeichnet wurde, ist nach der Meinung des heil.
Thomas die Heiligung der Jungfrau erfolgt.

Man hält uns die W7orte des hl. Thomas entgegen, die sich
in I sent. d. 44. q. 1. art. 3. ad 3m finden: „Potest aliquid
creatum inveniri, quo nihil purius esse> potest in rebus creatis,
si nulla contagione peccati inquinatum sit; et talis fuit puritas
beatae Virginis, quae a peccato originali et actuali immunis



über die unbefleckte Empfängnis. 447

fuit, tarnen sub Deo, inquantum erat in ea potentia ad peccandum."
Doch sehen wir zu, wie der hl. Thomas das „immunis"
verstanden hat. Auch im Compendium theologiae bedient er sich
dieses Ausdrucks. Nachdem er dort (cap. 224) gesagt hat,
Maria müsse wegen ihrer Würde als Gottesmutter frei gewesen
sein von allen persönlichen Sünden, lälslichen sowohl als
Todsünden, so dafs von ihr das Wort gelte (Cant. IV.): „Tota
pulchra es, amica mea, et macula non est in te", fährt er fort:
„Nec solum a peccato actuali — so nennt er die persönliche
Sünde, weil sie im Gegensatz zur Ursprungssünde eine That-
sünde, durch eigene persönliche That kontrahierte Sünde ist —
immunis fuit, sed etiam ab originali, speciali privilegio mun-
data". Und dann bringt er seine bekannten Argumente, weshalb
sie nicht, wie von der Thatsünde, so auch von der Ursprungssünde

durch Bewahrung frei bleiben konnte, sondern von der
letzteren nur durch Reinigung befreit werden konnte und
sehliefst dann: „Est ergo tenendum, quod cum peccato
originali eoncepta fuit, sed ab eo quodam speciali modo pur-
gata fuit," nämlich in der Weise, wie Jeremias und Johannes
der Täufer, nur dafs ihre Heiligung eine umfassendere war:
„ejus autem sanctiflcatio amplior fuit quam aliorum in utero
sanctificatorum". Und worin denn übertrifft ihre Heiligung die
des Jeremias und Johannes? Er sagt es sofort: „Alii quidem
sanetificati in utero sunt quidem a peccato originali mundati,
non tarnen est eis praestitum, ut postea non possent peceare,
saltern venialiter. 8ed beata Virgo Maria tanta abundantia
gratiae sanctificata fuit, ut deinceps ab omni peccato eonserva-
retur immunis non solum mortali, sed etiam veniali." Das aber
sei nur dadurch möglich gewesen, dafs sie in ihrer Ursprungsheiligung

so gereinigt worden sei, dafs die Konkupiscenz sich
nicht mehr gegen die Vernunft geltend machen konnte: „sie
igitur fuit in beata Virgine appetitus sensitivus rationi subjectus
per virtutem gratiae ipsam sanctificantis, quod nunquam contra
rationem movebatur, sed secundum ordinem rationis.

Die „immunitas a peccato originali" also, die der hl. Thomas
der Gottesmutter beilegt, ist ihm nicht das Resultat einer
Bewahrung, sondern einer, freilich ganz speciellen, Reinigu ng,
einer eminenten „emundatio", „purgatio" oder auch „depuratio",
wie er sie I. sent. d. 17. qu. 2 art. 4 ad 3m nennt, wo er sagt:
„Augmentum puritatis est secundum recessum a contrario, et
quia in beata Virgine fuit depuratio ab omni peccato, ideo per-
venit ad summum puritatis, sub Deo tarnen, in quo non est aliqua
potentia deficiendi, quae est in quolibet creatura, quantum in se est."



448 Zur mittelalterlichen Kontroverse

Mail hält uns entgegen, der Begriff „purgatio" bedeute beim
Aquinaten nicht immer eine wirkliche Reinigung von
irgendwelcher sündhaften oder durch die Sünde hervorgebrachten
Unreinheit, sondern auch wohl die Erhebung in einen höheren,
lichteren Zustand. Wir geben das zu und verweisen auf S. th.
III. qu. 27. a. 3. ad 3m, wo Thomas mit Johannes von Damaskus
eine doppelte „purgatio" dieser Art (also eine uneigentliche) in
der durch die Ursprungsheiligung geheiligten Jungfrau annimmt,
eine, durch welche der hl. Geist sie disponiert habe zur
Empfängnis des göttlichen Wortes, und eine andere, welche in der
Empfängnis Christi selbst und durch dieselbe geschehen sei.
Dafs aber der hl. Thomas die Ursprungsheiligung Maria nicht
in dem Sinne eine „Reinigung" nennt, sondern im Sinne einer
Befreiung von Sünde, sagt er deutlich genug in III. Sent,
d. 3. qu. 1. art. 2. sol. I, wo es heifst: „In prima [sanctifica-
tione], secundum quod ab omnibus communiter tenetur, a pec-
cato originali quantum ad maculam et reatum purgata
fuit." Und ibid. quaestiunc. 2 ad 3 : „Sed Virgo mater ejus
(sc. Christi) fuit quidem peccato originali infecta, a quo
emundata fuit antequam ex utero nasceretur: sed a peccato
actuali omnino immunis fuit." Dieser letzte Zusatz läfst keinen
Zweifel übrig, dafs er die „immunitas" von der Erbsünde nicht
in demselben Sinne Maria beilegen wollte, wie die von allen
persönlichen Sünden. Von der Erbsünde ist sie ihm immun,
weil sie vollkommen davon gereinigt ist, von der persönlichen
Sünde aber ist sie „omnino immunis".

Kehren wir nun nach dieser Digression zu Gutberiet zurück,
um zu hören, wie er von diesem Standpunkte aus, den wir mit
ihm teilen, den hl. Thomas und die anderen mittelalterlichen
Theologen rechtfertigt. Denn ihre Rechtfertigung gehört ganz
entschieden mit zu dem Problem, das hier zu lösen ist. Sie
ohne weiteres preisgeben und achselzuckend sagen: „Sie haben
geirrt", ist zwar bequem, aber damit ist der theologischen Wissenschaft

wahrlich nicht gedient. Denn wo bleibt da ihre Kontinuität,
sowie die der Tradition, zu deren Trägern und Zeugen doch ohne
alle Frage jene Theologen für ihre Zeit gehörten? Wo bleibt
die Auktorität jener mittelalterlichen Lehrer, die sie immer in
der Kirche gehabt haben, wenn man ihnen schweren Irrtum so

sans phrase aufladet? Vernehmen wir also, was Gutberiet
zunächst mit Bezug auf den hl. Thomas sagt. „Dieser Standpunkt
des heiligen Lehrers," so sagt er S. 441, „war für seine Zeit
und für den damaligen Stand der Frage ein dogmatisch durchaus

korrekter, weit korrekter als der vieler seiner Gegner, und



über die unbefleckte Empfängnis. 449

wenn derselbe Einseitigkeit aufweist, so leidet an einer gleichen,
nur nach der entgegengesetzten Seite gerichteten schiefen
Einseitigkeit und Übertreibung die Auffassung aller seiner Gegner.
Die richtige Mitte war noch nicht gefunden." Sodann wird
gezeigt, dafs dies mit dem katholischen Traditionsprincip nicht im
Widerspruch steht. ,,Die unbefleckte Empfängnis war formell
bis zu jener Zeit noch nicht im aktuellen Glaubensbewufstsein
der (Gesamt-) Kirche enthalten, wohl aber implicite in der
Anerkennung und immer stärkeren Betonung der vollendetsten
Reinheit Mariens." Diese in der Tradition enthaltene vollendete
Reinheit der Jungfrau mit der Allgemeinheit sowohl der
Erbsünde als der Erlösungsbedürftigkeit in volle innere Harmonie
zu bringen, war Sache der kirchlichen Wissenschaft, welche
eine Formel finden mufste, durch welche diese Wahrheiten im
Sinne der Offenbarung genau gegen einander abgegrenzt würden.
,,Dem hl. Thomas war es nicht beschieden, diese Formel zu
finden, es war der wissenschaftlichen Entwickelung mehrerer
Jahrhunderte vorbehalten, dieselbe so klar und bestimmt zu fassen,
dafs die Kirche sie in der Definition des Dogmas von der
unbefleckten Empfängnis als die allein zutreffende erklären konnte."
Ib. S. 442.

„Der hl. Thomas war kein principieller Gegner der
unbefleckten Empfängnis. Seine Grundsätze schliefsen dieselben nicht
aus, sondern verlangen sie, und wenn er die Möglichkeit
durchschaut hätte, wie die Folgerungen aus denselben im Sinne der
unbefleckten Empfängnis gefafst werden könnten, würde er diese
zweifelsohne angenommen haben. Wenn man dagegen einwenden
wollte, einem so scharfen Denker habe doch sein Mangel an
Konsequenz nicht entgehen können, so liegt die Antwort nahe :

Um einzusehen, dafs aus seinen Principien auch die Makellosigkeit
der Jungfrau im ersten Augenblicke folge, mufste sich ihm

eine Möglichkeit zeigen, wie dieselbe mit dem Glauben an die
Erbsünde und Erlösung vereinbar sei. Diese Möglichkeit hat
sich aber nicht nur ihm nicht gezeigt, sondern auch keiner seiner
Vorgänger und Zeitgenossen, keiner seiner Gegner ist diesem
Gedanken nahe getreten. Der hl. Thomas ist aber in der Frage
über die unbefleckte Empfängnis nicht blofs ein Hauptträger,
Pfleger und Erläuterer der wirklichen kirchlichen Tradition in
dem angegebenen Sinne gewesen, sondern ihm ist von der
göttlichen Vorsehung die wichtige Aufgabe geworden, den richtigen
Sinn der unbefleckten Empfängnis ins wahre Licht zu stellen
und vor schweren Verirrungen zu bewahren. Menschlich
gesprochen wäre ohne den heil. Thomas eine Auffassung von der

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 29



450 Zur mittelalterlichen Kontroverse

unbefleckten Empfängnis herrschend geworden, welche mit der
Offenbarung unvereinbar ist." Jb. S. 444.

G. findet das Verdienst des hl. Thomas vor allem darin,
dafs er die Frage von dem Gebiete phantastischer Übertreibung,
unkorrekter Spekulation, kritikloser Begründung durch Legenden,
Privatoffenbarungen, unterschobene Dokumente auf den Boden
nüchterner, theologischer, auf die Glaubensquellen gestützter
Behandlung übergeleitet habe. Thomas habe die Erlösungsbedürftigkeit

Maria mit allem Nachdruck betonen müssen, weil zu seiner
Zeit von allen Anhängern der entgegengesetzten Meinung, sowie
auch von den Griechen, die Allgemeinheit der Erbsünde oder
vielmehr der Notwendigkeit, ihr zu verfallen, thatsächlich
preisgegeben worden sei. ,,Da wir nun jetzt nach der Definition
des Dogmas wissen, dafs Maria wirklich nur durch die Erlösungsgnade

vor der Erbsünde bewahrt wurde, so müssen wir auch
festhalten, dafs sie irgendwie in dieselbe verstrickt war. Der
energischen Betonung der Erlösungsbedürftigkeit Mariens durch
den heil. Thomas und seine Schule ist es zu verdanken, dafs
dieses dem Dogma wesentliche Moment nicht vollständig
verdrängt wurde durch eine überspannte Frömmigkeit und
Verehrung der Gottesmutter." Ibid. S. 445.

„Von einer Unterbrechung oder auch nur Verdunkelung der
kirchlichen Tradition durch den heil. Thomas kann also keine
Hede sein. Er hat im Gegenteil nicht nur die Grundlehre für
die unbefleckte Empfängnis aufs entschiedenste hervorgehoben,
sondern hat speciell zur Läuterung und Klärung und richtigen
Formulierung des Geheimnisses wesentlich beigetragen." Ibid.
S. 446.

Diese Art, den hl. Thomas zu rechtfertigen, scheint uns den

Vorzug vor jeder anderen zu verdienen aus mehreren Gründen:
1. Sie hat eine feste Grundlage in den Texten desAquinaten

und bedarf keiner künstlichen, geschraubten Auslegung derselben.
2. Sie weiset diejenigen zurück, die eine Unterbrechung

der Tradition in der abendländischen Kirche annehmen, weil
sie zeigt, dafs der Inhalt der kirchlichen Definition implicite
auch von den Gegnern der unbefleckten Empfängnis festgehalten

wurde; weil sie zugleich erkennen läfst, warum
gerade die Seite des Dogmas, die später von der Kirche
definiert wurde, damals nicht explicite hervortreten konnte. Die
Bewahrung Maria nämlich vor jeder Makel der Erbsünde im
ersten Augenblicke ihres Daseins ist eigentlich nur eine Seite
von der eminenten Heiligung überhaupt, deren sie gewürdigt
ist. Vollständig gefafst begreift diese Heiligung viel mehr in



über die unbefleckte Empfängnis. 451

sich, nämlich vollständige Siindenlosigkeit überhaupt und die
Fülle aller Gnaden, deren ein blofses Geschöpf fähig ist, mochte
sie auch diese Gnadenfülle noch nicht allseitig in ihrer ersten
Heiligung erlangen. Auch schon zur Zeit eines hl. Anselm, Bernhard

und Thomas stand diese eminente Heiligkeit Mariä, was
den Kern und die Substanz der Sache angeht, durchaus fest;
man legte ihr die gröfste Reinheit und Heiligkeit ,,sub Deo'',
„qua major sub Deo esse nequit", bei. Daraus ergab sich ganz
von selbst die Konsequenz, dafs sie schon in ihrem Ursprünge
geheiligt sein mufste. Es fragte sich nur, ob man daraus die
weitere Konsequenz ziehen dürfe, dafs sie auch schon im ersten
Augenblicke ihres Daseins geheiligt worden sei. Dafür sprach
das Princip, wenn es in seiner ganzen Schärfe gefafst wurde,
unbedingt; denn mit der höchsten Reinheit „sub Deo" kann auch
der geringste Flecken einer Sünde nicht bestehen, und wäre
derselbe auch nur einen Augenblick vorhanden. Was aber
dagegen sprach, haben wir im Yorhergehenden hinreichend schon
erörtert. Es war das Dogma von der Allgemeinheit der
Erbsünde und der Erlösungsbedürftigkeit. Darüber also, oR diese
Konsequenz aus dem, was der Kern der Sache war, gezogen
werden dürfe oder nicht, bestand eigentlich die Kontroverse.
Wer das nur vor Augen hält, dem wird es gar nicht einfallen,
hier von einer Unterbrechung der Tradition in der abendländischen

Kirche zu sprechen. War denn etwa auch die volle und
im eigentlichen Sinne zu verstehende Gottheit des Sohnes in der
vornicänischen Tradition nicht vorhanden, obgleich die daraus
folgende volle Konsubstantialität des Sohnes mit dem Yater erst
dem Arianismus gegenüber von der lehrenden Kirche ausdrücklich

gezogen und definiert wurde Diejenigen, die das behauptet
haben, sind sofort mit Recht von den Theologen entschieden
zurückgewiesen worden.

3. Diese Art der Rechtfertigung des hl. Thomas gefällt uns
auch deswegen, weil sie einigermafsen auch seine Schule
rechtfertigt. Dafs diese in der andern Weise, wie man den

Aquinaten selbst rechtfertigen will, nicht gerechtfertigt werden kann,
ist von selbst klar. Jederman weifs, dafs die Hauptvertreter der
thomistischen Schule, sich auf Thomas berufend, nicht blofs
scheinbare, sondern wirkliche Gegner der unbefleckten
Empfängnis waren. Sollen wir nun diese Männer, die von Liebe
zur Kirche durchdrungen waren und ehrlich nach der, Wahrheit
gestrebt haben, ohne weiteres verurteilen, weil sie-in einer
Frage, in der die Kirche noch nicht gesprochen hatte, in der
das Richtige zu finden nicht, leicht war, die wahre Lösung nicht

29*



452 Zur mittelalterlichen Kontroverse

gefunden haben? Sollen wir auch nur annehmen, dafs sie rein pro
nihilo gearbeitet und der Kirche, der sie doch mit allen Kräften
dienen wollten, gar keinen Dienst geleistet hätten? Unsere Art,
den hl. Thomas zu rechtfertigen, nimmt das nicht an, sondern
schreibt ihm und seiner Schule das Verdienst zu, durch
unablässiges Hervorheben der Erlösungsbedürftigkeit Maria wesentlich

dazu mitgewirkt zu haben, dafs das Dogma in richtiger
Weise ausgebaut wurde.

Ich wundere mich einigermafsen, dafs in neuerer und neuester
Zeit, namentlich aber seit der lehramtlichen Definition von 1854,
bei gewissen Theologen die andere Art und Weise, den heil.
Thomas zu rechtfertigen, am meisten beliebt zu sein scheint.
Man bedenke doch, dafs man auf solche Weise zahlreichen
Theologen der Thomistenschule implicite einen doppelten Vorwurf
macht: 1. dafs sie den hl. Thomas nicht verstanden haben,
2. dafs sie, ohne ein Fundament in Aussprüchen des Hauptes
ihrer Schule zu haben, also überhaupt ohne genügenden Grund,
— denn das war ihr Hauptgrund, dafs sie die Lehre bei Thomas
fanden, — lange Zeit hindurch gegen eine Lehre opponiert haben,
die thatsächlich offenbart war. Haben sie aber in diesem Punkte
den hl. Thomas gründlich mifsverstanden, dann können wir auch
in anderen Punkten nicht mehr viel auf sie geben. Wer bürgt
uns dann dafür, dafs sie ihn da recht verstanden haben? Und
was das andere angeht, so war es allerdings auch nach den
Zeiten des hl. Thomas noch notwendig, die Allgemeinheit der
Erbsünde und der Erlösungsbedürftigkeit falschen Vorstellungen
gegenüber, die man sich von der unbefleckten Empfängnis machte,
hervorzuheben, aber es war doch bei weitem nicht mehr in dem
Grade notwendig wie zur Zeit des hl. Thomas. Zudem kannte
die Theologie seit Duns Skotus eine Möglichkeit, beide Dogmen
mit der vollkommenen Sündenlosigkeit Maria zu vereinigen. Dafs

jene Thomisten diese Möglichkeit nicht sofort einsahen und gelten
Helsen, wollen wir ihnen bei der Schwierigkeit der Sache gern
nachsehen, aber nur, wenn sie für ihre Lehre ein wirkliches
Fundament bei Thomas fanden. Hat aber, wie man uns glauben
machen will, schon der hl. Thomas die Harmonie zwischen der Reinheit

Mariä und der Allgemeinheit einerseits der Erbsünde anderseits

der Erlösungsbedürftigkeit erkannt und zum Ausdruck
gebracht, dann können wir es seinen Schülern nicht nachsehen,
dafs sie das, was der Meister erkannt, nicht auch erkannt haben.

Wir verstehen dann überhaupt die langen Kämpfe zwischen
Thomisten und Skotisten über dieses Dogma nicht mehr. Was
den Thomisten bei unserer Auffassung zur Entschuldigung dient,



über die unbefleckte Empfängnis. 453

liegt darin, dafs auch den skotistischen Anschauungen gegenüber
die Allgemeinheit der Erbsünde und Erlösungsbedürftigkeit
noch betont werden mufste. Das fällt aber ganz fort, wenn
schon Thomas die Heiligung Maria im ersten Augenblicke ihres
Daseins gelehrt hatte. Denn dafs Thomas neben dieser seiner
angeblichen Lehre jene beiden anderen Wahrheiten scharf genug
betont hat, ist eine bekannte Thatsache. Hatte Thomas alle drei
Wahrheiten gelehrt und in Harmonie gebracht, dann konnte die
kirchliche Definition, in der alle drei harmonisch zusammenklingen,
damals sogleich erfolgen. Warum bedurfte es noch langer und
hartnäckiger Kämpfe? Blofs weil die Schüler den Meister nicht
verstanden hatten und gegen eine Lehre, die Thomas schon
hatte, Opposition machten, als sie nun auch von Duns Skotus
und dessen Schule vorgetragen wurde? Hat das auch irgend
welche Wahrscheinlichkeit für sich? Nein, die Schüler des heil.
Thomas haben die Lehre ihres Meisters ganz richtig verstanden.
Namentlich gilt das von Oajetan, dem berühmten Ausleger der
theologischen Summa. Dafs sie ihn so verstanden haben, wie
wir mit Gutberiet ihn verstehen, spricht entschieden für die
Richtigkeit unserer Auffassung. Freilich haben auch schon früher
einige Theologen aus dem Dominikanerorden die andere
Auffassung geteilt, aber ihren Ursprung hat diese, soviel wir wenigstens

wissen, nicht in der Dominikanerschule, sondern anderswo
gehabt.

4. Endlich gefällt uns diese Art und Weise, den hl. Thomas
zu rechtfertigen, die wir bei Gutberiet finden, auch deshalb,
weil bei ihr die Auktorität, welche der hl. Thomas in der Kirche
hat, einerseits voll und ganz gewahrt bleibt, anderseits aber
auch im richtigen Lichte erscheint. Gewahrt bleibt die Auktorität,

welche Thomas als Zeuge der Tradition hat: er hat
das, was er über die Reinheit der Gottesmutter überkommen
hatte, treu weiter überliefert, ebenso wie auch das, was in der
Kirche über die Allgemeinheit der Erbsünde und der
Erlösungsbedürftigkeit und Erlösung durch Christus bis dahin überliefert
war. Und als Theologe hat er eine Arbeit geleistet, welche
der Kirche von grofsem Nutzen war, wie im Vorhergehenden
gezeigt ist, und diese Arbeit hat seine Schule fortgesetzt, und
so ist es der Kirche möglich geworden, das Dogma von der
Reinheit der seligsten Jungfrau mit einer Präcision zu definieren,
die man sich gröfser kaum denken kann. Denn nicht blofs jene
hohe Reinheit und. Sündenlosigkeit Mariä, welche von den heil.
Vätern und Theologen mit den erhabensten Lobsprüchen
gefeiert wird, ist nun endlich feierlich vom kirchlichen Lehramte



454 Zur mittelalterlichen Kontroverse

definiert, sondern auch so definiert, dafs von vorn herein alle
Schwierigkeiten beseitigt sind und die drei Dogmen, die unvereinbar

schienen, in schönster Harmonie zusammenklingen. Wir
sind weit davon entfernt, das Verdienst, welches Duns Skotus
und seine Schule in dieser Sache unverkennbar haben, auch nur
im geringsten unterschätzen zu wollen, aber wir sind der
Meinung, dafs Skotus erst dann an eine Erlösung Maria durch
Bewahrung denken konnte, als durch die Bemühungen der
vorangehenden Theologen und namentlich des hl. Thomas unverrückbar
festgestellt war, dafs man hier die Erlösung nicht umgehen
dürfe. So hat Thomas das Verdienst, das Fundament, auf dem
Skotus stand, festgelegt zu haben. Und bei den folgenden
Kämpfen waren es auch vor allem die Darlegungen des hl. Thomas,
durch welche allen falschen Auffassungen der unbefleckten
Empfängnis energisch die Spitze geboten wurde. So bleibt hier die
Auktorität des hl. Thomas vollständig gewahrt und sein
Verdienst ihm gesichert. Und wenn er in einer Frage, die damals
nicht ausdrücklich behandelt wurde, — denn an eine Bewahrung
durch eine Erlösungsgnade dachten damals weder die Freunde
noch die Gegner der unbefleckten Empfängnis — also gleichsam
per accidens, möchte ich fast sagen, nicht das Richtige traf, so
kann das sein Verdienst und seine Auktorität nicht schmälern,
wohl aber ist es sehr geeignet, die letztere im richtigen Lichte
zu zeigen, als eine Auktorität, welche zwar grofs, aber nicht
unfehlbar ist. Es kann unsers Erachtens den Theologen, welche
sich gemäfs dem klar ausgesprochenen Willen der lehrenden
Kirche an den hl. Thomas anschliefsen wollen, nur schaden, wenn
sie den Schein erwecken, als ob sie in dem Doctor Angelicus
eine unfehlbare Auktorität verehrten. Ich sage „den Schein";
denn ausgesprochen finde ich das bei keinem, wohl aber kenne
ich solche, die in diesem Punkte zu wenig klar sich aussprechen,
während es doch offenbar im Interesse der Sache liegt, hier
möglichst klar zu reden. Unfehlbar ist Gott und unfehlbar durch
Gottes Beistand ist die Kirche, vor allem die lehrende Kirche,
der es obliegt, die geoffenbarte Wahrheit nicht blofs zu glauben,
sondern auch aller Welt zu verkündigen, namentlich das sichtbare
Haupt der Kirche, welchem dies in erster Linie zusteht und
obliegt, sonst aber durchaus niemand. Wenn der hl. Thomas
uns mehr und eindringlicher als die anderen Kirchenlehrer von
der Kirche und ihrem Oberhaupte empfohlen wird, — Leo XIII.
ist nicht der erste der Päpste, der das gethan, und wird auch
nicht der letzte sein, — so haben wir den Grund dafür darin
zu suchen, dafs Thomas nicht blofs ein treuer Zeuge der kirch-



455

lichen Tradition, sondern auch ein sicherer Führer in der
theologischen Wissenschaft ist, welche sich die Aufgabe
stellt, die Dogmen unter sich und mit dem Vernunfterkennen
in Einklang zu bringen. Wie in den anderen Wissenschaften
aber, so kommt es auch in der theologischen auf die Gründe
an, die man für die Sätze hat, welche man aufstellt. Wollte
jemand hier seinem Lehrer blofs glauben, ohne sich um die
Einsicht in die Gründe zu bemühen, so würde sein Erkennen eben
nicht ein Wissen sein; denn ein Wissen habe ich erst dann,
wenn ich etwas in und aus seinen Gründen erkenne. So

lange freilich der Schüler noch im Stadium der Unvollkommen-
heit ist, mufs er unbedingtes Vertrauen zu seinem Lehrer haben
und ihm aufs Wort glauben; er mufs, wie man sagt, jurare in
verba magistri. Das mufs aber aufhören, sobald er die Stufe der
Reife erlangt hat. Er mufs dahin gebracht werden, dafs er
schliefslich ebenso selbständig denken und im Reiche der Wahr-
heit sich bewegen kann wie sein Lehrer. Wenn also die Kirche
will, dafs wir in der theologischen Wissenschaft, — die als
solche eine wahre, wenn auch auf dem Glauben aufgebaute
Wissenschaft, weil ein mit Gewifsheit verbundenes Erkennen
aus Gründen ist, — Schüler des hl. Thomas werden sollen, so
will sie auch, dafs wir die Stufe der Reife anstreben sollen. So

viel auch der hl. Thomas gethan hat, um diese Wissenschaft,
die ein unermefsliches Arbeitsfeld hat, weil sie alles natürliche
Wissen in ihren Dienst nimmt, um das Höchste und Tiefste,
was es überhaupt gibt, immer vollkommener zu erkennen, —
auf festen Grundlagen zu basieren und in festem Gefüge
auszubauen, so bleibt uns doch noch genug zu thun übrig. „II reste
beauconp à faire", sagt Berthier: „II reste à étudier et à

comprendre Saint Thomas et les scolastiques, ce qui n' est pas un
mince labeur. Il reste à les étudier dans leurs sources profanes
et sacrées, à les discuter, à les compléter, même à corriger
des détails." (L' étude de la somme théologique pag. 13.)
Also auch das Korrigieren soll dem nicht verwehrt sein, der
hinreichend tief eingedrungen ist. Je tiefer wir eindringen, desto
mehr werden wir dahin kommen, mit Selbständigkeit und mit
weitem Blick im Reiche der Wahrheit uns zu bewegen, desto
mehr werden wir aber auch erkennen, wie tief derjenige, den
wir den Engel der Schule nennen, schon vorgedrungen ist. Der
Anschlufs an Thomas wird uns kein Hindernis, sondern wird
und soll uns ein Mittel sein, immer tiefer in die W ahrheit und
in den Zusammenhang der natürlichen und der geoffenbarten
Wahrheit einzudringen. Und wenn dem nicht so wäre, so würde



456 Die Neu-Thomisten.

auch die Kirche, diese Säule und Grundfeste der Wahrheit, uns
den hl. Thomas nicht so angelegentlich empfehlen und würde
sicher nicht den Anschlufs an ihn verlangen. An Thomas sich
in dem Sinne anschliefsen, in dem die Kirche es will, das
bedeutet nicht blofs sichere Erkenntnis der Wahrheit aus hellen,
lichten Gründen, es bedeutet auch wahren Fortschritt auf fester
Grundlage und in einem festen Geleise. In einem anderen
Sinne an Thomas uns anschliefsen zu wollen, als die Kirche und
die höchste Auktorität in der Kirche es will, liegt uns sehr fern.
Den Anschlufs aber, den wir wollen, verlangen wir von alien
katholischen Dogmatikern, weil wir in den Aufserungen der
höchsten kirchlichen Auktorität mehr als einen blofsen Wunsch
sehen, und weil wir fest überzeugt sind, dafs das wahre
Gedeihen, die Blüte und der Fortschritt der Theologie und speciell
der Dogmatik nur auf diesem Wege erreicht werden kann. Und
nur auf diesem Wege kann auch etwas anderes noch erreicht
werden, dessen es gerade gegenwärtig, im Kampfe mit dem
Unglauben und den destruktiven Mächten, besonders bedarf, —
die Einigkeit der katholischen Theologen.

—>-430^-°—

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Theol. Ord. Praed.

(Forts, von Bd. X, S. 275.)

Das Wissen Gottes mit Bezug auf das Zukünftige.
Die Thomisten unterscheiden einen dreifachen Zustand der

Dinge mit Bezug auf ihre Existenz, ihr Dasein. Manche Dinge
können in das Dasein gerufen werden, die Existenz erhalten.
Allein sie hatten weder jemals dieses Dasein, noch besitzen sie
es gegenwärtig. Darum sind sie weder in sich, d. h. aufser-
halb ihrer Ursachen, noch in ihren Ursachen bestimmt,
determiniert. Andere dagegen hatten schon einmal das
Dasein, oder besitzen es gegenwärtig. Sie waren somit schon einmal

durch ihr Dasein bestimmt oder sind es noch jetzt und zwar
aufserhalb ihrer Ursache. Die Dinge der erstem Art nennen
die Thomisten mögliche, die der letztern vergangene,
beziehungsweise gegenwärtige. Die möglichen Dinge sind


	Zur mittelalterlichen Kontroverse über die unbeflekte Empfängnis

