Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761871

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

414 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

mena! Und nun soll er apo zerstiickelt haben, um das Ungeheuer
poschedias zu bilden, das mit keinem griech. Wort auch nur
eine entfernte Ahnlichkeit hat. Dann soll ihm poschedias Wissen-
schaft bedcutet haben. Soll St. Thomas nicht gewufst haben,
dafs Wissenschaft auf Griechisch ganz anders heiflst: émioTrun,
gldnorg, yvaeeg? Aus der bekannten Verbalendung uevog
macht er ein Substantiv wévog und behauptete frischweg, was
gar nicht wahr ist, es bedeute perscrutatio, da es doch Stérke,
Mut bedeutet. Nachsinnen ldlst sich freilich durch pdes9ar,
ud6%ar ausdriicken (vgl. Pape zu pa-w), aber das ist noch
lange nicht wévoc. Forschen heilst oxomeiv, woher oxomog, was
dem h, Thomas auch kaum unbekannt war.

¢) Es ist darum zu vermuten, dafs die erste Deutung einem
andern Worte, einer andern Lesart gilt, dals spitere Abschreiber
das iibersahen und statt der Teile des urspriinglichen Wortes
Stiicke von aposchediasmenos substituierten. Auch der Herr
Verfasser rechnet ja mit einer doppelten Lesart. ,Auch die
Lesart aposchediaswenos,” sagt er 5. 282, Anm. 2, ,mufls der
h. Thomas vor sich gehabt haben.” Die Varianten, die der Herr
Verfasser anfiihrt, setzen bereits eine dreifache Lesart voraus,
ohne dals indessen eine, auch abgesehen von aposchediasmenos,
richtig sein konnte. KEs sind aufser der ebengenannten aposto-
masmenos und apostochiasmenos. Wie kann man also bei solcher
Unsicherheit des Textes einen bestimmten Schluls ziehen?

Das Ergebnis beziiglich der 2. Klasse von Stellen ist, dals
auf Grund keiner derselben der h. Thomas mit Sicherheit der
Bildung falscher griechischen Warter beschuldigt werden kann.

[ S—)

PR B

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND RICHTUNGEN.
(Fortsetzung von IX, 426.)

Von Dr. M. GLOSSNER.

Achter Artikel.

Der gétiliche Ursprung des Christentums und der
Evangelien.

Betrachten wir den Ursprang des Christentums vom rein
geschichtlichen Standpunkt, so besitzen wir fiir die Existenz
seines Stifters nicht blofs das Zeugnis der Evangelien, sondern



Der gottliche Ursprunor des Christentums u. d. hvangehen 415

wie der heidnischen Schriftsteller so auch das seiner jiidischen
(Gegner selbst. Als der dlteste aufserchristliche Zeuge gilt Fla-
vius Josephus. Die Stelle findet sich in den jiidischen Alter-
timern (den Urtext s. bei Hettinger, Lehib. 8. 301, Schanz,
II. 8. 200) und lautet so bestimmt zu Gunsten des wunderbaren
und messianischen Charakters der Person und des Lebens Christi,
dals die moderne Kritik dieselbe als Fialschung verwerfen zu
miissen glaubte. Da ihr dufsere Griinde nicht zu Gebote stehen,
30 sind es wiederum die beliebten ,,inneren’ Griinde, die ihre
Dienste leihen miissen: Griinde, die auch auf den Tiibinger Apo-
logeten einen Hindruck hervoraubrmgen nicht verfehlt haben.
Die Worte: Dieser war der Messias (O Xou67og o0vtog m})
konnten nicht von dem Rationalisten Josephus herrithren, die An-
nahme aber, der jiidische Geschichtschreiber spreche da,rin nicht
die eigene Meinung, sondern den Volksglauben aus, entspreche
weder der historischen Wahrheit noch dem Zusammenhange. Es
miisse demnach ein dlterer Text vorausgesetzt werden, dessen
Spuren auch durch die Berufung auf die Anklage der Vornehmen
und auf die Hartnickigkeit, womit die Anhinger Jesu an ihm
testhielten, ,,bewiesen werden. ,Die Nichterwdhnung der Viter
vor HKusebius ist immerhin ein Beweis dafiir, dals die Stelle
nicht so poqitiv lantete wie im Texte des Eusebius“ (Schanz
a a. 0. 8. 169 f.)

Da chht der geringste au[sere Anbhaltspunkt fiir eine Inter-
polation angefiihrt werden kann, so diirfte trotzdem die Auffa,squng
des hl. Hieronymus, der iibersetzt: ,eredebatur esse Christus®
berechtigt sein. Josephus berichtet als Geschichtschreiber den
Glauben an die Messianitdt Christi und an seine Auferstehung,
ohne ihn deshalb als eigene Uberzeugung hinstellen zu wollen.
Das Stillschweigen der alteren Véater aber erkldrt sich nach der
nicht unwahrscheinlichen Annahme Hettingers teils aus der Ab-
neigung der Apologeten (Tertullian und Justin) gegen Josephus,
teils daraus, dafs die Vdter bei der Unmittelbarkeit der aposto-
lischen Ubelheferung dem Zeugnisse der Juden keinen grofsen
Wert beilegen (Lehrb. d. Fund. 8. 303). Die achtungsvolle Art,
wie der skeptische und eklektische Josephus von Christus spricht,
steht iberdies mit den Ausspriichen desselben Schriftstellers iiber
Johannes den Taufer und den Apostel Jakobus in einer Uberein-
stimmung, welche die Wahrheit und den Wert jenes von Christus
abgelegten Zeugnisses in helles Licht zu setzen geeignet er-
scheint. (Vgl. Zigliara 1. c. p. 306 ff)

Unter den iibrigen Zeugnissen heidnischer Schriftsteller, des
Tacitus, Suetonius und des jiingeren Plinius ist das zuletzt



416 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

genannte das bemerkenswerteste. In dem bekannten Briefe, in
welchem sich der Statthalter von Bithynien Verhaltungsmals-
regeln vom Kaiser Trajan erbittet, und auf welchen die von
Tertullian mit Recht scharf getadelte inkonsequente Antwort
erfolgte, finden sich die weite Ausbreitung des vermeintlichen
Aberglaubens, die Standhaftigkeit, Glaubens- und Bekenntnistreue
der wahren Christen und endlich ihr Glaube an die Gottheit
Christi bezeugt: quorum nihil (se. maledicere Christo etc.) cogi
posse dicuntur, qui sunt revera Christiani . . . carmen Christo
quasi Deo dicere . . . neque civitates tantum, sed vicos etiam
atque agros superstitionis istius contaglo pervagata est.

Selbst die ,ldppischen und gehéssigen Fabeln des Talmud
(Schanz, IT 8. 168) und der jiidischen Tradition, wie sie sich
unter anderm durch den Juden des Celsus ausspricht, verdienen
die Aufmerksamkeit des Apologeten, da sie ein nicht zu ver-
achtendes indirektes Zeugnis fiir die iibernatiirliche Geburt, die
Wunderkraft und Gottheit Jesu oder wenigstens fiir den Glauben
daran von seiten seiner Anhinger enthalten. (Hettinger, Lehrb.
S. 303 ff.)

Direkte Aufschliisse iiber das Verhaltnis des Christentums
zu Judentum und Heidentum kann uns nur das Christentum
selbst, wie es sich sowohl in seinen schriftlichen Urkunden als
auch in seiner lebendigen Thatséichlichkeit darstellt, gewihren.
Dabei handelt es sich allerdings darum, ob sich dasselbe im Sinne
des modernen auf die (reschichte angewandten KEvolutionismus
als eine natiirliche Frucht jiidisch-hellenischer religioser Kultur
begreifen lasse.

Jesus selbst spricht sich iber sein Verhdltnis zum Gesetze
dahin aus, dals er gekommen sei, nicht es aufzuheben, sondern
zu erfiillen. Damit ist indes nicht gesagt, dafls das Alte Testa-
ment die Offenbarung in Christus keimartig enthalte (eine Auf-
fassung, die mindestens dem Mifsverstdndnisse ausgesetzt ist),
sondern dafs Jesus als der menschgewordene Gottessohn an die
Stelle der Verheifsung die Erfiillung, an die Stelle der Schatten
die Substanz und Wahrheit setze : eine Erklirung, die den Grund-
gedanken des Hebrderbriefes enthdlt. Der Zweck des Gesetzes
war, das Bewulstsein der geistigsittlichen Ohnmacht, der Siind-
haffigkeit und Erlosungsbediirftigkeit zu wecken. In ihm lag
keine erlosende Kraft, so wenig als in dem den Herzen auch
der Heiden eingeschriebenen, aber durch die Siinde wenn auch
nicht getilgten, doch vielfach verwischten natiirlichen Gesetze.
Das Evangelium allein enthdlt die Kraft des Heiles fiir Juden



Der gottliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 417

und Heiden durch den Glauben an den Vater und den er ge-
sandt hat, seinen eingebornen Sohn Jesus Christus.

Die Unterscheidung des Buchstabens und des Geistes des
Gesetzes geniigt nur dann, wenn man sich gegenwartig hal,
dafs der Geist des Gesetzes eben derjenige ist, auf welchen
es durch seine erziehende Funktion vorbereitet: der Gottmensch.
Denn in der That ist es das Geheimnis der in Christus voll-
zogenen Menschwerdung, welches das Centraldogma, das unter-
scheidende Wesen des Christentums ausmacht (Schanz II. S. 177).
Nur wird es auf die Auffassung dieses Geheimnisses, d. h. da-
rauf ankommen, ob das Geheimnis in ihm — sein .wesenhaft
ibernatiirlicher und iiberverniinftiger Charakter — wirklich ge-
wahrt und nricht etwa sein wahrer Gehalt im Sinne eines be-
sonderen ,,Gottesbewulstseins des Erlosers rationalistisch aufgelost
und illusorisch gemacht wird. Nicht das Unvermogen, die ver-
schiedenen Ziige im prophetischen Bilde des Messias, der zu-
gleich Mann der Schmerzen, Kuecht Gottes und Sohn Gottes,
himmlischer Konig ist, im fleischgewordenen Logos zu vereinigen
(Schanz, a. a. 0. 8. 178), bildete das Hindernis und den An-
stols, den die Juden an Jesus nahmen, denn in jenen Ziigen ist
eben der menschgewordene Logos prophetisch gezeichnet, son-
dern in dem Abfall von der prophetischen Idee, die durch die
Vorstellung von einem siegreichen Heerfiihrer und Uberwinder
der heidnischen Vidlker verdréngt wurde. Die Frage, die der
Hohepriester an' Jesus stellte, setzt den Glauben an die Gottes-
sohnschaft und damit implicite an die Gottheit des Messias vor-
aus, mit der jedoch in den Augen des geblendeten, einen Befreier
von irdischer Knechtschaft erwartenden Volkes die niedrige
und demutsvolle Erscheinung Jesu im schroffsten Gegensatz zu
stehen schien.

Die Menschwerdung des Sohnes Gottes, die vollbrachte Er-
losung, die Verwirklichung der Verheilsungen bilden demnach
die specifische Differenz, die das Christentum von der alttesta-
mentlichen Form der Offenbarung unterscheidet. Daher kann
auch nur insofern in der vollkommeneren Offenbarung der Tri-
nitdt ein Unterscheidungsmerkmal der christlichen von der alt-
testamentlichen Offenbarung ersehen werden, als durch die sichtbare
Erscheinung des Sohnes Gottes der personliche Unterschied des
Vaters in ein helleres Licht tritt, der Vater im Sohn nach EHin-
heit und Unterschied erkannt wird.

Das Gesetz ist durch Moses gegeben worden, Wahrheit und
Gnade aber ist uns in Jesus Christus zu teil geworden. Mit
der Menschwerdung gelangt die ibernatiirliche Kraft der Offen-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 27



418 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

barung auch in sittlicher Beziehung zur Entfaltung und Auflserung.
Das Gesetz zeigt, was zu thun ist, verleiht aber nicht die
Kraft zur Erfillung. Das Evangelium gibt diese Kraft, erhoht
aber auch zugleich die Anforderungen des Gesetzes und steigert
das sittliche Ideal zur Vollkommenheit der evangelischen Rite.
Die Schriften des Alten Bundes enthalten eine Auseinandersetzung
des Inhalts der natiirlichen Gotteserkenntnis, wie sie kein anderes
religioses oder philosophisches Dokument des Altertums darbietet.
Ebenso aber ist darin das natiirliche Sittengesetz mit einer Be-
stimmtheit und Ausfithrlichkeit niedergelegt, dals keine andere
Litteratur ein Gleiches zur Seite zu setzen vermag. Auch diese
vollkommene Vernunfterkenntnis ist eine Wirkung der gottlichen
Offenbarung, die ,,ans Ende der Vernunft“ fihrt, d. h. zur Er-
kenntnis desjenigen, was die Vernunft an sich zwar aus sich
selbst haben kann, wozu sie aber infolge der Triibung durch die
Siinde thatséchlich nicht gelangt ist und im Sinne einer mora-
lischen Unmdéglichkeit nicht gelangen konnte. Das Christentum
aber ergidnzt nicht blofs, was jiidische Herzensharte von der
natiirlichen sittlichen Vollkommenheit in Bezug auf Inhalt und
Motive nicht zur Geltung gelangen liels, sondern fiigt einen
specifisch hoheren Inhalt und specifisch hohere Motive hinzu,
z. B. zu der durch Abschaffung der Polygamie und des Scheide-
briefes ihrer urspriinglichen Wiirde zuriickgegebenen Ehe den
Charakter des Sakramentes, zugleich aber den hoheren sittlichen
Wert der gottgeweihten Jungfraulichkeit, und wiederum zur Ubung
des Guten des Lohnes und der Strafe wegen die aus uneigen-
niitziger, reiner und vollkommener Gottesliebe.

Gesetz und Gnade verhalten sich demnach nicht wie Keim
und Entfaltung; kein gerades Fortschreiten fithrt von dem einen
zur andern, der ,Sprung® aber, der die Kluft zwischen beiden
allein iiberwindet, geschieht nicht allein vom , Egoismus und ir-
dischen Sinn“ zu hoherer Offenbarung, sondern teils von natiir-
licher zu iibernatiirlicher Sittlichkeit, teils von einer vorbereitenden
Phase der gottlichen Offenbarung zu ihrer Vollendung.

Die Versuche, das Christentum nach seiner von der jiidischen
Religionsform verschiedenen Eigentiimlichkeit aus orientalischen
Quellen abzuleiten, sind eingehender unter den neuesten Apologeten
von D. Gutberlet beriicksichtigt worden (Lehrb. d. Apol. II.
S. 134 ff.). Die iiberraschende Ahnlichkeit, welche der indische
Krischnakult in manchen Einzelheiten mit den evangelischen Be-
richten iiber die Geburt Jesu darbietet, wurde im Sinne einer
Entlehnung durch das Christentum gedeutet. Thatséchlich fiihrt
sich dieser Kult in keinem Falle weiter als in die Zeit der



Der gottliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 419

ersten Verkiindigung des Christentums in Indien zuriick. Wie
es scheint, benutzten die Anhinger des Brahmanismus die Ahn-
lichkeit des Namens, um den Verkiindern des Evangeliums ge-
geniiber behaupten zu konnen, dafs ihnen Christus als gottliche
Inkarnation nicht fremd sei. In den Puranas erscheint Krischna
als achte Avatara Wischnus. Die iippigen und lasciven Krzéh-
lungen, die an den mit Christus identifizierten Krischna gekniipft
wurden (Gitagovinda), sollen als ein wirksames Mittel zur Dis-
kreditierung des Evangeliums und bedeutendes Hindernis seiner
Verbreitung gedient haben. Die indische Trimurtti endlich, die
einem auf pantheistischem Grunde sich erhebenden Polytheismus
entsprang, kann mit der christlichen Trinitdt nicht in Parallele
gesetzt und nicht einmal (wie von Dr. Schanz a. a. O. 8. 188
geschieht) als allgemeiner Modalismus bezeichnet werden, denn
ein solcher setzt die monotheistische Vorstellung voraus und stellt
sich als eine im mifsverstandenen Interesse derselben vorgenom-
mene Verkehrung des wirklichen Trinititsglaubens dar.

Mit grofserer Bestimmtheit wird der Einflufs der zoroastri-
schen Reform auf die religiosen Vorstellungen der alttestament-
lichen Schriften, besonders der nachexilischen Biicher behauptet.
Die Ahnhchkelten in der Schopfungsgeschichte sind unverkennbar,
erklaren sich aber unter der iibrigens fraglichen Vmaussetzung,
dals sle der &lteren zoroastrischen Lehre angehoren, aus der ge-
meinsamen Tradition, deren Quelle hinter der Volkertrennung
zuriickliegt. Der Vergleich der persischen Tradition mit dem
biblischen Berichte iiber Schopfung, Sindenfall, Flut zeigt iiber-
dies eine Vermischung mit mythischen Elementen und eine Ver-
kehrung ins Physische und Sinnliche, die gegen die einfache
Erzihlung der Genesis wie Fabel gegen Geschichte absticht und
sich offenbar als Triilbung gegeuniiber der reinen und urspriing-
lichen Uberlieferung kundgibt. Der jiidische Engel- und Da-
monenglaube aber ist #lter als die geschichtlichen Beziehungen
zu Persien und kann folglich nicht aus der zoroastrischen Lehre
entlehnt sein. Analoges gilt von der angeblichen Kntlehnung
der ,,Schopfungs- u. s. w. Mythen“ aus assyrisch - babyloni-
schen Quellen (8. Herm. Gunkel, Schopfung und Chaos in
Urzeit und Endzeis, Gottingen 1895). Man geht teils von der
falschen Voraussetzung des Mythologischen als der Urform des
Religiosen aus, teils verwechselt man die dichterische Hinklei-
dung mit mythischer Auffassung, teils endlich nimmt man KEnt-
lehnung an, wo die Einheit der Quelle in Tradition oder specifisch
gleicher Seelenstimmung zur Erkldrung ausreicht.

Weder die namentlich in neuester Zeit von Pessimisten und

27#



420 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Theosophen so sehr geriihmte Moral des Buddhismus, die wesent-
lich quietistisch ist und nicht einmal den reinen Begriff der
Néchstenliebe, sondern nur ein ,metaphysisches Mitleid mit allen
leidenden Wesen kennt, noch auch gewisse Aufserliche Ahnlich-
keiten in Verfassung und Liturgie beweisen eine innere Ver-
wandtschaft mit dem Christentum oder gar eine Abhingigkeit
des letzteren, da die ,,dogmatischen Voraussetzungen® grundver-
schieden sind. Der Buddhismus ndmlich ist nichts anderes als
eine social-politische Reform, welche die theoretischen Lehren des
Brahmanismus unberiihrt liefs und die pantheistische bis zum
Nihilismus gesteigerte Weltanschauung als selbstverstindliche
Grundlage beibehielt. Was aber heutzutage fiir buddhistische
Geheimlehre ausgegeben wird, ist ,,der alte pantheistische Brah-
manismus mit den Seelenwanderungen und dem schlielslichen
Aufgehen des Individuums im All, verquickt mit modernen Ent-
wicklungslehren.” (Gutberlet II. S. 140.) Ein derartiger Budd-
hismus ist es, den man durch Vereine und Zeitschriften als die
einzige mit den angeblichen Fortschritten der Wissenschaft, wo-
mit man Pantheismus und Darwinismus meint (vgl. des fritheren
Redacteurs der ,,Sphinx‘, Hiibbe-Schleiden, Schrift: Lust, Leid
und Liebe, altindische Weltanschanung in neuzeitlicher Darstel-
lung. Ein Beitrag zum Darwinismus, Braunschweig 1891), ver-
einbarte Religion an die Stelle des Christentums zu setzen sich
bemiiht.

An einen Ursprung des Christentums oder auch nur einer
Kntlehnung von seiten desselben aus #gyptischen Quellen kann
verniinftigerweise nicht gedacht werden. Anders dagegen scheint
es sich mit der aus dem Zusammenstromen jidischer Uberliefe-
rungen mit hellenischen Ideen hervorgegangenen alexandrinischen
Religionsphilosophie zu verhalten. Zwar wird ein solcher Ein-
flufs nicht in Bezug auf Christus selbst, dagegen aber auf den
Verfasser des vierten Evangeliums und den von jiidischer und
hellenischer Bildung durchdrungenen Paulus behauptet. Daher
gilt denn auch den Vertretern dieser Auffassung nicht Christus,
sondern Paulus ‘als der eigentliche Stifter des Christentums.
Wire diese geschichtliche ,,Konstruktion* des Christentums richtig,
so miifsten die eleatischen und platonischen Klemente, die von
Philo und der alexandrinischen Religionsphilosophie aufgenommen
und mit Offenbarungslehren synkretistisch verbunden wurden, im
Christentume nachgewiesen werden konnen. Kin solcher Nach-
weis ist unmdéglich. Die Ahnlichkeiten christlicher mit sokrati-
schen und platonischen Lehren erkldren sich vollstindig aus dem
Umstand, dafs das Christentum die allgemeinen religiosen und



Der gottliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 421

sittlichen Vernunftwahrheiten, die in einer der alttestamentlichen
Offenbarung am meisten sich anndhernden Weise von der sokra-
tichen Schule erkannt und ausgepragt wurden, als seine natiir-
liche Grundlage in sich aufnahm. Verschieden davon aber ist
gerade dasjenige, was Wesen und Kern des Christentums aus-
macht: die Menschwerdung und Erlosung. Zu dem Gedanken
einer unmittelbaren Lebensverbindung mit Gott erschwingt sich
kein Weiser des Altertums, so rithrend auch der Ausdruck ist,
den Platon dem Verlangen nach einem gottlichen Lehrer gibt.
Der in platonischer Weise als Inbegriff der Ideen gedachte
philonische Logos ist wesentlich verschieden von dem fleischge-
wordenen Logos des Johannes, der unter uns wohnte voll Gnade
und Wahrheit. Der Idee einer unmittelbaren Gemeinschaft mit
Gott begegnen wir allerdings im Neuplatonismus, aber als einem
am Christentum begangenen Plagiat. Der christlichen frohen
Botschaft von der freien, gnédigen Herablassung Gottes, von der
Adoption der Kinder Gottes, von einem zukiinftigen ewigen Leben
in seliger Gottschauung setzte das absterbende Heidentum als
seinen letzten Trumpf die Verbindung mit Gott durch natiirliche
Mystik und philosophische Spekulation entgegen. Kann so von
einem konstitutiven REinflufs der neuplatonischen Philosophie auf
die Fortentwicklung des Christentums keine Rede sein, so
ist dasselbe von andern philosophischen Richtungen zu sagen.
Stoischer Hochmut und stoische Resignation stehen in einem
unvereinbaren Gegensatz zur johanneisch- paulmlschen Erlosungs-
und Gnadenlehre. Aus Neuplatonismus und Stoicismus hat die
Héresie, nicht das Christentum geschopft. — Das Gefiihl sittlicher
Ohnmacht und des Bediurfnisses der Erlosung aus Unwissenheit
und Siinde, das nicht allein im Judentum, sondern auch im
Heidentum der Erneuerung durch das Christentum voranging
und mit frilher ungeahnter Kraft in der ,Fiille der Zeit“ er-
wachte, war ebenso wenig im stande, die Wahrheit und Gnade
wirklich bervorzubringen, als der Traum des Hungrigen von
einem leckeren Mahle diesen zu séttigen vermag. Ja der Traum
der durch driickendes Siindenbewufstsein geéingstigten Mensch-
heit konnte ihr das Heilmittel, durch welches sie genesen sollte,
nicht einmal im Bilde vorfiihren, da es einer iibernatiirlichen
Ordnung angehort und alle natiirlichen Ahnungen wbertrifft: Sic
Deus dilexit mundum, ut filium suum unigenitum daret. Deum
nemo vidit unquam, unigenitus ejus filius, qui est in sinu patris,
ipse enarravit.

Weder im Judentum als solchem noch in dem zur Zeit der
Erscheinung des Gottmenschen sittlich vollkommen zerriitteten



422 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Heidentum lag die Kraft, durch welche die Menschheit rege-
neriert werden sollte. Nicht im Judentum, d. h. im Gesetz und
der dulseren Beschneidung, wie der Apostel im Romerbriefe aus-
fiilhrt. Auch ist das Charakterbild Jesu, wie es in den Evangelien,
insbesondere dem des Johannes, uns entgegentritt, durchaus nicht
das eines national judischen Weisen, eines Hillel, Gamaliel,
sondern das des Menschensohnes, d. h. einer bei aller individuelien
Eigenart gleichwohl universalen und von nationalen Beschrin-
kungen freien Personlichkeit. Ebensowenig besteht irgend eine
Gemeinschaft zwischen dem jiidischen Sektenwesen, die Essener
mit eingeschlossen, und dem Charakter, der Predigt, dem Auf-
treten und dem Werke Jesu.

Jesus geht aus dem jiidischen Volke, sein Werk, das Christen-
tum, aus dem Gesetze hervor, nicht wie ein Produkt natiirlicher
Entwicklung, sondern als ein nach seiner urspriinglichen, im
Protoevangelium angekiindigten, Bestimmung universales Ge-
schenk freier gottlicher Liebe zur sittlichen HErneuerung und
ibernatiirlichen Erhebung der Menschheit. — Das Verfahren der
Apologeten, welche die natiirlichen, durch die Lehren der grifsten
heidnischen Weisen, eines Sokrates, Platon u. s. w. bestatigten,
religivsen und sittlichen Wahrheiten des Christentums, Dasein
und Einheit Gottes, gottliche Vorsehung, Unsterblichkeit der
Menschenseele in den Vordergrund riicken, ist nicht allein durch
die Arkandisciplin, sondern vor allem durch den Zweck, die
Hindernisse und Vorurteile hinwegzurdumen, die sich der Aner-
kennung und Annahme des Christentums in den Weg stellen,
gerechtfertigt. Bei diesem Bestreben, die Ubereinstimmung der
Philosophie und natirlichen Vernunft mit der Offenbarung nach-
zuweisen, waren sie von dem einen Extrem, die Offenbarung auf
Vernunft zu reducieren, wenn moglich viel weiter entfernt, als
von dem andern, den selbstdndigen Vernunftgehalt zu leugnen
und alle religiose Krkenntnis ausschliefslich der Offenbarung zu
vindicieren: in welchem Sinne man, wenn auch mit Unrecht,
ihre Lehre von dem die Menschheit erleuchtenden Logos oder
von der Entlehnung jener Wahrheiten aus den Schriften und
Traditionen des auserwéhlten Volkes zu deuten versucht sein
konnte. Es ist daher nicht der geringste Grund vorhanden, den
Vitern eine andere Auffassung der christlichen Weisheit im Ver-
haltnis zur heidnischen zuzuschreiben, als sie der hl. Paulus im
Korintherbriefe zum Ausdrucke gebracht hat, indem er dem
Stolze der Weltweisheit die weltiiberwindende ,,Thorheit“ des
Kreuzes entgegensetzt. Insbesondere hat der sogenannte nach
Gehalt und Umfang iibertriebene und wilsverstandene Platonismus



Der gittliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 423

der Viter auf den Glauben derselben und die dogmatische Fest-
stellung der Kirchenlehre keinerlei Einfluls gewonnen, und die
Behauptung, die ,katholische Dogmatik, wie sie sich auf dem
Grunde der Logoslehre seit dem vierten Jahrhundert entfaltet
hat, sei das vom Standpunkt der griechischen Religionsphilo-
sophie begriffene und formulierte Christentum® (so Harnack bei
Schanz a. a. 0. 8. 197), ist durch nichts zu erweisen. Nicht
das Dogma, sondern die Theologie, die Wissenschaft des Glau-
bens, bedient sich der von der griechischen Weisheit entlehnten
Waffen, daher man denn auch nicht mit Schanz (a. a. O.) von
einer ,Erweiterung und Vertiefung der Wahrheit, von einer
Perfektibilitidt sei es der Wahrheit oder der ,urspriinglichen Re-
ligion des Christentums®, sondern einzig und allein von einer
methodisch fortschreitenden formellen logisch-wissenschaftlichen
Behandlung der vollig selbstdndigen, nach ihrem gesamten natiir-
lichen und iibernatiirlichen Gehalte aus unmittelbarer gottlicher
Offenbarung geflossenen Glaubenslehre reden darf.

Das Lebensbild Jesu ist unter der Inspiration des gottlichen
(reistes in den vier Evangelien niedergelegt, die sich zu dem
einen Evangelium, der frohen Botschaft von dem durch Lehre
und That in der angenommenen menschlichen Natur zum Er-
loser des Menschengeschlechtes gewordenen Gottessohne er-
ginzen: quadriforme evangelium, quod uno spriritu continetur
(Irendus bei Gutberlet, Lehrb. d. Apol. II. 8. 149). Aufser der
lebendigen Thatsache und Wirklichkeit der Kirche als der dau:
ernden Schopfung des Gottmenschen ist nichts geeigneter, den
iibergeschichtlichen, gottlichen Ursprung des Christentums zu be-
zeugen, als dieses vom hl. Geiste durch apostolische Werkzeuge
der Kirche ausgestellte und ihr zu eigen gegebene Dokument.
Die ,,Harmonie“ der Evangelien ist die Folge eben jenes ge-
meinsamen Ursprungs aus dem einen Geiste, wodurch ein ge-
wisser (Gegensatz nicht ausgeschlossen ist; vielmehr tritt ein
solcher in dem Verhéltnis des Johannesevangeliums zu den sog.
synoptischen Evangelien hervor, indem jenes nicht ausschlielsend,
aber vorwiegend die gottliche Natur Jesu und die erhabene,
universelle Bedeutung seines Werkes hervorhebt. Wie aber
Johannes die Synoptiker, so erginzen sich diese untereinander.
Als éltestes Evangelium gilt nach unbestreitbarer Uberlieferung
das Evangelium des hl. Matthdus. Ap dieses schlielst sich teils
in ausfiihrlicherer Darstellung, teils in anderer Anordnung Markus
an. Die Hypothese, welche Markus aus Lukas schopfen lifst,
verkennt den ganz verschiedenen Charakter, den das Lukasevan-
gelium an sich trégt und durch den es sich von den Evangelien



424 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

des Matthaus und Markus gleichmélsig unterscheidet, indem es
beide insbesondere in Bezug auf die Kindheitgeschichte Jesu er-
ganzt. Abschliefsend und alle seine Vorgidnger durch seinen
Adlerflug iberragend, reiht sich an die Synoptiker der Jinger
an, der an der Brust des Herrn ruhen und daraus die tiefsten
Geheimnisse schopfen durfte.

Die rationalistische Kritik der Tiibinger Schule setzt den
Ursprung der Hvangelien bis in die Mitte des zweiten Jahr-
hunderts herab, wird aber bei dieser Zeitbestimmung nicht durch
sachliche Griinde, sondern durch Voraussetzungen und Vorurteile
geleitet. Um der vulgir-rationalistischen sowohl als auch der
Betrugs-Hypothese den Boden zu entziehen und fiir die Mythen-
hypothese Raum zu schaffen, miissen die KEvangelien einer
spiteren Periode angehéren. Denn da die pantheistische Leug-
nung eines personlichen und iberweltlichen Gottes mit dem Be-
griffe des Ubernatiirlichen unvereinbar ist, so konnen nach jener
spekulativ-rationalistischen Auffassung, falls man nicht Christus
und die Apostel als Betriiger hinstellen will, die von Christus
an anderen und an sich gewirkten Wunder, vor allem seine
Auferstehung, nur eine Sagen- und Mythenkrone bilden, die der
(Glaube der spiteren Anhédnger um das Haupt des Meisters flocht.
Dieser Rationalismus in seiner principiellen Borniertheit vergilst
indes, dafs die Anfinge des Christentums in die Klarheit eines
vollig geschichtlichen Zeitalters falien, und dafls die Wunder aus
der Greschichte des Heilands sich nicht herauslosen lassen, ohne
das gesamte Gewebe zu zerstoren und den Ursprung des Christen-
tums zu einem vollig unverstindlichen Rétsel zu gestalten. Die
Evangelien konnen nicht erst um die Mitte oder in der zweiten
Halfte des zweiten Jahrhunderts entstanden sein, weil aus dieser
Zeit bereits Harmonisierungsversuche stammen, die Evangelien
somit in allgemeiner Anerkennung bestanden.

Aus dem von Papias fiir das urspriinglich in hebriischer
Sprache abgefafste, dlteste Evangelium des Matthius gebrauchten
Ausdrucke 20yta will man schlielsen, dafs der Bischof von Hie-
rapolis das unter dem Namen des Matthaus auf uns gekommene
Evangelium, das nicht blofs Reden (20yta) Jesu, sondern auch
seine Thaten berichtet, noch nicht gekannt, sondern eine é&ltere
Schrift im Auge gehabt habe, die in unser umfassenderes Evan-
gelium aufgenommen worden sel. Dagegen aber ist zu erinnern,
dals sowohl im jlidischen als auch im christlichen Sprachge-
brauche heilige Schriften iiberhaupt als gottliche 20yte bezeichnet
werden. Fiir das Evangelium des Matthdus aber eignet sich



Der géttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 42)

der Ausdruck auch aus dem Grunde, dafs die Reden des Herrn
in ganz besonderer Weise darin Beruckthtlgung finden.

Aufsere Zeugnisse sprechen fiir ein Alter der Evangelien
wie der iibrigen neutestamentlichen Schriften, das weit iiber das
von der rationalistischen Bibelforschung angenommene hinausfiihrt.
Ohne besonderes Gewicht darauf zu legen, dafs die noch vor-
handenen Handschriften, wie der codex Sinaiticus und der Va-
ticanus, bis in das vierte Jahrhundert hinaufreichen, wahrend die
altesten Handschriften griechischer Schriftwerke von ihrer Ab-
fassungszeit durch elf bis zwolf Jahrhunderte getrennt sind, so-
wie von den eine iibereinstimmende Tradition beziiglich des
unmittelbar oder mittelbar apostolischen Ursprungs bezeugenden
Uberschriften abgesehen: so beweisen die Citate der ltesten, ver-
schiedenen Kirchen angehorenden Viter den von der Tradition
den Evangelien vindicierten Ursprung. (8. Gutberlet a. a. O.
S. 149.) Jrenéus bezeichnet die vier Evangelien als die Grund-
sdulen der Kirche. In dem von Eusebius mitgeteilten Sendschreiben
der Gliubigen von Lyon und Vienne an die asiatischen Kirchen
iiber den Martyrtod des Bischofs Pothinus und anderer Bekenner
finden wir.folgende Stelle aus Luk. 1, 6: memdgevro yovv év
mdoatg Talg vtolaic xal Oxatdduact ToU %velov GUEUTTOG.
Auf eine andere Stelle aus demselben Evangelium (1, 67), so-
Wie auf Joh. 15, 13 weisen die Worte ebendaselbst: #yor d&
TOY na@axlmov &v Eavt@, TO nvevya TAELOY TOV Zaxapwv
3 dta TOV Jtlngcoyatog Tijg ayamyg evsdecga'co svd‘ompag
VrEQ T Ty adedpdy amoloylag xal Ty tavtod Yeivar Yoyw.
Dem vierten Dvangehum entnommen ist folgendes Citat desselben
Sendschreibens: élsvoeratl xacgog, &v @ mag 0 amoxtelvag Vuédg
doget Aatgeiav moocpépey T Fe@d (Joh. 16, 2). Der hl. Mér-
tyrer Ignatius citiert die Evangelien des Ma.tthéius und Johannes,
der hl. Polykarp und der hl. Clemens von Rom citieren die Evan-
gelien des Matthdus und Lukas (S. Hettinger. a. a. O., 8. 289 ff,
Gutberlet a. a. 0. S. 149 f).

Weitere Zeugnisse, um zu beweisen, dals die destruktive
Kritik nicht nach Thatsachen, sondern nach vorgefalsten Ansichten
urteilt, anzufithren, erscheint tberflissig. Wir sind iibrigens in
der Lage, iiber die wahren Griinde, von denen diese moderne
Kritik geleitet ist, auf das eigene Zeugnis eines der hervor-
ragendsten Vertreter derselben uns berufen zu konnen. ,,In dem
Vorwort zu seinem ,Leben Jesu fiir das deutsche Volk‘ wendet
sich Strauls an seine naturalistischen Kollegen, welche die Ehre
der wissenschaftlichen Unparteilichkeit fiir sich in Amnspruch
nehmen: ,In den wissenschaftlichen Werken freidenkender Theo-



426 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

logen, sagt er 8. XII1, XIV, stéfst man oft auf die Versicherung,
dals ihren Untersuchungen ein lediglich historisches Interesse
zu Grunde liege. Alle Achtung vor den Worten der gelehrten
Herren, allein ich halte es fiir etwas Unmdgliches, was sie ver-
sichern, und wiirde es fiir nichts Lobliches halten, wenn es auch
moglich wire. Ja, wer iiber die Herrscher von Ninive oder die
agyptischen Pharaonen schreibt, der mag dabei ein rein histo-
risches Interesse haben; das Christentum dagegen ist eine so
lebendige Macht und die Frage, wie es bei seiner Entstehung
zugegangen, schliefst so eingreifende Konsequenzen fiir die un-
mittelbare Gegenwart in sich, dafs der Forscher ein stumpf-
sinniger sein miifste, um bei der Entscheidung jener Frage eben
nur historisch interessiert zu sein . . . Nun, jene Gelehrten werden
mit mir einverstanden sein, dals unser Zweck nicht ist, eine
vergangene (reschichte zu ermitteln, vielmehr dem menschlichen
Geiste zu kiinftiger Befreiung von einem driickenden Glaubens-
joche behilflich zu sein“.“ (Godet, Einleitung in das Neue Testa-
ment. 1. Bd., deutsch bearb. von Reineck 1894 8. 6.)

In der angefithrten Kinleitungsschrift wird der gegenwirtige
Stand der neutestamentlichen Kritik in der folgenden Weise
klassifiziert. ,,Zu der Linken im eigentlichen Sinne des Wortes ge-
horen diejenigen Theologen, welche in ihrer Ablehnung des
Ubernatirlichen von dem monistischen Standpunkt ausgehen, d. h.
mehr oder weniger Gott mit dem Universum identifizieren.”
Dieses System sei nach Ursprung und seinen Begriindern die
Anwendung der pantheistischen Principien der Hegelschen Schule
auf das Christentum. Vertreter derselben sind Hausrath, Hol-
sten, Volkmar, Keim, Hilgenfeld, Zeller, Scherer, Rénan, David-
sohn, Pfleiderer, der Verfasser der Supernatural Religion, Lang,
Scholten, Loman, Steck, vielleicht auch Weizsdcker und Holtz-
mann. Das linke Centrum umfalst die Schriftsteller, die sich
mehr zu dem System Kants halten und urspriinglich von einem
hoheren Wesen im Menschen gepflanzte sittliche Kréfte in einem
natiirlichen Vervollkommnungsprozels sich entwickeln lassen.
Dahin wiéren zu zéhlen Eichhorn, Schleiermacher, de Wette,
Ewald, Reufls, Hahn, Bunsen, Mangold. Die Grenze iibrigens,
die, wie uns wenigstens scheint, einen Teil dieser Schriftsteller
von den Pantheisten trennt, diirfte eine so haarscharfe sein, dals
sie sich fast der genauesten Beobachtung entzieht. — Die Kri-
tiker der Rechten gehen alle von einem offen theistischen Ge-
sichtspunkt aus und scheiden sich wieder in eine eigentliche
Rechte und ein rechtes Centrum. Jener gehoren (unter den pro-
testantischen Theologen) Keil, Hofmann, Lange, Thiersch, Guerike,



Der gottliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 427

Horne, Salmon, Gaufsen, Bonnet an; diesem, dessen Vertreter
,mit Offenheit die von der Tradition dargebotenen Angaben den
Resultaten der inneren Kritik unterorduen®, Bleek, Neander,
Meyer, Schaff, Lechler, Weils, Beyschlag, Pressensé, Lightfoot
u. 8. w. (A, a. 0. 8. 35 1)

Der (protestantische) Verfasser selbst spricht sich iiber den
Ursprung der neutestamentlichen Schriften zwar nicht ganz in
einer uns befrledlgenden, jedoch sehr besonnenen Weise aus.
,,In der Uberschrift der vier Evangelien lesen wir Namen, welche
die Urkirche dahin gesetzt hat. Dieselben bezeichnen als Ver-
tasser zwel Apostel und zwei Apostelgehilfen. Die Angabe dieser
Namen kann unméglich auf einer blofsen Einbildung beruhen . ...
Wiire sie (die Kirche) ihrer Phantasie gefolgt, so hitte sie wahr-
scheinlich vier Apostelnamen gewahlt . . . Da die Apostelge-
schichte den zweiten Teil eines unserer Evangelien bildet, kann
die Kirche sie nicht von diesem trennen. Die dreizehn pau-
linischen Briefe tragen in der Adresse, welche einen integrie-
renden Teil der Briefe selbst bildet, den Namen ihres Verfassers.
Der Hebréerbrief . . . muls, wenn nicht von Paulus selbst, so
doch aus dem Kreise seiner Mitarbeiter herrithren . . . Von den
sogenannten katholischen Briefen ist der erste des Petrus in der
Adresse ausdriicklich als Werk dieses Apostels bezeichnet .
er enthdlt mehrfach Worte, welche mit lebendiger Frische die
personliche Erinnerung an das Irdenleben Jesu Christi zum
Ausdruck bringen. Der erste Brief des Johannes bietet nach
Inhalt und Form eine solche Ubereinsimmung mit dem vierten
Evangelium, und das Gepréige beider Schriften ist so eigenartig,
dals sie im Bewulstsein der Kirche nie von einander getrennt
werden konnen . . . Hinsichtlich der letzten fiinf Briefe (des
Jakobus, Judas, 2. Petr., 2. u. 3. Joh.) ist augenscheinlich das
Gefiihl (?) der Kirche nicht so bestimmt ausgeprigt gewesen.
Die Offenbarung begegnete von Anfang an einer starken Abneigung
in der Kirche . . . . Andererseits hat die Kirche stets in ihr
das Bild, das von ihren Geschicken auf Erden, von den furcht-
baren Kémpfen, die ihrer warten, und von dem endlichen Siege
entrollt wird, mit heiligem Ergriffensein angeschaut. Mit Be-
wegung erkennt sie in dem Ruf der Braut am Schlufs: ,Komm,
Herr Jesu!l‘ den tiefsten Seufzer des eigenen Herzens . . . Das
Urteil der Kirche, mag es nun feststehen oder schwankend sein,
ruht offenbar auf Griinden der Vernunft und des personlichen
Vertrauens. (A. a. 0. 8. 7 ff) Die Griinde der Kirche sind
vielmehr in erster Linie die Uberlieferung und die specielle
Leitung durch den verliechenen Paraklet, die nicht gestattet, dafs



428 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Menschenwort endgiiltig Aufnahme als Gotteswort erlangt. Ihnen
gegeniiber mulsten schlielslich die aus inneren Griinden ge-
schopften Zweifel beziiglich einiger Schriften verstummen.

Weiterhin erheht sich die Frage, in welchem nidheren Ver-
héltnisse die vier Evangelien zu einander stehen. Es wurde
bereits bemerkt, dafls sie einander ergidnzen. Diese Antwort
lifst indes die nach der einen Seite herrschende Ubereinstim-
mung, nach der andern aber die unbestreitbare Verschiedenheit
in der Auffassung und Darstellung derselben Ereignisse uner-
klart. Denn jene Ergénzung konnte stattfinden auch ohne gegen-
seitige Abhédngigkeit, wenn wir erwigen, dals nach dem Zeug-
nisse der Kirche die Evangelien ungeachtet ihrer &ulserlich
scheinbar zufiiligen Entstehung unter dem Einflusse des heil.
Geistes entstanden sind. Vergleichen wir die Evangelien unter
einander, so stellen sie augenscheinlich die eine grofse That-
sache des Lebens und der Lehre des Gottmenschen unter ver-
schiedenen und doch zu einem harmonischen Gesamtbilde sich
zusammenschliefsenden Gesichtspunkten dar. Wie sollen wir
dieses Verhdltnis, wenn wir von dem Walten des inspirierenden
hl. Geistes absehen, geschichtlich erkldren? Zweierlei Antworten
sind hierauf gegeben worden. Die eine geht dahin, dals von
den E:ynoptlkem der eine den andern benutzte oder dals sie
aus einem gemeinsamen Urevangelium schopften, die andere da-
gegen lafst jeden unabhdngig von dem andern aus der aposto-
lischen Uberheferung schopfen. — Die Annahme eines Urevan-
geliums ist eine unhaltbare Hypothese, denn ein solches hitte
als offentliches Dokument der Kirche angesichts der Sorgfalt,
mit welcher sie von Anfang an iiber die hl. Urkunden wachte,
unmoglich verloren gehen konnen. Dagegen erkliren sich sowohl
die Ubereinstimmung im Gesamtbild als auch die verschiedene
Farbung und Fassung sowie die Abwelchungen im einzelnen
daraus, dafs die Verfasser der Evangelien aus der Uberlieferung
schopfen wobei aber, wie Hettinger bemerkt (8. 291), die Beein-
flussung der spéi,teren Evangelien durch die friiheren nicht génz-
lich in Abrede zu stellen ist.

Inhalt und Form der Evangelien sind bestimmt einerseits
durch den Typus und das Schema, welches die Predigt und
Katechese in der miindlichen Tradition angenommen, wodurch
sich auch die Liicken sowie das Fehlen eines strengen geschicht-
lichen Fortschritts geniigend erklaren, andererseits durch den
Zweck und die Absicht der Evangelisten. Matthdus gibt nach
dem Zeugnis des christlichen Altertums die palastinensische,
Markus, der Begleiter und Dolmetsch des Petrus, die italische

'l



Der gottliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 429

und romische Predigt des Hauptes der Apostel wieder, der eine
zur Trostung und Stdrkung der Judenchristen, der andere zur
Belehrung der aus dem Heidentum bekehrten Gladubigen. ,,Lukas
gehort dem Lehrkreise des Apostels Paulus an als dessen Schiiler
und Begleiter, in ihm haben wir den antiochenischen Unterricht
tiir die Heiden mit universalistischer Tendenz“ (Hettinger S. 292).
Damit soll selbstverstindlich das Hvangelium des hl. Matth&us
nicht als judaistisch und partikularistisch hingestellt oder einer
Mehrheit ,neutestamentlicher Lehrbegriffe“ das Wort geredet
werden; denn die christliche Predigt ist ihrem Wesen nach und
nach der Absicht aller Evangelien universalistisch, obgleich der
Abfall des judischen Volkes gelegentliche Ursache und geschicht-
licher Anstofs fiir die Berufung der Heiden geworden ist. Nach
Inhalt und Form, Zweck und Disposition ragt das Evangelium
des hl. Johannes durch ein scharfes individuelles Geprige her-
vor und verhalt sich zu den iibrigen Kvangelien sowohl durch
das, was es enthdlt, die Wirksamkeit Jesu in Jerusalem, die
Abschiedsreden u. s. w., als auch durch das, was ihm fehlt (die
Hinsetzungsworte) unverkennbar als eine bewulste und ab-
sichtliche Ergénzung derselben: woraus sich indes nur dann
ein Schlufs zu Gunsten der sogenannten Benutzungshypothese
(Schanz a. a. O. IL. S. 373) ziehen liefse, wenn Riicksichtnahme
und Ergédnzung mit Benutzung ein und dasselbe wéren. Der
hl. Johannes schildert den Heiland vorzugsweise als den mensch-
gewordenen Logos, als den Hohepriester, als das Opferlamm zur
Eriosung der Menschheit; die Synoptiker dagegen vorzugsweise
als den Lehrer und Wohlthdter der Menschheit, zunéchst seines
eigenen Volkes. Die Synoptiker berichten uns daher mit Vor-
liebe die Thatigkeit Jesu in Galilda, der hl. Johannes dagegen
diejenige in Jernsalem, dem Schauplatze des welterlosenden
Opfers, die Peripetie des Dramas des Opfertodes und der Welt-
erlosung. (Vgl. Gutberlet a. a. O. S. 169 f)

Die Autorschaft des Apostels Johannes kann fiir das vierte
Evangelium weder aus duferen noch aus inneren Griinden einem
Zweifel unterliegen. Der Verfasser gibt sich deutlich nicht blofs
als Augenzeuge, sondern auch als den jungfriulichen Lieblings-
jinger des Herrn zu erkennen. Wirkliche Widerspriiche gegen
die synoptischen Evangelien sind nicht nachweisbar. Beziiglich
der scheinbar verschiedenen Bestimmung des letzten Paschas
bei Johannes und den Synoptikern ist ein wirklicher Zweifel
der evangelischen Berichte ,schlechterdings nicht denkbar.
(Grimm, die Einheit der Evangelien S, 756.) Mag man mit
Langen und anderen die Angabe des Johannes (19, 14) nach



430 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

den Synoptikern erkldren und die magaoxevy) Tod maoye als
den Freitag der Osterwoche auffassen oder, was treffender scheint,
mit Maldonat, Haneberg und Grimm; annehmen, dafs nur der
Vorbereitungstag des Paschas gemeint sein konne, die Juden
aber das Ostern des messianischen Sterbejahres, das an sich aller-
dings auf einen Freitag gefallen, wegen des unmittelbar folgenden
Sabbath um einen Tag verschoben (Grimm a. a. O. 8. 757 f),
worauf auch die Ausdriicke bei Markus und Lukas hindeuten:
in jedem Falle ist die Moglichkeit einer mehr oder minder be-
friedigenden Losung vorhanden. Die Betonung der Gottheit
Jesu steht nicht im Widerspruche mit dem Inbalt der synop-
tischen Evangelien, die nicht blofs implicite durch den Nachweis
der messianischen Wiirde Jesu seine Gottheit bezeugen, sondern
auch die ausdriickliche und feierliche Krklirung derselben vor
dem Hohepriester berichten. (Matth. 26, 63. 64. Mark. 14, 61. 62.
Luk. 23, 70.) Umgekehrt aber tritt im vierten Evangelium die
menschliche Seite im Wesen und Wirken des Heilands nicht in
den Hintergrund, wie denn gerade auf jenem Hohe- und Wende-
punkte seiner Offentlichen Wirksamkeit, der Erweckung des
Lazarus, ein tiefes wahrhaft menschliches Gefiihl in der ruhrend-
sten Weise durchbricht.

Der verschiedene Charakter der von Johannes mitgeteilten
Reden Jesu im Vergleiche zu den Gleichnisreden in den synop-
tischen Evangelien erklart sich geniigend aus der Verschieden-
heit der Zuhorerschaft und des Schauplatzes der von Johannes
dem Zwecke seines KEvangeliums entsprechend geschilderten
Lehrthétigkeit. Endlich die Logosidee ist durchaus nicht als ein
fremdartiges, aus griechisch-alexandrinischer Quelle geflossenes
Ingrediens erwiesen worden. Dieselbe ist im Begriff des durch
seinen Sohn, den Messias sich offenbarenden, zur Menschheit
redenden Gottes enthalten, und falls man nach einem geschicht-
lichen Ankniipfungspunkt forscht, so ist derselbe nicht in einem
natiirlichen Philosophem, nicht bei Platon und Philo, sondern in
der alttestamentlichen Offenbarung, ndher in den Weisheitsbiichern,
zu suchen.

Im Johannesevangelium bildet die Person des Gottmen-
schen den Mittelpunkt der messianischen Gottesoffenbarung und
den Gegenstand des heilbringenden Glaubens. Aber auch der
Synoptiker Matthdus berichtet uns die Worte des Heilandes:
Jeden, der mich vor den Menschen bekennt, werde ich vor dem
himmlischen Vater bekennen® 10, 32. (Ebenso Luk. 12, 8.) —
»Die rationalistische Kritik, die dem Apostel das Evangelium
abspricht, hédtte die Pflicht, iiber den nach ihrer Ansicht wirk-



Der gottliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 431

lichen Verfasser wenigstens eine auch nur annéhernd wahrschein-
liche Hypothese aufzustellen und das Rétsel zu losen, wie es
einem Erfinder oder Betriiger gelungen sei, das wachsame Auge
der Kirche und der Glaubigen zu tduschen. Gerade wenn wir
einmal mit der rationalistischen Kritik auf die inneren Griinde
das Hauptgewicht legen wollen, so kann kein anderer als der
in die innersten Herzensgeheimnisse Jesu eingeweihte Apostel
der Verfasser des vierten Evangeliums sein, von welchem wir
zwar nicht sagen werden, dafs er den somatischen synoptischen
Evangelien ein pneumatisches (So Schanz II. S. 382) gegen-
iibergestellt habe, der uns aber gleichwohl, wie auch der Apostel
Paulus, in die tiefsten Geheimnisse der Gottesoffenbarung in
Christus einfiihrt.

Wie iiber die Autorschaft der traditionell anerkannten Evan-
gelisten, so kann auch iiber ihre Glaubwiirdigkeit ein begriindeter
Ziweifel nicht obwalten. Mit Recht macht man geltend, dafls sie
ihre eigenen Schwachen, ihren Mangel an Einsicht, ihren Klein-
mut mit bewundernswerter Offenheit bekennen. Bereits oben
wurde betont, dafs das Bild, welches sie von Jesus entwerfen,
von einer Originalitdt ist, die den (redanken an ein jiidisches
Prototyp ausschlielst. Viel citiert ist der Ausspruch des Deisten
Rousseau, dafs, wenn die Apostel ein solches Leben erfunden
hitten, die Erfinder grifsere Bewunderung verdienten als der
Held selbst: ,’évangile a des charactéres de vérité si grands,
si frappants, si parfaitement inimitables, que l'inventeur en se:
rait plus étonnant que le héros. (Emile 1. IV. Prop. de foi du
vic. savoy.)

Der wahre und schliefslich den Ausschlag gebende Grund
der destruktiven Kritik, entweder die Echtheit oder die Glaub-
wiirdigkeit der KEvangelien zu bezweifeln oder zu bestreiten,
liegt in den von ihnen berichteten iibernatiirlichen Thatsachen.
Man leugnet die Moglichkeit und Wirklichkeit des Wunders
aus apriorischen Griinden und stellt zugleich Kriterien und For-
derungen auf, die entweder unerfiillbar sind, oder die zu erfiillen
die Wiirde der hochsten wirkenden Ursache, Gottes, verbietet.
Wounder sind nicht Schaustellungen. Gott wirkt sie nicht vor
wissenschaftlichen und staatlichen Kommissionen. Der Zumutung
eines Herodes setzt der Heiland Schweigen entgegen. Man
beruft sich auf die Moglichkeit der Tauschung, auf psychische
Ansteckung, die ganze Volksmengen ergreifen konne. Uberna-
tirliche Thatsachen sind indes an sich nicht schwerer zu be-
obachten und zu konstatieren als natiirliche. ,Gerade wegen
ihres Ausnahmecharakters erregen sie mehr die Aufmerksamkeit,



432 Apologetische Tendenzen und Richtungen,

stolsen auf Zweifel, veranlassen zu Priifung.” (Gutberlet a. a. O.
S. 171.) Das grilste der von den Evangelisten berichteten Wun-
der ist das der Auferstehung Jesu. Und doch ist keine That-
sache besser beglaubigt., Oder will man die Wirklichkeit des
Todes Christi bezweifeln? Nur eine ganz verzweifelte Kritik,
die sich damit selbst richtete, wére im stande, dies zu thun. Oder
will man mit dem frivolen und leichtfertigen Rénan annehmen,
die Hallucinationen einer Hysterischen haben der Welt einen
auferstandenen Heiland gegeben? Alsdann miifste von dem Zeug-
nisse der Apostel, der zahlreichen Jiinger, ganz abgesehen von
der sozusagen handgrelfhchen Uberzeugung des Apostels Thomas,
dasselbe gesagt werden: sie miifsten auf Hallucinationen, wenn
nicht auf Betrug beruhen. Nun ist aber gerade der Aufer-
standene Inhalt der Predigt und Motiv des Martyrtums der
Apostel und Jiinger. Dals ein Fanatiker auch fiir eine objektiv
falsche Uberzeugung das Leben opfert, ist nichts Unerhortes,
aber unerhort wéire es, wenn jemand fur die Bezeugung einer
unwahren Thatsache freudig in den Tod ginge. Die Folgerung
beziiglich der anderen von Christus gewirkten Totenerweckungen
sowie der iibrigen Wunder ergibt sich von selbst.

Die Verfasser der Evangelien sind Apostel, die Augenzeugen
waren, oder Apostelschiiler, denen die Zeugnisse von Augen-
zeugen, der Apostel oder der seligsten Jungfrau, zu Gebote
standen. Sie schopften grofstentells unabhiéngig von einander
aus elgener Erfahrung oder aus der Uberlieferung und zeigen
dabei jene Uberelnstlmmung in der Substanz der Ereignisse und
jene Verschiedenheit in den Umstinden und der WGISB der Auf-
fassung, die nicht auf Verabredung, sondern nur auf selbstindiger
\Vahrnehmung und Uberlieferung beruhen kounen und daher
eine grofsere Gewidhr der Wahrheit als vollige Uberemstlmmung
bieten. Die KEntstehungsgeschichte des Christentums weist eine
Personlichkeit und ein litterarisches Denkmal auf, an welche kein
Versuch kritischer Zersetzung und mythischer Verflichtigung sich
wagen kann: die Personlichkeit und die Sendschreiben des Vol-
kerapostels Paulus. Seine wunderbare Bekehrung enthilt ein
Zeugnis fiir den auferstandenen Erloser; seine Briefe decken sich
mit den Lehren des Johannesevangeliums nach ihrem dogmati-
schen, mit den Berichten der Evangelien nach ihrem geschicht-
lichen Inhalt. Die Differenz in der Beschneidungsfrage ist so
weit davon entfernt, einen Gegensatz zwischen Petrus und Paulus
zu schaffen, dals sie vielmehr die Ubereinstimmung in den wesent-
lichen Punkten bestitigt. Die geschichtliche Erscheinung des
Paulus ist nicht zu begreifen ohne Christus, wie Christus nicht



Zur mittelalterlichen Kontroverse ith. d. unbefleckte Empfangms 433

ohne die Propheten und ohne das Gesetz. So lange es also
jener Geschichtskonstruktion, die Christus und die Propheten zu
eliminieren sucht, nicht gelingt, die festumrissene Gestalt des
Paulus in Sage und Mythus aufzulosen, werden alle iibrigen
Versuche der destruktiven Kritik ihres Erfolges entbehren.

————e—————

ZUR MITTELALTERLICHEN KONTROVERSE UBER
DIE UNBEFLECKTE EMPFANGNIS.!

Von Dr. B. DORHOLT.

—>—

Die in echt kirchlichem Geiste geschriebene dogmatische
Theologie Heinrichs hat, was wif mit lebhafter Freude begriilsen,
einen Fortsetzer in der Person des Herrn Prof. Dr. C. Gutberlet
gefunden. Vor uns liegt die zweite Abteilung des 7. Bandes,
die uns von der Redaktion dieser Zeitschrift zur Besprechung
zugesandt wurde. Indes hat der Gegenstand, mit dem der Fort-
setzer seine Arbeit beginnt, sowie insbesondere die Art und
Weise der Behandlung desselben, unser Interesse so lebbaft in
Anspruch genommen, dals wir geglaubt haben, der Wiirdigung
seiner Arbeit einen lidngeren Artikel widmen zu sollen.

Allerdings ist das vorliegende Lieferungsbéndchen, welches
den letzten Teil des ersten und den ersten des zweiten Kapitels
der Christologie umfalst, noch zum grofsten Teil aus der Feder
des ersten Verfassers. Dennoch glauben wir genug zu thun,
wenn wir seiner Arbeit hier nur im Voriibergehen gedenken.
Das Urteil iber Heinrich und seine Leistung steht zu fest, als
dafs es noch vieler Worte bediirfte. Wir finden hier dieselbe
Art und Weise der Behandlung und Darstellung wieder, die
aus den friiheren Bénden hinreichend bekannt ist: dieselbe
Griindlichkeit und Klarheit, verbunden mit einer gewissen Breite,
die jedoch manchem erwiinscht sein wird, dasselbe vielseitige
Wissen, das besonders in den zahlreichen, zuweilen recht langen
Anmerkungen zum Ausdruck kommt, denselben treuen Anschlufs
an die bewdhrten Theologen.

1 Dogmatische Theologie von Dr. J. B. Heinrich, fortgefiihrt durch
Dr. Gutberlet, Prof. an der theol.-philos. Lehranstalt in Fulda. 7. Band,
2. Abteilung. Mamz, Kirchheim 1895.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. , 28



	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

