
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761871

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761871
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


414 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

mena! Und nun soll er apo zerstückelt haben, um das Ungeheuer
poschedias zu bilden, das mit keinem griech. Wort auch nur
eine entfernte Ähnlichkeit hat. Dann soll ihm poschedias Wissenschaft

bedeutet haben. Soll St. Thomas nicht gewufst haben,
dafs Wissenschaft auf Griechisch ganz anders heifst: sjtiörrjfirj,
dörjöig, yvrnöig? Aus der bekannten Verbalendung pevog
macht er ein Substantiv (lévoç und behauptete frischweg, was
gar nicht wahr ist, es bedeute perscrutatio, da es doch Stärke,
Mut bedeutet. Nachsinnen läfst sich freilich durch (ideöd-ai,
limöQ-ai ausdrücken (vgl. Pape zu jiâ-m), aber das ist noch
lange nicht [itvoq. Forschen heifst öxojcsIv, woher oxo:log, was
dem h. Thomas auch kaum unbekannt war.

c) Es ist darum zu vermuten, dafs die erste Deutung einem
andern Worte, einer andern Lesart gilt, dafs spätere Abschreiber
das übersahen und statt der Teile des ursprünglichen Wortes
Stücke von aposchediasmenos substituierten. Auch der Herr
Verfasser rechnet ja mit einer doppelten Lesart. „Auch die
Lesart aposchediasmenos," sagt er S. 282, Anm. 2, „mufs der
h. Thomas vor sich gehabt haben." Die Varianten, die der Herr
Verfasser anführt, setzen bereits eine dreifache Lesart voraus,
ohne dafs indessen eine, auch abgesehen von aposchediasmenos,
richtig sein könnte. Es sind aufser der ebengenannten aposto-
masmenos und apostochiasmenos. Wie kann man also bei solcher
Unsicherheit des Textes einen bestimmten Schlufs ziehen?

Das Ergebnis bezüglich der 2. Klasse von Stellen ist, dafs
auf Grund keiner derselben der h. Thomas mit Sicherheit der
Bildung falscher griechischen Wörter beschuldigt werden kann.

APOLOGETISCHE TENDENZEN UND RICHTUNGEN.
(Fortsetzung von IX, 426.)

Von Dr. M. GLOSSNER.

Achter Artikel.
Der göttliche Ursprung des Christentums und der

Evangelien.

Betrachten wir den Ursprung des Christentums vom rein
geschichtlichen Standpunkt, so besitzen wir für die Existenz
seines Stifters nicht blofs das Zeugnis der Evangelien, sondern



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 415

wie der heidnischen Schriftsteller so auch das seiner jüdischen
Gegner selbst. Als der älteste aufserchristliche Zeuge gilt Flavius

Josephus. Die Stelle findet sich in den jüdischen
Altertümern (den Urtext s. bei Hettinger, Lehib. S. 301, Schanz,
II. S. 200) und lautet so bestimmt zu Gunsten des wunderbaren
und messianischen Charakters der Person und des Lebens Christi,
dafs die moderne Kritik dieselbe als Fälschung verwerfen zu
müssen glaubte. Da ihr äufsere Gründe nicht zu Gebote stehen,
so sind es wiederum die beliebten „inneren" Gründe, die ihre
Dienste leihen müssen: Gründe, die auch auf den Tübinger
Apologeten einen Eindruck hervorzubringen nicht verfehlt haben.
Die Worte: Dieser war der Messias (0 Xqlötoc, ovtog rjv)
könnten nicht von dem Rationalisten Josephus herrühren, die
Annahme aber, der jüdische Geschichtschreiber spreche darin nicht
Aie eigene Meinung, sondern den Volksglauben aus, entspreche
weder der historischen Wahrheit noch dem Zusammenhange. Es
müsse demnach ein älterer Text vorausgesetzt werden, dessen

Spuren auch durch die Berufung auf die Anklage der Vornehmen
und auf die Hartnäckigkeit, womit die Anhänger Jesu an ihm
festhielten, „bewiesen" worden. „Die Nichterwähnung der Väter
vor Eusebius ist immerhin ein Beweis dafür, dafs die Stelle
nicht so positiv lautete wie im Texte des Eusebius" (Schanz
a. a. 0. S. 169 f.j.

Da nicht der geringste äufsere Anhaltspunkt für eine
Interpolation angeführt werden kann, so dürfte trotzdem die Auffassung
des hl. Hieronymus, der übersetzt: „credebatur esse Christus"
berechtigt sein. Josephus berichtet als Geschichtschreiber den
Glauben an die Messianität Christi und an seine Auferstehung,
ohne ihn deshalb als eigene Überzeugung hinstellen zu wollen.
Das Stillschweigen der älteren Väter aber erklärt sich nach der
nicht unwahrscheinlichen Annahme Hetlingers teils aus der
Abneigung der Apologeten (Tertullian und Justin) gegen Josephus,
teils daraus, dafs die Väter bei der Unmittelbarkeit der apostolischen

Uberlieferung dem Zeugnisse der Juden keinen grofsen
Wert beilegen (Lehrb. d. Fund. S. 303). Die achtungsvolle Art,
wie der skeptische und eklektische Josephus von Christus spricht,
steht überdies mit den Aussprüchen desselben Schriftstellers über
Johannes den Täufer und den Apostel Jakobus in einer
Übereinstimmung, welche die Wahrheit und den Wert jenes von Christus
abgelegten Zeugnisses in helles Licht zu setzen geeignet
erscheint. (Vgl. Zigliara 1. c. p. 306 ff.)

Unter den übrigen Zeugnissen heidnischer Schriftsteller, des

Tacitus, Suetonius und des jüngeren Plinius ist das zuletzt



416 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

genannte das bemerkenswerteste. In dem bekannten Briefe, in
welchem sich der Statthalter von Bithynien Verhaltungsmais-
regeln vom Kaiser Trajan erbittet, und auf welchen die von
Tertullian mit Hecht scharf getadelte inkonsequente Antwort
erfolgte, finden sieh die weite Ausbreitung des vermeintlichen
Aberglaubens, die Standhaftigkeit, Glaubens- und Bekenntnistreue
der wahren Christen und endlich ihr Glaube an die Gottheit
Christi bezeugt: quorum nihil (sc. maledicere Christo etc.) cogi
posse dicuntur, qui sunt revera Christiani carmen Christo
quasi Deo dicere neque civitates tan tum, sed vicos etiam
atque agros superstitionis istius contagio pervagata est.

Selbst die „läppischen und gehässigen" Fabeln des Talmud
(Schanz, II S. 168) und der jüdischen Tradition, wie sie sich
unter anderm durch den Juden des Oelsus ausspricht, verdienen
die Aufmerksamkeit des Apologeten, da sie ein nicht zu
verachtendes indirektes Zeugnis für die übernatürliche Geburt, die
Wunderkraft und Gottheit Jesu oder wenigstens für den Glauben
daran von Seiten seiner Anhänger enthalten. (Hettinger, Lehrb.
S. 303 ff.)

Direkte Aufschlüsse über das Verhältnis des Christentums
zu Judentum und Heidentum kann uns nur das Christentum
selbst, wie es sich sowohl in seinen schriftlichen Urkunden als
auch in seiner lebendigen Thatsächlichkeit darstellt, gewähren.
Dabei handelt es sich allerdings darum, ob sich dasselbe im Sinne
des modernen auf die Geschichte angewandten Evolutionismus
als eine natürliche Frucht jüdisch-hellenischer religiöser Kultur
begreifen lasse.

Jesus selbst spricht sich über sein Verhältnis zum Gesetze
dahin aus, dafs er gekommen sei, nicht es aufzuheben, sondern
zu erfüllen. Damit ist indes nicht gesagt, dafs das Alte Testament

die Offenbarung in Christus keimartig enthalte (eine
Auffassung, die mindestens dem Mifsverständnisse ausgesetzt ist),
sondern dafs Jesus als der menschgewordene Gottessohn an die
Stelle der Verheifsung die Erfüllung, an die Stelle der Schatten
die Substanz und Wahrheit setze: eine Erklärung, die den
Grundgedanken des Hebräerbriefes enthält. Der Zweck des Gesetzes
war, das Bewufstsein der geistigsittlichen Ohnmacht, der
Sündhaftigkeit und Erlösungsbedürftigkeit zu wecken. In ihm lag
keine erlösende Kraft, so wenig als in dem den Herzen auch
der Heiden eingeschriebenen, aber durch die Sünde wenn auch
nicht getilgten, doch vielfach verwischten natürlichen Gesetze.
Das Evangelium allein enthält die Kraft des Heiles für Juden



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 417

und Heiden durch den Glauben an den Vater und den er
gesandt hat, seinen eingebornen Sohn Jesus Christus.

Die Unterscheidung des Buchstabens und des Geistes des
Gesetzes genügt nur dann, wenn man sich gegenwärtig hält,
dafs der Geist des Gesetzes eben derjenige ist, auf welchen
es durch seine erziehende Funktion vorbereitet: der Gottmensch.
Denn in der That ist es das Geheimnis der in Christus
vollzogenen Menschwerdung, welches das Centraidogma, das
unterscheidende Wesen des Christentums ausmacht (Schanz II. S. 177).
Hur wird es auf die Auffassung dieses Geheimnisses, d. h.
darauf ankommen, ob das Geheimnis in ihm — sein wesenhaft
übernatürlicher und übervernünftiger Charakter — wirklich
gewahrt und nicht etwa sein wahrer Gehalt im Sinne eines
besonderen „Gottesbewufstseins" des Erlösers rationalistisch aufgelöst
und illusorisch gemacht wird. Ficht das Unvermögen, die
verschiedenen Züge im prophetischen Bilde des Messias, der
zugleich Mann der Schmerzen, Knecht Gottes und Sohn Gottes,
himmlischer König ist, im fleischgewordenen Logos zu vereinigen
(Schanz, a. a. 0. S. 178), bildete das Hindernis und den
Anstois, den die Juden an Jesus nahmen, denn in jenen Zügen ist
eben der menschgewordene Logos prophetisch gezeichnet,
sondern in dem Abfall von der prophetischen Idee, die durch die
Vorstellung von einem siegreichen Heerführer und Überwinder
der heidnischen Völker verdrängt wurde. Die Frage, die der
Hohepriester an 'Jesus stellte, setzt den Glauben an die
Gottessohnschaft und damit implicite an die Gottheit des Messias voraus,

mit der jedoch in den Augen des geblendeten, einen Befreier
von irdischer Knechtschaft erwartenden Volkes die niedrige
und demutsvolle Erscheinung Jesu im schroffsten Gegensatz zu
stehen schien.

Die Menschwerdung des Sohnes Gottes, die vollbrachte
Erlösung, die Verwirklichung der Verheifsungen bilden demnach
die specifische Differenz, die das Christentum von der alttesta-
mentlichen Form der Offenbarung unterscheidet. Daher kann,
auch nur insofern in der vollkommeneren Offenbarung der Tri-
nität ein Unterscheidungsmerkmal der christlichen von der alt-
testamentlichen Offenbarung ersehen werden, als durch die sichtbare
Erscheinung des Sohnes Gottes der persönliche Unterschied des
Vaters in ein helleres Licht tritt, der Vater im Sohn nach Einheit

und Unterschied erkannt wird.
Das Gesetz ist durch Moses gegeben worden, Wahrheit und

Gnade aber ist uns in Jesus Christus zu teil geworden. Mit
der Menschwerdung gelangt die übernatürliche Kraft der Offen-

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 27



418 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

barung auch in sittlicher Beziehung zur Entfaltung und Äufserung.
Das Gesetz zeigt, was zu thun ist, verleiht aber nicht die
Kraft zur Erfüllung. Das Evangelium gibt diese Kraft, erhöht
aber auch zugleich die Anforderungen des Gesetzes und steigert
das sittliche Ideal zur Vollkommenheit der evangelischen Räte.
Die Schriften des Alten Bundes enthalten eine Auseinandersetzung
des Inhalts der natürlichen Gotteserkenntnis, wie sie kein anderes
religiöses oder philosophisches Dokument des Altertums darbietet.
Ebenso aber ist darin das natürliche Sittengesetz mit einer
Bestimmtheit und Ausführlichkeit niedergelegt, dafs keine andere
Litteratur ein Gleiches zur Seite zu setzen vermag. Auch diese
vollkommene Vernunfterkenntnis ist eine Wirkung der göttlichen
Offenbarung, die „ans Ende der Vernunft" führt, d. h. zur
Erkenntnis desjenigen, was die Vernunft an sich zwar aus sich
selbst haben kann, wozu sie aber infolge der Trübung durch die
Sünde thatsäehlich nicht gelangt ist und im Sinne einer
moralischen Unmöglichkeit nicht gelangen konnte. Das Christentum
aber ergänzt nicht blofs, was jüdische Herzenshärte von der
natürlichen sittlichen Vollkommenheit in Bezug auf Inhalt und
Motive nicht zur Geltung gelangen liefs, sondern fügt einen
specifisch höheren Inhalt und specifisch höhere Motive hinzu,
z. B. zu der durch Abschaffung der Polygamie und des Scheidebriefes

ihrer ursprünglichen Würde zurückgegebenen Ehe den
Charakter des Sakramentes, zugleich aber den höheren sittlichen
Wert der gottgeweihten Jungfräulichkeit, und wiederum zur Übung
des Guten des Lohnes und der Strafe wegen die aus
uneigennütziger, reiner und vollkommener Gottesliebe.

Gesetz und Gnade verhalten sich demnach nicht wie Keim
und Entfaltung; kein gerades Fortschreiten führt von dem einen
zur andern, der „Sprung" aber, der die Kluft zwischen beiden
allein überwindet, geschieht nicht allein vom „Egoismus und
irdischen Sinn" zu höherer Offenbarung, sondern teils von natürlicher

zu übernatürlicher Sittlichkeit, teils von einer vorbereitenden
Phase der göttlichen Offenbarung zu ihrer Vollendung.

Die Versuche, das Christentum nach seiner von der jüdischen
Religionsform verschiedenen Eigentümlichkeit aus orientalischen
Quellen abzuleiten, sind eingehender unter den neuesten Apologeten
von D. Gutberiet berücksichtigt worden (Lehrb. d. Apol. II.
S. 134 ff.). Die überraschende Ähnlichkeit, welche der indische
Krischnakult in manchen Einzelheiten mit den evangelischen
Berichten über die Geburt Jesu darbietet, wurde im Sinne einer
Entlehnung durch das Christentum gedeutet. Thatsäehlich führt
sich dieser Kult in keinem Falle weiter als in die Zeit der



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 419

ersten Verkündigung des Christentums in Indien zurück. Wie
es seheint, benutzten die Anhänger des Brahmanismus die
Ähnlichkeit des Hamens, um den Verkündern des Evangeliums
gegenüber behaupten zu können, dafs ihnen Christus als göttliche
Inkarnation nicht fremd sei. In den Puranas erscheint Krischna
als achte Avatara Wischnus. Die üppigen und lasciven
Erzählungen, die an den mit Christus identifizierten Krischna geknüpft
wurden (Gitagovinda), sollen als ein wirksames Mittel zur
Diskreditierung des Evangeliums und bedeutendes Hindernis seiner
Verbreitung gedient haben. Die indische Trimurtti endlich, die
einem auf pantheistisehem Grunde sich erhebenden Polytheismus
entsprang, kann mit der christlichen Trinität nicht in Parallele
gesetzt und nicht einmal (wie von Dr. Schanz a. a. 0. S. 188
geschieht) als allgemeiner Modalismus bezeichnet werden, denn
ein solcher setzt die monotheistische Vorstellung voraus und stellt
sich als eine im mifsverstandenen Interesse derselben vorgenommene

Verkehrung des wirklichen Trinitätsglaubens dar.
Mit gröfserer Bestimmtheit wird der Einflufs der zoroastri-

schen Reform auf die religiösen Vorstellungen der alttestament-
lichen Schriften, besonders der nachexilischen Bücher behauptet.
Die Ähnlichkeiten in der Schöpfungsgeschichte sind unverkennbar,
erklären sich aber unter der übrigens fragliehen V oraussetzung,
dafs sie der älteren zoroastrischen Lehre angehören, aus der
gemeinsamen Tradition, deren Quelle hinter der Völkertrennung
zurückliegt. Der Vergleich der persischen Tradition mit dem
biblischen Berichte über Schöpfung, Sündenfall, Flut zeigt über-'
dies eine Vermischung mit mythischen Elementen und eine
Verkehrung ins Physische und Sinnliche, die gegen die einfache
Erzählung der Genesis wie Fabel gegen Geschichte absticht und
sich offenbar als Trübung gegenüber der reinen und ursprünglichen

Überlieferung kundgibt. Der jüdische Engel- und
Dämonenglaube aber ist älter als die geschichtlichen Beziehungen
zu Persien und kann folglich nicht aus der zoroastrischen Lehre
entlehnt sein. Analoges gilt von der angeblichen Entlehnung
der „Schöpfungs- u. s. w. Mythen" aus assyrisch - babylonischen

Quellen (S. Herrn. Gunkel, Schöpfung und Chaos in
Urzeit und Endzeit, Göttingen 1895). Man geht teils von der
falschen Voraussetzung des Mythologischen als der Urform des

Religiösen aus, teils verwechselt man die dichterische Einkleidung

mit mythischer Auffassung, teils endlich nimmt man
Entlehnung an, wo die Einheit der Quelle in Tradition oder speeifisch
gleicher Seelenstimmung zur Erklärung ausreicht.

Weder die namentlich in neuester Zeit von Pessimisten und
27*



420 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Theosophen so sehr gerühmte Moral des Buddhismus, die wesentlich

quietistisch ist und nicht einmal den reinen Begriff der
Nächstenliebe, sondern nur ein „metaphysisches" Mitleid mit allen
leidenden Wesen kennt, noch auch gewisse äufserliche Ähnlichkeiten

in Verfassung und Liturgie beweisen eine innere
Verwandtschaft mit dem Christentum oder gar eine Abhängigkeit
des letzteren, da die „dogmatischen Voraussetzungen" grundverschieden

sind. Der Buddhismus nämlich ist nichts anderes als
eine social-politische Beform, welche die theoretischen Lehren des
Brahmanismus unberührt liefs und die pantheistische bis zum
Nihilismus gesteigerte Weltanschauung als selbstverständliche
Grundlage beibehielt. Was aber heutzutage für buddhistische
Geheimlehre ausgegeben wird, ist „der alte pantheistische
Brahmanismus mit den Seelenwanderungen und dem schliefslichen
Aufgehen des Individuums im All, verquickt mit modernen
Entwicklungslehren." (Gutberiet II. S. 140.) Ein derartiger
Buddhismus ist es, den man durch Vereine und Zeitschriften als die
einzige mit den angeblichen Fortschritten der Wissenschaft, womit

man Pantheismus und Darwinismus meint (vgl. des früheren
Rédacteurs der „Sphinx", Hübbe-Schleiden, Schrift: Lust, Leid
und Liebe, altindische Weltanschauung in neuzeitlicher Darstellung.

Ein Beitrag zum Darwinismus, Braunschweig 1891),
vereinbarte Religion an die Stelle des Christentums zu setzen sich
bemüht.

An einen Ursprung des Christentums oder auch nur einer
Entlehnung von Seiten desselben aus ägyptischen Quellen kann
vernünftigerweise nicht gedacht werden. Anders dagegen scheint
es sich mit der aus dem Zusammenströmen jüdischer Überlieferungen

mit hellenischen Ideen hervorgegangenen alexandrinischen
Religionsphilosophie zu verhalten. Zwar wird ein solcher Ein-
flufs nicht in Bezug auf Christus selbst, dagegen aber auf den
Verfasser des vierten Evangeliums und den von jüdischer und
hellenischer Bildung durchdrungenen Paulus behauptet. Daher
gilt denn auch den Vertretern dieser Auffassung nicht Christus,
sondern Paulus als der eigentliche Stifter des Christentums.
Wäre diese geschichtliche „Konstruktion" des Christentums richtig,
so miifsten die eleatischen und platonischen Elemente, die von
Philo und der alexandrinischen Religionsphilosophie aufgenommen
und mit Offenbarungslehren synkretistisch verbunden wurden, im
Christentume nachgewiesen werden können. Ein solcher Nachweis

ist unmöglich. Die Ähnlichkeiten christlicher mit sokrati-
schen und platonischen Lehren erklären sich vollständig aus dem
ümstand, dafs das Christentum die allgemeinen religiösen und



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 421

sittlichen Vernunftwahrheiten, die in einer der alttestamentlichen
Offenbarung am meisten sich annähernden Weise von der sokra-
tichen Schule erkannt und ausgeprägt wurden, als seine natürliche

Grundlage in sich aufnahm. Verschieden davon aber ist
gerade dasjenige, was Wesen und Kern des Christentums
ausmacht: die Menschwerdung und Erlösung. Zu dem Gedanken
einer unmittelbaren Lebensverbindung mit Gott erschwingt sich
kein Weiser des Altertums, so rührend auch der Ausdruck ist,
den Piaton dem Verlangen nach einem göttlichen Lehrer gibt.
Der in platonischer Weise als Inbegriff der Ideen gedachte
philonische Logos ist wesentlich verschieden von dem
fleischgewordenen Logos des Johannes, der unter uns wohnte voll Gnade
und Wahrheit. Der Idee einer unmittelbaren Gemeinschaft mit
Gott begegnen wir allerdings im Heuplatonismus, aber als einem
am Christentum begangenen Plagiat. Der christlichen frohen
Botschaft von der freien, gnädigen Herablassung Gottes, von der
Adoption der Kinder Gottes, von einem zukünftigen ewigen Leben
in seliger Gottschauung setzte das absterbende Heidentum als
seinen letzten Trumpf die Verbindung mit Gott durch natürliche
Mystik und philosophische Spekulation entgegen. Kann so von
einem konstitutiven Einflufs der neuplatonischen Philosophie auf
die Fortentwicklung des Christentums keine Bede sein, so
ist dasselbe von andern philosophischen Bichtungen zu sagen.
Stoischer Hochmut und stoische Désignation stehen in einem
unvereinbaren Gegensatz zur johanDeisch-paulinischen Erlösungsund

Gnadenlehre. Aus Keuplatonismus und Stoicismus hat die
Häresie, nicht das Christentum geschöpft. — Das Gefühl sittlicher
Ohnmacht und des Bedürfnisses der Erlösung aus Unwissenheit
und Sünde, das nicht allein im Judentum, sondern auch im
Heidentum der Erneuerung durch das Christentum voranging
und mit früher ungeahnter Kraft in der „Fülle der Zeit"
erwachte, war ebenso wenig im stände, die Wahrheit und Gnade
wirklich hervorzubringen, als der Traum des Hungrigen von
einem leckeren Mahle diesen zu sättigen vermag. Ja der Traum
der durch drückendes Sündenbewufstsein geängstigten Menschheit

konnte ihr das Heilmittel, durch welches sie genesen sollte,
nicht einmal im Bilde vorführen, da es einer übernatürlichen
Ordnung angehört und alle natürlichen Ahnungen übertrifft: Sic
Deus dilexit mundum, ut filium suum unigenitum daret. Deum
nemo vidit unquam, unigenitus ejus Alius, qui est in sinu patris,
ipse enarravit.

Weder im Judentum als solchem noch in dem zur Zeit der
Erscheinung des Gottmenschen sittlich vollkommen zerrütteten



422 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Heidentum lag die Kraft, durch welche die Menschheit
regeneriert werden sollte. Nicht im Judentum, d. h. im Gesetz und
der äufseren Beschneidung, wie der Apostel im Römerbriefe
ausführt. Auch ist das Charakterbild Jesu, wie es in den Evangelien,
insbesondere dem des Johannes, uns entgegentritt, durchaus nicht
das eines national jüdischen Weisen, eines Hillel, Gamaliel,
sondern das des Menschensohnes, d. h. einer bei aller individuellen
Eigenart gleichwohl universalen und von nationalen Beschränkungen

freien Persönlichkeit. Ebensowenig besteht irgend eine
Gemeinschaft zwischen dem jüdischen Sektenwesen, die Essener
mit eingeschlossen, und dem Charakter, der Predigt, dem
Auftreten und dem Werke Jesu.

Jesus geht aus dem jüdischen Volke, sein Werk, das Christentum,

aus dem Gesetze hervor, nicht wie ein Produkt natürlicher
Entwicklung, sondern als ein nach seiner ursprünglichen, im
Protoevapgelium angekündigten, Bestimmung universales
Geschenk freier göttlicher Liebe zur sittlichen Erneuerung und
übernatürlichen Erhebung der Menschheit. — Das Verfahren der
Apologeten, welche die natürlichen, durch die Lehren der gröfsten
heidnischen Weisen, eines Sokrates, Platon u. s. w. bestätigten,
religiösen und sittlichen Wahrheiten des Christentums, Dasein
und Einheit Gottes, göttliche Vorsehung, Unsterblichkeit der
Menschenseele in den Vordergrund rücken, ist nicht allein durch
die Arkandisciplin, sondern vor allem durch den Zweck, die
Hindernisse und Vorurteile hinwegzuräumen, die sich der
Anerkennung und Annahme des Christentums in den Weg stellen,
gerechtfertigt. Bei diesem Bestreben, die Ubereinstimmung der
Philosophie und natürlichen Vernunft mit der Offenbarung
nachzuweisen, waren sie von dem einen Extrem, die Offenbarung auf
Vernunft zu reducieren, wenn möglich viel weiter entfernt, als
von dem andern, den selbständigen Vernunftgehalt zu leugnen
und alle religiöse Erkenntnis ausschliefslich der Offenbarung zu
vindicieren: in welchem Sinne man, wenn auch mit Unrecht,
ihre Lehre von dem die Menschheit erleuchtenden Logos oder
von der Entlehnung jener Wahrheiten aus den Schriften und
Traditionen des auserwählten Volkes zu deuten versucht sein
könnte. Es ist daher nicht der geringste Grund vorhanden, den
Vätern eine andere Auffassung der christlichen Weisheit im
Verhältnis zur heidnischen zuzuschreiben, als sie der hl. Paulus im
Korintherbriefe zum Ausdrucke gebracht hat, indem er dem
Stolze der Weltweisheit die weltüberwindende „Thorheit" des
Kreuzes entgegensetzt. Insbesondere hat der sogenannte nach
Gehalt und Umfang übertriebene und mifsverstandene Piatonismus



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 423

der Väter auf den Glauben derselben und die dogmatische
Feststellung der Kirchenlehre keinerlei Einflufs gewonnen, und die
Behauptung, die „katholische Dogmatik, wie sie sich auf dem
Grunde der Logoslehre seit dem vierten Jahrhundert entfaltet
hat, sei das vom Standpunkt der griechischen Religionsphilo-
sophie begriffene und formulierte Christentum" (so Harnack bei
Schanz a. a. 0. S. 197), ist durch nichts zu erweisen. Ficht
das Dogma, sondern die Theologie, die Wissenschaft des Glaubens,

bedient sich der von der griechischen Weisheit entlehnten
Waffen, daher man denn auch nicht mit Schanz (a. a. 0.) von
einer „Erweiterung und Vertiefung der Wahrheit", von einer
Perfektibilität sei es der Wahrheit oder der „ursprünglichen
Religion des Christentums", sondern einzig und allein von einer
methodisch fortschreitenden formellen logisch-wissenschaftlichen
Behandlung der völlig selbständigen, nach ihrem gesamten
natürlichen und übernatürlichen Gehalte aus unmittelbarer göttlicher
Offenbarung geflossenen Glaubenslehre reden darf.

Das Lebensbild Jesu ist unter der Inspiration des göttlichen
Geistes in den vier Evangelien niedergelegt, die sich zu dem
einen Evangelium, der frohen Botschaft von dem durch Lehre
und That in der angenommenen menschlichen Fatur zum
Erlöser des Menschengeschlechtes gewordenen Gottessohne
ergänzen: quadriforme evangelium, quod uno spriritu continetur
(Irenäus bei Gutberiet, Lehrb. d. Apol. II. S. 149). Aufser der
lebendigen Thatsache und Wirklichkeit der Kirche als der
dauernden Schöpfung des Gottmenschen ist nichts geeigneter, den

übergeschichtlichen, göttlichen Ursprung des Christentums zu
bezeugen, als dieses vom hl. Geiste durch apostolische Werkzeuge
der Kirche ausgestellte und ihr zu eigen gegebene Dokument.
Die „Harmonie" der Evangelien ist die Folge eben jenes
gemeinsamen Ursprungs aus dem einen Geiste, wodurch ein
gewisser Gegensatz nicht ausgeschlossen ist; vielmehr tritt ein
solcher in dem Verhältnis des Johannesevangeliums zu den sog.
synoptischen Evangelien hervor, indem jenes nicht ausschliefsend,
aber vorwiegend die göttliche Fatur Jesu und die erhabene,
universelle Bedeutung seines Werkes hervorhebt. Wie aber
Johannes die Synoptiker, so ergänzen sich diese untereinander.
Als ältestes Evangelium gilt nach unbestreitbarer Überlieferung
das Evangelium des hl. Matthäus. An dieses schliefst sich teils
in ausführlicherer Darstellung, teils in anderer Anordnung Markus
an. Die Hypothese, welche Markus aus Lukas schöpfen läfst,
verkennt den ganz verschiedenen Charakter, den das Lukasevangelium

an sich trägt und durch den es sich von den Evangelien



424 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

des Matthäus und Markus gleichmäfsig unterscheidet, indem es
beide insbesondere in Bezug auf die Kindheitgeschichte Jesu
ergänzt. Abschliefsend und alle seine Vorgänger durch seinen
Adlerflug überragend, reiht sich an die Synoptiker der Jünger
an, der an der Brust des Herrn ruhen und daraus die tiefsten
Geheimnisse schöpfen durfte.

Die rationalistische Kritik der Tübinger Schule setzt den
Ursprung der Evangelien bis in die Mitte des zweiten
Jahrhunderts herab, wird aber bei dieser Zeitbestimmung nicht durch
sachliche Gründe, sondern durch Voraussetzungen und Vorurteile
geleitet. Um der vulgär-rationalistischen sowohl als auch der
Betrugs-Hypothese den Boden zu entziehen und für die
Mythenhypothese Raum zu schaffen, müssen die Evangelien einer
späteren Periode angehören. Denn da die pantheistische Leugnung

eines persönlichen und überweltlichen Gottes mit dem
Begriffe des Ubernatürlichen unvereinbar ist, so können nach jener
spekulativ-rationalistischen Auffassung, falls man nicht Christus
und die Apostel als Betrüger hinstellen will, die von Christus
an anderen und an sich gewirkten Wunder, vor allem seine
Auferstehung, nur eine Sagen- und Mythenkrone bilden, die der
Glaube der späteren Anhänger um das Haupt des Meisters flocht.
Dieser Rationalismus in seiner prineipiellen Borniertheit vergifst
indes, dafs die Anfänge des Christentums in die Klarheit eines
völlig geschichtlichen Zeitalters fallen, und dafs die Wunder aus
der Geschichte des Heilands sich nicht herauslösen lassen, ohne
das gesamte Gewebe zu zerstören und den Ursprung des Christentums

zu einem völlig unverständlichen Rätsel zu gestalten. Die
Evangelien können nicht erst um die Mitte oder in der zweiten
Hälfte des zweiten Jahrhunderts entstanden sein, weil aus dieser
Zeit bereits Harmonisierungsversuche stammen, die Evangelien
somit in allgemeiner Anerkennung bestanden.

Aus dem von Papias für das ursprünglich in hebräischer
Sprache abgefafste, älteste Evangelium des Matthäus gebrauchten
Ausdrucke loyia will man schlief'sen, dafs der Bischof von Hie-
rapolis das unter dem Namen des Matthäus auf uns gekommene
Evangelium, das nicht blofs Reden (loyia) Jesu, sondern auch
seine Thaten berichtet, noch nicht gekannt, sondern eine ältere
Schrift im Auge gehabt habe, die in unser umfassenderes
Evangelium aufgenommen worden sei. Dagegen aber ist zu erinnern,
dafs sowohl im jüdischen als auch im christlichen Sprachgebrauche

heilige Schriften überhaupt als göttliche lôyia bezeichnet
werden. Für das Evangelium des Matthäus aber eignet sich



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 425

der Ausdruck auch aus dem Grunde, dafs die Reden des |Herrn
in ganz besonderer Weise darin Berücksichtigung finden.

Aufsere Zeugnisse sprechen für ein Alter der Evangelien
wie der übrigen neutestamentlichen Schriften, das weit über das

von der rationalistischen Bibelforschung angenommene hinausführt.
Ohne besonderes Gewicht darauf zu legen, dafs die noch
vorhandenen Handschriften, wie der codex Sinaiticus und der Va-
ticanus, bis in das vierte Jahrhundert hinaufreichen, während die
ältesten Handschriften griechischer Schriftwerke von ihrer
Abfassungszeit durch elf bis zwölf Jahrhunderte getrennt sind,
sowie von den eine übereinstimmende Tradition bezüglich des
unmittelbar oder mittelbar apostolischen Ursprungs bezeugenden
Überschriften abgesehen : so beweisen die Oitate der ältesten,
verschiedenen Kirchen angehörenden Väter den von der Tradition
den Evangelien vindicierten Ursprung. (S. Gutberiet a. a. 0.
S. 149.) Jrenäus bezeichnet die vier Evangelien als die Grundsäulen

der Kirche. In dem von Eusebius mitgeteilten Sendschreiben
der Gläubigen von Lyon und Vienne an die asiatischen Kirchen
über den Martyrtod des Bischofs Pothinus und anderer Bekenner
finden wir.folgende Stelle aus Luk. 1, 6: xejioqevto yovv èv

üidöaiq xo.lq tvzolulc. xal ôixaicôfiaOi xov xvq'iov a/iEftJixoç.
Auf eine andere Stelle aus demselben Evangelium (1, 67),
sowie auf Joh. 15, 13 weisen die Worte ebendaselbst: 'èycov öh

rov qtaçdxXrjxov èv èavxw, to qiVEÎ\ua jcXslov zov Zayaçiov,
0 ôià xov xXrjçoâfiaxoç xrjq dydnrjc, èvsôsiè-axo, svâoxtjoaç
vjtsQ xfjç xcôv àâcXcpcôv àjcoXoyîaç xaï xrjv savxov drivai xpvyr/v.
Dem vierten Evangelium entnommen ist folgendes Oitat desselben
Sendschreibens : sXsvOexai xaiçoq, èv cp xâç ô àjcoxxdvaç vfiâç
clogst XaxQsiav jiçoçipéQsiv xop dtip (Joh. 16, 2). Der hl.
Märtyrer Ignatius citiert die Evangelien des Matthäus und Johannes,
der hl. Polykarp und der hl. Clemens von Rom citieren die
Evangelien des Matthäus und Lukas (S. Hettinger, a. a. 0., S. 289 ff.,
Gutberiet a. a. 0. S. 149 f.).

W7eitere Zeugnisse, um zu beweisen, dafs die destruktive
Kritik nicht nach Thatsachen, sondern nach vorgefafsten Ansichten
urteilt, anzuführen, erscheint überflüssig. Wir sind übrigens in
der Lage, über die wahren Gründe, von denen diese moderne
Kritik geleitet ist, auf das eigene Zeugnis eines der
hervorragendsten Vertreter derselben uns berufen zu können. „In dem
Vorwort zu seinem ,Leben Jesu für däs deutsche Volk' wendet
sich Straufs an seine naturalistischen Kollegen, welche die Ehre
der wissenschaftlichen Unparteilichkeit für sich in Anspruch
nehmen: ,In den wissenschaftlichen Werken freidenkender Theo-



426 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

logen, sagt er S. XIII, XIV, stöfst man oft auf die Versicherung,
dafs ihren Untersuchungen ein lediglich historisches Interesse
zu Grunde liege. Alle Achtung vor den Worten der gelehrten
Herren, allein ich halte es für etwas Unmögliches, was sie
versichern, und würde es für nichts Löbliches halten, wenn es auch
möglich wäre. Ja, wer über die Herrscher von Ninive oder die
ägyptischen Pharaonen schreibt, der mag dabei ein rein
historisches Interesse haben; das Christentum dagegen ist eine so

lebendige Macht und die Frage, wie es bei seiner Entstehung
zugegangen, schliefst so eingreifende Konsequenzen für die
unmittelbare Gegenwart in sich, dafs der Forscher ein
stumpfsinniger sein müfste, um bei der Entscheidung jener Frage eben

nur historisch interessiert zu sein Nun, jene Gelehrten werden
mit mir einverstanden sein, dafs unser Zweck nicht ist, eine

vergangene Geschichte zu ermitteln, vielmehr dem menschlichen
Geiste zu künftiger Befreiung von einem drückenden Glaubensjoche

behilflich zu sein'." (Godet, Einleitung in das Neue Testament.

I. Bd., deutsch bearb. von Reineck 1894 S. 6.)
In der angeführten Einleitungsschrift wird der gegenwärtige

Stand der neutestamentlichen Kritik in der folgenden Weise
klassifiziert. „Zu der Linken im eigentlichen Sinne des Wortes
gehören diejenigen Theologen, welche in ihrer Ablehnung des
Übernatürlichen von dem monistischen Standpunkt ausgehen, d. h.

mehr oder weniger Gott mit dem Universum identifizieren."
Dieses System sei nach Ursprung und seinen Begründern die

Anwendung der pantheistischen Principien der Hegeischen Schule
auf das Christentum. Vertreter derselben sind Hausrath,
Holsten, Volkmar, Keim, Hilgenfeld, Zeller, Scherer, Renan, Davidsohn,

Pfleiderer, der Verfasser der Supernatural Religion, Lang,
Schölten, Loman, Steck, vielleicht auch Weizsäcker und Holtz-
mann. Das linke Centrum umfafst die Schriftsteller, die sich
mehr zu dem System Kants halten und ursprünglich von einem
höheren Wesen im Menschen gepflanzte sittliche Kräfte in einem
natürlichen Vervollkommnungsprozefs sich entwickeln lassen.
Dahin wären zu zählen Eichhorn, Schleiermacher, de Wette,
Ewald, Reufs, Hahn, Bunsen, Mangold. Die Grenze übrigens,
die, wie uns wenigstens scheint, einen Teil dieser Schriftsteller
von den Pantheisten trennt, dürfte eine so haarscharfe sein, dafs
sie sich fast der genauesten Beobachtung entzieht. — Die
Kritiker der Rechten gehen alle von einem offen theistischen
Gesichtspunkt aus und scheiden sich wieder in eine eigentliche
Rechte und ein rechtes Centrum. Jener gehören (unter den
protestantischen Theologen) Keil, Hofmann, Lange, Thiersch, Guerike,



Der göttliche Ursprung des Christentums u.. d. Evangelien. 427

Hörne, Salmon, Gaufsen, Bonnet an; diesem, dessen Vertreter
„mit Offenheit die von der Tradition dargebotenen Angaben den
Resultaten der inneren Kritik unterordnen", Bleek, Neander,
Meyer, Schaff, Lechler, Weifs, Beyschlag, Pressense, Lightfoot
u. s. w. (A. a. 0. S. 35 f.)

Der (protestantische) Verfasser selbst spricht sich über den
Ursprung der neutestamentlichen Schriften zwar nicht ganz in
einer uns befriedigenden, jedoch sehr besonnenen Weise aus.
„In der Uberschrift der vier Evangelien lesen wir Namen, welche
die Urkirche dahin gesetzt hat. Dieselben bezeichnen als
Verfasser zwei Apostel und zwei Apostelgehilfen. Die Angabe dieser
Namen kann unmöglich auf einer blofsen Einbildung beruhen
Wäre sie (die Kirche) ihrer Phantasie gefolgt, so hätte sie
wahrscheinlich vier Apostelnamen gewählt Da die Apostelgeschichte

den zweiten Teil eines unserer Evangelien bildet, kann
die Kirche sie nicht von diesem trennen. Die dreizehn pau-
linischen Briefe tragen in der Adresse, welche einen integrierenden

Teil der Briefe selbst bildet, den Namen ihres Verfassers.
Der Hebräerbrief mufs, wenn nicht von Paulus selbst, so
doch aus dem Kreise seiner Mitarbeiter herrühren Von den

sogenannten katholischen Briefen ist der erste des Petrus in der
Adresse ausdrücklich als Werk dieses Apostels bezeichnet
er enthält mehrfach Worte, welche mit lebendiger Frische die
persönliche Erinnerung an das Erdenleben Jesu Christi zum
Ausdruck bringen. Der erste Brief des Johannes bietet nach
Inhalt und Form eine solche Ubereinsimmung mit dem vierten
Evangelium, und das Gepräge beider Schriften ist so eigenartig,
dafs sie im Bewufstsein der Kirche nie von einander getrennt
werden können Hinsichtlich der letzten fünf Briefe (des
Jakobus, Judas, 2. Petr., 2. u. 3. Joh.) ist augenscheinlich das
Gefühl der Kirche nicht so bestimmt ausgeprägt gewesen.
Die Offenbarung begegnete von Anfang an einer starken Abneigung
in der Kirche Andererseits hat die Kirche stets in ihr
das Bild, das von ihren Geschicken auf Erden, von den furchtbaren

Kämpfen, die ihrer warten, und von dem endlichen Siege
entrollt wird, mit heiligem Ergriffensein angeschaut. Mit
Bewegung erkennt sie in dem Ruf der Braut am Schlufs: ,Komm,
Herr Jesu!' den tiefsten Seufzer des eigenen Herzens Das
Urteil der Kirche, mag es nun feststehen oder schwankend sein,
ruht offenbar auf Gründen der Vernunft und des persönlichen
Vertrauens." (A. a. 0. S. 7 ff.) Die Gründe der Kirche sind
vielmehr in erster Linie die Überlieferung und die specielle
Leitung durch den verliehenen Paraklet, die nicht gestattet, dafs



428 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

Mensohenwort endgültig Aufnahme als Gotteswort erlangt. Ihnen
gegenüber mufsten schliefslich die aus inneren Gründen
geschöpften Zweifel bezüglich einiger Schriften verstummen.

Weiterhin erhebt sich die Frage, in welchem näheren
Verhältnisse die vier Evangelien zu einander stehen. Es wurde
bereits bemerkt, dafs sie einander ergänzen. Diese Antwort
läfst indes die nach der einen Seite herrschende Übereinstimmung,

nach der andern aber die unbestreitbare Verschiedenheit
in der Aulfassung und Darstellung derselben Ereignisse
unerklärt. Denn jene Ergänzung konnte stattfinden auch ohne gegenseitige

Abhängigkeit, wenn wir erwägen, dafs nach dem Zeugnisse

der Kirche die Evangelien ungeachtet ihrer äufserlich
scheinbar zufälligen Entstehung unter dem Einflüsse des heil.
Geistes entstanden sind. Vergleichen wir die Evangelien unter
einander, so stellen sie augenscheinlich die eine grofse That-
sache des Lebens und der Lehre des Gottmenschen unter
verschiedenen und doch zu einem harmonischen Gesamtbilde sich
zusammenschliefsenden Gesichtspunkten dar. Wie sollen wir
dieses Verhältnis, wenn wir von dem Walten des inspirierenden
hl. Geistes absehen, geschichtlich erklären? Zweierlei Antworten
sind hierauf gegeben worden. Die eine geht dahin, dafs von
den Synoptikern der eine den andern benutzte oder dafs sie
aus einem gemeinsamen UrevaDgelium schöpften, die andere

dagegen läfst jeden unabhängig von dem andern aus der apostolischen

Überlieferung schöpfen. — Die Annahme eines Urevan-
geliums ist eine unhaltbare Hypothese, denn ein solches hätte
als öffentliches Dokument der Kirche angesichts der Sorgfalt,
mit welcher sie von Anfang an über die hl. Urkunden wachte,
unmöglich verloren gehen können. Dagegen erklären sich sowohl
die Übereinstimmung im Gesamtbild als auch die verschiedene
Färbung und Fassung sowie die Abweichungen im einzelnen
daraus, dafs die Verfasser der Evangelien aus der Überlieferung
schöpfen, wobei aber, wie Hettinger bemerkt (S. 291), die
Beeinflussung der späteren Evangelien durch die früheren nicht gänzlich

in Abrede zu stellen ist.
Inhalt und Form der Evangelien sind bestimmt einerseits

durch den Typus und das Schema, welches die Predigt und
Katechese in der mündlichen Tradition angenommen, wodurch
sich auch die Lücken sowie das Fehlen eines strengen geschichtlichen

Fortschritts genügend erklären, andererseits durch den
Zweck und die Absicht der Evangelisten. Matthäus gibt nach
dem Zeugnis des christlichen Altertums die palästinensische,
Markus, der Begleiter und Dolmetsch des Petrus, die italische



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 429

und römische Predigt des Hauptes der Apostel wieder, der eine
zur Tröstung und Stärkung der Judenchristen, der andere zur
Belehrung der aus dem Heidentum bekehrten Gläubigen. „Lukas
gehört dem Lehrkreise des Apostels Paulus an als dessen Schüler
und Begleiter, in ihm haben wir den antiochenischen Unterricht
für die Heiden mit universalistischer Tendenz" (Hettinger S. 292).
Damit soll selbstverständlich das Evangelium des hl. Matthäus
nicht als judaistisch und partikularistisch hingestellt oder einer
Mehrheit „neutestamentlicher Lehrbegriffe" das Wort geredet
werden; denn die christliche Predigt ist ihrem Wesen nach und
nach der Absicht aller Evangelien universalistisch, obgleich der
Abfall des jüdischen Volkes gelegentliche Ursache und geschichtlicher

Anstofs für die Berufung der Heiden geworden ist. Each
Inhalt und Form, Zweck und Disposition ragt das Evangelium
des hl. Johannes durch ein scharfes individuelles Gepräge hervor

und verhält sich zu den übrigen Evangelien sowohl durch
das, was es enthält, die Wirksamkeit Jesu in Jerusalem, die
Abschiedsreden u. s. w,, als auch durch das, was ihm fehlt (die
Einsetzungsworte) unverkennbar als eine bewufste und
absichtliche Ergänzung derselben: woraus sich indes nur dann
ein Schlufs zu Gunsten der sogenannten Benutzungshypothese
(Schanz a. a. 0. II. S. 373) ziehen liefse, wenn Rücksichtnahme
und Ergänzung mit Benutzung ein und dasselbe wären. Der
hl. Johannes schildert den Heiland vorzugsweise als den
menschgewordenen Logos, als den Hohepriester, als das Opferlamm zur
Erlösung der Menschheit; die Synoptiker dagegen vorzugsweise
als den Lehrer und Wohlthäter der Menschheit, zunächst seines

eigenen Volkes. Die Synoptiker berichten uns daher mit
Vorliebe die Thätigkeit Jesu in Galiläa, der hl. Johannes dagegen
diejenige in Jerusalem, dem Schauplatze des welterlösenden
Opfers, die Peripetie des Dramas des Opfertodes und der
Welterlösung. (Vgl. Gutberiet a. a. 0. S. 169 f.)

Die Autorschaft des Apostels Johannes kann für das vierte
Evangelium weder aus äuferen noch aus inneren Gründen einem
Zweifel unterliegen. Der Verfasser gibt sich deutlich nicht blofs
als Augenzeuge, sondern auch als den jungfräulichen Lieblingsjünger

des Herrn zu erkennen. Wirkliche Widersprüche gegen
die synoptischen Evangelien sind nicht nachweisbar. Bezüglich
der scheinbar verschiedenen Bestimmung des letzten Paschas
bei Johannes und den Synoptikern ist ein wirklicher Zweifel
der evangelischen Berichte „schlechterdings nicht denkbar".
(Grimm, die Einheit der Evangelien S. 756.) Mag man mit
Langen und anderen die Angabe des Johannes (19, 14) nach



430 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

den Synoptikern erklären und die jiaçaOxsvrj xov naöya als
den Freitag der Osterwoche auffassen oder, was treffender scheint,
mit Maldonat, Haneberg und Grimm ; annehmen, dafs nur der
Vorbereitungstag des Paschas gemeint sein könne, die Juden
aber das Ostern des messianischen Sterbejahres, das an sich allerdings

auf einen Freitag gefallen, wegen des unmittelbar folgenden
Sabbath um einen Tag verschoben (Grimm a. a. 0. S. 757 f.),
worauf auch die Ausdrücke bei Markus und Lukas hindeuten :

in jedem Falle ist die Möglichkeit einer mehr oder minder
befriedigenden Lösung vorhanden. Die Betonung der Gottheit
Jesu steht nicht im Widerspruche mit dem Inhalt der
synoptischen Evangelien, die nicht blofs implicite durch den Nachweis
der messianischen Würde Jesu seine Gottheit bezeugen, sondern
auch die ausdrückliche und feierliche Erklärung derselben vor
dem Hohepriester berichten. (Matth. 26, 63. 64. Mark. 14, 61. 62.
Luk. 23, 70.) Umgekehrt aber tritt im vierten Evangelium die
menschliche Seite im Wesen und Wirken des Heilands nicht in
den Hintergrund, wie denn gerade auf jenem Höhe- und Wendepunkte

seiner öffentlichen Wirksamkeit, der Erweckung des
Lazarus, ein tiefes wahrhaft menschliches Gefühl in der rührendsten

Weise durchbricht.
Der verschiedene Charakter der von Johannes mitgeteilten

Reden Jesu im Vergleiche zu den Gleichnisreden in den
synoptischen Evangelien erklärt sich genügend aus der Verschiedenheit

der Zuhörerschaft und des Schauplatzes der von Johannes
dem Zwecke seines Evangeliums entsprechend geschilderten
Lehrthätigkeit. Endlich die Logosidee ist durchaus nicht als ein
fremdartiges, aus griechisch-alexandrinischer Quelle geflossenes
Ingrediens erwiesen worden. Dieselbe ist im Begriff des durch
seinen Sohn, den Messias sich offenbarenden, zur Menschheit
redenden Gottes enthalten, und falls man nach einem geschichtlichen

Anknüpfungspunkt forscht, so ist derselbe nicht in einem
natürlichen Philosophera, nicht bei Piaton und Philo, sondern in
der alttestamentlichen Offenbarung, näher in den Weisheitsbüchern,
zu suchen.

Im Johannesevangelium bildet die Person des Gottmenschen

den Mittelpunkt der messianischen Gottesoffenbarung und
den Gegenstand des heilbringenden Glaubens. Aber auch der
Synoptiker Matthäus berichtet uns die Worte des Heilandes:
Jeden, der mich vor den Menschen bekennt, werde ich vor dem
himmlischen Vater bekennen" 10, 32. (Ebenso Luk. 12, 8.) —
„Die rationalistische Kritik, die dem Apostel das Evangelium
abspricht, hätte die Pflicht, über den nach ihrer Ansicht wirk-



Der göttliche Ursprung des Christentums u. d. Evangelien. 431

liehen Verfasser wenigstens eine auch nur annähernd wahrscheinliche

Hypothese aufzustellen und das Rätsel zu lösen, wie es
einem Erfinder oder Betrüger gelungen sei, das wachsame Auge
der Kirche und der Gläubigen zu täuschen. Gerade wenn wir
einmal mit der rationalistischen Kritik auf die inneren Gründe
das Hauptgewicht legen wollen, so kann kein anderer als der
in die innersten Herzensgeheimnisse Jesu eingeweihte Apostel
der Verfasser des vierten Evangeliums sein, von welchem wir
zwar nicht sagen werden, dafs er den somatischen synoptischen
Evangelien ein pneumatisches (So Schanz II. S. 382)
gegenübergestellt habe, der uns aber gleichwohl, wie auch der Apostel
Paulus, in die tiefsten Geheimnisse der Gottesoffenbarung in
Christus einführt.

Wie über die Autorschaft der traditionell anerkannten
Evangelisten, so kann auch über ihre Glaubwürdigkeit ein begründeter
Zweifel nicht obwalten. Mit Recht macht man geltend, dafs sie
ihre eigenen Schwächen, ihren Mangel an Einsicht, ihren Kleinmut

mit bewundernswerter Offenheit bekennen. Bereits oben
wurde betont, dafs das Bild, welches sie von Jesus entwerfen,
von einer Originalität ist, die den Gedanken an ein jüdisches
Prototyp ausschliefst. Viel citiert ist der Ausspruch des Deisten
Rousseau, dafs, wenn die Apostel ein solches Leben erfunden
hätten, die Erfinder gröfsere Bewunderung verdienten als der
Held selbst: „L'évangile a des charaetères de vérité si grands,
si frappants, si parfaitement inimitables, que l'inventeur en
serait plus étonnant que le héros. (Emile 1. IV. Prop, de foi du
vie. savoy.)

Der wahre und schliefslich den Ausschlag gebende Grund
der destruktiven Kritik, entweder die Echtheit oder die
Glaubwürdigkeit der Evangelien zu bezweifeln oder zu bestreiten,
liegt in den von ihnen berichteten übernatürlichen Thatsachen.
Man leugnet die Möglichkeit und Wirklichkeit des Wunders
aus apriorischen Gründen und stellt zugleich Kriterien und
Forderungen auf, die entweder unerfüllbar sind, oder die zu erfüllen
die Würde der höchsten wirkenden Ursache, Gottes, verbietet.
Wunder sind nicht Schaustellungen. Gott wirkt sie nicht
verwissenschaftlichen und staatlichen Kommissionen. Der Zumutung
eines Herodes setzt der Heiland Schweigen entgegen. Man
beruft sich auf die Möglichkeit der Täuschung, auf psychische
Ansteckung, die ganze Volksmengen ergreifen könne. Übernatürliche

Thatsachen sind indes an sich nicht schwerer zu
beobachten und zu konstatieren als natürliche. „Gerade wegen
ihres Ausnahmecharakters erregen sie mehr die Aufmerksamkeit,



432 Apologetische Tendenzen und Richtungen.

stofsen auf Zweifel, veranlassen zu Prüfung." (Gutberiet a. a. 0.
S. 171.) Das gröfste der von den Evangelisten berichteten Wunder

ist das der Auferstehung Jesu. Und doch ist keine That-
saehe besser beglaubigt. Oder will man die Wirklichkeit des
Todes Christi bezweifeln? Nur eine ganz verzweifelte Kritik,
die sich damit selbst richtete, wäre im stände, dies zu thun. Oder
will man mit dem frivolen und leichtfertigen Rénan annehmen,
die Hallueinationen einer Hysterischen haben der Welt einen
auferstandenen Heiland gegeben? Alsdann müfste von dem Zeugnisse

der Apostel, der zahlreichen Jünger, ganz abgesehen von
der sozusagen handgreiflichen Uberzeugung des Apostels Thomas,
dasselbe gesagt werden: sie müfsten auf Hallueinationen, wenn
nicht auf Betrug beruhen. Nun ist aber gerade der
Auferstandeue Inhalt der Predigt und Motiv des Martyrtums der
Apostel und Jünger. Dafs ein Fanatiker auch für eine objektiv
falsche Uberzeugung das Leben opfert, ist nichts Unerhörtes,
aber unerhört wäre es, wenn jemand für die Bezeugung einer
unwahren Thatsache freudig in den Tod ginge. Die Folgerung
bezüglich der anderen von Christus.gewirkten Totenerweckungen
sowie der übrigen Wunder ergibt sich von selbst.

Die Verfasser der Evangelien sind Apostel, die Augenzeugen
waren, oder Apostelschüler, denen die Zeugnisse von
Augenzeugen, der Apostel oder der seligsten Jungfrau, zu Gebote
standen. Sie schöpften gröfstenteils unabhängig von einander
aus eigener Erfahrung oder aus der Überlieferung und zeigen
dabei jene Übereinstimmung in der Substanz der Ereignisse und
jene Verschiedenheit in den Umständen und der Weise der
Auffassung, die nicht auf Verabredung, sondern nur auf selbständiger
Wahrnehmung und Überlieferung beruhen können und daher
eine gröfsere Gewähr der Wahrheit als völlige Übereinstimmung
bieten. Die Entstehungsgeschichte des Christentums weist eine
Persönlichkeit und ein litterarisches Denkmal auf, an welche kein
Versuch kritischer Zersetzung und mythischer Verflüchtigung sich

wagen kann: die Persönlichkeit und die Sendschreiben des

Völkerapostels Paulus. Seine wunderbare Bekehrung enthält ein

Zeugnis für den auferstandenen Erlöser; seine Briefe decken sich
mit den Lehren des Johannesevangeliums nach ihrem dogmatischen,

mit den Berichten der Evangelien nach ihrem geschichtlichen

Inhalt. Die Differenz in der Beschneidungsfrage ist so
weit davon entfernt, einen Gegensatz zwischen Petrus und Paulus
zu schaffen, dafs sie vielmehr die Übereinstimmung in den wesentlichen

Punkten bestätigt. Die geschichtliche Erscheinung des
Paulus ist nicht zu begreifen ohne Christus, wie Christus nicht



Zur mittelalterlichen Kontroverse üb. d. unbefleckte Empfängnis. 433

ohne die Propheten und ohne das Gesetz. So lange es also

jener Geschichtskonstruktion, die Christus und die Propheten zu
eliminieren sucht, nicht gelingt, die festumrissene Gestalt des
Paulus in Sage und Mythus aufzulösen, werden alle übrigen
Versuche der destruktiven Kritik ihres Erfolges entbehren.

°——0

ZUR MITTELALTERLICHEN KONTROVERSE ÜBER
DIE UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS.1

Von Dr. B. DÖRHOLT.

Die in echt kirchlichem Geiste geschriebene dogmatische
Theologie Heinrichs hat, was wif mit lebhafter Freude begrüfsen,
einen Fortsetzer in der Person des Herrn Prof. Dr. C. Gutberiet
gefunden. Vor uns liegt die zweite Abteilung des 7. Bandes,
die uns von der Redaktion dieser Zeitschrift zur Besprechung
zugesandt wurde. Indes hat der Gegenstand, mit dem der
Fortsetzer seine Arbeit beginnt, sowie insbesondere die Art und
Weise der Behandlung desselben, unser Interesse so lebhaft in
Anspruch genommen, dafs wir geglaubt haben, der Würdigungseiner

Arbeit einen längeren Artikel widmen zu sollen.
Allerdings ist das vorliegende Lieferungsbändchen, welches

den letzten Teil des ersten und den ersten des zweiten Kapitels
der Christologie umfafst, noch zum gröfsten Teil aus der Feder
des ersten Verfassers. Dennoch glauben wir genug zu thun,
wenn wir seiner Arbeit hier nur im Vorübergehen gedenken.
Das Urteil über Heinrich und seine Leistung steht zu fest, als
dafs es noch vieler Worte bedürfte. Wir finden hier dieselbe
Art und Weise der Behandlung und Darstellung wieder, die
aus den früheren Bänden hinreichend bekannt ist: dieselbe
Gründlichkeit und Klarheit, verbunden mit einer gewissen Breite,
die jedoch manchem erwünscht sein wird, dasselbe vielseitige
Wissen, das besonders in den zahlreichen, zuweilen recht langen
Anmerkungen zum Ausdruck kommt, denselben treuen Anschlufs
an die bewährten Theologen.

1 Dogmatische Theologie von Dr. J. B. Heinrich, fortgeführt durch
Dr. Gutberiet, Prof. an der theol.-philos. Lehranstalt in Fulda. 7. Band,
2. Abteilung. Mainz, Kirchheim 1895.

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 28


	Apologetische Tendenzen und Richtungen [Fortsetzung]

