Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Wege, Abwege, Irrwege
Autor: Wehofer, Thomas M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761869

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WEGE, ABWEGE, TRRWEGE.

PRINCIPIELLE BEMERKUNGEN ZUR NEUESTEN PHILOSOPHIE-
GESCHICHTLICHEN LITTERATUR.

Von FR. THOMAS M. WEHOFER, Ord. Praed.

—— T

L

Franz Brentanos philosophiegeschichiliches
Glaubensbekennitnis.

Vielen unserer Leser in Osterreich ist gewils noch lebhaft
der Vortrag in Erinnerung, welchen Franz Brentano am 28. No-
vember in der ,,Litterarischen Gesellschaft in Wien* gehalten, und
dessen ganz ungerechtfertigte leidenschaftliche Ausfille gegen das
Ministerium Windischgriatz und zumal gegen Se. Excellenz den
damaligen Herrn Kultusminister Dr. Ritter von Madeyski so viel
Staub aufgewirbelt haben. :

Dieser Vortrag bildet den Inhalt einer eben erschienenen
kleinen Broschiire ,,Die vier Phasen der Philosophie und
ibr augenblicklicher Stand. Von Franz Brentano,
Stuttgart 1895, Verlag der I. G. Cottaschen Buch-
handlung.®

Uber den Zweck des Schriftchens aufsert sich der Verfasser
in der Einleitung also: ,,Man hatte mich ersucht, mit Riicksicht
auf ein Werk, das der Verein herausgegeben, vor der Ver-
sammlung zu sprechen; und in der That wird, wer das Buch
,Der grundlose Optimismus‘ von H. Lorm gelesen, fiir keines seiner
wesentlichen Momente die Kritik vermissen. - Wem es aber un-
bekannt ist, dem wird der Vortrag darum nicht minder ver-
stdndlich sein. Sein Inhalt steht fiir sich selbst. — Die vor-
nehmsten philosophischen Interessen der Gegenwart werden in
dem Vortrage beriihrt. Seine Auffassung der Geschichte der
Philosophie mag manchen als neu befremden; mir selbst steht
sie seit Jahren fest und wurde auch seit mehr als zwei Decennien
wie von mir, so von einigen Schiilern den akademischen Vor-
lesungen iiber Greschichte der Philosophie zu Grunde gelegt.“

Brentano will uns also eine Philosophie der Geschichte der
Philosophie vorfiihren. So ist der Titel ,Die vier Phasen der
Philosophie* aufzufassen. '

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. .25



386 Wege, Abwege, Irrwege.

Was ist Geschichte der Philosophie?

Die Antwort auf diese Frage hat verschieden gelautet.

Bis zum Ende des vorigen Jahrhunderts meinte man zumeist,
die dirre, trockene Aufzihlung der einzclnen einander ablosenden
Philosopheme sei schon Geschichte der Philosophie.

Mit Hegel, der nach allgemeiner Annahme die Geschichte
der Philosophie als Wissenschaft begriindet hat, kommt auch die
pragmatische, nach dem genetischen Zusammenhang forschende,
sowie die kulturhistorische, den Wechseleinflufs der iibrigen
geistigen Faktoren betonende Seite der Philosophiegeschichte zur
Geltung. Auch die konsequente Durchfiihrung der spekulativen
Betrachtung mufs Hegel als hohes Verdienst angerechnet werden.
Das Ungliick wollte nur, dals sich die so viel gepriesene absolute
Philosophie Hegels bald als ein Trugbild erwies, und damit war
auch die Geschichte der Philosophie, wie der Meister sie kon-
struiert hatte, fiir immer gerichtet.

Die Extreme beriihren einander. KEine neue, schon friiher
bemerkbare Stromung gewann jetzt die Oberhand. Die historische
und philologische Methode, welche auf andern Gebieten eben die
herrlichsten Triumphe zu feiern begann, machte sich auch an
einzelne Teille der Geschichte der Philosophie heran, und die
Erfolge waren glidnzend.

Freilich konnte es auch hier auf die Dauer nicht an Ein-
seitigkeit, an grofser FEinseitigkeit fehlen. Mit Recht klagte
Natorp: ,,Die Philosophie hat ein wenig die Orientierung ver-
loren; ihr Stern oder Unstern hat sie in die breite Stromung
der historischen Untersuchung gelenkt, in der sie nun unter-
zugehen droht.“! Und dies ist das Urteil eines Mannes, der
selbst auf dem Gebiet der ,historischen Untersuchung® er-
folgreich arbeitet!

In den letzten Jahren haben die Extreme endlich ange-
fangen, sich mit einander auszusohnen, und mehrere nambafte
philosophiegeschichtliche Werke der jiingsten Vergangenheit
dienen diesem Ziel.

Diese Bemerkungen waren notwendig, um zu zeigen, dals
Brentanos philosophiegeschichtliche Auffassung, die ihm angeblich
schon vor ,zwel Decennien feststand®, auch bereits um zwel
Decennien veraltet ist. Genauer gesagt, sie wird weder In
historischer noch néherhin in kulturgeschichtlicher Hinsicht den
heutigen Anspriichen gerecht.

Erkldren wir uns néaher.

1 Descartes’ Erkenntnistheorie, Marburg 1882, S. V.



Wege, Abwege, Irrwege. . 387

Wenn ich die Geschichte des letzten chinesisch-japanesischen
Krieges kennen lernen will, werde ich mich nicht an einen
Chinesen um Aufklirung wenden. So bei der (reschichte iiber-
haopt. Wenn ich mich iiber irgend etwas Geschehenes unter-
richten will, dann wiinsche ich nicht zu wissen, wie mein Ge-
wiahrsmann etwa gegebenenfalls die Dinge arrangiert hétte,
sondern es interessiert mich einzig und allein, zu erfahren, wie
sich alles in Wirklichkeit zugetragen hat, und dies selbst dann
wenn die thatsdchlichen Ereignisse meinem Gewéhrsmann oder
mir selbst oder gar uns beiden geradewegs gegen den Strich
gehen sollten.

Legen wir diesen Malsstab an Brentanos geschichtsphilo-
sophische Anschauungen an!

Vieles mufls als im grofsen und ganzen richtig bezeichnet
werden. Wir verweisen z. B. auf die hochst interessanten Aus-
filhrungen iiber die Scholastik, die von Brentano, der sie genaun
kennt, ganz anders beurteilt wird, als dies von den meisten der
Neueren zu geschehen pflegt, die vielmehr nach Hegels Ausdruck
hiufig mit Siebenmeilenstieteln iiber diese glinzende Periode der
Geschichte menschlichen Denkens hinwegeilen. ,,Die germanisch
aufgemischten Volker des-Abendlandes,” meint Brentano, ,,ebenso
wie die Araber, zeigen sich alsbald vom regsten Bildungstrieb
ergriffen.  Und sofort wird auch heransgefunden, welcher unter
den alten Denkern fir sie der Meister des Wissens werden kann.
Mit einer staunenswerten Vollkommenheit eignen sich die Scho«
lastiker in relativ kurzer Zeit das durch die Unkenntnis des
Griechischen so wesentlich erschwerte Verstindnis des Aristoteles
an. Weder Alexander Aphrodisias noch Simplicius hatte ihn
auch nur entfernt so vollkommen als der grofse Lehrer des drei-
zehnten Jahrhunderts, Thomas von Aquinol, verstanden. Das
wire ohne eine gewisse kongeniale Denkweise unmoglich gewesen;
und diese hat denn auch Thomas sowohl in andern Stiicken als
insbesondere in der in pohtlsc‘ner Phﬂosophle 80 vorgeschrlttenen
beriihmten Schrift ,De regimine principum®“ bewahrt.
Welche weiteren Fortschritte durfte man da nicht erhoffen

So spricht nicht etwa ein Neuscholastiker!

Doch horen wir weiter:

»Aber sieche da! unmittelbar nach Thomas beginnt fiir die
mittelalterliche Philosophie der Verfall . . . Die vorziiglichsten
Triager der philosophischen Wissenschaft im Mittelalter waren
die beiden grofsen Orden der Dominikaner und Franziskaner.

1 Von Brentano gesperrt.
25%



388 Wege, Abwege, Irrwege.

Beide hatten angesehene Lehrer hervorgebracht; doch durch
Albert den Grofsen und Thomas von Aquino hatte schlielslich der
Dominikanerorden alle Leistungen der Franziskaner in Schatten
gestellt. Das erregte bei diesen eine nicht geringe KEifersucht.
Und so wurde denn, da in Duns Scotus den Franziskanern
ein energischer und fruchtbarer Schriftsteller erwuchs, dieser
von ihnen als Fithrer auf den Schild erhoben. .. Die Wahrheits-
und Weisheitsliebe entartete nun in pure Rechthaberei. Alle Be-
obachtung und gewissenhafte Beriicksichtigung widerstrebender
Thatsachen trat zuriick. Durch eine spitzfindige, ja ins Sinnlose
gehende Distinguiererei wurde jede noch so wohlbegriindete Ob-
jektion dialektisch scheintot gemacht“ u. s. w.

Wir haben diese Stelle ausfiihrlich gebracht, um an einem
Beispiel zu zeigen, dafs wir Brentanos Leistungen voll und ganz
zu wiirdigen wissen.

In vielen anderen Punkten lilst sich dagegen die Auffassung
unseres Autors von Kinseitigkeit nicht freisprechen. Das gilt
besonders von der Darstellung, welche der Geschichte der
neuesten Philosophie widerfdhrt. Bacon, Descartes, Locke und
Leibnitz werden wegen ihrer Richtung auf das Erfahrungsgeméilse
fliichtig zusammen abgehandelt, ohne dals die viel wesentlicheren
Scheidungsmomente betont wiirden. Als Folge der eingetre-
tenen Verflachung (franzosische und deutsche Aufkldrung) wird
der durch Hume begriindete Skepticismus bezeichnet. Den
Riickschlag gegen diese Skepsis bilde einerseits die schottische
Schule, anderseits die Kantsche Philosophie. Damit ist einer-
seits Kants Stellung nach riickwirts zu nicht geniigend précisiert,
spricht er doch selbst von seinem Gegensatz nicht nur zum
Skepticismus, sondern auch zum ,,Dogmatismus“; und anderseits
wird so das — besonders in der zweiten Auflage der ,Kritik
der reinen Vernunft wieder stark betonte — realistische Moment
der Kantschen Philosophie vernachléssigt, wodurch die an letzteres
ankniipfenden Denker nicht im gebiihrenden Lichte erscheinen
konnen. In der That werden denn Herbart und Schopenhauer
nur im Voriibergehen genannt, und deren. philosophische Be-
deutung findet nicht entfernt die gebiihrende Wiirdigung. Man
mag immerhin die Systeme dieser oder jemer Philosophen mit
sehr gemischten Gefihlen betrachten; trotz alledem kann man
diese Manner aus der Geschichte so wenig hinausweisen als etwa
die franzosische Revolution, wohlverstanden, wenn die Darstellung
der Geschichte objektiv und nicht subjektiv geraten soll. Zumal
was Kant in seiner Beziehung zu der neugzeitlichen Entwicklung
der Philosophie bedeutet, hitte Brentano sehr gut von Hofrat



Wege, Abwege, Irrwege. 389

Prof. Robert Zimmermann lernen konnen. Der Kiirze halber sei
hier nur auf die Ausfiihrungen des genannten greisen Gelehrten
in den Sitzungsberichten der kais. Akademie der Wissenschaften
1885, CX. 1. H. phil- hist. Klasse S. 5 verwiesen.

Wie das Bild, das Brentano von der neueren Philosophie
giebt, zum Teil verzerrt erscheint, so auch in manchen Punkten
jenes von der alten. Brentano ldfst — wie Hegel, den er aber
hier nicht nennt — die erste Periode der griechischen Philosophie
bis Aristoteles reichen. Hegel geht dabei von dem Gesichtspunkt
aus, dieser erste Zeitraum sei durch die Liebe zur theoretischen
Weisheit charakterisiert, wie der zweite durch Liebe zur prak-
tischen und der dritte (Neuplatonismus) wieder durch Liebe zum
theoretischen, aber auf iibernatiirliche Weise erworbenen Wissen.
Das Hegelsche Einteilungsprincip hat aber mit dem Brentanos
auch nicht die entfernteste Ahnlichkeit.! Dieser will nimlich
in der ganzen langen Reihe der griechischen Philosophen bis auf
Aristoteles ein ,,aufsteigendes Stadium der antiken Philosophie®
erkennen, wogegen die Stoa und die Schule Epikurs das erste
Stadium des Verfalls bezeichnen miissen. Ob diese Beurteilung
aller vorsokratischen Lehrer den Beifall des Historikers finden
wird, ob sie den des Philosophen iiberhaupt finden darf, mochten
wir sehr dahingestellt sein lassen.

Damit glauben wir auf das hingewiesen zu haben, was in
Brentanos Darstellung als einseitig bezeichnet werden mulfs.

Noch weit energischeren Tadel verdient aber, dafs etwas
Hochwichtiges gar keine Beriicksichtigung gefunden hat: Von
der ganzen zum Teil so grofsartigen orientalischen Philosophie
18t auch nicht mit einem Sterbenswortchen die Rede.

Giebt es denn iiberhaupt keine indische, chinesische u. s. w.
Philosophie?

Hegel hat seinerzeit wenigstens soweit von der Geschichte
der orientalischen Philosophie gehandelt, dafs er dadurch zeigen
wollte, es gebe iiberhaupt keine orientalische Philosophie.? Nach
dem heutigen Stande der Wissenschaft weils man indes sehr
wohl, dals es eine orientalische Philosophie giebt. Folglich kann
man iiber ein so bedeutsames Gebiet nicht ohne weiteres hlnweg~
gehen, wie dieses Brentano thut.

-

1 Hegel, W. W. XIII. (Vorlesungen- iiber Geschichte der Philo-
sophie 1.) 187. Obige Darstellung begreift Robert Zimmermanns Modi-
Ekahonen in sich, die jedenfalls Hegels Gedanken dentlicher zum Ausdruck
ringen,

2 A. a. 0. 185,



390 Wege, Abwege, Trrwege.

-Wir beriihren damit eine Frage von der grifsten Tragweite.
Es sei daher gestattet, auf diesen Gegenstand etwas naher
einzugehen. '

Durch einen unrichtigen Fortschritts- oder Entwicklungs-
begriff einerseits und durch die Leugnung eines transcendenten,
personlichen Gottes anderseits, also durch zweil rein aprioristische
und fibrigens verfehlte Voraussetzungen, hat die ganze ge-
schichtsphilosophische Auffassung unseres Jahrhunderts gegen-
iiber der des vergangenen einen gewaltigen Riickschritt zu ver-
zeichnen. Wir sind gewils die letzten, welche unterschétzen,
was seit Hegel auf philosophiegeschichtlichem Gebiet geleistet
worden ist; aber wir beklagen es, dals liber der minutiosen
Einzelforschung das grofse Ganze stiefmiitterlich behandelt wird.

Wir stehen hier an einem fundamentalen Unterschied zwischen
altem und neuem Denken.

Von den modernen Philosophen hélt ein jeder sich fur den
Kopernikus, der die Menschheit von Finsternis und Borniertheit
befreit und die wahre Gunosis bringt. So Descartes,! so Kant
und die andern. JThunen allen hat gewils Schelling aus dem
Herzen gesprochen, wenn er das Wort des Horaz ,,0di profanum
vulgus et arceo“? als den ,mnatiirlichen Wahlspruch der Philo-
sophie“ bezeichnete.> Auch noch Eduard von Hartmann sagt
ebenso bescheiden als selbstbewulst: ,,Nicht als ob ich des Glaubens
wire, eln so umfassender Kopf zu sein, wie zur Losung dieser
Aufgabe (Spekulative Resultate nach induktiv-wissenschaftlicher
Methode) erforderlich ist, oder gar glaubte, in diesem Werk
eine geniigende Losung geboten zu haben, — das sei ferne von
mir; aber damit glaube ich Dank zu verdienen, dals ich diese
auch schon von andern Mannern erkannte und auf verschiedene
Weise in Anspruch genommene Aufgabe klar als Ziel der gegen-
wirtigen, merklich an spekulativer Erschopfung leidenden Philo-
sophie hinstelle, dals ich in den vorliegenden Untersuchungen zur
Losung derselben nach Kréften mein Scherflein beitrage und
dadurch andern vielleicht erwiinschte Anregung gebe, namentlich

1 Die Aufserungen des ,,Discours sur la Méthode sind zu bekannt,
als dafs ich sie hierher setzen mochte; als charakteristisch sei nur ein
Passus aus der Einleitung zu den ,Passiones animae“ p. 1 angefiihrt, der
genug sagt: ,,Fa, quae de his docuere Veteres, tam parvi momenti sunt et
maxima ex parte tam parum probabilia, ut sperare non debeam me ad
veritatem rei perventurum, nisi plane ab iis quas institerunt viis recessero.
Idcirco eo hic modo me oportebit scribere, ac si tractarem de materia, quam
nemo ante me attigisset.*

2 Oden IIL. B. L. 1.

3 Methode des akademischen Studiums S. 111.



Wege, Abwege, Irrwege. 391

— ———— SR —

aber, indem ich die Sache an einer vernachléssigten Seite anfasse,
die ich jedoch grade fiir die fruchtbarste halten mufls.“! Und
wenn Friedrich Nietzsches Prophezeiung in Erfiillung geht, dann
wird es iiber kurz oder lang noch eine neue Art von Philosophen
geben, denen die ganze Menschheit ,,vulgus profanum* sein wird:
haben unsere bisherigen modernen Philosophen wenigstens noch
gich und ihre Schiiler fiir die Besitzer der Wahrheit erklart,
so werden jene Zukunftsphilosophen ihr ,arceo® auf die Spitze
treiben und selbst darauf verzichten, sich einem erlesenen Freun-
deskreis mitzuteilen: , Es mufls ihnen wider den Stolz gehen,
auch wider den (eschmack, wenn ihre Wahrheit gar noch eine
Wahrheit fiir jedermann sein soll (was bisher der geheime Wunsch
und Hintersinn aller dogmatischen Bestrebungen war). ,Mein
Urteil ist mein Urteil: dazu hat nicht leicht auch ein andrer
das Recht’ — sagt vielleicht solch ein Philosoph der Zukunft.
Man mufs den schlechten Geschmack von sich abthun, mit vielen
iibereinstimmen zu wollen. ,Gut‘ ist nicht mehr gut, wenn der
Nachbar es in den Mund nimmt.“? Das ist die Folge des stolzen
Subjektivismus: von der ganzen Philosophie bleibt nichts iibrig
als die reine Negation, und giinstigsten Falls werden wir — auch
Brentano thut es — auf eine Philosophie der Zukunft vertrostet . ..

Vor zwei Jahrtausenden hat Cicero der Philosophie begeistert
nachgerithmt: ,,O vitae philosophia dux, o virtutis indagatrix,
expultrixque vitiorum! quid non modo nos, sed omnino vita
hominum sine te esse potuisset! tu urbes peperisti, tu dissipatos
homines in societatem vitae convocasti, tu eos inter se primo
domiciliis, deinde coniugiis, tum literarum et vocum communione
iunxisti; tu inventrix legum, tu magistra morum et disciplinae
fuisti!®> Wer wiirde das der modernen Philosophie im vollen
Umfange nachsagen konnen? Doch wir vergalsen beinahe: es
giebt ja keine moderne Philosophie, es giebt nur moderne
Philosophieen. . ,

Indes, seien wir gerecht: es haben sich auch in unserm
Jahrhundert, lédngst schon vor Leos XIIL. energischem Macht-
spruch, ruhig denkende Manner gefunden, die Leibnitzens
schones Wort von einer ,philosophia perennis® zu ihrem Wahl-
spruch gemacht. In erster Reihe ist hier Robert Zimmermann
zu nennen, der sofort in seinen ersten Schriften iiber Leibnitz
und Herbart auf diesem Standpunkt steht. Seitdem haben viele

1 Philosophie des Unbewulsten I1° S, 11.
? Jenseits von Gut und Bise 365.
3 Tuse. disp. 1. V.



392 Wege, Abwege, Irrwege.

sich auf jene Aulserung Leibnitzens bezogen; so Natorp, Schmidt,
Commer u. a.

Merkwiirdigerweise waren es vorzugsweise gerade Juristen
oder Philosophiehistoriker, welche dieser Richtung beitraten. Und
umgekehrt war es hinwieder das aufs neue erwachte Interesse
an der Geschichte der Philosophie wie an der Geschichte des
deutschen Rechts, welches befreiend und erlosend wirkte. Mit
Recht bemerkt schon 1847 der eben genannte Prof. Rob. Zimmer-
mann: ,,Es ist moglich, dafs hieran (an dem Wiedererwachen philo-
sophiehistorischer Bestrebungen im letzten Jahrzehnt der ersten
Hailfte des neunzehnten Jahrhunderts) das rein historische Interesse,
das Agens unserer Zeit, das nicht immer nach dem Werte,
sondern nach dem Namen wihlt, bisher den grofsten Anteil hat;
es wire sonst kaum zu begreifen, wie man so plotzlich sollte
zur Erkenntnis gekommen sein, nachdem man das Alte so oft
verachtet, geschméht, an den Pranger gestellt hatte. Aber dafs
es das historische Interesse allein gewesen sein sollte, ist doch
unwahrscheinlich. Auch innere Griinde, in der Natur der Sache
selbst gelegene, miissen mitgewirkt haben, und weun nichts
anderes, so verrdat die Riickkehr zu den alten verlassenen Wohn-
sitzen wenigstens, dafs den Heimkehrenden in den prunkenden
Luftschlossern der Spekulation, mit welchen sie sich so viel
gewulst, nicht heimisch geworden sei. Nachdem sie lang im
siifsen Wahne gelebt, endlich den Stein der Weisen gefunden
zu haben, stiegen auch daran Zweifel auf, und in dem so ent-
standenen Schwanken und Suchen nach Wahrheit greifen sie
endlich nach den verrufsten Repositorien, die sie so oft in die
Rumpelkammern verwiesen zu haben sich gerithmt hatten.“! Da-
mit hat der beriihmte erste Geschichtschreiber der Asthetik die
Zeit vor ihm in treffender Weise gezeichnet.

Die Zeiten haben sich wohl immer mehr zum Besseren ge—
andert, aber eine allumfassende, wirklich universelle Philosophie-
geschichte haben sie uns bis heute noch nicht gebracht. Wer
weils auch, ob sie das Werk eines einzelnen Menschen sein
wird, sein kann!

Es ist ein ganz gewaltiger und hochst erfreulicher Fort-
schritt, wenn die Schule Arthur Schopenhauers in ihrem Philo-
sophiehistoriker Paul Deussen die Geschichte der Philosophie
endlich einmal wieder mit der ausfiihrlichen Darstellung der

1 Rob. Zimmermann, Leibnitz" Monadologie. Deutsch, mit einer Ab-
handlung tiber Leibnitz’ und Herbarts Theoricen des erkhchen Geschehens,
Wien, Braumiiller, 1847. S. 2.



Wege, Abwege, Irrwege, 393

indischen Spekulation beginnen ldfst. Diirfen wir aber dabei
stehen bleiben? Giebt es denn, um nur ein einziges Beispiel zu
nennen, nicht auch eine grofsartige hamitische Philosophie, und
haben nicht eben hamitische Gedankenkreise in die geistige Ent-
wicklung des Menschengeschlechts viel gewaltiger und nach-
dricklicher eingegriffen als die indischen?

Ja, so geht es auf allen Gebieten: Unsere Zeit vermag sich
vor dem Versenken in das Einzelne nicht mehr zu universalem
Greistesflug emporzuschwingen; sie scheint sehr geneigt zu sein,
nach Goethes , Adler und Taube® in stolzer self-contentedness
mit letzterer zu sprechen:

,O Freund, das wahre Gliick
Ist die Geriigsamkeit,
Und die Geniigsamkeit
Hat iberall genug.” —

Darum konnte auch mancher Geistesadler des Mittelalters
der modernen Philosophiegeschichte zurufen:

,»0O Weisheit! Du redst wie eine Taube!*

Wenn wir auch mit Recht stolz sind auf das, was die Einzel-
forschung unseres Jahrhunderts fiir die Geschichte der Philosophie
abgeworfen hat, so ist es doch im Interesse der philosophischen
Spekulation als solcher notwendig, wieder auf die grolsartig
universale, wahrhaft menschliche Geschichtsauffassung des ver-
lasterten Mittelalters zuriickzugreifen.

Welch idealen Standpunkt bekunden nicht jene mittelalter-
lichen Stddtechroniken, die nicht selten mit Schopfung und Siinden-
fall beginnen und die ganze jiidische, romische und vaterlindische
Geschichte der lokalen als Einleitung vorausschicken! KEs spricht
sich, um mit Otto Willmann zu reden, in dieser Anlehnung des
Kleinen an das Grofse, des Hier und Jetzt an die fernste Menschen-
erinnerung ein pietdtsvoll-historischer Sinn aus, und Niebuhr, der
grofse Geschichtsforscher der dlteren Roma, konnte den Verfasser
der 1599 veroffentlichten, in dieser Weise angelegten Chronik
von Koln den ,hellsten und wahrhaftesten Geistern® beizdhlen.l

Denselben universalen Standpunkt nahm auch die philo-
sophiegeschichtliche Betrachtung ein. Der erste Mensch ist zu-
gleich auch der erste Philosoph. Von Adam und seinen S¢hnen
hat die Menschheit eine Art philosophischer Tradition tiberkommen,

1 Willmann, Didaktik als Bildungslehre, I. 2. Die geschichtlichen
Typen des Bildungswesens 272; cf. Janssen, Geschichte des deutschen
Volkes, 19 258.



394 Wege Abwege Irrwege

deren Inhalt naturgeméls zundchst Gott und seine Beziehungen
zum Menschengeschlecht bildeten.!

Diese ir gewaltiger Umarmung die ganze Menschheit um-
spannende philosophiegeschichtliche Auffassung des Mittelalters
hat dann weiter ihren Einflufs ungehindert ausgeiibt, soweit die
Scholastik selbst sich zu behaupten vermochte. Und dies auch
dann noch, als sich der Verfall immer mehr bemerkbar machte,
in den Tagen der schon allméhlich fremden Einflissen unter-
liegenden Nachscholastik, von der das Wort des Theaterdirektors
in Goethes Faust gilt:

»Lwar sind sie an das Beste nicht gewdhnt,
Allein sie haben schrecklich viel gelesen.

Schlagen wir einmal die ,Institutiones philosophicae“ eines
beliebigen Autors aus dem vorigen Jahrhundert auf. Die ,In-
stitutiones logicae” haben selbstredend auch eine kleine ,,Ein-
leitung iiber die Philosophie im allgemeinen aufzuweisen. Da
darf auch eine kurze, vielleicht nur sehr wenige Seiten um-
fassende (reschichte der Philosophie nicht fehlen. Adam und
Eva — Pardon! Adam macht den Anfang, dann kommt vielleicht
Noe, dann die Chaldaer, die Agypter‘ die Phoniker u. s. f.

Hier stehen wir denn an einem fundamentalen Unterschied
zwischen der aristotelisch-scholastischen und der nur zu sehr
herrschend gewordenen evolutionistischen Auffassung. Bescheiden,
liebenswiirdig bescheiden klingt es aus den Schriften eines Genies
wie Thomas immer und immer wieder: ,jut Augustinus dicit®,
,»ut Philosophus dicit und dergl. Nicht so das moderne Genie;
da héren wir vielmehr wie bei Schillers ,,Weltweisen®:

,Der Satz, durch welchen alles Ding
Bestand und Form empfangen,

Der Nagel, woran Zeus den Ring

Der Welt, die sonst in Scherben ging,
Vorsichtig aufgehangen,

Den penn’ ich einen grofsen Geist,

Der mir ergriindet, wie er heilst,

Wenn ich ihm nicht drauf helfe — —*

! Charakteristisch fiir das Mittelalter ist, dafls niemals Eva neben
ihrem Herrn Gemahl als Triigerin des phllosophlschen Bewulstseins erscheint;
und doch mufls ja gerade sie, als Mutter, und muls gerade das weibliche
Geschlecht an der Fortpﬁanzung der grundlegenden philosophischen oder
religionsphilosophischen Uberzeugungen den hervorragendsten Anteil gehabt
haben. Wie wire es auch dem mittelalterlichen Menschen eingefallen, auch
nur an die Moglichkeit zu denken, es konne einst deutsche, englische oder
gar amerikanische Hypatias geben!



Wege, Abwege, Irrwege. 395

So auch Herr Brentano noch 1895: , Auf Grund neuer
psychologischer Ergebnisse schmeichle ich mir, die elementare
Logik reformiert und in die Principien ethischer Erkenntnis
einen tieferen Einblick gewdhrt zu haben.“!

Nebenbei bemerkt hat diese angebliche Reform der Logik
eine ebenso gelehrte als scharfsinnige Widerlegung gefunden
durch eine wackere englische Dame, Miss E. E. Constance Jones,
vom Girton College it Cambridge, vgl. Proceedings of the Aristo-
telian Society for the systematic study of philosophy, vol. IL. nr.
3 (1894) 35: ,,Import of Categorical propositions.“ Wir erlauben
uns, auf diesen gehaltvollen Artikel der genannten, auch sonst
hochst interessanten und anregenden ,Proceedings“ besonders
aufmerksam zu machen.

Jeder reformiert, jeder stirzt das Alte ganz oder teilweise
um und baut mit den Trimmern gefallener Cyklopenmauern sein
eigen Héuschen — freilich stiirzen dann diese nur fiir ephemeres
Dasein bestimmten Wohnungsrdume des Homunculus ebenso rasch
ein wie unsere modernen Zinshduser, wihrend Agyptens Pyra-
miden und Roms Strafsen und Aquadukte in vornehmer Ruhe
der enteilenden Jahrhunderte spotten. . .

Fahren wir darum mit Schiller fort:

»Doch weil, was ein Professor spricht,

Nicht gleich zu allen dringet,

So iibt Natur die Mutterpflicht '
Und sorgt, dals nie die Kette bricht,

Und dafs der Reif nie springet.

Und wenn man schon behauptet, dals Natur ihre Mutter-
pflicht bisher herzlich schlecht geiibt habe, so bleibt fiir den
Historiker immer die Pflicht, dies zu zeigen. Und deswegen
ist auch die Geschichte ganz verfehlter Systeme oft gerade von
grofstem Interesse fir die gesunde Weiterentwicklung der Philo-
sophie. Wer von fremden Fehlern nicht lernen will, wird sie
haufig selbst begehen und dann auf diese weniger angenehme
Weise zur Einsicht kommen, wenn es vielleicht zu spit ist.

Horen wir Thomas:

,, Wahrheit ist der Endzweck des Alls, ihre Untersuchung ist
die Hauptaufgabe der Philosophie. ... Es gehort aber zusammen,

von zwel entgegengesetzten Zielen das eine anzustreben, das
andere abzuweisen; so hat die Medizin die Aufgabe, einerseits

1 Meine letzten Wiinsche fiir Osterreich, Stuttgart, Cotta, 1895, 39.



396 Wege, Abwege, Irrwege.

die Gesundheit herzustellen, anderseits die Krankheit zu be-
seitigen. Sache des Philosophen ist es daher nicht nur, iiber
den letzten Grund aller Dinge u. s. w. wissenschaftliche Unter-
suchungen anzustellen, sondern auch die entgegengesetzten Irr-
tiimer zu widerlegen.“!

Daraus ergiebt sich notwendig eine Zweiteilung der Aufgabe
des Philosophen. Er hat nicht nur theoretisch seine Ansichten
darzulegen, mogen sie auch noch so richtig sein, er hat auch
alle fremden Anschauungen, und mogen sie noch so verfehlt
sein, zu untersuchen und das Resultat seiner Untersuchung dem
Publikum vorzulegen. Thomas ist sich dessen wohl bewulst, er
hat es ja von Aristoteles gelernt; er rechtfertigt sich daher aus-
driicklich und mit grofster Offenherzigkeit gegen den Vorwurf,
dals er in der ,,Summa contra Gentiles” theoretisch, nicht auch
historisch vorgehe:

,Die gottesldsterlichen Ausspriiche der einzelnen Irrlehrer
sind uns nicht dergestalt bekannt, dals wir sie aus ihren eigenen
Schriften widerlegen konnten. Dies war namlich die Methode
der alten (Kirchen-) Lehrer im Kampfe gegen das Heidentum;
denn da sie selbst Heiden gewesen oder doch in heidnischer

1 Die Stelle findet sich im ersten Kapitel des ersten Buches der
,Summa contra Gentiles.“ Hier geben wir den Zusammenhang: , Finis
ultimus uniuscuiusque rei est, qui intenditur a primo auctore vel motore ipsius.
Primus autem auctor et motor universi est intellectus, ut infra ostendetur
(1. 1 ¢c. 28 f.). Oportet ergo ultimum finem universi esse bonum intellectus.
Hiec autem est veritas. Oportet ergo veritatem esse ultimum finem totius
universi, et ecirca eius finem et considerationem principaliter sapientiam
insistere. It ideo ad veritatis manifestationem divina sapientia carne induta
se venisse in mundum testatur dicens (Joh. 18, 37): Egoin hoc natus sum
et ad hoc veni in hune mundum, ut testimonium perhibeam veritati. —
Sed et primam philosophiam philosophus (Met. 2, 3) determinat esse scientiam
veritatis, non cuiuslibet, sed eius veritatis, quae est origo omnis veritatis,
scilicet quae pertinet ad primum principium essendi omnibus; unde et sua
veritas est omnis veritatis principium. Sic enim est dispositio rerum in
veritate, sicut in esse. Eiusdem autem est unum contrariorum prosequi
et aliud refuture; sicut medicina sanitatem operatur, aegritudinem vero
excludit. Unde, sicut sapientis est veritatem praecipue de primo principio
meditari et de aliis disserere, ita eius est falsitatem contrariam impugnare.
Convenienter ergo ex ore sapientiae duplex sapientis officium . . ., demon-
stratur, scilicet: veritatem divinam, quae antonomastice est veritas, medi-
tari et meditatam eloqui, quod tangit, cum dicit: Veritatem meditabitur
guttur meum (Prov. 8, 7.); et errorem contra veritatem impugnare, quod
tangit, cum dicit: Et labia mea detestabuntur impium; per quod falsitas
contra divinam veritatem designatur, quae religioni contraria est, quae
pietas nominatur, unde etiam falsitas contraria ei impietatis sibi nomen
assumit.*



Wege, Abwege, Irrwege. 397

Umgebung aufgewachsen und in heidnischen Schulen erzogen
worden waren, so konnten sie die Lehren ihrer Gegner kennen.!

So sehr auch der historische Sinn im Mittelalter vermiflst
wird, so schr empfand doch wenigstens der seiner Zeit meilen-
weit vorauseilende Thomas das Bediirfnis nach dem, was Aristo-
teles mit seinen amogiat gemeint. Und damit war er, dank dem
Stagiriten, von einem unheilvollen Vorurteil frei, das den richtigen
Blick in die Philosophiegeschichte unsagbar erschwert.

Wie weit die Konsequenzen aus diesem Vorurteil reichen,
mag uns Brentano selbst zeigen:

,unsere Volksreligion mit ithrer Lehre von einem allméchtigen,
allgiitigen Vater aller ist eine optimistische, und nur darum und
unter dem Zeichen des Optimismus hat sie die Welt . . . fiir sich
gewonunen (Sic!). Es sind nun freilich Zeichen dafiir vorhanden,
dals sie ihn nicht fiir immer gewonnen habe. Aber wenn auch
diese grolsartigste Kulturerscheinung verschwinden sollte, so wird
dies nicht geschehen, um die Stelle einfach leer zu lassen, noch
weniger, um sie durch eine pessimistische Weltanschanung zu
ersetzen; vielmehr wird das einzige, was dauernd fiiber sie
triumphieren kann, ein gelduterter Optimismus sein, der von den
Ubeln der Welt besser Rechenschaft giebt, als das Christentum
-durch die Lehre von der Erbsiinde und stellvertretenden Ge-
nugthuung es zu thun vermocht hat. Es wird die Revolution
eine #hnliche sein wie die, welche ihrer Zeit das Christentum
selbst hervorbrachte. Das ganze Ceremonialgesetz, das man fiir
das Wesen der Religion gehalten, fiel, und sieh da! das wahre
Wesen blieb gewahrt und erschien gereinigt und verklart. So
diirfte wieder vieles fallen, was der Augenblick fiir wesentlich
hélt, — und ich sage dies, obwohl ich weils, dals sich darob
mancher edle Mann an mir, dhnlich wie einst mancher wohl-
meinende Anhéinger der Beschneidung an Paulus, érgert: — aber
die drei Worte des Glaubens, wie Schiller sie nenut, werden

1 Contra singulorum autem errores difficile est procedere propter
duo: Primo, quia non ita sunt nobis nota singulorum errantium
dicta sacrilega, ut ex his, quae dicunt, possimus rationes assumere ad
eorum errores destruendos. Hoc enim modo usi sunt antiqui doctores in
destructionem errorum gentilium, quorum positiones scire poterant, quia et
ipsi gentiles fuerant vel saltem inter gentiles conversati et in eorum doe-
trinis eruditi.* 8. e. G. I, 2. Hier wie in der vorher angefiihrten Stelle redet
natiirlich der Thecloge Thomas, nicht blofs der Philosoph; im Mittel-
alter fafste man eben vieles anders auf als wir. Vgl. die trefflichen Be-
merkungen Schneiders (dieses Jahrb. X, 106 ff.).



398 Wege, Abwege, Irrwege.

darum pur um so méchtiger im Gemiite ténen und das innere
und &dufsere Leben schopferisch zum Guten ordnen!* — — —

Gewifs wird sich mancher edle Mann an diesen Aufserungen
argern, der gleich uns in Franz Brentano einen zweiten Ausonio
Franchi zu begriifsen wiinschte — und noch zu begriifsen hofft. — —

Die Geschichte der Philosophie kann aber eines von ihm
lernen:

Hinweg mit jedem phantastischen Kntwicklungsgedanken,
hinweg iberhaupt mit jedem Vorurteile! KXs giebt nur eine
einzige Methode, die Geschichte der Philosophie richtig zu be-
handeln, die exakte; wenn man dies historische oder natur-
wissenschaftliche Methode nennen will, sei es. —

Die meisten philosophiegeschichtlichen Abschnitte bei Ari-
stoteles konnen hier als Muster gelten.

Doch darauf kommen wir noch zuriick.

I1.
Populire Philosophiegeschichte und Philosophiekritik.

Plato und seine Zeitgenossen haben sehr gut gewulst, dals
man dem grofsen Publikum nicht viel mit abstrakten Unter-
suchungen kommen darf. Anaxagoras hatte es ja bitter biilsen
miissen, selbst Sokrates war nicht geschont worden. Deswegen
wird das griechische Princip der Mimesis in den 20yoi Swxga-
Tixol mit aller Entschiedenheit scheinbar festgehalten, keineswegs
immer in historischer Treue: was man selbst sagen will, lafst
man andre sagen, und was man widerlegen will, lafst man andere
an andern widerlegen. Die Mimesis bildet jedoch nicht das einzige
Lebens- und Entwicklungsprincip des Adyog Zwxpatixdg. Im
Typus ist blofs das konservative Moment fixiert. Der Typus
wird ja mit subjektiver Lebendigkeit variiert, und diese Vari-
ierung erhalt ihren treibenden Stachel, gewinnt einen besonderen
Schwung durch ein zweites Grundprineip der griechischen Kultur:
die Konkurrenz. Die griechische Lebenstendenz ist durchaus
agonistisch. Die griechische Politik ist eine Konkurrenz der
Staaten, die griechische Religion z. T. eine Konkurrenz der
Gaotter, die griechische Leibe&-iibung kein Turnen, soudern ein
W’ettkampf die grlechxsche Logik eine btre1tlog1k Dialektik, die
griechische agetr) keine Socialtugend, sondern eine auszelchnende
Konkurrenztugend. Der Attiker ist der ehrgeizigste unter den
Hellenen, und er freut sich ebenso der Hahnenkampte w1e der
Rednerkéﬁmpie des Wettkampfes der Dichter in der den aywv



Wege Abwege 1rrwege 399

verklarenden Tragodie wie der fanatisch betriebenen Gerichts-
prozesse, und die philosophische Eristik treibt fiir uns ganz
fremdartige Bliiten. Dieses - Kopnkurrenzprincip gilt auch fir
die 20yot Zowxgarixot, die bei Plato uns in so meisterhafter
Weise angefiihrt sind. Sicherlich ist auch dieser Litteraturzweig
dadurch entstanden, dafs die Schrift des einen Autors den andern
zur Kritik und damit zur Korrektur aufforderte. Wie Sophokles
durch Euripides auf den Heraklesstoff geréit, wie nach den charakte-
ristischen Anekdoten die grofsen Kiinstler in der Amazonendar-
stellung zu Ephesus wetteifern und Alkamenes mit seiner Aphro-
dite seinem Mitschiiller bei Phidias Konkurrenz bietet, so suchen
sich die Sokratiker mit denselben Stoffen zu iibertreffen. Als
Zeichen dieser Konkurrenz kehren bei ihnen hédufiz dieselben
Titel wieder, z. B. Alkibiades (Aschines, Antisthenes, Ps.-Platon),
Aspabla (Abnbmes Antisthenes), Symposion (Plato, Xenophon)
megl avdgelag (Antisthenes, ,,Simon® u. s. w.), oder wenigstens
dieselben Scenerieen, wie in Platons Protagoras und Aschines’ Kallias
(Athen. V. 220) u. s. f. Ausfiihrlich handelt hieriber Karl Joel
in einem hochst interessanten Aufsatze des AGPh IX. 50 ff.

Diese Litteraturgattung ist auch in neuerer Zeit ganz be-
sonders gepflegt worden. Je mehr sich der Mangel einer ein-
heitlichen philosophischen Anschauungsweise geltend macht, desto-
mehr tritt das Bemiihen hervor, durch die Kritik eines bekannten
Mannes die eigenen Meinungen in weitere Kreise dringen zu
lassen, als dies durch direkte Darstellung des eigenen Systems
geschehen konnte.

Gewdhnlich ist es also nicht nur eine negativkritische Auf-
gabe, die man sich setzt, sondern auch und in erster Linie eine
positive, der jene nur als Folie dient.

Schon seltener kommt es vor, dals man die eigenen An-
schauungen bei einem fritheren Denker aufsucht und durch dessen
Rehabilitierung der eigenen Meinung mehr Nachdruck zu geben
glaubt. Heute mufs man in diesem Falle besonders vorsichtig
sein; denn fast alle grolseren historischen Gestalten haben auch
schon ihren Kritiker gefunden, und es geht denn doch nicht an,
die Kritik zu zwingen, immer wieder die alten unwiderlegten
Einwénde geltend zu machen.

Unserer Zeit that ein Doppeltes not:

erstens rein historische Forschung auf philosophiege-
schichtlichem Gebiete; hier ist noch sehr viel zu leisten und

wird auch sehr viel geleistet, wie man z. B. aus jedem Hefte
des Archivs f. Gesch. d. Philos. ersehen kann;

s



400 Wege, Abwege, Irrwege.

zweitens Riickkehr zur aristotelischen Philosophie
und Korrektur aller modernen Stromungen nach diesem unver-
riickbaren Kanon der philosophia perennis; sollen denn etwa die
von der Berliner Akademie herausgegebenen griechischen Kom-
mentare zu Aristoteles nur philologischem Interesse dienen?

Sage man uns nur, wir wollten die Entwicklung der Philo-
sophie um Jahrhunderte zurtickschrauben; dann trifft Lessing
der gleiche Vorwurf, und ein solcher Vorwurf kann uns nicht
imponieren.

Dies vorausgeschickt, wollen wir den freundlichen Leser
auf einige jingste Erscheinungen philosophiekritischer und philo-
sophiegeschichtlicher Natur aufmerksam machen und zugleich unser
Scherflein dazu beitragen, alle gesunden Tendenzen auf unserem
Grebiet moglichst zu fordern.

1. Ein pseudonymer Herr Maxi beschaftigt sich auf den
36 Seiten seiner Broschiire , Nietzsche- Kritik“ mit dem Buche
des Herrn Prof. Stein ,Friedrich Nietzsches Weltan-
schauung und ihre Gefahren®; es soll also Nietzsche gegen
die berechtigten Bedenken, welche letzterer Kritiker gegen ihn
vorgebracht hat, in Schutz genommen werden. Widerlegt wird
Stein keineswegs. Herr Maxi hat sich auch keinesfalls ein
Verdienst um die Menschheit erworben, wenn er Nietzsche, aller-
dings in ruhiger und wiirdiger Weise, zu rechtfertigen sucht.
Das Erscheinen des Biichleins und manch anderer fiir Nietzsche
eintretender Aufsitze und Broschiiren zeigt hochstens, dals es
sehr zeitgemadls ist, vor Nietzsche zu warnen.

Verfasser ist kein Fachgelehrter, wie er selbst hervorhebt.
Das zeigt er sofort S. 5, wenn er schreibt: ,Hier soll, in Ent-
gegnung auf jenes Sturmldnten (der Nietzsche-Gegner néimlich)
die von berufenen Autoren behandelte Nietzsche-Frage weniger
von der philosophischen und litterarischen Seite, als wom rein
menschlichen Gesichtspunkt aus mit einigen Lalenworten be-
leuchtet werden. — Vom Standpunkte des rein Menschlichen
ist Nietzsche immer noch nicht erschopfend und nach Verdienst
gewiirdigt noch — gerichtet worden. Was sich Herr Maxi unter
rein Menschlichem denkt, ist sehr unklar. Sein Biichlein wenig-
stens behandelt ebensogut wie -der Kathederphllosoph Stein die
philosophische Seite der Nietzsche-Frage, nur in zwangloser
populdrer Form und ohne Steins Wissen. Kines hat der Autor
von Nietzsche offenbar gelernt: die Verachtung jeder wissen-
schaftlichen Methode. Nietzsche ist ,,der Triger und das Produkt,
der Ausdruck unseres zweifelgefiillten Zeitstadiums, in dem die



Uber Nietzsche (Maxi) u. E. v. Hartmann (Kurt). 401

verschiedenartigsten Stromungen im Wirbel sich treffen, um
Neues zu gebdren. Soll daraus etwa folgen, dals Nietzsche
in allem recht hat? wenn in der heutigen Gesellschaft vieles
unhaltbar geworden ist — das wird auch Prof. Stein nicht
leugnen —, folgt daraus, dafls die Gesellschaft zerstort werden
misse, um einer andern Platz zu machen? Das heilst Anar-
chismus predigen, und wir sind dem Autor dankbar dafir,
dals er selbst Nietzsche als den Propheten des Anarchismus
hingestellt hat:! , Die Taktik des Anarchismus wird schon charak-
terisiert durch die einfache Betrachtung, dafs der Anarchismus
nur die Idee einer Gesellschaftsverfassung ist, wie alle andern
socialen Ideen. Diese Idee mit Erdrosselung aller iibrigen aus-
schliefslich durch brutale Gewalt zum Siege fithren zu wollen,
ist aber ein arger Riickfall in eine rohe Souverdnitdt des In-
dividuums und zugleich mafslose Selbstiiberhebung. Beides
sind nicht ganz wegzuleugnende Nietzsche-Merkmale.“
Diese Worte eines Nietzsche-Apologeten sind wohl bezeichnend
fur die Gefahr, welche dem Bestand unserer modernen Kultur
durch die Popularisierung der-Schriften Nietzsches droht. Will
man aber mit der Gegenwart “und ihren Stromungen in Fiihlung
bleiben, dann ist die Kenntnis der Nietzscheschen Hauptschriften fiir
den Freund der Menschheit durchaus notwendig, um die Stellen
kennen zu lernen, an denen die Heilung ankniipfen mufs.

N

2. Ein ungleich ruhigerer Denker als Nietzsche ist unstreitig
Ed. v. Hartmann. Uber ihn ein Gesamturteil abzugeben ist
sehr schwer; denn er hat auf so vielen Gebieten wirklich Treff-
liches geleistet, dafs es unrecht ist, seine ganze schriftstellerische
Thatigkeit einzig und allein um des Pessimismus und der Theorie
vom ,,Unbewulsten” wegen in Bausch und Bogen zu verdammen.
Von E. v. Hartmann haben wir sehr viel zu lernen. Gegen
viele seiner methodischen Principien ist gar nichts einzu-
wenden als hochstens dies, dafs Hartmann selbst nicht konsequent
genug war, durch ihre allseitige Anwendung seinen eigenen
Pessimismus und vor allem seine pantheistischen Ansichten zu
iberwinden.

Ein franzosischer Dominikaner, P. Gardeil, hat jingst in
der Revue Thomiste? in Bezug auf Hartmanns Beweise fiir die
Existenz der Finalursachen geschrieben: ,On peut regarder
cette argumentation comme le patron de la preuve métaphysique
des causes finales. Je n’ ai rencontré nulle part un ar-

18, 97. 2 I évolutionisme et les principes de S. Thomas*,
a. a. 0. p. 65.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 26



402 Uber E. v. Hartmann (Kurt).

gument aussi ramassé, aussi précis, sauf évidemment
chez le maitre par excellence en fait de précision ra-
rationelle, Aristote. . .. En matiéere de finalité, M. de
Hartinann et Aristote se tendent, a travers les ages, une-main
amie. De lui, comme d’Anaxagore, en le comparant & ses
prédécesseurs matérialistes, le Stagirite dirait sans doute qu’ il
ressemble a4 un homme & jeun parmi des gens ivres.“

Eine Schrift iber ,,Wahrheit und Dichtung in den
Hauptlehren Ed. v. Hartmanns“ wére somit eine hochwill-
kommenet KErscheinung und wiirde dem wahren philosophischen
Fortschrit nicht unwesentliche Dienste leisten. Herr Kurt jedoch,
der unter diesem Titel eine Broschiire vorlegt, ist weit entfernt,
ein wirklich vollstindiges Bild der Hauptlehren des Berliner
Philosophen zu bieten.

Der Verfasser gibt! selbst einige Nachrichten iiber das Ent-
stehen seines Buches. Lange Zeit, so horen wir, war Verfasser
ein iiberzeugter Anhdnger des Indeterminismus, bis er sich nach
langen inneren Kédmpfen zum Determinismus bekehrte. Letzteren
sucht er nun zu verfechten. Als seine Autoritdten nennt er
Spinoza, Hobbes, Hume, Priestley, Voltaire, Schelling, Schopen-
hauer, Feuerbach, Hackel. Bei dieser Gelegenheit erfahren wir
von dem ,geistesgewaltigen Spinoza®, dals diesem allein mehr
Bedeutung zukommt als seinen Gegnern zusammengenommen;
eine ziemlich wohlfeile Behauptung , bei welcher der Verfasser
(wie sonst Ofter) vergessen zu haben scheint, was er in der
Vorrede? als methodische Gesichtspunkte erklirt hat: , Er (Herr
Kurt) wird dabei nicht von dem Bestreben geleitet, nur nieder-
reilsen zu wollen, sondern sein Hauptzweck ist, den iiberfliegenden
spekulativen Ideen Hartmanns durch vorurteilsloses Denken ver-
kniipfte Thatsachen des Lebens und der Erfahrung gegeniiber-
zustellen und so ohne Phrase und ohne Zuhilfenahme farben-
schillernder, triigender Phantasiebilder wahre Aufklirung zu
fordern® . . . Zu dieser Aufkldrung wollte Verfasser beitragen,
indem er 1890 und 1892 zwei Schriftchen herausgab, ,,Willens-
treiheit?*“ und ,,Das Freiheitsdogma in seinen neuesten Gestal-
tungen‘ betitelt. Dabei war dem Verfasser das Ungliick begegnet,
E. v. Hartmanns Willenstheorie griindlich mifszuverstehen. Dies
gab Verfasser in einem Aufsatz in der ,,Zeitschrift fiir Philo-
sophie und philosophische Kritik* selbst zu, nicht ohne heftige
Ausfille auf Hartmann. In vorliegender Broschiire wiederholt
er die in der genannten Zeitschrift gemachten Ausfithrungen dem

1 8. 43. 8. 7.



Uber E. v. Hartmann (Kurt). 403

Inhalt nach und sucht sie durch neue Argumente zu bekriftigen.!
Der erste Teil der Schrift, S. 8 bis 41, beschiftigt sich mit
der Philosophie des Unbewuflsten im allgemeinen, um fiir den
zweiten Teil, auf den Verfasser? ,ein besonderes Gewicht legt®,
die- Wege zu ebnen.

Weder der erste noch der zweite Teil bringt etwas wesent-
lich Neues, das nicht ldngst anderswo gesagt worden wire.
Wenn der Herr Verfasser sich unterrichten will, wie die Willens-
fretheit richtig verstanden werden kann, dann verweisen wir
auf das wirklich klassische Buch von Prof. P. Feldner ,Die
Willensfreiheit“, Graz, Ulrich Moser; eine kurze, aber klare
und genaue Darstellung bietet z. B. Prof. Commer, System
der Philosophie 2, 225 f.; hinsichtlich der neueren Theorieen
sind Prof. Gutberlets einschlidgige Schriften eine wahre
Fundgrube,

Der Schrift ,,Willensfreiheit?* unseres Autors hat mein hoch-
verehrter Herr Kollege Prof. P. Szabo eine finf Seiten lange
Recension, beziehungsweise Widerlegung gewidmet, und dies
mit jener vornehmen, stets sachlichen Ruhe, die ihn auszeichnet.
Da hat er sich aber schonen Dank geholt! In der Nachschrift
zu ,,Wahrheit und Dichtung u. s. w.*“ schreibt Herr Kurt: ,Da
in dieser Abhandlung einigemale auf meine Schrift ,,Willens-
freiheit?“ verwiesen worden ist, so fordert es die ausgleichende
Gerechtigkeit, dafs ich neben den . . .. angefithrten zustimmenden
Recensionen auch noch der gegnerischen Erwdhnung thue. . ..
Zunichst verweise ich auf eine Recension im 4. Hefte des in
Breslau (sic!!) erscheinenden katholischen Jahrbuchs fiir Philo-
sophie und spekulative Theologie, vom Jahre 1893, die das fast
Unmogliche moglich macht. Ausgehend von der fiir den Refe-
renten unzweifelhaften Wahrheit, dafs ein Problem der Willens-
freiheit fiir die katholische Theologie langst nicht mehr existiere,
da letztere vielmehr die menschliche Freiheit und Verant-
wortlichkeit unumstolslich und fiir alle Zeiten positiv nachge-
wiesen habe, berichtet er anschlielsend tber den Inhalt meiner
,» Willensfreiheit? u. s, w.“ Herr Kurthat hiedurch allein schon be-
wiesen, dals eine wissenschaftliche Behandlung eines wissen-
schaftlichen Gegenstandes nicht seine Sache ist. Von
»katholischer Theologie® ist in der erwédhnten Besprechung des
»dahrbuchs‘* auch nicht mit einem Worte die Rede. Von
elnem positiven Nachweis der Lehre von der Willensfreiheit
ist auch nicht das geringste zu entdecken. Doch wozu

1 8. 42 bis 87. z 8. 41.
26*



404 Uber Spmoza (Frledlander)

mit einem solchen Gegner streiten? Da miilste man anfangen,
vorerst die Elemente von Knigges Umgang mit Menschen be-
greiflich zu machen.

3. Falls jemand heute noch zum Optlmrsmus in der Philosophie
neigeun sollte, dann mdge er die Spinozalitteratur durchgehen. Die
widersprechends‘cen Urteile sind gerade iiber Baruch Spinoza ge-
fallt worden; aber weder Freund noch Feind will sich bekehren.
Es wire eine sehr hiibsche Aufgabe, eine psychologlsche Studie
iber die verschiedenen Beurteiler des seinem Jugendglauben
untreu gewordenen Maunnes zu versuchen, wie dies ja einer der
heutigen philosophiehistorischen Richtungen entspricht. Wer auch
wohl die innersten Griinde zu erforschen vermochte, welche
hinter all diesen Spinoza-Biuchern und Spinoza-Aufsitzen heim-
lich gestaltend wirken!

Eines steht jedenfalls fest: Nach einer der elementarsten
Regeln der historischen Methode miissen wir doppelt vorsichtig
und veserviert sein, sobald ein Stammesgenosse — wir sagen
absichtlich nicht ,,Glaubensgenosse — Spinozas das Wort er-
greift. Wirklichen Beweisen gegeniiber werden wir natiirlich
jedermann ein willig Ohr leihen, konnen es aber nicht als unsere
Aufgabe betrachten, schon ldngst Abgethanes nochmals zu wi-
derlegen.

Als eine Apologetik Spinozas kiindigt sich die neueste Pub-
likation Friedlanders schon durch den Titel an: ,Spinoza,
ein Meister der Ethik.“ Der Verfasser hat vor fiinf Jahren
im Verein mit Berendt, der auch an der vorliegenden Ab-
handlung mitgearbeitet hat, ein Buch iiber Spinozas ,,Erkennt-
nislehre“ heraunsgegeben, das in diesem Jahrb.! v. C. Schneider
besprochen ist. In beiden wie auch in einem dritten, dem ,,Pes-
simismus“ gewidmeten Werkchen sind die Verfasser bemiiht,
weitere Kreise fiir den Spinozismus zu begeistern. Da vor kur-
zem erst eine Schrift iiber die spinozistische Moral? v. C. Schneider
eingehend besprochen worden ist, so hielse es Eulen nach Athen
tragen, wollten wir hier nochmals unseren Standpunkt gegeniiber
dieser Lehre auseinandersetzen. Wenn aber der Herr Autor es
verschmiahen sollte, von einem Vertreter des Thomismus sich
belehren zu lassen, so verweisen wir ihn auf eine hiibsche Ab-
handlung Prof. Strimpells in den eben erschienenen ,Ab-
handlungen aus dem Gebiete der Hthik™® Dort ist der
Weg zur einzig richtigen methodischen Losung der Frage ganz

1 VIL 502, > René Worms, La Morale de Spinoza, dieses Jb.
IX. 489 ff, s Heft 1, S. 77 ff :



Uber ethische Kultur; Spinoza (Friedlinder). 405

treffend bezeichnet. Eine wissenschaftliche Darstellung der spino-
zistischen Kthik muls zuerst gegeniiber der spinozistischen
Metaphysik Stellung nehmen. Und da wéiren wir begierig
zu erfahren, was Herr Friedlander z. B. gegen die iiberzeugenden
Ausfiihrungen Rob. Zimmermanns: ,,Uber den logischen Grund-
fehler der spinozistischen Ethik“! zu antworten wiilste.

Der Inhalt von Friedldnders Abhandlung ist in der ,,Deut-
schen Gesellschaft fiir ethische Kultur* in Berlin zum Vortrage
gelangt. Dazu noch ein Wort. Der Begriff einer Gesellschaft
fur (natiirliche) ethische Kultur hat fir uns nichts Widersprechen-
des in sich. Da wir nicht zu den Traditionalisten gehoren, so
sind wir iiberzeugt, dals der Mensch mit seinen natiirlichen
Kriften iiber eine ganz stattliche Reihe ethischer Wahrheiten
ins reine kommen kann. So lange der Boden der Untersuchung
die Natur bleibt, hindert uns gar nichts, Fortschritte auch im
fremden Lager dankbar anzuerkennen und zu den unseren zu
machen, so gut als wir z. B. die Fortschritte auf dem Gebiete
der Maschinentechnik mit Freuden begriilsen, von wem immer
sie herriihren mogen. Sobald freilich die Offenbarungswahrheiten
in Frage kommen, miissen sich unsere Wege trennen; und doch
sollten eigentlich solche das Ubernatiirliche betreffende Punkte
gar nicht VeranlassungdesZwiespalteswerden konnen,
weil damit ja der Boden der natiirlichen ethischen Kultur
verlassen erscheint. So beildufig dachten wir uns anfanglich
unser Verhdltnis zur Deutschen Gesellschaft fir ethische Kultur,
Eine Fortentwicklung der Ethik auf den Grundlagen des klassi-
schen Altertums, vor allem eine eingehende Beschiftigung mit
der Nikomachischen Ethik im Sinne der grolsen christlichen
Aristoteliker des dreizehnten Jahrhunderts, im Sinne Trende-
lenburgs, Uberwegs, Teichmiillers u. a., das hétte schone Resultate
fiir die Erneuerung der Gesellschaft bringen konnen. Statt
dessen will man mit der ganzen deutschen Vergangenheit brechen
und dafiir jene Bestrebungen férdern, die gewils ,,dem deutschen
Greiste an sich fremdartig sind“, um mit Prof. Striimpell zu
reden. Friedlinder z. B. sagt es ganz offen, dals nur in der
Verdringung der christlich-mittelalterlichen (d. h. christlich-ger-
manischen) Moral durch die spinozistiche (d. h. semitisch-rab-
binische) Moral das Heil zu suchen sei?: ,. . .. Wir wollen es
hier nur im Voriibergehen streifen, dafls diejenige Moral, die zum

1 Sitzungsber. der k. Akademie d. Wiss. zu Wien, phil.-hist.
Kl., Jahrg. 1850 und 1851, daraus abgedr. in Zimmermanns ,,Studien
und Kritiken*, Wien 1870, 1. 36 ff.

* Abhandlungen a. d. Geb. d. Ethik u. s. w., Heft 1, Vorw. L



406 Uber Spmoza, (Friedlinder) und Leibnitz (Elsler)

grolsen Teil auf diesen eben von uns abgelehnten Principien
beruht, die mittelalterlich-christliche, im wesentlichen auch die
eben von uns skizzierten Folgeerscheinungen gezeitigt hat. Sie
hat die Menschen nur in einen sie innerrlich l&hmen-
den und-.aufreibenden Kampf und Zwiespalt zwischen
den Anforderungen einer nicht erfiilllbaren (Beweis??)
Moral und den natiirlichen (im Gegenteil!!) Trieben ihres
Wesens gebracht, oder sie hat einen unbewulsten Selbstbetrug
zur Folge gehabt, indem man die christliche Moral zu erfillen
glaubte, wihrend man sich nur d&uflserlich, so gut es gehen
wollte, mit ihr abfand. (Wer es nicht glaubt, zahlt einen
Thaler!) Dieser Moral stellt sich der Meister Spinoza
denn auch griindlich gegeniiber“... u. s. f Merken wir
uns dieses Bekenntnis! Auf dieser Strafse gelangt man unserer
Uberzeuorung nach nie zu den Zielen wahrhaft ethischer Kultur,
und wir bedauern dies im Interesse der Sache aufs allelleb-
hafteste.

4. Die Leibnitzsche Philosophie ist schon so oft Gegenstand
eingehender Priifung geworden, dals eine Broschiire von 54 Seiten
nichts wesentlich Neues bieten kann. Darstellung der einschla-
gigen Probleme besitzen wir in Hiille und Fiille; man 6ffne nur
z. B. Uberwegs Grundrifs. Eine ,kritische Untersuchung
des Begriffs der Weltharmonie und seiner Anwen-
dungen bei Leibnitz“ hat daher ithr Hauptaugenmerk auf die
Beurteilung zu richten. Und in dieser Beziehung bedeutet
Eislers Schrift einen entschiedenen Riickschritt. Rob. Zimmer-
mann hat die einschléwigen Probleme schon vor einem halben
Jahrhundert in einer oft ungemein gliicklichen Weise erortert,
als er seine deutsche Ubertragung von ,Leibnitz’ Monadologie*
herausgab. Wenn Eisler spinozistische Elemente in Leibnitzche
(Gedankenkreise hineintragen will, so bedeutet dies ein génz-
liches Verkennen des Leibnitzschen Pluralismus. Man kann wohl
den Pantheismus an die Stelle der prastabilierten Harmonie
setzen, nicht aber den einen aus der andern herausentwickeln
wollen.

9. Derselbe Herr Eisler hat uns auch mit einer ,,Geschichte
der Philosophie im Grundrifs“ beschenkt, ebenso wie das
vorige Biichlein bei Calvary und Co. in Berlin erschienen und
recht hitbsch ausgestattet, wie man es von dieser Firma ge-
wohnt ist. Seine Absicht kennzeichnet der Verfasser also: ,,Mit
dem vorliegenden Grundrifs der Geschichte der Philosophie ist



Schlufsbemerkungen. 407

der Versuch unternommen worden, einem weiteren Leserkreis
sowohl als insbesondere denpjenigen, die sich das Studium der
Philosophie zur Aufgabe gemacht haben, eine iibersichtliche, die
Hauptprobleme und die bedeutendsten Denker in der Geschichte
der Philosophie charakterisierende historische Darstellung zu
geben“ . . .. — Von der Fluchtigkeit des Verfassers geben
wir nur ein Probchen. Von Thomas Aquinas heilst es:! | Das
Allgemeine in den Dingen ist seine Form, die mit einer Materie
verbunden sein kann, aber auch nicht (formae separatae); das
Princip der Individuation beruht nicht in der Form, sondern in
der Materie (materia signata). Diesem Satze widersprichtes
(sic!), wenn Thomas die Seele als eine stofflose Form durch sich
selbst ihre Individualitit erhalten ldlst. Die Seele ist die Ente-
lechie des Leibes, iibt vegetative, sensitive und intellektive Funk-
tionen aus; letztere bediirfen nicht korperlicher Organe, was
freilich nicht mit der Lehre Thomas’ iibereinstimmt.“
Daraus mag man auch auf die Sprache des Verfassers schlielsen,
der u. a.? von den ,Lebren Jesu™ (so!) und von Renans ,Vie
de Jésu (so!)“® zu erzihlen weils. Wir meinen, dafs ungeachtet
des vorliegenden Buches in der ndchsten Autlage der ,,Ge-
schichte der neueren Philosophie“ Falckenbergs noch
zu lesen sein wird:* ,Von den kleineren Kompendien ist- das
von Schwegler . . immer noch das wenigst schlechte“ . . .

Aus den Bemerkungen, die wir zu den einzelnen der eben
besprochenen Schriften machten, war wohl bereits der Stand-
punkt zu ersehen, von dem aus wir bel unserem allgemeinen
Urteil ausgehen. Es muls jedenfalls als ein hochst verdienst-
volles Unternehmen gelten, die Errungenschaften der zeitge-
nossischen Forschung in moglichst weite Kreise zu tragen. Die
Philosophie soll sich nicht blofs auf die akademische Atmosphére
beschridnken, sondern auf alle Schichten des Volkes ihren heil-
samen und bildenden Einfluls ausdehnen. Wer aber andere
belehren will, mufs selbst den Gegenstand, iiber den er spricht,
zur Geniige beherrschen. Was wiirde man heute von einem
Philologen sagen, der meinetwegen die aristotelische Metaphysik
nach irgend einer Handschrift des fiinfzehnten oder sechzehnten
Jahrhunderts herausgeben wollte, ohne sich um die Arbeiten
Brandis’, Bekkers’, Bonitz’, Schweglers, Christs u. s. w. zu kiim-
mern? Und doch — auf philosophiegeschichtlichem Gebiete glaubt
man so thun zu dirfen. Wir sind fest iiberzeugt, so manche

18, 159, 2 §. 126, 8 8. 810. + S, 14.



408 Verstand St. Thomas kein Griechisch?

der eben besprochenen Biicher wéren nicht oder mindestens
noch nicht geschrieben, wenn man die ganze einschligige
Litteratur hétte heranziehen wollen. Es ist Sache der Kritik,
diesem Unwesen endlich nach Kréften ein Ende zu machen.
Nur so wird es moglich sein, wirklich gediegenen Arbeiten die
verdiente Anerkennung zu verschaffen und der Philosophie selbst
ihre alte dominierende Stellung wiederzuerringen. (Forts. f.)

BEMERKUNGEN

ZU DEM AUFSATZE VON PROFESSOR Dr. L. SCHUTZ: ,,DER H. THOMAS
V. AQUIN UND SEIN VERSTANDNIS DES GRIECHISCHEN.®

(Philosophisches Jahrbuch, Fulda 1895, S. 273.)
Von Dr. E. ROLFES.

___Q@,o_v...ﬁ

Bei Lesung und Priifung des genannten Aufsatzes, welcher
dem Aquinaten die Kenntnis des Griechischen bestimmt abspricht,
erheben sich wider die angewandte Beweistilhrung eine Reihe
von Bedenken, die wir uns hiermit vorzutragen erlauben.

Wir schicken nach der kleinen Abhandlung voraus, dals die
Bestreitung der griechischen Sprachkenntnisse des h. Thomas so
gemeint.ist, dals ,er nicht im stande gewesen sein soll, den
Inhalt griechischer Texte mit grofserer oder geringerer Leichtig-
keit selbsténdig herauszufinden‘‘ 8. 273. Diese These scheint
uns durch das beigebrachte Beweismaterial lange nicht sicher
gestellt, und nur dies ist es, was wir gegenwairtig darthun
mochten. Auch wire in gedachtem Aufsatze, wenn alles seine
Richtigkeit hatte, mehr bewiesen, als bewiesen werden soll: der
h. Thomas miifste auch die gewdhnlichsten griechischen Vokabeln
und die einfachsten Nominal- und Verbalformen nicht gekannt
haben.

Es sind zwel Klassen von Stellen in den Schriften des
h. Thomas, aus denen nach dem Herrn Verfasser die Richtigkeit
seiner Ansicht mit volliger Klarheit und Bestimmtheit bervor-
geht, Stellen ndmlich mit unrichtigen Ubersetzungen richtiger
griechischen Worter und solche mit Bildung falscher griechischen
Worter. Stellen der ersteren Art werden vier angefilthrt, aus



	Wege, Abwege, Irrwege

