
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Wege, Abwege, Irrwege

Autor: Wehofer, Thomas M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761869

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761869
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEGE, ABWEGE, IRRWEGE.

PRINCIPIELLE BEMERKUNGEN ZUR NEUESTEN PHILOSOPHIE¬
GESCHICHTLICHEN LITTERATUR.

Von FR. THOMAS M. WEHOFER, Ord. Praed.

I.

Franz Brentanos philosophiegeschichtliches
Glaubensbekenntnis.

Vielen unserer Leser in Osterreich ist gewifs noch lebhaft
der Vortrag in Erinnerung, welchen Franz Brentano am 28.
November in der „Litterarischen Gesellschaft in Wien" gehalten, und
dessen ganz ungerechtfertigte leidenschaftliche Ausfälle gegen das
Ministerium Windischgrätz und zumal gegen Se. Excellenz den
damaligen Herrn Kultusminister Dr. Ritter von Madeyski so viel
Staub aufgewirbelt haben.

Dieser Vortrag bildet den Inhalt einer eben erschienenen
kleinen Broschüre „Die vier Phasen der Philosophie und
ihr augenblicklicher Stand. Von Franz Brentano,
Stuttgart 1895, Verlag der I. G. Oottaschen Buchhand

lung."
Über den Zweck des Schriftchens äufsert sich der Verfasser

in der Einleitung also: „Man hatte mich ersucht, mit Rücksicht
auf ein Werk, das der Verein herausgegeben, vor der
Versammlung zu sprechen; und in der That wird, wer das Buch
,Der grundlose Optimismus' von H. Lorm gelesen, für keines seiner
wesentlichen Momente die Kritik vermissen. Wem es aber
unbekannt ist, dem wird der Vortrag darum nicht minder
verständlich sein. Sein Inhalt steht für sich selbst. — Die
vornehmsten philosophischen Interessen der Gegenwart werden in
dem Vortrage berührt. Seine Auffassung der Geschichte der
Philosophie mag manchen als neu befremden ; mir selbst steht
sie seit Jahren fest und wurde auch seit mehr als zwei Decennien
wie von mir, so von einigen Schülern den akademischen
Vorlesungen über Geschichte der Philosophie zu Grunde gelegt."

Brentano will uns also eine Philosophie der Geschichte der
Philosophie vorführen. So ist der Titel „Die vier Phasen der
Philosophie" aufzufassen.

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 25



386 Wege, Abwege, Irrwege.

Was ist Geschichte der Philosophie?
Die Antwort auf diese Frage hat verschieden gelautet.
Bis zum Ende des vorigen Jahrhunderts meinte man zumeist,

die dürre, trockene Aufzählung der einzelnen einander ablösenden
Philosopheme sei schon Geschichte der Philosophie.

Mit Hegel, der nach allgemeiner Annahme die Geschichte
der Philosophie als Wissenschaft begründet hat, kommt auch die
pragmatische, nach dem genetischen Zusammenhang forschende,
sowie die kulturhistorische, den Wechseleinflufs der übrigen
geistigen Faktoren betonende Seite der Philosophiegeschichte zur
Geltung. Auch die konsequente Durchführung der spekulativen
Betrachtung mufs Hegel als hohes Verdienst angerechnet werden.
Das Unglück wollte nur, dafs sich die so viel gepriesene absolute
Philosophie Hegels bald als ein Trugbild erwies, und damit war
auch die Geschichte der Philosophie, wie der Meister sie
konstruiert hatte, für immer gerichtet.

Die Extreme berühren einander. Eine neue, schon früher
bemerkbare Strömung gewann jetzt die Oberhand. Die historische
und philologische Methode, welche auf andern Gebieten eben die
herrlichsten Triumphe zu feiern begann, machte sich auch an
einzelne Teile der Geschichte der Philosophie heran, und die

Erfolge waren glänzend.
Freilich konnte es auch hier auf die Dauer nicht an

Einseitigkeit, an grofser Einseitigkeit fehlen. Mit Recht klagte
ïfatorp: „Die Philosophie hat ein wenig die Orientierung
verloren; ihr Stern oder Unstern hat sie in die breite Strömung
der historischen Untersuchung gelenkt, in der sie nun
unterzugehen droht."1 Und dies ist das Urteil eines Mannes, der
selbst auf dem Gebiet der „historischen Untersuchung"
erfolgreich arbeitet!

In den letzten Jahren haben die Extreme endlich
angefangen, sieh mit einander auszusöhnen, und mehrere namhafte
philosophiegeschichtliche Werke der jüngsten Vergangenheit
dienen diesem Ziel.

Diese Bemerkungen waren notwendig, um zu zeigen, dafs
Brentanos philosophiegeschichtliche Auffassung, die ihm angeblich
schon vor „zwei Decennien feststand", auch bereits um zwei
Decennien veraltet ist. Genauer gesagt, sie wird weder in
historischer noch näherhin in kulturgeschichtlicher Hinsicht den

heutigen Ansprüchen gerecht.
Erklären wir uns näher.

1 Descartes' Erkenntnistheorie, Marburg 1882, S. V.



387

Wenn ich die Geschichte des letzten chinesisch-japanesischen
Krieges kennen lernen will, werde ich mich nicht an einen
Chinesen um Aufklärung wenden. So bei der Geschichte
überhaupt. Wenn ich mich über irgend etwas Geschehenes
unterrichten will, dann wünsche ich nicht zu wissen, wie mein
Gewährsmann etwa gegebenenfalls die Dinge arrangiert hätte,
sondern es interessiert mich einzig und allein, zu erfahren, wie
sich alles in Wirklichkeit zugetragen hat, und dies selbst dann,
wenn die thatsächlichen Ereignisse meinem Gewährsmann oder
mir selbst oder gar uns beiden geradewegs gegen den Strich
gehen sollten.

Legen wir diesen Mafsstab an Brentanos geschichtsphilo-
sophische Anschauungen an!

Yieles mufs als im grofsen und ganzen richtig bezeichnet
werden. Wir verweisen z. B. auf die höchst interessanten
Ausführungen über die Scholastik, die von Brentano, der sie genau
kennt, ganz anders beurteilt wird, als dies von den meisten der
Neueren zu geschehen pflegt, die vielmehr nach Hegels Ausdruck
häufig mit Siebenmeilenstiefeln über diese glänzende Periode der
Geschichte menschlichen Denkens hinwegeilen. „Die germanisch
aufgemischten Völker des^Abendlandes," meint Brentano, „ebenso
wie die Araber, zeigen sich alsbald vom regsten Bildungstrieb
ergriffen. Und sofort wird auch herausgefunden, welcher unter
den alten Denkern für sie der Meister des Wissens werden kann.
Mit einer staunenswerten Vollkommenheit eignen sich die Scho-<

lastiker in relativ kurzer Zeit das durch die Unkenntnis des
Griechischen so wesentlich erschwerte Verständnis des Aristoteles
an. Weder Alexander Aphrodisias noch Simplicius hatte ihn
auch nur entfernt so vollkommen als der grofsc Lehrer des
dreizehnten Jahrhunderts, Thorn as von Aq uin o1, verstanden. Das
wäre ohne eine gewisse kongeniale Denkweise unmöglich gewesen;
und diese hat denn auch Thomas sowohl in andern Stücken als
insbesondere in der in politischer Philosophie so vorgeschrittenen
berühmten Schrift „De regimine principum" bewährt.
Welche weiteren Fortschritte durfte man da nicht erhoffen!"

So spricht nicht etwa ein Neuscholastiker!
Doch hören wir weiter;
„Aber siehe da! unmittelbar nach Thomas beginnt für die

mittelalterliche Philosophie der Verfall Die vorzüglichsten
Träger der philosophischen Wissensehaft im Mittelalter waren
die beiden grofsen Orden der Dominikaner und Franziskaner.

1 Von Brentano gesperrt.
25*



388 Wege, Abwege, Irrwege.

Béide hatten angesehene Lehrer hervorgebracht; doch durch
Albert den Grofsen und Thomas von Aquino hatte schliefslich der
Dominikanerorden alle Leistungen der Franziskaner in Schatten
gestellt. Das erregte bei diesen eine nicht geringe Eifersucht.
Und so wurde denn, da in Duns Scotus den Franziskanern
ein energischer und fruchtbarer Schriftsteller erwuchs, dieser
von ihnen als Führer auf den Schild erhoben. Die Wahrheitsund

Weisheitsliebe entartete nun in pure Rechthaberei. Alle
Beobachtung und gewissenhafte Berücksichtigung widerstrebender
Thatsachen trat zurück. Durch eine spitzfindige, ja ins Sinnlose
gehende Distinguiererei wurde jede noch so wohlbegründete
Objektion dialektisch scheintot gemacht" u. s. w.

Wir haben diese Stelle ausführlich gebracht, um an einem
Beispiel zu zeigen, dafs wir Brentanos Leistungen voll und ganz
zu würdigen wissen.

In vielen anderen Punkten läfst sich dagegen die Auffassung
unseres Autors von Einseitigkeit nicht freisprechen. Das gilt
besonders von der Darstellung, welche der Geschichte der
neuesten Philosophie widerfährt. Bacon, Descartes, Locke und
Leibnitz werden wegen ihrer Richtung auf das Erfahrungsgemäfse
flüchtig zusammen abgehandelt, ohne dafs die viel wesentlicheren
Scheidungsmomente betont würden. Als Folge der eingetretenen

Verflachung (französische und deutsche Aufklärung) wird
der durch Hume begründete Skepticismus bezeichnet. Den
Rückschlag gegen diese Skepsis bilde einerseits die schottische
Schule, anderseits die Kantsche Philosophie. Damit ist einerseits

Kants Stellung nach rückwärts zu nicht genügend präcisiert,
spricht er doch selbst von seinem Gegensatz nicht nur zum
Skepticismus, sondern auch zum „Dogmatismus"; und anderseits
wird so das — besonders in der zweiten Auflage der „Kritik
der reinen Vernunft" wieder stark betonte — realistische Moment
der Kantschen Philosophie vernachlässigt, wodurch die an letzteres
anknüpfenden Denker nicht im gebührenden Lichte erscheinen
können. In der That werden denn Herbart und Schopenhauer
nur im Vorübergehen genannt, und deren, philosophische
Bedeutung findet nicht entfernt die gebührende Würdigung. Man

mag immerhin die Systeme dieser oder jener Philosophen mit
sehr gemischten Gefühlen betrachten; trotz alledem kann man
diese Männer aus der Geschichte so wenig hinausweisen als etwa
die französische Revolution, wohlverstanden, wenn die Darstellung
der Geschichte objektiv und nicht subjektiv geraten soll. Zumal
was Kant in seiner Beziehung zu der neuzeitlichen Entwicklung
der Philosophie bedeutet, hätte Brentano sehr gut von Hofrat



Wege, Abwege, Irrwege. 3891

Prof. Robert Zimmermann lernen können. Der Kürze halber sei
hier nur auf die Ausführungen des genannten greisen Gelehrten
in den Sitzungsberichten der kais. Akademie der Wissenschaften
1885, CX. 1. H. phil.- hist. Klasse S. 5 verwiesen.

Wie das Bild, das Brentano von der neueren Philosophie
giebt, zum Teil verzerrt erscheint, so auch in manchen Punkten
jenes von der alten. Brentano läfst — wie Hegel, den er aber
hier nicht nennt — die erste Periode der griechischen Philosophie
bis Aristoteles reichen. Hegel geht dabei von dem Gesichtspunkt
aus, dieser erste Zeitraum sei durch die Liebe zur theoretischen
Weisheit charakterisiert, wie der zweite durch Liebe zur
praktischen und der dritte (Neuplatonismus) wieder durch Liebe zum
theoretischen, aber auf übernatürliche Weise erworbenen Wissen.
Das Hegeische Einteilungsprincip hat aber mit dem Brentanos
auch nicht die entfernteste Ähnlichkeit.1 Dieser will nämlich
in der ganzen langen Reihe der griechischen Philosophen bis auf
Aristoteles ein „aufsteigendes Stadium der antiken Philosophie"
erkennen, wogegen die Stoa und die Schule Epikurs das erste
Stadium des Verfalls bezeichnen müssen. Ob diese Beurteilung
aller vorsokratischen Lehrer den Beifall des Historikers finden
wird, ob sie den des Philosophen überhaupt finden darf, möchten
wir sehr dahingestellt sein lassen.

Damit glauben wir auf das hingewiesen zu haben, was in
Brentanos Darstellung als einseitig bezeichnet werden mufs.

Hoch weit energischeren Tadel verdient aber, dafs etwas
Hochwichtiges gar keine Berücksichtigung gefunden hat: Von
der ganzen zum Teil so grofsartigen orientalischen Philosophie
ist auch nicht mit einem Sterbenswörtchen die Rede.

Giebt es denn überhaupt keine indische, chinesische u. s. w.
Philosophie?

Hegel hat seinerzeit wenigstens soweit von der Geschichte
der orientalischen Philosophie gehandelt, dafs er dadurch zeigen
wollte, es gebe überhaupt keine orientalische Philosophie.2 Kach
dem heutigen Stande der Wissenschaft weifs man indes sehr
wohl, dafs es eine orientalische Philosophie giebt. Folglich kann
man über ein so bedeutsames Gebiet nicht ohne weiteres hinweggehen,

wie dieses Brentano thut.

1 Hegel, W. W. XIII. (Vorlesungen- über Geschichte der Philosophie

I.) 187. Obige Darstellung begreift Robert Zimmermanns
Modifikationen in sich, die jedenfalls Hegels Gedanken deutlicher zum Ausdruck
bringen.

2 A. a. 0. 135,



390 Wege, Abwege, Irrwege.

Wir berühren damit eine Frage von der gröfsten Tragweite.
Es sei daher gestattet, auf diesen Gegenstand etwas näher
einzugehen.

Durch einen unrichtigen Fortschritts- oder Entwicklungsbegriff

einerseits und durch die Leugnung eines transcendenten,
persönlichen Gottes anderseits, also durch zwei rein aprioristische
und übrigens verfehlte Voraussetzungen, hat die ganze ge-
schichtsphilosophische Auffassung unseres Jahrhunderts gegenüber

der des vergangenen einen gewaltigen Rückschritt zu
verzeichnen. Wir sind gewifs die letzten, welche unterschätzen,
was seit Hegel auf philosophiegeschichtlichem Gebiet geleistet
worden ist; aber wir beklagen es, dafs über der minutiösen
Einzelforschung das grofse Ganze stiefmütterlich behandelt wird.

Wir stehen hier an einem fundamentalen Unterschied zwischen
altem und neuem Denken.

Von den modernen Philosophen hält ein jeder sich für den
Kopernikus, der die Menschheit von Finsternis und Borniertheit
befreit und die wahre Gnosis bringt. So Descartes,1 so Kant
und die andern. Ihnen allen hat gewifs Schelling aus dem
Herzen gesprochen, wenn er das Wort des Horaz „Odi profanum
vulgus et arceo"3 als den „natürlichen Wahlspruch der
Philosophie" bezeichnete.® Auch noch Eduard von Hartmann sagt
ebenso bescheiden als selbstbewufst: „Nicht als ob ich des Glaubens
wäre, ein so umfassender Kopf zu sein, wie zur Lösung dieser
Aufgabe (Spekulative Resultate nach induktiv-wissenschaftlicher
Methode) erforderlich ist, oder gar glaubte, in diesem Werk
eine genügende Lösung geboten zu haben, — das sei ferne von
mir; aber damit glaube ich Dank zu verdienen, dafs ich diese
auch schon von andern Männern erkannte und auf verschiedene
Weise in Anspruch genommene Aufgabe klar als Ziel der
gegenwärtigen, merklich an spekulativer Erschöpfung leidenden
Philosophie hinstelle, dafs ich in den vorliegenden Untersuchungen zur
Lösung derselben nach Kräften mein Scherflein beitrage und
dadurch andern vielleicht erwünschte Anregung gebe, namentlich

1 Die Aufserungen des „Discours sur la Méthode" sind zu bekannt,
als dafs ich sie hierher setzen möchte; als charakteristisch sei nur ein
Passus aus der Einleitung zu den „Passiones animae" p. 1 angeführt, der
genug sagt: „Ea, quae de his docuere Veteres, tarn parvi momenti sunt et
maxima ex parte tarn parum probabilia, ut sperare non debeam me ad
veritatem rei perventurum, nisi plane ab iis quas institerunt viis recessero.
Idcirco eo hic modo me oportebit scribere, ac si tractarem de materia, quam
nemo ante me attigisset."

2 Oden ID. B. I. 1.
3 Methode des akademischen Studiums S. 111.



Wege, Abwege, Irrwege. 391

aber, indem ich die Sache an einer vernachlässigten Seite anfasse,
die ich jedoch grade für die fruchtbarste halten mufs."1 Und
wenn Friedrich Nietzsches Prophezeiung in Erfüllung geht, dann
wird es über kurz oder lang noch eine neue Art von Philosophen
geben, denen die ganze Menschheit „vulgus profanum" sein wird:
haben unsere bisherigen modernen Philosophen wenigstens noch
sich und ihre Schüler für die Besitzer der Wahrheit erklärt,
so werden jene Zukunftsphilosophen ihr „arceo" auf die Spitze
treiben und selbst darauf verzichten, sich einem erlesenen
Freundeskreis mitzuteilen: „Es mufs ihnen wider den Stolz gehen,
auch wider den Geschmack, wenn ihre Wahrheit gar noch eine
Wahrheit für jedermann sein soll (was bisher der geheime Wunsch
und Hintersinn aller dogmatischen Bestrebungen war). ,Mein
Urteil ist mein Urteil: dazu hat nicht leicht auch ein andrer
das Recht' — sagt vielleicht solch ein Philosoph der Zukunft.
Man mufs den schlechten Geschmack von sich abthun, mit vielen
übereinstimmen zu wollen. ,Gut' ist nicht mehr gut, wenn der
Nachbar es in den Mund nimmt."2 Das ist die Folge des stolzen
Subjektivismus: von der ganzen Philosophie bleibt nichts übrig
als die reine Negation, und günstigsten Falls werden wir — auch
Brentano thut es — auf eine Philosophie der Zukunft vertröstet

Yor zwei Jahrtausenden hat Cicero der Philosophie begeistert
nachgerühmt: „0 vitae philosophia dux, o virtutis indagatrix,
expultrixque vitiorum! quid non modo nos, sed omnino vita
hominum sine te esse potuisset! tu urbes peperisti, tu dissipatos
homines in societatem vitae convocasti, tu eos inter se primo
domiciliis, deinde coniugiis, tum literarum et vocum communione
iunxisti; tu inventrix legum, tu magistra morum et disciplinae
fuisti!"8 Wer würde das der modernen Philosophie im vollen
Umfange nachsagen können? Doch wir vergafsen beinahe: es

giebt ja keine moderne Philosophie, es giebt nur moderne
Philosophieen.

Indes, seien wir gerecht: es haben sich auch in unserm
Jahrhundert, längst schon vor Leos XIII. energischem
Machtspruch, ruhig denkende Männer gefunden, die Leibnitzens
schönes Wort von einer „philosophia perennis" zu ihrem
Wahlspruch gemacht. In erster Reihe ist hier Robert Zimmermann
zu nennen, der sofort in seinen ersten Schriften über Leibnitz
und Herbart auf diesem Standpunkt steht. Seitdem haben viele

1 Philosophie des Unbewufsten I10 S. IX.
ä Jenseits von Gut und Böse 865.
3 Tusc. disp. 1. V.



392 Wege, Abwege, Irrwege.

sich auf jene Äufserung Leibnitzens bezogen; so Natorp, Schmidt,
Gommer u. a.

Merkwürdigerweise waren es vorzugsweise gerade Juristen
oder Philosophiehistoriker, welche dieser Richtung beitraten. Und
umgekehrt war es hinwieder das aufs neue erwachte Interesse
au der Geschichte der Philosophie wie an der Geschichte des
deutschen Rechts, welches befreiend und erlösend wirkte. Mit
Recht bemerkt schon 1847 der eben genannte Prof. Rob. Zimmermann:

„Es ist möglich, dafs hieran (an dem Wiedererwachen
philosophiehistorischer Bestrebungen im letzten Jahrzehnt der ersten
Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts) das rein historische Interesse,
das Agens unserer Zeit, das nicht immer nach dem Werte,
sondern nach dem Namen wählt, bisher den gröfsten Anteil hat;
es wäre sonst kaum zu begreifen, wie man so plötzlieh sollte
zur Erkenntnis gekommen sein, nachdem man das Alte so oft
verachtet, geschmäht, an den Pranger gestellt hatte. Aber dafs
es das historische Interesse allein gewesen sein sollte, ist doch
unwahrscheinlich. Auch innere Gründe, in der Natur der Sache
selbst gelegene, müssen mitgewirkt haben, und wenn nichts
anderes, so verrät die Rückkehr zu den alten verlassenen Wohnsitzen

wenigstens, dafs den Heimkehrenden in den prunkenden
Luftschlössern der Spekulation, mit welchen sie sich so viel
gewufst, nicht heimisch geworden sei. Nachdem sie lang im
süfsen Wahne gelebt, endlich den Stein der Weisen gefunden
zu haben, stiegen auch daran Zweifel auf, und in dem so
entstandenen Schwanken und Suchen nach Wahrheit greifen sie
endlich nach den verrufsten Repositorien, die sie so oft in die
Rumpelkammern verwiesen zu haben sich gerühmt hatten."1 Damit

hat der berühmte erste Geschichtschreiber der Ästhetik die
Zeit vor ihm in treffender Weise gezeichnet.

Die Zeiten haben sich wohl immer mehr zum Besseren
geändert, aber eine allumfassende, wirklieh universelle Philosophiegeschichte

haben sie uns bis heute noch nicht gebracht. Wer
weifs auch, ob sie das Werk eines einzelnen Menschen sein

wird, sein kann!
Es ist ein ganz gewaltiger und höchst erfreulicher

Fortschritt, wenn die Schule Arthur Schopenhauers in ihrem
Philosophiehistoriker Paul Deussen die Geschichte der Philosophie
endlich einmal wieder mit der ausführlichen Darstellung der

1 Bob. Zimmermann, Leibnitz' Monadologie. Deutsch, mit einer
Abhandlung über Leibnitz' und Herbarts Theorieen des wirklichen Geschehens.
Wien, Braumüller, 1847. S. 2.



Wege, Abwege, Irrwege, 393

indischen Spekulation beginnen läfst. Dürfen wir aber dabei
stehen bleiben? Giebt es denn, um nur ein einziges Beispiel zu
nennen, nicht auch eine grofsartige hamitische Philosophie, und
haben nicht eben hamitische Gedankenkreise in die geistige
Entwicklung des Menschengeschlechts viel gewaltiger und
nachdrücklicher eingegriffen als die indischen?

Ja, so geht es auf allen Gebieten : Unsere Zeit vermag sich

vor dem Versenken in das Einzelne nicht mehr zu universalem
Geistesflug emporzuschwingen; sie scheint sehr geneigt zu sein,
nach Goethes „Adler und Taube" in stolzer self-contentedness
mit letzterer zu sprechen :

„0 Freund, das wahre Glück
Ist die Genügsamkeit,
Und die Genügsamkeit
Hat überall genug." —

Darum könnte auch mancher Geistesadler des Mittelalters
der modernen Philosophiegeschichte zurufen:

„0 Weisheit! Du redst wie eine Taube!"
Wenn wir auch mit Recht stolz sind auf das, was die Einzel-

forschuug unseres Jahrhunderts für die Geschichte der Philosophie
abgeworfen hat, so ist es doch im Interesse der philosophischen
Spekulation als solcher notwendig, wieder auf die grofsartig
universale, wahrhaft menschliche Geschichtsauffassung des
verlästerten Mittelalters zurückzugreifen.

Welch idealen Standpunkt bekunden nicht jene mittelalterlichen

Städtechroniken, die nicht selten mit Schöpfung und Sündenfall

beginnen und die ganze jüdische, römische und vaterländische
Geschichte der lokalen als Einleitung vorausschicken! Es spricht
sich, um mit Otto Willmann zu reden, in dieser Anlehnung des
Kleinen an das Grofse, des Hier und Jetzt an die fernste
Menschenerinnerung ein pietätsvoll-historischer Sinn aus, und Niebuhr, der
grofse Geschichtsforscher der älteren Roma, konnte den Verfasser
der 1599 veröffentlichten, in dieser Weise angelegten Chronik
von Köln den „hellsten und wahrhaftesten Geistern" beizählen.1

Denselben universalen Standpunkt nahm auch die
philosophiegeschichtliche Betrachtung ein. Der erste Mensch ist
zugleich auch der erste Philosoph. Von Adam und seinen Söhnen
hat die Menschheit eine Art philosophischer Tradition überkommen,

1 Willmann, Didaktik als Bildnngslehre. I. 2. Die geschichtlichen
Typen des ßildungswesens 272; cf. Janssen, Geschichte des deutschen
Volkes, I » 258.



394 Wege, Abwege, Irrwege.

deren Inhalt naturgemäfs zunächst Gott und seine Beziehungen
zum Menschengeschlecht bildeten.1

Diese in gewaltiger Umarmung die ganze Menschheit
umspannende philosophiegeschichtliche Auffassung des Mittelalters
hat dann weiter ihren Einflufs ungehindert ausgeübt, soweit die
Scholastik selbst sich zu behaupten vermochte. Und dies auch
dann noch, als sich der Verfall immer mehr bemerkbar machte,
in den Tagen der schon allmählich fremden Einflüssen
unterliegenden Nachscholastik, von der das Wort des Theaterdirektors
in Goethes Faust gilt:

„Zwar sind sie an das Beste nicht gewöhnt,
Allein sie haben schrecklich viel gelesen."

Schlagen wir einmal die „Institutiones philosophicae" eines
beliebigen Autors aus dem vorigen Jahrhundert auf. Die
„Institutiones logicae" haben selbstredend auch eine kleine
„Einleitung über die Philosophie im allgemeinen" aufzuweisen. Da
darf auch eine kurze, vielleicht nur sehr wenige Seiten
umfassende Geschichte der Philosophie nicht fehlen. Adam und
Eva — Pardon! Adam macht den Anfang, dann kommt vielleicht
Noe, dann die Chaldäer, die Ägypter, die Phöniker u. s. f.

Hier stehen wir denn an einem fundamentalen Unterschied
zwischen der aristotelisch - scholastischen und der nur zu sehr
herrschend gewordenen evolutionistischen Auffassung. Bescheiden,
liebenswürdig bescheiden klingt es aus den Schriften eines Genies
wie Thomas immer und immer wieder: „ut Augustinus dicit",
„ut Philosophus dicit" und dergl. Nicht so das moderne Genie;
da hören wir vielmehr wie bei Schillers „Weltweisen":

„Der Satz, durch welchen alles Ding
Bestand und Form empfangen,
Der Nagel, woran Zeus den Ring
Der Welt, die sonst in Scherben ging,
Vorsichtig aufgehangen,
Den nenn' ich einen grofsen Geist,
Der mir ergründet, wie er heifst,
Wenn ich ihm nicht drauf helfe — —"

1 Charakteristisch für das Mittelalter ist, dafs niemals Eva neben
ihrem Herrn Gemahl als Trägerin des philosophischen Bewufstseins erscheint;
und doch mufs ja gerade sie, als Mutter, und mufs gerade das weibliche
Geschlecht an der Fortpflanzung der grundlegenden philosophischen oder
religionsphilosophischen Überzeugungen den hervorragendsten Anteil gehabt
haben. Wie wäre es auch dem mittelalterlichen Menschen eingefallen, auch
nur an die Möglichkeit zu denken, es könne einst deutsche, englische oder
gar amerikanische Hypatias geben



Wege, Abwege, Irrwege. 395

So auch Herr Brentano noch 1895: „Auf Grund neuer
psychologischer Ergebnisse schmeichle ich mir, die elementare
Logik reformiert und in die Prineipien ethischer Erkenntnis
einen tieferen Einblick gewährt zu haben."1

Nebenbei bemerkt hat diese angebliche Reform der Logik
eine ebenso gelehrte als scharfsinnige Widerlegung gefunden
durch eine wackere englische Dame, Miss E. E. Constance Jones,
vom Girton College in Cambridge, vgl. Proceedings of the Aristotelian

Society for the systematic study of philosophy, vol. II. nr.
3 (1894)35: „Import of Categorical propositions." Wir erlauben
uns, auf diesen gehaltvollen Artikel der genannten, auch sonst
höchst interessanten und anregenden „Proceedings" besonders
aufmerksam zu machen.

Jeder reformiert, jeder stürzt das Alte ganz oder teilweise
um und baut mit den Trümmern gefallener Cyklopenmauern sein
eigen Häuschen — freilich stürzen dann diese nur für ephemeres
Dasein bestimmten Wohnungsräume des Homunculus ebenso rasch
ein wie unsere modernen Zinshäuser, während Ägyptens
Pyramiden und Roms Strafsen und Aquädukte in vornehmer Ruhe
der enteilenden Jahrhunderte spotten.

Eahren wir darum mit Schiller fort:
„Doch weil, was ein Professor spricht,
Nicht gleich zu allen dringet,
So übt Natur die Mutterpflicht
Und sorgt, dafs nie die Kette bricht,
Und dafs der Reif nie springet."

Und wenn man schon behauptet, dafs Natur ihre Mutterpflicht

bisher herzlich schlecht geübt habe, so bleibt für den
Historiker immer die Pflicht, dies zu zeigen. Und deswegen
ist auch die Geschichte ganz verfehlter Systeme oft gerade von
gröfstem Interesse für die gesunde Weiterentwicklung der
Philosophie. Wer von fremden Fehlern nicht lernen will, wird sie

häufig selbst begehen und dann auf diese weniger angenehme
Weise zur Einsicht kommen, wenn es vielleicht zu spät ist.

Hören wir Thomas :

„Wahrheit ist der Endzweck des Alls, ihre Untersuchung ist
die Hauptaufgabe der Philosophie. Es gehört aber zusammen,
von zwei entgegengesetzten Zielen das eine anzustreben, das
andere abzuweisen; so hat die Medizin die Aufgabe, einerseits

1 Meine letzten Wünsche für Österreich, Stuttgart, Cotta, 1895, 39.



396 Wege, Abwege, Irrwege.

die Gesundheit herzustellen, anderseits die Krankheit zu
beseitigen. Sache des Philosophen ist es daher nicht nur, über
den letzten Grund aller Dinge u. s. w. wissenschaftliche
Untersuchungen anzustellen, sondern auch die entgegengesetzten
Irrtümer zu widerlegen."1

Daraus ergiebt sich notwendig eine Zweiteilung der Aufgabe
des Philosophen. Er hat nicht nur theoretisch seine Ansichten
darzulegen, mögen sie auch noch so richtig sein, er hat auch
alle fremden Anschauungen, und mögen sie noch so verfehlt
sein, zu untersuchen und das Resultat seiner Untersuchung dem
Publikum vorzulegen. Thomas ist sich dessen wohl bewufst, er
hat es ja von Aristoteles gelernt; er rechtfertigt sich daher
ausdrücklich und mit gröfster Offenherzigkeit gegen den Vorwurf,
dafs er in der „Summa contra Gentiles" theoretisch, nicht auch
historisch vorgehe:

„Die gotteslästerlichen Aussprüche der einzelnen Irrlehrer
sind uns nicht dergestalt bekannt, dafs wir sie aus ihren eigenen
Schriften widerlegen könnten. Dies war nämlich die Methode
der alten (Kirchen Lehrer im Kampfe gegen das Heidentum;
denn da sie selbst Heiden gewesen oder doch in heidnischer

1 Die Stelle findet sich im ersten Kapitel des ersten Buches der
„Summa contra Gentiles." Hier geben wir den Zusammenhang: „Finis
ultiraus uniuscuiusquerei est, qui intenditur a primo auctore vel motore ipsius.
Primus autem auctor et motor universi est intellectus, ut infra ostendetur
(1. 1 c. 23 f.). Oportet ergo ultimum finem universi esse bonum intellectus.
Hic autem est Veritas. Oportet ergo veritatem esse ultimum finem totius
universi, et circa eius finem et considerationem principaliter sapientiam
insistere. Et ideo ad veritatis manifestationem divina sapientia carne induta
se venisse in mundum testatur dicens (Joh. 18, 87): Ego in hoc natus sum
et ad hoc veni in hunc mundum, ut testimonium perhibeam veritati. —
Sed et primam philosophiam philosophus (Met. 2, 3) déterminât esse scientiam
veritatis, non cuiuslibet, sed eius veritatis, quae est origo omnis veritatis,
scilicet quae pertinet ad primum principium essendi omnibus; unde et sua
Veritas est omnis veritatis principium. Sic enim est dispositio rerum in
veritate, sicut in esse. Eiusdem autem est unum contrariorum prosequi
et aliud refuLre; sicut medieina sanitatem operatur, aegritudinem vero
excludit. Unde, sicut sapientis est veritatem praecipue de primo principio
meditari et de aliis disserere, ita eius est falsitatem contrariant impugnare.
Convenienter ergo ex ore sapientiae duplex sapientis officium demon-
stratur, scilicet: veritatem divinam, quae antonomastice est Veritas, meditari

et meditatam eloqui, quod tangit, cum dicit: Veritatem meditabitur
guttur meum (Prov. 8, 7.); et errorem contra veritatem impugnare, quod
tangit, cum dicit: Et labia mea detestabuntur impium; per quod falsitas
contra divinam veritatem designatur, quae religioni contraria est, quae
pietas nominatur, unde etiam falsitas contraria ei impietatis sibi nomen
assumit."



Wege, Abwege, Irrwege. 397

Umgebung aufgewachsen und in heidnischen Schulen erzogen
worden waren, so konnten sie die Lehren ihrer Gegner kennen."1

So sehr auch der historische Sinn im Mittelalter vermifst
wird, so sehr empfand doch wenigstens der seiner Zeit meilenweit

vorauseilende Thomas das Bedürfnis nach dem, was Aristoteles

mit seinen anoçiai gemeint. Und damit war er, dank dem
Stagiriten, von einem unheilvollen Vorurteil frei, das den richtigen
Blick in die Philosophiegeschichte unsagbar erschwert.

Wie weit die Konsequenzen aus diesem Vorurteil reichen,
mag uns Brentano selbst zeigen:

„Unsere Volksreligion mit ihrer Lehre von einem allmächtigen,
allgütigen Vater aller ist eine optimistische, und nur darum und
unter dem Zeichen des Optimismus hat sie die Welt für sich

gewonnen (Bio!). Bs sind nun freilich Zeichen dafür vorhanden,
dafs sie ihn nicht für immer gewonnen habe. Aber wenn auch
diese grofsartigste Kulturerscheinung verschwinden sollte, so wird
dies nicht geschehen, um die Stelle einfach leer zu lassen, noch
weniger, um sie durch eine pessimistische Weltanschauung zu
ersetzen; vielmehr wird das einzige, was dauernd über sie

triumphieren kann, ein geläuterter Optimismus sein, der von den
Übeln der Welt besser Rechenschaft giebt, als das Christentum
durch die Lehre von der Erbsünde und stellvertretenden
Genugtuung es zu thun vermocht hat. Es wird die Revolution
eine ähnliche sein wie die, welche ihrer Zeit das Christentum
selbst hervorbrachte. Das ganze Ceremonialgesetz, das man für
das Wesen der Religion gehalten, fiel, und sieh da! das wahre
Wesen blieb gewahrt und erschien gereinigt und verklärt. So

dürfte wieder vieles fallen, was der Augenblick für wesentlich
hält, — und ich sage dies, obwohl ich weifs, dafs sich darob
mancher edle Mann an mir, ähnlich wie einst mancher
wohlmeinende Anhänger der Beschneidung an Paulus, ärgert: — aber
die drei Worte des Glaubens, wie Schiller sie nennt, werden

1 „Contra singulorum autem errores difficile est procedere propter
duo: Primo, quia non ita sunt nobis nota singulorum errantium
dicta sacrilega, ut ex his, quae dicunt, possimus rationes assumere ad
eorum errores destruendos. Hoc enim modo usi sunt antiqui doctores in
destructionem errorum gentilium, quorum positiones scire poterant, quia et
ipsi gentiles fuerant vel saltern inter gentiles conversati et in eorum doc-
trinis eruditi." S. c. G. I, 2. Hier wie in der vorher angeführten Stelle redet
natürlich der Theologe Thomas, nicht blofs der Philosoph; im Mittelalter

fafste man eben vieles anders auf als wir. Vgl. die trefflichen
Bemerkungen Schneiders (dieses Jahrb. X, 106 ff.).



398 Wege, Abwege, Irrwege.

darum nur um so mächtiger im Gemüte tönen uud das innere
und äufsere Leben schöpferisch zum Guten ordnen!" — — —

Gewifs wird sich mancher edle Mann an diesen Aufserungen
ärgern, der gleich uns in Franz Brentano einen zweiten Ausonio
Franchi zu begrüfsen wünschte — und noch zu begrüfsen hofft.

Die Geschichte der Philosophie kann aber eines von ihm
lernen:

Hinweg mit jedem phantastischen Entwicklungsgedanken,
hinweg überhaupt mit jedem Vorurteile! Es giebt nur eine
einzige Methode, die Geschichte der Philosophie richtig zu
behandeln, die exakte; wenn man dies historische oder
naturwissenschaftliche Methode nennen will, sei es. —

Die meisten philosophiegeschichtlichen Abschnitte bei
Aristoteles können hier als Muster gelten.

Doch darauf kommen wir noch zurück.

II.
Populäre Philosophiegeschiehte und Philosophiekritilr.

Plato und seine Zeitgenossen haben sehr gut gewufst, dafs
man dem grofsen Publikum nicht viel mit abstrakten
Untersuchungen kommen darf. Anaxagoras hatte es ja bitter büfsen
müssen, selbst Sokrates war nicht geschont worden. Deswegen
wird das griechische Princip der Mimesis in den Xoyot Smxça-
TLXOL mit aller Entschiedenheit scheinbar festgehalten, keineswegs
immer in historischer Treue: was man selbst sagen will, läfst
man andre sagen, und was man widerlegen will, läfst man andere
an andern widerlegen. Die Mimesis bildet jedoch nicht das einzige
Lebens- und Entwicklungsprincip des Xôyoç Smxçaxixôq. Im
Typus ist blofs das konservative Moment fixiert. Der Typus
wird ja mit subjektiver Lebendigkeit variiert, und diese
Variierung erhält ihren treibenden Stachel, gewinnt einen besonderen
Schwung durch ein zweites Grundprincip der griechischen Kultur:
die Konkurrenz. Die griechische Lebenstendenz ist durchaus
agonistisch. Die griechische Politik ist eine Konkurrenz der
Staaten, die griechische Religion z. T. eine Konkurrenz der
Götter, die griechische Leibesübung kein Turnen, sondern ein

Wettkampf, die griechische Logik eine Streitlogik, Dialektik, die

griechische açtr?j keine Socialtugend, sondern eine auszeichnende
Konkurrenztugend. Der Attiker ist der ehrgeizigste unter den
Hellenen, und er freut sich ebenso der Hahnenkämpfe wie der
Rednerkämpfe, des Wettkampfes der Dichter in der den àymv



Wege, Abwege, Irrwege.

verklärenden Tragödie wie der fanatisch betriebenen
Gerichtsprozesse, und die philosophische Eristik treibt für uns ganz
fremdartige Blüten. Dieses Konkurrenzprincip gilt auch für
die lôyoi JZcoxQarixoi, die bei Plato uns in so meisterhafter
Weise angeführt sind. Sicherlich ist auch dieser Litteraturzweig
dadurch entstanden, dafs die Schrift des einen Autors den andern
zur Kritik und damit zur Korrektur aufforderte. Wie Sophokles
durch Euripides auf den Heraklesstoff gerät, wienach den
charakteristischen Anekdoten die grofsen Künstler in der Amazonendarstellung

zu Ephesus wetteifern und Alkamenes mit seiner Aphrodite

seinem Mitschüler bei Phidias Konkurrenz bietet, so suchen
sich die Sokratiker mit denselben Stoffen zu übertreffen. Als
Zeichen dieser Konkurrenz kehren bei ihnen häufig dieselben
Titel wieder, z. B. Alkibiades (Äschines, Antisthenes, Ps.-Platon),
Aspasia (Äschines, Antisthenes), Symposion (Plato, Xenophon)
xtçl avôçt'iaç (Antisthenes, „Simon" u. s. w.), oder wenigstens
dieselben Scenerieen, wie in Piatons Protagoras und Äschines' Kallias
fAthen. V. 220) u. s. f. Ausführlich handelt hierüber Karl Joel
in einem höchst interessanten Aufsätze des AGPh IX. 50 ff.

Diese Litteraturgattung ist auch in neuerer Zeit ganz
besonders gepflegt worden. Je mehr sich der Mangel einer
einheitlichen philosophischen Anschauungsweise geltend macht, desto-
mehr tritt das Bemühen hervor, durch die Kritik eines bekannten
Mannes die eigenen Meinungen in weitere Kreise dringen zu
lassen, als dies durch direkte Darstellung des eigenen Systems »

geschehen könnte.

Gewöhnlich ist es also nicht nur eine negativkritische
Aufgabe, die man sich setzt, sondern auch und in erster Linie eine

positive, der jene nur als Folie dient.
Schon seltener kommt es vor, dafs man die eigenen

Anschauungen bei einem früheren Denker aufsucht und durch dessen

Rehabilitierung der eigenen Meinung mehr Kachdruck zu geben
glaubt. Heute mufs man in diesem Falle besonders vorsichtig
sein; denn fast alle gröfseren historischen Gestalten haben auch
schon ihren Kritiker gefunden, und es geht denn doch nicht an,
die Kritik zu zwingen, immer wieder die alten unwiderlegten
Einwände geltend zu machen.

Unserer Zeit thät ein Doppeltes not :

erstens rein historische Forschung auf philosophiegeschichtlichem

Gebiete; hier ist noch sehr viel zu leisten und
wird auch sehr viel geleistet, wie man z. B. aus jedem Hefte
des Archivs f. Gesch. d. Philos, ersehen kann;



400 Wege, Abwege, Irrwege.

zweitens Rückkehr zur aristotelischen Philosophie
und Korrektur aller modernen Strömungen nach diesem
unverrückbaren Kanon der philosophia perennis; sollen denn etwa die
von der Berliner Akademie herausgegebenen griechischen
Kommentare zu Aristoteles nur philologischem Interesse dienen?

Sage man uns nur, wir wollten die Entwicklung der
Philosophie um Jahrhunderte zurückschrauben; dann trifft Lessing
der gleiche Vorwurf, und ein solcher Vorwurf kann uns nicht
imponieren.

Dies vorausgeschickt, wollen wir den freundlichen Leser
auf einige jüngste Erscheinungen philosophiekritischer und
philosophiegeschichtlicher Natur aufmerksam machen und zugleich unser
Scherflein dazu beitragen, alle gesunden Tendenzen auf unserem
Gebiet möglichst zu fördern.

1. Ein pseudonymer Herr Maxi beschäftigt sieh auf den
36 Seiten seiner Broschüre „Nietzsche-Kritik" mit dem Buche
des Herrn Prof. Stein „Friedrich Nietzsches
Weltanschauung und ihre Gefahren"; es soll also Nietzsche gegen
die berechtigten Bedenken, welche letzterer Kritiker gegen ihn
vorgebracht hat, in Schutz genommen werden. Widerlegt wird
Stein keineswegs. Herr Maxi hat sieh auch keinesfalls ein
Verdienst um die Menschheit erworben, wenn er Nietzsche,
allerdings in ruhiger und würdiger Weise, zu rechtfertigen sucht.
Das Erscheinen des Büchleins und manch anderer für Nietzsche
eintretender Aufsätze und Broschüren zeigt höchstens, dafs es
sehr zeitgemäfs ist, vor Nietzsche zu warnen.

Verfasser ist kein Fachgelehrter, wie er selbst hervorhebt.
Das zeigt er sofort S. 5, wenn er schreibt: „Hier soll, in
Entgegnung auf jenes Sturmläuten (der Nietzsche-Gegner nämlich),
die von berufenen Autoren behandelte Nietzsche-Frage weniger
von der philosophischen und litterarischen Seite, als vom rein
menschlichen Gesichtspunkt aus mit einigen Laienworten
beleuchtet werden. — Vom Standpunkte des rein Menschlichen
ist Nietzsche immer noch nicht erschöpfend und nach Verdienst
gewürdigt noch — gerichtet worden." Was sich Herr Maxi unter
rein Menschlichem denkt, ist sehr unklar. Sein Büchlein wenigstens

behandelt ebensogut wie der Kathederphilosoph Stein die

philosophische Seite der Nietzsche-Frage, nur in zwangloser
populärer Form und ohne Steins Wissen. Eines hat der Autor
von Nietzsche offenbar gelernt: die Verachtung jeder
wissenschaftlichen Methode. Nietzsche ist „der Träger und das Produkt,
der Ausdruck unseres zweifelgefüllten Zeitstadiums, in dem die



Über Nietzsche (Maxi) u. E. v. Hartmann (Kurt). 401

verschiedenartigsten Strömungen im Wirbel sich treffen, um
Neues zu gebären." Soll daraus etwa folgen, dafs Nietzsche
in allem recht hat? wenn in der heutigen Gesellschaft vieles
unhaltbar geworden ist — das wird auch Prof. Stein nicht
leugnen —, folgt daraus, dafs die Gesellschaft zerstört werden
müsse, um einer andern Platz zu machen? Das heifst
Anarchismus predigen, und wir sind dem Autor dankbar dafür,
dafs er selbst Nietzsche als den Propheten des Anarchismus
hingestellt hat:1 „Die Taktik des Anarchismus wird schon
charakterisiert durch die einfache Betrachtung, dafs der Anarchismus
nur die Idee einer Gesellschaftsverfassung ist, wie alle andern
socialen Ideen. Diese Idee mit Erdrosselung aller übrigen aus-
schliefslich durch brutale Gewalt zum Sieg-e führen zu wollen,
ist aber ein arger Rückfall in eine rohe Souveränität des
Individuums und zugleich mafslose Selbstüberhebung. Beides
sind nicht ganz wegzuleugnende Nietzsche-Merkmale."
Diese Worte eines Nietzsche-Apologeten sind wohl bezeichnend
für die Gefahr, welche dem Bestand unserer modernen Kultur
durch die Popularisierung der-Schriften Nietzsches droht. Will
man aber mit der Gegenwart und ihren Strömungen in Fühlung
bleiben, dann ist die Kenntnis der Nietzscheschen Hauptschriften für
den Freund der Menschheit durchaus notwendig, um die Stellen
kennen zu lernen, an denen die Heilung anknüpfen mufs.

2. Ein ungleich ruhigerer Denker als Nietzsche ist unstreitig
Ed. v. Hartmann. Über ihn ein Gesamturteil abzugeben ist
sehr schwer; denn er hat auf so vielen Gebieten wirklich
Treffliches geleistet, dafs es unrecht ist, seine ganze schriftstellerische
Thätigkeit einzig und allein um des Pessimismus und der Theorie
vom „Unbewufsten" wegen in Bausch und Bogen zu verdammen.
Von E. v. Hartmann haben wir sehr viel zu lernen. Gegen
viele seiner methodischen Principien ist gar nichts
einzuwenden als höchstens dies, dafs Hartmann selbst nicht konsequent
genug war, durch ihre allseitige Anwendung seinen eigenen
Pessimismus und vor allem seine pantheistischen Ansichten zu
überwinden.

Ein französischer Dominikaner, P. Gardeil, hat jüngst in
der Revue Thomiste2 in Bezug auf Hartmanns Beweise für die
Existenz der Finalursachen geschrieben : „On peut regarder
cette argumentation comme le patron de la preuve métaphysique
des causes finales. Je n' ai rencontré nulle part un ar-

1 S. 27. 2 ,,L' évolutionisme et les principes de S. Thomas",
a. a. 0. p. 65.

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 26



402 Über E. v. Hartmann (Kurt).

gument aussi ramassé, aussi précis, sauf évidemment
chez le maître par excellence en fait de précision ra-
rationelle, Aristote. En matière de finalité, M. de
Hartmann et Aristote se tendent, à travers les âges, une-main
amie. De lui, comme d'Anaxagore, en le comparant à ses
prédécesseurs matérialistes, le Stagirite dirait sans doute qu' il
ressemble à un homme à jeun parmi des gens ivres."

Eine Schrift über „Wahrheit und Dichtung in den
Hauptlehren Ed. v. Hartmanns" wäre somit eine hochwill-
kommenet Erscheinung und würde dem wahren philosophischen
Fortschrit nicht unwesentliche Dienste leisten. Herr Kurt jedoch,
der unter diesem Titel eine Broschüre vorlegt, ist weit entfernt,
ein wirklich vollständiges Bild der Hauptlehren des Berliner
Philosophen zu bieten.

Der Verfasser gibt1 selbst einige Nachrichten über das
Entstehen seines Buches. Lange Zeit, so hören wir, war Verfasser
ein überzeugter Anhänger des Indeterminismus, bis er sich nach
langen inneren Kämpfen zum Determinismus bekehrte. Letzteren
sucht er nun zu verfechten. Als seine Autoritäten nennt er
Spinoza, Hobbes, Hume, Priestley, Voltaire, Schelling, Schopenhauer,

Feuerbach, Häckel. Bei dieser Gelegenheit erfahren wir
von dem „geistesgewaltigen Spinoza", dafs diesem allein mehr
Bedeutung zukommt als seinen Gegnern zusammengenommen;
eine ziemlich wohlfeile Behauptung bei welcher der Verfasser
(wie sonst öfter) vergessen zu haben scheint, was er in der
Vorrede2 als methodische Gesichtspunkte erklärt hat: „Er (Herr
Kurt) wird dabei nicht von dem Bestreben geleitet, nur nieder-
reifsen zu wollen, sondern sein Hauptzweck ist, den überfliegenden
spekulativen Ideen Hartmanns durch vorurteilsloses Denken
verknüpfte Thatsachen des Lebens und der Erfahrung gegenüberzustellen

und so ohne Phrase und ohne Zuhilfenahme farben-
schillernder, trügender Phantasiebilder wahre Aufklärung zu
fördern" Zu dieser Aufklärung wollte Verfasser beitragen,
indem er 1890 und 1892 zwei Schriftehen herausgab,
„Willensfreiheit?" und „Das Freiheitsdogma in seinen neuesten
Gestaltungen" betitelt. Dabei war dem Verfasser das Unglück begegnet,
E. v. Hartmanns Willenstheorie gründlich mifszuverstehen. Dies
gab Verfasser in einem Aufsatz in der „Zeitschrift für
Philosophie und philosophische Kritik" selbst zu, nicht ohne heftige
Ausfälle auf Hartmann. In vorliegender Broschüre wiederholt
er die in der genannten Zeitschrift gemachten Ausführungen dem

* S. 43. 2 S. 7.



Ober E. v. Hartmann (Kurt). 403

Inhalt nach und sucht sie durch neue Argumente zu bekräftigen.1
Der erste Teil der Schrift, S. 8 bis 41, beschäftigt sich mit
der Philosophie des Unbewufsten im allgemeinen, um für den
zweiten Teil, auf den Verfasser2 „ein besonderes Gewicht legt",
die'Wege zu ebnen.

Weder der erste noch der zweite Teil bringt etwas wesentlich

Heues, das nicht längst anderswo gesagt worden wäre.
Wenn der Herr Verfasser sich unterrichten will, wie die Willensfreiheit

richtig verstanden werden kann, dann verweisen wir
auf das wirklich klassische Buch von Prof. P. Feldner „Die
Willensfreiheit", Graz, Ulrich Moser; eine kurze, aber klare
und genaue Darstellung bietet z. B. Prof. Gommer, System
der Philosophie 2, 225 f.; hinsichtlich der neueren Theorieen
sind Prof. Gutberlets einschlägige Schriften eine wahre
Fundgrube.

Der Schrift „Willensfreiheit?" unseres Autors hat mein
hochverehrter Herr Kollege Prof. P. Szabo eine fünf Seiten lange
Recension, beziehungsweise Widerlegung gewidmet, und dies
mit jener vornehmen, stets sachlichen Ruhe, die ihn auszeichnet.
Da hat er sich aber schönen Dank geholt! In der Nachschrift
zu „Wahrheit und Dichtung u. s. w." schreibt Herr Kurt: „Da
in dieser Abhandlung einigemale auf meine Schrift „Willensfreiheit?"

verwiesen worden ist, so fordert es die ausgleichende
Gerechtigkeit, dafs ich neben den angeführten zustimmende^
Recensionen auch noch der gegnerischen Erwähnung thue.
Zunächst verweise ich auf eine Recension im 4. Hefte des in
Breslau (sie!!) erscheinenden katholischen Jahrbuchs für
Philosophie und spekulative Theologie, vom Jahre 1893, die das fast
Unmögliche möglich macht. Ausgehend von der für den
Referenten unzweifelhaften Wahrheit, dafs ein Problem der Willensfreiheit

für die katholische Theologie längst nicht mehr existiere,
da letztere vielmehr die menschliche Freiheit und
Verantwortlichkeit unumstöfslich und für alle Zeiten positiv nachgewiesen

habe, berichtet er anschliefsend über den Inhalt meiner
„Willensfreiheit? u. s. w." Herr Kurthat hiedurch allein schon
bewiesen, dafs eine wissensch aftliche Behandlung eines
wissenschaftlichen Gegenstandes nicht seine Sache ist. Von
„katholischer Theologie" ist in der erwähnten Besprechung des
„Jahrbuchs" auch nicht mit einem Worte die Rede. Von
einem positiven Hachweis der Lehre von der Willensfreiheit
ist auch nicht das geringste zu entdecken. Doch wozu

1 S. 42 bis 87. « S. 41.

26*



404 Über Spinoza (Friedländer).

mit einem solchen Gegner streiten? Da miifste man anfangen,
vorerst die Elemente von Knigges Umgang mit Menschen
begreiflich zu machen.

3. Falls jemand heute noch zum Optimismus in der Philosophie
neigen sollte, dann möge er die Spinozalitteratur durchgehen. Die
widersprechendsten Urteile sind gerade über Baruch Spinoza
gelallt worden; aber weder Freund noch Feind will sich bekehren.
Es wäre eine sehr hübsche Aufgabe, eine psychologische Studie
über die verschiedenen Beurteiler des seinem Jugendglauben
untreu gewordenen Mannes zu versuchen, wie dies ja einer der
heutigen philosophiehistorischen Richtungen entspricht. Wer auch
wohl die innersten Gründe zu erforschen vermöchte, welche
hinter all diesen Spinoza-Büchern und Spinoza-Aufsätzen heimlich

gestaltend wirken!
Eines steht jedenfalls fest: Nach einer der elementarsten

Regeln der historischen Methode müssen wir doppelt vorsichtig
und reserviert sein, sobald ein Stammesgenosse — wir sagen
absichtlich nicht „Glaubensgenosse" — Spinozas das Wort
ergreift. Wirklichen Beweisen gegenüber werden wir natürlich
jedermann ein willig Ohr leihen, können es aber nicht als unsere
Aufgabe betrachten, schon längst Abgethanes nochmals zu
widerlegen.

Als eine Apologetik Spinozas kündigt sich die neueste
Publikation Friedländers schon durch den Titel an: „Spinoza,
ein Meister der Ethik." Der Verfasser hat vor fünf Jahren
im Verein mit Berendt, der auch an der vorliegenden
Abhandlung mitgearbeitet hat, ein Buch über Spinozas „Erkenntnislehre"

herausgegeben, das in diesem Jahrb.1 v. C. Schneider
besprochen ist. In beiden wie auch in einem dritten, dem
„Pessimismus" gewidmeten Werkchen sind die Verfasser bemüht,
weitere Kreise für den Spinozismus zu begeistern. Da vor kurzem

erst eine Schrift über die spinozistische Moral2 v. C. Schneider
eingehend besprochen worden ist, so hiefse es Eulen nach Athen
tragen, wollten wir hier nochmals unseren Standpunkt gegenüber
dieser Lehre auseinandersetzen. Wenn aber der Herr Autor es

verschmähen sollte, von einem Vertreter des Thomismus sich
belehren zu lassen, so verweisen wir ihn auf eine hübsche
Abhandlung Prof. Strümpells in den eben erschienenen
„Abhandlungen aus dem Gebiete der Ethik".3 Dort ist der
Weg zur einzig richtigen methodischen Lösung der Frage ganz

1 VII. 502. 2 René Worms, La Morale de Spinoza, dieses Jb.
IX. 489 ff. 2 Heft 1, S. 77 ff.



Über ethische Kultur; Spinoza (Friedländer). 405

treffend bezeichnet. Eine wissenschaftliche Darstellung der spino-
zistischen Ethik mufs zuerst gegenüber der spinozistischen
Metaphysik Stellung nehmen. Und da wären wir begierig
zu erfahren, was Herr Eriedländer z. B. gegen die überzeugenden
Ausführungen Rob. Zimmermanns; „Uber den logischen Grundfehler

der spinozistischen Ethik"1 zu antworten wüfste.
Der Inhalt von Friedländers Abhandlung ist in der „Deutschen

Gesellschaft für ethische Kultur" in Berlin zum Vortrage
gelangt. Dazu noch ein Wort. Der Begriff einer Gesellschaft
für (natürliche) ethische Kultur hat für uns nichts Widersprechendes

in sich. Da wir nicht zu den Traditionalisten gehören, so
sind wir überzeugt, dafs der Mensch mit seinen natürlichen
Kräften über eine ganz stattliche Reihe ethischer Wahrheiten
ins reine kommen kann. So lange der Boden der Untersuchung
die Katur bleibt, hindert uns gar nichts, Fortschritte auch im
fremden Lager dankbar anzuerkennen und zu den unseren zu
machen, so gut als wir z. B. die Fortschritte auf dem Gebiete
der Maschinentechnik mit Freuden begrüfsen, von wem immer
sie herrühren mögen. Sobald freilich die OffenbaruDgswahrheiten
in Frage kommen, müssen sich unsere Wege trennen; und doch
sollten eigentlich solche das Übernatürliche betreffende Punkte

gar nicht Veranlassung des Zwiespaltes werden können,
weil damit ja der Boden der natürlichen ethischen Kultur
verlassen erscheint. So beiläufig dachten wir uns anfänglich
unser Verhältnis zur Deutschen Gesellschaft für ethische Kultur,.
Eine Fortentwicklung der Ethik auf den Grundlagen des klassischen

Altertums, vor allem eine eingehende Beschäftigung-mit
der Kikomachischen Ethik im Sinne der grofsen christlichen
Aristoteliker des dreizehnten Jahrhunderts, im Sinne. Trende-
lenburgs, Überwegs, Teichmüllers u. a., das hätte schöne Resultate
für die Erneuerung der Gesellschaft bringen können. Statt
dessen will man mit der ganzen deutschen Vergangenheit brechen
und dafür jene Bestrebungen fördern, die gewifs „dem deutschen
Geiste an sich fremdartig sind", um mit Prof. Strümpell zu
reden. Friedländer z. B. sagt es ganz offen, dafs nur in der
Verdrängung der christlich-mittelalterlichen (d. h. christlich-germanischen)

Moral durch die spinozistiche (d. h. semitisch-rab-
binische) Moral das Heil zu suchen sei2: Wir wollen es
hier nur im Vorübergehen streifen, dafs diejenige Moral, die zum

1 Sitzungsber. der k. Akademie d. Wiss. zu Wien, phil.-hist.
Kl., Jahrg. 1850 und 1851, daraus abgedr. in Zimmermanns „Studien
und Kritiken", Wien 1870, I. 36 ff.

2 Abhandlungen a. d. Geb. d. Ethik u. s. w.-, Heft 1, Vorw. 1.



406 Über Spinoza (Friedländer) und Leibnitz (Eisler).

grofsen Teil auf diesen eben von uns abgelehnten Principien
beruht, die mittelalterlich-christliche, im wesentlichen auch die
eben von uns skizzierten Folgeerscheinungen gezeitigt hat. Sie
hat die Menschen nur in einen sie innerrlich lähmenden

und aufreibenden Kampf und Zwiespalt zwischen
den Anforderungen einer nicht erfüllbaren (Beweis??)
Moral und den natürlichen (im Gegenteil!!) Trieben ihres
W es ens gebracht, oder sie hat einen unbewufsten Selbstbetrug
zur Folge gehabt, indem man die christliche Moral zu erfüllen
glaubte, während man sich nur äufserlich, so gut es gehen
wollte, mit ihr abfand. (Wer es nicht glaubt, zahlt einen
Thaler!) Dieser Moral stellt sich der Meister Spinoza
denn auch gründlich gegenüber" u. s. f. Merken wir
uns dieses Bekenntnis! Auf dieser Strafse gelangt man unserer
Überzeugung nach nie zu den Zielen wahrhaft ethischer Kultur,
und wir bedauern dies im Interesse der Sache aufs allerleb-
hafteste.

4. Die Leibnitzsche Philosophie ist schon so oft Gegenstand
eingehender Prüfung geworden, dafs eine Broschüre von 54 Seiten
nichts wesentlich Neues bieten kann. Darstellung der einschlägigen

Probleme besitzen wir in Hülle und Fülle; man ölfne nur
z. B. Überwegs Grundrifs. Eine „kritische Untersuchung
des Begriffs der Weltharmonie und seiner Anwendungen

bei Leibnitz" hat daher ihr Hauptaugenmerk auf die

Beurteilung zu richten. Und in dieser Beziehung bedeutet
Eislers Schrift einen entschiedenen Rückschritt. Rob. Zimmermann

hat die einschlägigen Probleme schon vor einem halben
Jahrhundert in einer oft ungemein glücklichen Weise erörtert,
als er seine deutsche Übertragung von „Leibnitz' Monadologie"
herausgab. Wenn Eisler spinozistische Elemente in Leibnitzche
Gedankenkreise hineintragen will, so bedeutet dies ein
gänzliches Verkennen des Leibnitzschen Pluralismus. Man kann wohl
den Pantheismus an die Stelle der prästabilierten Harmonie
setzen, nicht aber den einen aus der andern herausentwickeln
wollen.

5. Derselbe Herr Eisl er hat uns auch miteiner „Geschichte
der Philosophie im Grundrifs" beschenkt, ebenso wie das

vorige Büchlein bei Calvary und Co. in Berlin erschienen und
recht hübsch ausgestattet, wie man es von dieser Firma
gewohnt ist. Seine Absicht kennzeichnet der Verfasser also: „Mit
dem vorliegenden Grundrifs der Geschichte der Philosophie ist



Schlufsbemerkungen. 407

der Versuch unternommen worden, einem weiteren Leserkreis
sowohl als insbesondere denjenigen, die sich das Studium der
Philosophie zur Aufgabe gemacht haben, eine übersichtliche, die
Hauptprobleme und die bedeutendsten Denker in der Geschichte
der Philosophie charakterisierende historische Darstellung zu
geben" — Von der Flüchtigkeit des Verfassers geben
wir nur ein Pröbchen. Von Thomas Aquinas heifst es:1 „Das
Allgemeine in den Dingen ist seine Form, die mit einer Materie
verbunden sein kann, aber auch nicht (formae separatae); das

Princip der Individuation beruht nicht in der Form, sondern in
der Materie (materia signata). Diesem Satze w iderspricht es
(sie!), wenn Thomas die Seele als eine Stoff lose Form durch sich
selbst ihre Individualität erhalten läfst. Die Seele ist die Ente-
lechie des Leibes, übt vegetative, sensitive und intellektive Funktionen

aus; letztere bedürfen nicht körperlicher Organe, was
freilich nicht mit der Lehre Thomas' übereinstimmt."
Daraus mag man auch auf die Sprache des Verfassers schliefsen,
der u. a.2 von den „Lehren Jesu'" (so!) und von ßenans „Vie
de Jesu (so!)"s zu erzählen weifs. Wir meinen, dafs ungeachtet
des vorliegenden Buches in der nächsten Auflage der
„Geschichte der neueren Philosophie" Falekenbergs noch
zu lesen sein wird:4 „Von den kleineren Kompendien ist- das

von Schwegler immer noch das wenigst schlechte"

Aus den Bemerkungen, die wir zu den einzelnen der eben

besprochenen Schriften machten, war wohl bereits der Standpunkt

zu ersehen, von dem aus wir bei unserem allgemeinen
Urteil ausgehen. Es mufs jedenfalls als ein höchst verdienstvolles

Unternehmen gelten, die Errungenschaften der
zeitgenössischen Forschung in möglichst weite Kreise zu tragen. Die
Philosophie soll sich nicht blofs auf die akademische Atmosphäre
beschränken, sondern auf alle Schichten des Volkes ihren
heilsamen und bildenden Einflufs ausdehnen. Wer aber andere
belehren will, mufs selbst den Gegenstand, über den er spricht,
zur Genüge beherrschen. Was würde man heute von einem
Philologen sagen, der meinetwegen die aristotelische Metaphysik
nach irgend einer Handschrift des fünfzehnten oder sechzehnten
Jahrhunderts herausgeben wollte, ohne sich um die Arbeiten
Brandis', Bekkers', Bonitz', Schweglers, Christs u. s. w. zu
kümmern? Und doch — auf philosophiegeschichtlichem Gebiete glaubt
man so thun zu dürfen. Wir sind fest überzeugt, so manche

1 S. 159. 2 S. 126. 3 S. 310. 4 S. 14.



408 Verstand St. Thomas kein Griechisch?

der eben besprochenen Bücher wären nicht oder mindestens
noch nicht geschrieben, wenn man die ganze einschlägige
Litteratur hätte heranziehen wollen. Es ist Sache der Kritik,
diesem Unwesen endlich nach Kräften ein Ende zu machen.
Nur so wird es möglich sein, wirklich gediegenen Arbeiten die
verdiente Anerkennung zu verschaffen und der Philosophie selbst
ihre alte dominierende Stellung wiederzuerringen. (Forts, f.)

-
BEMERKUNGEN

ZD DEM AUFSÄTZE TON PROFESSOR Dr. L. SCHÜTZ: „DER H. THOMAS

Y. AQUIN UND SEIN VERSTÄNDNIS DES GRIECHISCHEN."

(Philosophisches Jahrbuch, Fulda 1895, 8. 273.)

Von Dr. E. ROLFE S.

Bei Lesung und Prüfung des genannten Aufsatzes, welcher
dem Aquinaten die Kenntnis des Griechischen bestimmt abspricht,
erheben sich wider die angewandte Beweisführung eine Reihe
von Bedenken, die wir uns hiermit vorzutragen erlauben.

Wir schicken nac.h der kleinen Abhandlung voraus, dafs die
Bestreitung der griechischen Sprachkenntnisse des h. Thomas so

gemeint ist, dafs ,,er nicht im stände gewesen sein soll, den
Inhalt griechischer Texte mit gröfserer oder geringerer Leichtigkeit

selbständig herauszufinden" S. 273. Diese These scheint
uns durch das beigebrachte Beweismaterial lange nicht sicher
gestellt, und nur dies ist es, was wir gegenwärtig darthun
möchten. Auch wäre in gedachtem Aufsatze, wenn alles seine

Richtigkeit hätte, mehr bewiesen, als bewiesen werden soll: der
h. Thomas müfste auch die gewöhnlichsten griechischen Vokabeln
und die einfachsten Nominal- und Verbalformen nicht gekannt
haben.

Es sind zwei Klassen von Stellen in den Schriften des
h. Thomas, aus denen nach dem Herrn Verfasser die Richtigkeit
seiner Ansicht mit völliger Klarheit und Bestimmtheit hervorgeht,

Stellen nämlich mit unrichtigen Übersetzungen richtiger
griechischen Wörter und solche mit Bildung falscher griechischen
Wörter. Stellen der ersteren Art werden vier angeführt, aus


	Wege, Abwege, Irrwege

