Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Carolus Weiss : S. Thomae Aquinatis de septem donis
Spiritus sancti doctrina proposita et explicata.
Viennae 1895 (Mittermiiller, Salzburg).

Dieses Werk hat bereits eine sehr empfehlende Besprechung im
Oesterreichischen Litteraturblatte (IV, 7 p. 202) von P. Magister Theol.
Gundisalv Feldner O. P. erhalten, welche jedes weitere Lob tuberfliissig
macht. Der als Kenner der Theologie des Aguinaten vor allen anderen
berufene Kritiker hat das Buch mit wahrer Freude und mit bestem
Danke begrilst. Wenige Partieen in der Dogmatik, sagt er, sind- in
einer wahrhaft wissenschaftlichen Weise schwerer zu behandeln als die
Lehre tber die sieben Gaben des hl, Geistes: ,Schwierigeren Fragen
aber gehen die meisten Autoren sorgfiltig aus dem Wege.“ Als rihm-
liche Ausnahmen miissen jedoch die Untersuchungen von Barré (Tract.
de virtutibus nec non de donis Spiritus sancti, 2 tomi, Paris 1886; vergl.
Divus Thomas III, 78) und von Se hell (Das Wirken des dreieinigen
Gottes, S. 461 ff.) genannt werden. ,Um so mehr sind wir darum dem
Autor der vorliegenden Arbeit zu Danke verpflichtet, dafs er den Mut
besessen, das Wirken des hl. Geistes in und durch seine sieben Gaben
ausfithrlich zu erortern, klar und bestimmt darzustellen. Einen weiteren
Vorzug findet der Kritiker darin, dafs der Verf. den hl. Thomas aus
dessen eigenen Werken erklart: ,Damit erweist sich der Autor als ein
wahrer und treuer Schiiler des Aquinaten, was uns zu ganz besonderem
Troste gereicht.“ Bei dieser Methode hat der Verf, auf die Darstellung
der thomistischen Tradition ganz verzichtet. KEs wird daher nicht ohne
Interesse sein, die Resultate seiner Interpretation mit einem Zeugen der
Uberlieferung zu vergleichen: denn die Ubereinstimmung der letzteren
ist nach meiner (Jberzeugung der sicherste Malsstab fir die Richtigkeit
jedes Erklarungsversuches der Littera D. Thomae. Ich wihle dazu den
Tractatus de septem donis Spiritus sancti von Chrysostomus
Javellus (Philosophiae Christianae IV. Pars; ed. Lugduni 1568 tom.
2 f. 535 sqq.).

Im allgemeinen Teile geht Weiss vom allgemeinen Be-
griffe donum aus und bereitet dadurch eine sichere Grundlage fir
seine iiberall tief eindringenden Untersuchungen. Er definiert: donum
est res quaedam apta, quae liberaliter sive gratuito detur, und hilt zwei
Momente fiir wesentlich: res dabilis und ibre Hingabe umsonst.
Javellus (c. 1 f. 535) gibt eine ausfiihrlichere Definition von donum im
eigentlichen Sinne: donum est rei licitae atque honestae, quae est in
potestate donantis, nullo iure cogente, sed ex amore atque mera liberali-
tate, sine retributionis intentione, facta collatio. Die theologische Be-
deatung von donum im weitesten Sinoe, wonach es das donum naturale,
gratis datum und gratum faciens unter sich enthilt, gibt derselbe so an:
donum divinum est quidquid boni Deus creaturae intellectuali ex
amore et mera sua bonitate confert, ut eius bonitas et sufficientia mani-
festetur, et creatura intellectualis in Deum ut in suum optimum finem
ordinetur. Wenn wir genau sprechen wollten, diirften wir ibrigens
donum nicht mit Gabe tbersetzen, sondern mit Geschenk; deon der
hl. Thomas unterscheidet genau zwischen donum und datum (1. D. 18,
q. 1 a, 2 ¢). — Der hl, Geist selber ist eine Gabe und der Grund



Litterarische Besprechungen. 365

aller Gaben, deren Princip der gottliche Wille ist. (W. ¢. 2.) Donum wird
auch von allem gesagt, was Gott ist: so von der goéttlichen Wesenheit,
insofern sie an die Personen mitgeteilt wird; und so gibt Thomas den
Satz schlechthin zu, dals eine gottliche Person sich zum Geschenk hin-
gibt und als Geschenk -gegeben wird. Vorziglich aber wird der heilige
Geist so genannt wegen seines Hervorganges per modum amoris: und so
ist donum, insofern es personlich aufgefalst wird, der eigentliche Name
des hl. Geistes, der als erstes Geschenk hervorgeht. KEs folgt die Ein-
teilung der Gaben des hl. Geistes (W. c. 3); es sind nach dem theo-
logischen Sprachgebrauche nur diejenigen, welche dadurch gegeben werden,
dafls der hl. Geist selbst gegeben ist, was ja durch die caritas geschieht,
die seine Ahnlichkeit ist. Daher sind seine Gaben dona gratum facientia,
und zwar im eigentlichen Sinne diejenigen, welche in dem, der sie erbilt,
bleiben: also die heiligmachende Gnade und alle iibrigen dona, welche
mit ihr zusammenh#éngen. Donum Spiritus S. ist die Gattung, welche
drei Arten hat: die habituelle Gnade, die iibernatiirlich eingegossenen
Tugenden und die im eigentlichen Sinne sogenannten Gaben des heiligen
Geistes. Im 4. Kap. beweist W, die Existenz der sieben Gaben aus
Schrift und Tradition. Dann erklart er (¢. 5) ihren Unterschied von
den Tugenden. Auch in dieser Frage stimmt er mit Javellus (c. 1,
f. 538a 26 sqq.) Uberein. Letzterer entscheidet sich auch mit dem heil.
Thomas fir einen realen Unterschied. Kr nimmt aber die Unter-
scheidung nicht blofs daraus, dals die Gaben den Menschen zum guten
Akt mit der gottlichen Bewegung, die von auflsen kommt, bewegen,
whhrend die Tugenden es mit einer innerlichen Bewegung thun; auch
nicht daraus, dals die Tugenden zu den guten menschlichen Akten in
Bewegung setzen, wihrend es die Gaben fir die gottlichen Akte thun;
sondern daraus, dals die Tugenden die verschiedenen Potenzen auf das
Gute hinordnen (z. B. die theologischen Tugenden ordnen den Intellekt
und den Willen auf Gott als den letzten Zweck hin; die intellektuellen
Tugenden vervollkommnen den praktischen und spekulativen Intellekt in
seinen Akten, die moralischen dagegen das Begehrungs-Vermégen durch ein
regelndes Mals); die Gaben dagegen vervollkommnen alle Seelen-
kréifte, damit sie in gebiihrender Weise Gott als dem ersten Beweger
unterworfen und auf ihn hingeordnet werden. Weiter liegt der Unter-
schied darin, dalfs die Tugenden Principien im Menschen sind, um das
Gute selbstthiitic auf menschliche Weise zu thun, nimlich so, wie
es gewohnlich und proportional im Menschen sich findet; die Gaben
sind dagegen Principien, welche zum Guten antreiben und anleiten auf
eine hohere, vollkommenere und gottliche Weise, so dals der Mensch,
wenn er von der Gabe des hl. Geistes inspiriert wird, in dem von jener
Gabe hervorgehenden Werke nicht Mensch, sondern etwas Gottliches zu
sein scheint: Et ut verbo concludam, virtutes non elevant hominem supra
humanum statum, dona vero trahunt ipsum ad divinum statum, et per ea
verificatur illud: Ego dixi, dii estis et filii excelsi omnes. Diese Lehre
erginzt W. (p. 27) noch durch den Hinweis auf die Ursédchlichkeit
Gottes. Alles was der Mensch thut, thut er nur in Kraft des ersten
Wirkers, Gottes. Die gottliche Bewegung geschieht aber in dreifacher
Weise: einmal gemifs den natiirlichen Kriften und erworbenen Tugenden,
zweitens gemifs den tibernatiirlichen Tugenden, und drittens geméils den
Gaben des hl. Geistes. Bei den iibernatirlichen Akten der Tugenden ist
der Mensch mehr aktiv, bei den Akten der Gaben mehr passiv Gott
gegeniiber. Eine fiir das Verstindnis der Texte wichtige Bemerkung
(P. 29) iiber den Sprachgebrauch schliefst das 5. Kapitel.



366 Litterarische Besprechungen.

Das 6. Kapitel handelt von der Notwendigkeit der Gaben.
Javellus (c. 9. fol. 550b) fiihrt zwei Ansichten an. Die erste nimmt an,
dafs die Gaben nicht de necessitate salutis sind, obwohl sie zum bene
esse gehdren: denn um gerettet zu werden, geniige es, dafs der Mensch
selbstthatig Gutes wirkt, wie es der communis status virtuosus verlangt,
wozu die Tugendakte ausreichen. Dafs er aber mit grofserer Voll-
kommenheit selbstthitig wirke, sei nicht notwendig, sondern diene nur
ad bene esse. Dagegen sagt Javellus: weil die Gaben von Gott zugleich
mit der Caritas jedem Gliubigen eingegossen werden, der sich im Gnaden-
stande befindet, damit er die Tugendwerke auf iibermenschliche Weise
selbstthitig thun kann, wihrend sie aus den Tugenden allein nur in
menschlicher Weise hervorgehen wiirden; deshalb ist eben die tiber-
menschlichbe Weise zum Heile notwendig; weil ja unser Zweck ein iber-
natiirlicher ist, und dieser verlangt eine proportionierte Weise, wie man
ihn erstreben soll. Die zweite von Javellus als opinio rationabilior be-
zeichnete Ansicht, zu welcher er sich selbst bekennt, findet den Grund
der Notwendigkeit fiir die Gaben in der gottlichen Vorsehung. Gott
sorgt dafiir, dals jede Natur die passenden Mittel empfingt, um ihr Ziel
zu erreichen. Der Mensch hat aber einen doppelten Zweck. Um den
natiirlichen Zweck zu erreichen, ist ihm der Intellekt und der Wille
gegeben mit ihren entsprechenden Tugenden, welche auf natiirliche Weise
erworben werden. Um den iibernatiirlichen Zweck, die Vereinigung mit
dem dreieinigen Gott durch die Anschauung und den Genuls zu erreicher,
muls er ubernatiirliche Mittel besitzen: deshalb ist die Eingiefsung der
drei theologischen Tugenden zur Erlangung der Seligkeit notwendig.
Dieselben werden aber dem Menschen im Pilgerstande nur in einer un-
vollkommenen Weise mitgeteilt, wie sie der Schwiche des Menschen
entspricht, denn er nimmt nur schwach an der Erkenntnis und Liebe
des Gottlichen teil. Damit er also vollkommener und leichter nach
Gott strebt und grolsere Richtigkeit und Gewifsheit in allem, was er
thun und meiden soll, erlangt, mufls die gottliche Giite ihn durch gute
habitus, die zu den theologischen Tugenden noch hinzugefigt sind, in
Bewegung setzen: und das leisten die dona gratum facientia, welche ihn
dazu befahigen, auf tibermenschliche Weise zu wirken. — Den aus der
Vorsehung hergeleiteten Beweis fiir die Notwendigkeit der Gaben hat
W. auch gebracht, ihm aber noch eine neue Wendung auf das theo-
logisch-sociale Gebiet gegeben (p. 84). Er geht in der Begriindung
jedoch noch weiter als Javellus, wenn er die absolute Notwendigkeit
der Gaben ,im Gegensatz zur Schwiche dieses Lebens“ behauptet (p. 81):
denn wegen der unvollkommenen Teilnahme an den eingegossenen
Tugenden muls der Mensch noch auf eine specielle Weise vom hl
Geiste bewegt werden, um das zum Heile Notwendige zu thun. Diese
specielle Anregung oder Bewegung der Seelenkrifte durch den hl. Geist
erstreckt sich sowohl auf das contemplative Leben, wodurch das geistige
Leben der einzelnen Menschen vollendet wird, als auch auf das aktive
Leben, das zur Vollendung des Reiches Gottes und zur Erhaltung des-
selben in einem Zustande der Vollendung dient (p. 35). Im 7. Kapitel
wird die Wesenheit der Gaben erklirt. W. definiert (p. 35) die Gabe
des heil. Geistes: bonus mentis habitus, quo recte vivitur i. e. agitur
secundum specialem motionem Spiritus sancti, et quo nemo male utitur,
et quem Deus in nobis sine nobis operatur. Javellus hatte nur eine
beschreibende Definition gegeben (c. 1 f. 536b 63): Adverte quod
secundum communiorem et magis rationabilem theologorum sententiam



Litterarische Besprechungen. 367

gic diffinitur: Donum Spiritus sancti est illud, quod hominem elevat ad ope-
randum opera virtutum intellectualium et moralium supra communem et
humanum modum, ita quod donum Spiritus sancti se habet ad virtutem
intellectualem et moralem, sicut virtus heroica, puta fortitudo heroica
ad fortitudinem, quae communiter in hominibus invenitur, et sapientia
heroica et prudentia heroica ad sapientiam et prudentiam communiter
in hominibus inventam. Der Grund der Eingiefsung der habituellen iber-
natiirlichen Vollkommenheiten ist mit W, (p. 87) darin zu suchen, dals
die tibernatiirlichen Akte in den Gotteskindern connatural zu der Ge-
meinschaft mit der gottlichen Natur werden sollen, wie dies im Begriffe
der Gnade liegt. Der Mensch wird aber, wie W. sehr richtig bemerkt
(p. 38), nicht blofs von Gott in Bewegung gesetzt, sondern er ist ein
movens motum wegen seiner Willensfreiheit. Wenn er also auch unter
der gottlichen Anregung der Gaben sich mehr passiv verhdlt als in Aus-
iibung der eingegossenen Tugenden, so bleibt er doch auch unter dem
Einflufs der Gaben immer noch willensfrei und selbstthitig, weshalb er
stets habitueller Qualititen zu seiner Vervollkommnung bedarf.

Im 8, Kapitel wird die Materie der Gaben generell bestimmt nach
den allgemeinen Principien, dals die Gaben mit der Bestimmung fiir das
ewige Leben eingegossen werden und ihr Material aus dem Glauben
hernehmen. Sie erstrecken sich daher auf alles, worauf die intellektuellen
und moralischen Tugenden sich erstrecken. Im 9. Kapitel wird ihre
Siebenzahl begriindet. Javellus (c. 1 f. 587b 80.) entscheidet sich
fiir die rationabilior sententia, welche den Grund darin findet, dafs die
Gaben das contemplative und aktive Leben vervollkommnen, und zwar
in hoherer Weise, als es die intellektuellen und moralischen Habitus
thun, Da die Gaben die Tugend vollkommen machen, so vollenden sie
entweder die auf das contemplative Leben zielende Tugend, wie die
Weisheit und den Intellekt (Einsicht), oder die auf das aktive Leben
zielende, wie Stirke, Frommigkeit, Rat oder Klugheit. In Bezug auf
das contemplative Leben vollenden sie entweder die Tugend selbst
durch Erfahrung oder einen gewissen Geschmack: und das leistet die®
Gabe der Weisheit, oder durch innerlichste Darchdringung und
Spekulation: und das thut die Gabe des Intellekts. In Bezug auf das
aktive Leben vollenden sie entweder die Tugend selbst in der Ab-
wendung vom Bosen: und das geschieht durch die Gabe der Furcht,
oder in der Ausiibung des Guten: und das geschieht in doppelter Weise:
ist das Gute so beschaffen, dals alle zu seiner Ausiibung verpflichtet sind,
80 vollendet die Gabe entweder die Tugend in ihrer Ausiibung selbst, so
dafs die Gabe das Werk gleichsam selbst ausfithrt: und das thut die
Gabe der Frommigkeit: oder so, dals die Gabe das Werk selbst gleichsam
dirigiert: und das thut die Gabe der Wissenschaft. Ist aber das
Gute so beschaffen, dafs nicht alle zu seiner Ausiibung verpflichtet sind,
s0 vollendet die Gabe entweder die Tugend in ihrer Ausiibung, so, als
ob sie (die Gabe) das schwierige Werk selbst ausfithrt: und das geschieht
durch die Gabe der Stiarke; oder so als ob sie das schwierige Werk
selbst dirigiert: und das geschiebt durch die Gabe des Rates. (Vergl.
Gonet, Clypeus Thomist. P. II. Tr. 4 Disp. 6 art. 2 n. 25; ed. Colon.
1671, Tom. 3, p. 853.) Weiss geht bei seiner Begriindung von der
Voraussetzung aus (p. 43 u. 158), dals der hl. Thomas seine Ansicht
tiber die Unterscheidung der intellektuellen Gaben, wie er sie sowohl in
den Sentenzen als auch in der S. theol. (1. 2ae q. 68a. 4) aufgestellt
hatte, spater (2. 2ae q. 8 a. 6 c.) gedndert habe. Allein P. Feldner
(Ost. Litteraturblatt IV, 7 S. 204) bemerkt richtig, dafs der hl. Thomas



368 Litterarische Besprechungen.

an den beiden ersten Stellen nur die fremde Ansicht vortrigt (wie klar
aus den Worten ,videtur autem quibusdam® 1. 2ae q. 68 a. 4 hervorgeht),
worauf er seine eigene mit den Worten Sed diligenter intuenti (ib.) ein-
fihrt. Zur einfachen Wahrnehmung der durch den Glauben vorgestellten
Wahrheit wird der spekulative und der praktische Intellekt durch die
(Gabe des Intellekts vollendet; zum richtigen Urteil wird der spekulative
Verstand bez. der géttlichen Dinge durch die Gabe der Weisheit, bez.
der geschopflichen Dinge durch die Gabe der Wissenschaft, der
praktische Verstand aber durch die Gabe des Rates vollendet. Das
appetitive Vermogen wird im Verhéltnis zu anderen Personen durch die
Gabe der Pietdt, in den auf die eigene Person beziiglichen Dingen aber
durch die Gaben der Stadrke und der Furcht vervollkommnet.

Im 10. Kapitel wird der Zusammenhang der Gaben unter
einander in der Liebe (caritas) erwiesen; darin besteht die erste
Eigenschaft der Gaben; im 11, Kapitel die zweite Kigenschaft:
ihre Gleichheit, insofern sie zu ein und derselben Zeit gleichmilfsig
in einem und demselben Subjekt intensiv vorhanden sind und wachsen.
Im 12. Kapitel werden sie unter sich verglichen. Nach der Wiirde
ergibt sich diese Reihenfolge der Gaben: Weisheit, Intellekt, Wissenschaft,
Rat, Frommigkeit, Stirke, Furcht. Im 13. Kapitel werden sie mit den
Tugenden verglichen: ihrer Wiirde nach werden die Gaben nur von
den theologischen Tugenden {bertroffen. Im 14. Kapitel wird gezeigt,
dafs die Gaben im Himmel bleiben, was auch Javellus (c. 9. f. 551 b 80)
als allgemeine Ansicht der Theologen angibt: Permanebunt igitur dona
quoad essentiam suam in patria, sed secundum quem modum et secundum
quos actus distinguendum est; quoniam cum nullum imperfectum nul-
lumque superfluum maneat in patria, et dona pro praesenti statu sint
principia aliquorum actuum, qui superflui essent in patria . .. Im
15. Kapitel wird das Verhédltnis der Gaben zu den Seligkeiten
und Frichten des hl. Geistes bestimmt; zuletzt werden auch die
Bitten des Vaterunsers auf die Gaben zuriickgefiihrt.

Der zweite T eil des Werkes handelt von den einzelnen Gaben
in 39 Kapiteln. Uberall zeigt sich eine tiefe Kenntnis der Lehre des
Aquinaten in der gelungenen analytischen Entwickelung der Fragen.
Der zweite Teil gibt nicht nur die sonst ganz fehlende Detailuntersuchung,
sondern auch zugleich sehr gute Beitrige zur thomistischen Erkenntnis-
theorie. Das Werk ist daher eine wirklich wertvolle Monographie tiber
die sieben Gaben, worin die Lehre des hl. Thomas ad litteram ent-
wickelt und der innere systematische Zusammenhang derselben mit den
scheinbar fernliegendsten Principien klar aufgedeckt ist.

E. Commer.

Bernardus Boedder S. J.: Psychologia rationalis sive

Philosophia de anima humana. Friburgi Brisgov., Herder,
1895.

Dieses Lehrbuch ist ein Teil des Cursus philosophiae in usum
scholarum, welchen die Lehrer der Jesuitenkollegien in Exaeten (Holland)
und Stonyhurst (Kngland) herausgegeben haben, und welcher die heutige
Lehre ihrer Schnle fixiert. Der Verf. wollte besonders solche psycho-
logische Fragen behandeln, deren griindliche Kenntnis zur Widerlegung
der Irrtimer unserer Zeit notwendig ist: Materialismus, Positivismus,
Willensfreiheit, Geistigkeit und Unsterblichkeit der Seele. Ferner



Litterarische Besprechungen. 369

beabsichtigte er, einige Fragen, wie den Ursprung der Ideen, das Ver-
hiltnis des praktischen Urteils zur Wahlfreiheit, das Verhiltnis der Seele
zu ihren Vermogen und zum Leibe, ausfihrlicher zu erdrtern, als es in
den gewohnlichen Lehrbiichern geschieht. Diese doppelte Aufgabe hat
er auch in verdienstlicher Weise gelost.

1. Die rationale Psychologie wird vom Veif, p. 2 so definiert:
disciplina philosophica, quae ab operationibus vitalibus hominis experientia
et inquisitione scientifica notis ad naturam sive essentiam primi earum
principii interni, quod anima humana appellari solet, detegendam et decla-
randam progreditur. Er will damit die rationale Psychologie auf die mit
Vernunft begabte Seele beschrinken und ferner diese Disciplin als eine
wahre philosophische Wissenschaft von der rein empirischen Psychologie
des Menschen unterscheiden. Gewils steht dem Verfasser das Recht zu,
die menschliche Seele fiir sich allein zum Gegenstande seiner wissen-
schaftlichen Untersuchung zu wiahlen und diese Arbeit von einem be-
stimmten Gesichtspunkte auszufiihren. Aber damit ist die Psychologie
gelbst noch nicht definiert. Die Frage, zu welcher Wissenschaft die
Seelenlehre tiberhaupt gehort, ist bekanntlich in der scholastischen Philo-
sophie lebhaft kontrovertiert worden, und zwar mit vollem Recht: denn
die Definition des Gegenstandes einer Wissenschaft hidngt so innig mit
den Principien der betreffenden Wissenschaft zusammen, dafs ihr ganzer
Inhalt durch jene Definition beeinflulst wird. Die Wolffsche Teilung der
empirischen und rationalen Psychologie findet ihre falsche und sehr ge-
fahrliche Grundlage bei Descartes und darf auch nicht einmal aus Niitz-
lichkeitsgriinden beibehalten werden. Glofsner sagt (in diesem Jahrbuch
V, 502 f) ganz richtig: ,Dem Geiste der peripatetischen Philosophie
widerspricht es aber ebensosehr, wenn das Empirische vom Rationalen
getrennt, als wenn das Rationale mit dem Metaphysischen vermengt und
identifiziert wird. Nach der Auffassung des hl. Thomas und seiner
Schule enth#lt eine metaphysische Naturphilosophie und Psychologie einen
Widerspruch. (Vergl. dieses Jahrbuch IX, 247.) Nach der Lehre des
hl. Thomas (Anal. post. 1 lect. 41) kann das Subjekt einer Wissen-
schaft, ndmlich dasjenige Ding, von welchem die Schlufssitze bewiesen
werden, sowohl solche Teile haben, aus denen es wie aus seinen KEle-
menten zusammengesetzt ist, als auch sogenannte subjektive Teile, Die
ersteren sind die Principien, aus welchen das Subjekt der Wissenschaft
gebildet wird, Das Subjekt, von welchem die sogen. Naturphilosophie
oder die Physik im alten Sinne dieses Wortes (Jahrb. IX, 248) handelt,
ist das ens mobile, wie Cajetan es in seinem Traktat de subiecto
naturalis philosophiae erklart. Die Seinsprincipien desselben sind Materie
tnd Form. Ihre Kenntnis ist zuvdrderst notwendig, um das totale und
addquate Subjekt zu erkennen: in qualibet scientia de principiis subiecti
est prima consideratio, sicut in scientia naturali de materia et forma et
in grammatica de litteris (S. Thom., Meteor. 1 lect. 1). Aulserdem ist
auch die Kenntnis der subjektiven Teile erforderlich, welche an derselben
ratio formalis subiecti teilnehmen. Nach der in der Scholastik allge-
meineren Ansicht gehort aber die Lehre von der vernunftbegabten Seele,
insofern die letztere Lebensprincip ist, zur Physik. Denn die Physik
mufs an sich den Menschen betrachten, weil derselbe ein ens naturale
et physicum mobile motu physico ist. Die verniinftige Seele ist aber
wahre Form und Ursache des Menschen, also fillt auch ibre Betrachtung
unter die Betrachtung des Princips. (Vergl. S. Thom., Periberm. 1 lect. 1.)
Sofern dagegen die verniinftige Seele eine forma per se subsistens se-
cundum esse ist, kann die Untersuchung derselben nicht mehr Sache der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 24



370 Litterarische Besprechungen,

Physik sein, sondern gehort in die Metaphysik. Nach diesen Grund-
sitzen der alten Schule ist daher die rationale Psychologie des
Verfassers unberechtigt, wenn sie eine besondere und -einheitliche
Wissenschaft sein soll. Auch die Methode des Verfassers koénnen wir
nicht unbeanstandet lassen, denn eine wahrhaft philosophische Erklirung
der Akte und Vermogen der Seele setzt doch die vorausgegangene wissen-
schaftliche Erkenntnis von der Natur der Seele voraus. Thatséchlich
bietet aber gerade der gewihlte analytische “Weg dem Verfasser die
Gelegenheit dar, seinen Gegenstand eklektisch zu behandeln, und lalst
ihm grofsere Freiheit, von der scholastischen Uberlieferung abzuweichen.

2. Das 1. Buch handelt iber die Akte und Vermogen der
menschlichen Seele. Im 1. Kapitel werden die Grundséitze iiber die
Unterscheidung der Seelenvermégen nach der Summa th. I. 77. 3 auf-
gestellt, und die Hauptlehren der sogen. Kosmologie tiber den lebendigen
Pflanzen- und Tierkorper pach der Philosophia naturalis von P. Haan
S. J. mitgeteilt. Im 2. Kapitel folgt die Lehre vom Sinnesvermégen des
Menschen. Das 3. Kapitel, tber den menschlichen Intellekt, erdrtert
die Immaterialitit des Intellekts, das Objekt des menschlichen Intellekts,
den Ursprung der ersten intellektuellen Ideen, das der intelligenten Seele
eigentiimliche Selbstbewulstsein; die Erkenntnis, welche die menschliche
Seele von den immateriellen Substanzen sich bildet; die Weise, wie der
menschliche Intellekt das mit ihm vereinigte Objekt wahrnimmt oder aus-
driickt; die Weise, in welcher die Seele iiber das intellektuell wahr-
genommene Objekt urteilt; den folgernden Intellekt, das intellektive Ge-
diachtnis und die Ideenassociation; den Akt des Krkennens unter dem
Gesichtspunkt des geistigen Wortes; die verschiedenen Benennungen des
Erkenntnisvermégens; endlich die falschen Theorieen iiber den mensch-
lichen Intellekt. Im 4, Kapitel kommen die dem Menschen eigentimlichen
Strebevermogen zur Darstellung: appetitus elicitus des Menschen im all-
gemeinen; die Einteilung der beiden appetitus eliciti, die Hauptsitze
iiber den doppelten appetitus sensitivus, das Objekt des Willens; der
Kinfluls desIntellekts und der wbrigen Vermogen auf die Weise, wie der
Wille nach seinem Objekt trachtet; die Frage, wieweit der Wille einer
Notwendigkeit unterliegt, die dem Willen eigentiimliche Indifferenz. Im
5. Kapitel werden die Vermdgen und habitus der Seele im allgemeinen
erklirt. Das 2. Buch handelt von der menschlichen Natur. Im
1. Kapitel wird die Seele als erstes Princip des rationalen Lebens er-
wiesen: es wird ihre Einfachheit, Geistigkeit und Unsterblichkeit gezeigt.
Im 2. Kapitel wird die aus der rationalen Seele und dem Leibe gebildete
menschliche Natur erklirt: die Vereinigung der rationalen Seele mit dem
Leibe, ihr Ursprung und der natiirliche Zusammenhang zwischen ihrem
Ursprung und demjenigen des menschlichen Leibes. Ein Anhang ist
dem Spiritismus gewidmet. Ein alphabetischer Index beschliefst das
Werk.

3. Die wichtigsten Lehrsitze sind in 58 Thesen besonders hervor-
gehoben, Darunter sind solche, die wir mit Freuden unterschreiben,
weil sie die Lehre des Aquinaten enthalten. Andere dagegen fordern
unsern Widerspruch heraus: nur einige von diesen wollen wir heraus-
greifen, um den Standpunkt des Verfassers und seine Methode zu kenn-
zeichnen. Die XIIL These p. 68 lautet so: Obiectum formale intellectus
humani per se spectati est ratio entis abstractissime sumpta
(sive quidditas maxime indeterminata); obiecta autem materialia eius esse
possunt entia quaelibet, dummodo ei rite proponantur, quare positivismus
aetatis nostrae psychologo omnino improbanda est. Gegen diese Be-



Litterarische Besprechungen. 371

stimmung des Formalobjekts machen sich schwerwiegende Griinde
geltend. Der Verfasser erklart seine Ansicht niher dahin, das Formal-
objekt sei der objektive Begriff von ens communissimum, und nennt
ihn mit einem andern Namen quidditas abstractissime sumpta. Aller-
dings ist das Seiende das addquate Objekt des Intellekts. Es frigt sich
nur, was der hl. Thomas meint, wenn er sagt: ens est primum obiectum
intellectus, et sic est primum intelligibile (I. 5. 2 ¢.); intellectus respicit
suum obiectum secundum communem rationem entis (I. 79. 7. ¢.); quid-
ditas rei est proprium obiectum intellectus (L 17. 3. ad 1). Zum Ver-
stindnis dieser und ahnlicher Stellen bedarf es einiger Unterscheidungen,
die wir kurz andeuten wollen.

Die Befahigung des intellektiven Erkenntnisvermogens zum Wahr-
nehmen iberhaupt hat ihren adiquaten Gegenstand nicht in dem Objekt,
welches das Vermdgen zur Thitigkeit anregt (obiectum motivum) und es
specifisch bestimmt, sondern in demjenigen Objekt, weiches dem Intellekt
eine Grenze setzt (obi. terminativam). Das lehrt der hl. Thomas in den
Worten: Intellectus autem ‘respicit suum obiectum secundum communem
rationem entis, eo quod intellectus possibilis est, quo est omnia fieri.
Unde secundum nullom differentiam entium diversificatur differentia in-
tellectus possibilis. (1. 79. 7. c¢. Statt des Wortes differentia, was die
Codices haben, lesen einige Herausgeber potentia.) Weil das intellektive
Vermogen sich auf die Immaterialitit griindet und ein rein geistiges
Vermogen sein mufs, hat es die Befihigung fiir alles und jedes Intelli-
gibile und damit eine gewisse Unendlichkeit fiir alles Intelligibile. Daher
ist alles Intelligibile, weil es auf geistige Weise informieren kann, anch
das adéquate und specifizierende Objekt der passiven intellektiven Féhig-
keit tiberhaupt und somit das obiectum terminativam fir den Intellekt.
Fir die graduelle Verschiedenheit des Intellekts in den verschiedenen
Naturen dienen aber verschiedene obiecta motiva, welche dem Intellekt
ein verschiedenes Licht und eine verschiedene Weise des Iirkennens dar-
bieten. Hier handelt es sich um das obicctum terminativam, ndmlich um
die ratio formalis des Objekts des Vermoigens als solchen, d. h. des
Objekts, insofern es Princip fiir die Iirkenntnisthétigkeit ist. In diesem
Sinne wird es das addquate Objekt des Intellekts genannt, insofern
¢s ndmlich die Ausdehnungsweite der Krkenntniskraft oder den Erguls
des Vermdgens vollkommen und vollstindig umgrenzt, Dieses obiectum
simpliciter adaequatum ist aber ein dreifaches. 1. Obiectum attri-
butionis ist dasjenige, was den Begriff des Objekts innerlich in sich
trigt, an welchem Begriffe alle tibrigen Gegenstinde per attributionem
teilnehmen: und das ist fir den menschlichen Intellekt die Substanz,
die zuerst und hauptsichlich das Seiende (ens) ist, wihrend alles andere,
was nicht Substanz ist, nur ein ens entis genannt werden kann. 2. Obiec-
tum intentionis ist dasjenige, in dessen Erkenntnis der Intellekt erst
zur Ruhe kommt: und das ist die Wesenheit der Dinge. 8. Obiectum
extensionis ist endlich dasjenige, in dessen Umkreis alles liegt, worauf
sich die Bethétigung des Vermogens erstrecken kann. Gerade um dijeses
obiectum extensionis handelt es sich hier. Das ist allerdings das
ens und zwar das ens universalissimum, insofern es sowohl die Substanz
wie-das Accidenz, die Geschiopfe sowohl wie Gott, soweit er erkennbar
ist, umfaflst. Davon sagt der hl. Thomas: intellectus respicit suum obiec-
tum secundum communem rationem entis.

Was ist also dieses ens universalissimum, welches der In-
tellekt als die letzte Grenze des Umfangs seiner Erkenntnisthatigkeit
noch erfafst? Sicherlich nicht das ens commune ad ens reale et ens

24



372 Litterarische Besprechungen.

rationis, wie Soncinas behauptet hat. Denn dieses ens commune wére
ganz und gar abstrakt und deshalb nicht nur niedriger als das reale
Sein, sondern sogar ein geringeres Sein als das Gedankending, welches
selbst gleichsam nur ein Schatten vom realen Sein ist. Dann wéire auch
der Intellekt selbst, der das Gottidhnlichste im Geschopfe ist, nicht mehr
das erhabenste, edelste, vollkommenste unter allen Vermdgen, sondern
das allerniedrigste. Ebensowenig kann unter jenem ens universalissimum
beides verstanden werden, nidmlich das reale Sein und das Gedachtsein
in ihrer rein analogen Einheit; denn in diesem Falle miifste das Objekt
des Intellekts iiberhaupt identisch sein mit dem Objekt der Metaphysik:
und diese Annahme wiirde die ganze Stufenreibe der wissenschaftlichen
Erkenntnis mit der specifischen Natur der Metaphysik aufheben und dem
Ontologismus Vorschub leisten. Dasjenige Objekt, welches der Thitig-
keit des Intellekts ihrer eigentiimlichen Natur nach als Grenze dient,
kann daher nur das ens reale sein. Wéahrend der Intellekt consecutive
auch das Gedankending erkennt, nimlich durch das intelligible Bild des
ens reale, so wird er durch das ens rationis denmoch nicht specifiziert,
weil es nicht das principale intellectum ist. (Vergl. S, Th. I. 14. 5 ad 38.)
Endlich kann es tiberhaupt keinen einheitlichen univoken Begriff fir ens
reale und ens rationis geben, welcher beiden gemeinsam und abstrakt
oder hoher als beide wiare. Der Name ens besagt vielmehr zwei Be-
griffe, welche eine gewisse Analogie mit einander haben. Es ist daher
falsch, zu sagen: obiectum formale intellectus humani per se spectati
est ratio entis abstractissime sumpta.

Ferner ist noch gegen dieselbe These einzuwenden, dals ens gar
kein praedicatum quidditativam fiir alle unter dem ens enthaltenen
Glieder ist. Wesentliches Priadikat ist es im eigentlichen Sinne nur in
Gott, wie der hl. Thomas L 8. 3c. zeigt. Kein Geschdopf ist durch seine
Wesenheit schon ein ens; keinem Geschopfe kommt die adiquate und
vollkommene formale Bedeutung von ens zu, sondern als eigentiimliche
Wesenheit (quidditas propria) kann sie nur Gott allein zugesprochen
werden. Der hl. Thomas lehrt ausdriicklich: Ens praedicatur de solo
Deo essentialiter, eo quod esse divinum est esse subsistens et absolutum;
de qualibet autem creatura praedicatur per participationem: nulla enim
creatura est suum esse, sed habens esse . .. Quandocumque autem aliquid
praedicatur de altero per participationem, oportet ibi aliquid esse praeter
id quod participatur; et ideo in qualibet creatura est aliud ipsa creatura,
quae habet esse, et ipsum esse eius . ... Ens autem non ponitur in
definitione creaturae, quia nec est genus nec differentia; unde parti-
cipatur sicut aliquid non existens de essentia rei . .. (Quodlib, 2 a. 3c.
Vergl. S. c. gent. 1, 26.) Als transcendentales Pridikat, was
sich in jedem Dinge findet und darum der quidditas und non-quidditas
gemeinsam ist, muls das ens dem quidditativen Begriffe vorausgehen.
Also ist es falsch, zu sagen, der objektive Begriff des ens communissi-
mum_ sei quidditas abstractissime sumpta oder quidditas maxime inde-
terminata.

4. Eine andere These XV p. 78 iiber die Vollkommenheit, mit
welcher unser Verstand sein eigentiimliches Objekt erkennt, lautet so:
Homo res sensu perceptas secundum esse earum individuale qua indi-
viduale directe non intelligit, sed indirecte tantum per naturalem aliquam
ad actus phantasiae et vis cogitativae attentionem; attamen directe
easdem res individuas quae sensu percipit, intellectu appre-
hendit sub rationibus potentialiter universalibus, idque ita ut a ratio-
nibus magis communibus procedat ad rationes minus communes. Da der



Litterarische Besprechungen. 373

Verfasser p. 81 ausdriicklich behauptet, seine These sei der Lehre des
hl. Thomas konform, so wollen wir hier wenigstens den 2. Teil der These
iber die direkte KErkenntnis der korperlichen Einzeldinge priifen,
Das direkte Erkennen steht demjenigen Vorgang gegeniiber, bei welchem
ein Zurtickkehren zu den Principien der KErkenntnis stattfindet: mogen
diese Principien solche sein, von denen der KErkenntnisakt eliciert wird
(die Seele, das Erkenntnisvermégen und die species), oder solche, welche
bei der Erkenntnis nur Dienste leisten (wie die Sinne bei der geistigen
Erkenntnis), wenn diese dienenden Principien nur vom Erkenntnisobjekt
selbst verschieden sind.

Die Erkenntnis der Einzeldinge geschieht nur mit Hinwendung auf
die Phantasievorstellung. Der dadurch gebildete Begriff kann aber das
Einzelding tberhaupt nicht direkt reprdsentieren, d. h. fir das Er-
kenntnisvermégen gegenwértig machen; denn das Hindernis fir die Er-
kenntnis liegt in der Materialitit des Objekts, aber nicht in der Einzel-
heit als solcher. (8. th. I. 86. 1 ad 38.) Der Begriff (species ex-
pressa), den der Intellekt von den Einzeldingen mittelst der Hinwendung
zur Phantasievorstellung bildet, ist aber sicher nicht weniger immateriell
als die species impressa: diese letztere kann aber nur dadurch im In-
tellekt entstehen, dafs das Objekt nicht unter denselben Bedingungen
und nicht in derselben Materialitdt bleibt, worunter es noch Objekt fir
die innere sinnliche Wahrnehmung war. Also kann der Intellekt sich
unméglich auf dieselben Bedingungen und dieselbe Materialitit direkt
hinwenden, wenn seine Erkenntnis specifisch verschieden von der Sinnes-
wahrnehmung werden soll. Also kann er das Einzelding tberhaupt nicht
direkt erkennen. Darum sagt der hl. Thomas: Quod intellectus noster
indirecte et per quandam reflexionem potest cognoscere singulare,
quia . . . etiam postquam species intelligibiles abstraxerit, non potest
secundum ens actu intelligere, nisi convertendo se ad phantasmata, in
quibus species intelligibiles intelligit . . . Wenn also eine direkte Er-
kenntnis der korperlichen KEinzeldinge fiir uns iberhaupt nicht
moglich ist, so ist sie auch nicht moglich sub rationibus potentialiter
universalibus, wie Verf. sich ausdriickt, oder quantom ad naturam speciei.
Um seine Meinung als Lehre des hl. Thomas zu erweisen, behauptet er,
derselbe gebrauche das Wort singularis an der Stelle I. 86. 1 in redu-
plikativer Bedeutung: singulare — némlich nur in seiner wirklichen
Einzelheit — in rebus materialibus intellectus noster directe et primo
cognoscere non potest. Dann wire der Gegensatz zu singulare in dieser
Bedeutung singulare quantum ad naturam speciei, ndmlich das universale
in statu singularitatis, wie es in Wirklichkeit real existiert. Allein die
ganze Beweisfiithrung ist nicht darauf gerichtet, sondern auf das univer-
sale, was von der individuellen Materie abstrahiert worden ist und somit
nur das universale metaphysicum, die Natur des Kinzeldinges, sein kann:
und von dieser Natur als solcher allein sagt Thomas, dafs wir sie
direkt erkennen konnen. Unser Autor beruft sich ferner auf die Stelle
I, 86. lec. tiber den menschlichen Intellekt: ,proprium eius est cognoscere
formam in materia quidem corporali individualiter existentem.“ Aber
an dieser Stelle wird ausdriicklich noch eine Beschrinkung hinzugefiigt
»0n tamen prout est in tali materia® und weiter gesagt: ,cognoscere
vero id, quod est in materia individuali, non prout est in tali materia,
est abstrahere formam a materia individuali, quam repraesentant phan-
tasmata.“ Stellen wie Qu. de ver. 10 a. 5 ad 5 und a. 2 besagen nur,
dafs der Intellekt die innerste Natur, natura speciei, in den Individuen
erfafst, die in den Individuen singulir existiert: aber er erfalst sie nicht



374 Litterarische Besprechungen.

im Zustande ihrer Kinzelheit, und somit nicht durch direkte Erkenntnis,
sondern er erfafst die Natur abstrakt und demgeméils auch nicht direkt
so, wie sie in den Individuen existiert. Ubrigens ist nicht einzusehen,
warum der Verf. andere Stellen des hl. Thomas gar nicht citiert hat.
So fehlt folgende Stelle Quodlib. 7. q. 1 a. 3 c¢. ganz, worin er die
Moglichkeit einer Erkenntnis der Einzeldinge untersucht: sciendum est,
quod ad hoc, quod singulare aliquod cognoscatur, oportet quod in po-
tentia cognoscitiva sit similitudo eius, in quantum particulare est. Omnis
autem forma de se communis est, unde additio formae ad formam non
potest esse causa individuationis . . .; sed individuatio formae est ex
materia, per quam forma contrahitur ad hoc determinatum. Unde ad
hoc, quod particulare cognoscatur, oportet, quod in cognoscente non solum
sit similitudo formae, sed aliqualiter materiae . . . . Species autem, quae
est in sensu causata a re sensibili, inquantum non est omnino a conditio-
nibus materialibus depurata, est similitudo formae secundum quod est
in materia; et ideo per eam cognoscitur particulare. Sed quia secundum
quod in intellectu nostro recipitur species rei sensibilis, est omnino iam
a materialibus conditionibus depurata, non potest intellectus noster per
eam directe particalare cognoscere, sed per quandam reflexionem in-
tellectus ad potentias sensitivas, a quibus species intelligibiles abstra-
huntur. Und diese Stelle schlielst ab mit den Worten: Sed intellectus
huomanus, qui est ultimus in ordine substantiarum intellectualium, habet
formas in tantum particulatas, quod non potest per unam speciem nisi
unum quid cognoscere: et ideo similitudo speciei existens in intellectu
humano non sufficit ad cognoscenda plura singularia; et propter hoc
intellectui adiuncti sunt sensus, quibus singularia accipiat. Ibenso ist
die Stelle Quodlib. 12. q. 8 (ed. Parm.) a. 11 nicht angefiilhrt: Utrum
intellectus humanus cognoscat singularia? Respondeo dicendum, quod
aliquid cognoscitur dupliciter: directe et indirecte, scilicet per reflexionem.
Differt autem inter intellectum humanum et divinum; quia humanus non
cognoscit directe singulare, divinus autem sic: quia cognitio fit per
similitudinem cogniti in cognoscente; et haec est in intellectu nostro per
abstractionem a conditionibus individuantibus et a materia; et ideo, cum
recta cognitio sit per speciem, ideo non cognoscit directe nisi
universale.

5. Der reiche Inhalt des Werkes, der auf 336 Seiten zusammen-
gedringt ist, beweist, dalfs der Verf., in der That mehr bietet als die
gewOhnlichen Lehrbticher. Es ist ferner sein grofses Verdienst, dals er
vor schwierigen Fragen nicht zuriickschreckt und den Gegenstand tief
zu erfassen bestrebt ist. Die griindliche Widerlegung vieler moderner
Irrtiimer ist ebenso anzuerkennen. Auch die neuere Psychologie ist gut
verwendet, namentlich ihre englische und amerikanische Litteratur. Kin
bedeutsamer Fortschritt zeigt sich in dem Bemiihen, wieder den An-
schlufs an die alte christliche Philosophie zu gewinnen; und in vielen
Fragen ist auch die Lehre des hl. Thomas zur Geltung gekommen, seine
sachlich begriindete Autoritit anerkannt worden. Man sieht auch aus
diesem Buche, dafs die Richtung, welche durch Tongiorgi und Palmieri
markiert wurde, in den Kreisen, in denen der Verf, wirkt, an Boden
verloren hat, Umsomehr miissen wir aber wiinschen, dafls dieser Fort-
schritt auf geradem Wege gemacht wird, wenn das Ziel sicher erreicht
werden soll, Der Verf, weicht aber noch in Hauptfragen vom hl. Thomas
ab und hat die Tradition der Schule desselben nicht mit gebiihrender
Riicksicht gewiirdigt. Die sogen. thomistischen Interpreten des heil
Thomas kommen nicht zum Wort. Der Schiiler erfihrt von den #lteren



Litterarische Besprechungen. 375.

grofsen Kommentatoren so gut wie gar nichts. Die Erklirer, deren An-
sicht empfohlen wird, sind nur die Gelehrten der Jesuitenschule und
aufser Suarez nur ihre jingsten Lehrer. Leser und Schiiller werden so
gegen allen Einfluls der bosen Thomisten hermetisch abgesperrt:
ignoti nulla cupido. ,

Zum Beweise, welche Kluft den Verfasser noch von der Lehre des
Aquinaten trennt, sei nur beispielsweise auf Folgendes hingewiesen.
Verf. erkliart p. 95 die Ansicht des hl. Thomas dahin, der intellectus
agens und possibilis sei die Seelensubstanz selbst unter verschiedener
Beziehung! Die Mitwirkung der Phantasievorstellung, welche der Haupt-
ursache, ndmlich dem intellectus agens, zur Hervorbringung der species
intelligibilis dient, beschreibt er in der XVIIL. These p. 97 so: Propter
naturalem phantasmatum hominis ad virtutem intellectus agentis ordinem
illa cum hoc ad species intelligibiles efficiendas quodammodo instru -
mentaliter concurrunt, quatenus sunt intellectus agentis materia circa
quam et quasi exemplaria effectum eius obiective determinantia. Diese
Ansicht wird in einem eigenen Scholion nr. 175 ff. als konform mit der-
jenigen des hl. Thomas verteidigt. Die XXI. These p. 118 leugnet den
realen Unterschied zwischen der species impressa und expressa und lalst
nur eine virtuelle Unterscheidung zu. Aus der Lehre dber das Urteil
miissen wir den Satz nr. 222 hervorheben: Iudicium, quatenus in-
telligitur rem esse, in apprehensione directa sive intuitiva rei corporeae
realiter includitur. Verf. leugnet daher nr. 224, dafs die einfache Wahr-
nehmung dem Urteil immer voraufgehen mufs. Dals er in der Darstellung
des gottlichen concursus beim freien Willen des Menschen dem heil.
Thomas nicht folgt (nr. 362), braucht kaum gesagt zu werden. Uber
das Verhaltnis des Intellekts zum freien Willensakt lehrt These XXXV
p. 214: electio libera iudicio practico non determinatur, sed potius iu-
dicium practicum determinat. [Diese These kann richtig verstanden werden,
konnte aber auch eine unrichtige Deutung zulassen, weshalb es sicherer
wire, noch einige Unterscheidungen zu machen. Das letzte praktische
Urteil determiniert n#imlich den Willen nicht notwendig beziiglich der
Ausilibung seiner Thitigkeit, sondern nur in Bezug auf das Objekt, wobei
die Indifferenz des Willens noch forthesteht, wenn man dieses letzte
Urteil rein objektiv betrachtet. Insofern aber der Wille den Zweck
wirklich intendiert und den Intellekt auf die Mittel dazu hinwendet,
kommt das Formale des letzten Urteils vom Willen selbst her: er will
Jetzt wirklich, ohne seine Freiheit zu verlieren, mit einer rein meta-
physischen Notwendigkeit, die nicht aus dem Objekt entspringt, sondern
mit der vollendeten Thatsache des Willens von selbst gegeben ist; weil es
ein innerer Widerspruch wire, dafs der Wille etwas actu wolle und zu-
gleich nicht wolle. These XXXIX p. 243 behauptet, dals die Seelen-
vermdgen wenigstens formal nicht identisch mit der Wesenheit der Seele
sind; und ein Scholion nr. 421 erklirt die Worte des hl. Thomas so, als
ob er den realen Unterschied der geistigen Vermégen als blofser Potenzen
von der Wesenheit der Seele leugne! Ebenso verwirft der Verf. p. 328
auch den realen Unterschied zwischen Person und Natur.

Diese Beispiele miissen hier geniigen. Wir konnen dem Verfasser
den Vorwurf subjektiver Interpretation der Worte des hl. Thomas nicht
ersparen. Kine praesumptio iuris spricht mindestens dafir, dals der
Verfasser, dessen Talent und Leistung wir gern anerkannt haben, dennoch
den Sinn des Textes nicht besser erkliren wird, als es eine vielhundert-
Jjahrige konstante Tradition gethan hat. Es hat keinen Wert, die Ter-
minologie des hl. Thomas zu gebrauchen und ihre Bedeutung abzuschwichen



376 Litterarische Besprechungen.

und zu #ndern. Dals die bona fides des Verfassers hiermit nicht im
mindesten bezweifelt wird, will ich ausdrticklich bezeugen. Aber den
Unterschied zwischen seinen Ansichten und der Tradition darf man auch
nicht verkennen. Wer eine Kluft iiberbriicken will, mufs zuvor ihre
Weite gemessen haben:; dann erst kann man sich iber den Bau der
Briicke beraten. Auch der Verfasser wird mit uns einstimmen in das
Wort, was Ambrosins Catharinus gesagt hat: Ille sciat se valde profecisse,
cui Thomas valde placebit. E. Commer.

Dr. Alois Otten: Einleitung in die Geschichte der
Philosophie. Die Gottesidee, die leitende Idee in der
Entwicklung der griechischen Philosophie. Paderborn,
F. Schoningh.

Es ist ein sehr fruchtbarer Gedanke, die Fragen, welche in der
Einleitung zur Geschichte der Philosophie erortert zu werden pflegen,
nm die Gottesidee als den leitenden Gesichtspunkt zu gruppieren. Der
Verfasser fiihrt in der vorliegenden Schrift diesen Gedanken mit hohem
Scharfsinn, grofser Erudition und in schoner, leicht verstindlicher Dar-
stellung aus. Er untersucht zuvoérderst das Verhiltnis der griechischen
Philosophie zur Uroffenbarung und weils zwischen den beiden Extremen,
von denen das eine die griechische Philosophie ganz aus dem griechischen
Geiste herauswachsen lafst und das andere alle positiven Krgebnisse,
zumal die Gotteskenntnis der griechischen Denker, aus dem Zusammen-
hange mit der Uroffenbarung ableiten will, die richtige Mitte zu finden.
Er scheint damit dem Apostel zu folgen, der (Rom. 2, 14) da lehrt, dafls
pdie Heiden kraft der Natur das im Gesetze KEnthaltene thun, trotzdem
sie kein Gesetz haben“, und sonach der Vernunft mit Riicksicht auf die
Gotteskenntnis und das entsprechende Handeln eine eigene selbsténdige
Kraft zuschreibt. Der Verf. schildert es aus den iltesten Kirchenvatern
Justinus, Athenagoras, Eusebius Caes., Clemens v. Alex. und andern sehr
anziehend, wie die griechische Philosophie mit ihrer Spekulation an ,den
Rest der Uroffenbarung ankniipft, im Kampfe mit den mythologischen
Auswiichsen sich zu klareren Vorstellungen emporringt... und hiedurch
den Charakter einer Vorbereitung auf die durch Christus in der Zeiten-
fille erfolgte Offenbarung gewinnt®. Demnach wird einerseits die Ur-
offenbarung durch das Gesetz und die Propheten mit Christus verbunden,
sowie andererseits durch die ernste philosophische Forschung. Aus der
einen Quelle entflielsen zwei Strome, die sich am Ende in das Meer der
Lehre des fleischgewordenen Wortes ergiefsen. Wir hitten gewiinscht,
dafs der Verfasser in diesem 1. Teile die Aufschliisse noch eingehender
beniitzt hétte, welche iiber die altesten Zeiten die Keilinschriften und
die dgyptischen Papyrus geben. Es fillt da reiches Licht auf den Zu-
sammenhang der griechischen Denker mit dem Reichtume der Kennt-
nisse in den frithesten Zeiten. (Vergl. Moigno, les Splendeurs de la
foi; Civ. Catt.,, Al Domani del diluvio.)

Im 2., umfassenderen Teile bespricht der Verfasser die einzelnen
Systeme der griechischen Philosophie nach der angegebenen Seite hin:
Thales, Anaximander, Heraklit, die Eleaten, die Pythagorier, die Ato-
misten, Anaxagoras, die Sophisten, Sokrates, Plato und Aristoteles. Wir
mochten die élteren von diesen, wie Thales, nicht als hylozoistische
Pantheisten ansehen. Wir meinen vielmehr, dafs sie, wie Aristoteles
dies andeutet, eben nur die materiale Ursache, nicht die formale, wirkende



Litterarische Besprechungen. 377

und Zweckursache, philosophisch untersuchen wollten und somit nicht
in philosophischer Weise zur Erkenntnis Gottes vordrangen. Ihre Aus-
spriiche iiber Gott beruhen nicht auf strengen Schlufsfolgerungen, sondern
auf dichterischer Intuition oder auf Anlehnung an die Urtradition. Dem-
entsprechend scheint uns auch das ,Unendliche“ (S. 54 s ff.) nicht scharf
genug aufgefafst und deshalb unklar. Es ist bei diesen Philosophen,
wie Thomas (L qu. 7, art. 2; Ubers. I, S. 161) hervorhebt, das Unendliche
gemeint, wie es vem Stoff ausgesagt wird, also genauer das KEnd-
lose, was in sich kein Mafls, kein Ende hat, das indefinitum oder das
infinitum in potentia; nicht das Unendliche, wie es Gottes Vollkommen-
heit ist, Die spateren Philosophen sind weiter fortgeschritten, indem sie
auch die andern Arten von Ursachen philosophisch untersuchten und so
die Existenz eines ersten Bewegers, einer hochsten Exemplarursache,
eines summum appetibile, summum bonum als rechtmélsig gezogene
Schlulsfolgerung hinzustellen vermochten. Was Aristoteles und die
Ewigkeit der Welt anbelangt, so haben wir noch keinen Grund im Texte
des Stagiriten gefunden, der es verbote, der Meinung des hl. Thomas
zu sein; wohl aber 16st diese Meinung alle Schwierigkeiten. Thomas ist
der Ansicht, Aristoteles habe die Frage gar nicht an und fiir sich oder
sachlich beantworten wollen, seine Griinde besifsen nur relativen Wert.
wAristoteles: wendet sich gegen einzelne Philosophen, die da annahmen,
die Welt habe auf eine Weise begonnen, die in Wahrheit unmoglich
war, Deshalb schickt er (8 Phys. und I de coelo) die Meinungen des
Anaxagoras, Empedokles und Plato voraus uund zeigt, das, was diese
tiber den Anfang der Welt sagen, sei falsch. Zudem sagt derselbe
Philosoph I Top. ¢. q., es gibe manche Sitze, die man nicht beweisen,
sondern an denen sich nur die Dialektik i{iben konne; und zu diesen
rechnet er den Satz von der Ewigkeit der Welt, Dieses alles thut dar,
dafs Aristoteles nicht aus sachlichen Griinden heraus in dieser Frage
eine Entscheidung treffen wollte® (I, qu. 46; art. 1; Uebrs. Bd., III,

8. 88). Dr. C. M. Schneider. .

Hermann Tirk: Kuno Fischers kritische Methode; eine
Antwort auf seinen Artikel ,,Der Tiirk’sche Hamlet” in der
Beilage zur Allgem. Zeitung.

Hermann Tiwk: Die Ubereinstimmung von Kuno Fischer
und Hermann Tiirks Hamlet. Erklarung. Jena, Manke.

Dingelstedt, der ehemalige Leiter des Burg-Theaters in Wien,
sagt einmal, der Deutsche liebe am meisten die Stiicke, welche eine
verschiedene Auslegung und Auffassung zuliefsen, deshalb sei Hamlet
unser Lieblingsstiick und die Rolle des D&nenprinzen das Steckenpferd
aller Helden-Jiinglinge; jeder Shakespeare-Verehrer habe sich einen
eigenen Hamlet zu seinem Privatvergniigen zurechtkonstruiert. Es mag
etwas Wahres an diesen Behauptungen sein, das bezeugen die obigen
Streitschriften. Vielleicht reizt aber das Shakespearesche Meisterwerk
auch darum fortgesetzt zu neuen Erklirungsversuchen und ibt noch
Immer seine alte Anziehungskraft aus, weil da das Aulsernatirliche,
Geisterhafte in unsre Welt hineinragt. Die Form in den beiden Bro-
schiiren streift bisweilen hart an die Grenzen des litterarischen Anstandes,
wenn sie auch nichts grundlos Verletzendes enthalten.

Dr. C. M. Schneider.



378 Litterarische Besprechungen.

Dr. H. Schmidtlkunz: Uber philosophische Termino-
logie. Vortrag in der 42. Philologenversammlung.

Wir unterschreiben gern die Thesis, welche der Vortragende auf-
stellt: ,Die philosophische Terminologie ist bekanntlich die verworrenste
und dies just infolge einer grofsen Verworrenheit in den Sachen. Von
den Heilmitteln aber, die gegen diese Verwirrung vorgeschlagen werden,
dirfte wenig Besserung zu erwarten sein. Lexikon, Grammatik, Kom-
mentar etc. niitzen so lange nichts, als jeder Autor seinen Stolz darein
setzt, eigene termini zu erfinden oder den bereits gebrauchten seinen
eigenen besondern Sinn unterzulegen. Zuerst miilste die Ursache fiir
die Verworrenheit in der Terminologie schwinden, welche der Vortragende
richtig angibt: Die Verworrenheit in den Ideen. Das Wort ist einmal
nach Aristoteles signum intellectus: das Zeichen davon, wie man eine
Sache versteht, Sodann ist das hauptséchliche Heilmittel, dals der
Philosoph sich gemeinverstindlich ausdriickt. Eine Sache, die man nicht
andern klar machen kann, ist in noch unklarer Weise aufgefalst. Ein
Beispiel bildet ja dieser Vortrag, der durch musterhafte Deuntlichkeit und
nie gestorte Klarheit sich auszeichnet; da finden sich keine ,verworrenen
termini“, weil dem Vortragenden selber nicht das entsprechende Ver-
stédndnis fehlte.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Max Wenischer: Lotzes Gotteshegrifl und dessen
metaphysische Begriindung, Ein Beitrag zur Charakte-
ristik der Lotzeschen Weltanschauung. Halle. Kaemmerer
und Co. 1893.

- Lotze fragt nach dem Grunde fir die Moglichkeit des Zusammen-
hanges der Dinge im Sein und wechselseitigen Einwirken. Er findet
denselben, dhnlich wie die Herbartsche und noch mehr die Leibnitzsche
Richtung, unter Mitaufnahme Spinozistischer Gedanken in der not-
wendigen Einheit eines substantiellen Weltgrundes, in der Thitigkeit
einer urspriinglichen Wesenseinheit alles Wirklichen. Er unterscheidet
sich von den erwiahnten Richtungen, weil er unter Verwerfung des
Occasionalismus und der pristabilierten Harmonie direkt das Unendliche
als jenes einheitliche Wesen betrachtet, welches sich im All unzihlige
zusammenhingende Weisen seiner Existenz gegeben hat. Der Mechanis-
mus, der durch die allgemeinen Naturgesetze bedingt wird, ist die Form
endlichen Daseins, welche das zu Grunde liegende Wesen sich selber
gibt. Lotze gelangt so zu einem personlichen, aber immanenten Gott.
Die Schrift wird jeder, der sich fiir die verschiedenen Arten des
Monismus interessiert, mit grofsem Nutzen lesen. Zumal wird sich im
denkenden Leser gerade durch diese Darlegungen immer mehr die Uber-
zeugung festigen, dafs ein solcher Monismus, der ein und dasselbe Wesen
in allen Dingen zu Grunde legt, notwendig zu unentwirrbaren Schwierig-
keiten fiihren mufs. Selbst ein so kritisch angelegter Kopf wie der des
Verfassers kann da nicht helfen. Wenn das Wesen von Licht und
Zimmer ein und dasselbe ist, wie soll dann eine verschiedenartige Wir-
kung hervorgehen: dort der Uberfluls an Helligkeit, hier im Gegenteil
das Bedirfnis nach Helligkeit? Gerade die Frage nach dem Zusammen-
hange oder der Einheitlichkeit in den Wirkungen ist dann eine unlds-
bare. Wo sollen zuvorderst die verschiedenen einander entgegengesetzten



Litterarische Besprechungen. 379

Wirkungen herkommen, da das innere Wesen ja ein und dasselbe ist?
Und werden solche Wirkungen thatsichlich vorausgesetzt, wie sollen sie
durch das zu Grunde liegende eine Wesen aufeinander einheitlich be-
zogen werden ?.Ist doch eben dieses Wesen der Grund fiir die Verschieden-
heit. Dies wire ebenso viel als sagen: Weil das Wasser kalt und das
Feuer warm ist, sind beide eins.

Vielleicht ist der tiefere Gedanke bei Lotze und bei dem Verfasser
obiger Schrift richtig; aber sie halten sich beide nicht genau gegen-
wartig, was denn eigentlich unter Wesenheit in einem Dinge zu ver-
stehen sei. Durch ihre Wesenheiten sind die Dinge verschieden, ist der
Mensch nicht Tier; aber in den Wirkungen einigen sie sich, dient dem
Menschen das Tier. Worin liegt fiir diese Einheitlichkeit der Grund?
Nicht dafs Gottes Wesen in jedem Dinge immanent ist, also im Wasser
Wasser, im Feuer Feuer, bildet den Grund; sondern die eine selbe, alle
Wirklichkeit im Sein und in der Théitigkeit verursachende Kraft Gottes
ist dieser Grund. Da sind alle Schwierigkeiten geldost. Jede Wirklich-
keit, sei es dem Akt oder dem substantiellen Sein nach, ist die Teil-
nahme ap der wirkenden Kraft jenes Aktes und jenes substantiellen Seins,
das da nichts als reinste Wirklichkeit dem ganzen Wesen nach ist; ja
sie ist diese wirkende Kraft selber, insoweit diese letztere einwirke,
dhnlich wie das Zimmer als erhelltes das Licht ist, insoweit dieses Helle
verbreitet. Dabei bleibt das Wesen des Lichtes, als Moglichkeit immer
mehr Licht zu spenden, getrennt vom Wesen des Zimmers, insoweit dieses
immer mehr Licht gespendet erhalten kann, Damit ist die Quelle der
Verschiedenheit in den Geschopfen, wonach das eine dem wesentlichen
Vermogen nach anders ist wie die iibrigen, verbunden mit dem Zusammen-
hange der Kinheit ihrer wirklichen Erscheinungen in der einen wir-
kenden Kraft Gottes, die kein anderes Wesen hat als dals sie nie anders
sein kann wie sie ist, nimlich stets die reine Wirklichkeit dem Wesen
nach, wahrend die Wesenheiten der Geschopfe an sich nichts in Wirk-
lichkeit sind und nur in einem Vermdgen, so oder so zu sein, bestehen,
Die Legende, dafs die fritheren Zeiten nichts gewulst héatten von einér
priicksichtslosen Naturnotwendigkeit alles Geschehens®, von der ,Giiltig-
keit allgemeiner Gesetze“ (8. 5), sollten doch ernste Méanner wie der
Verfasser aufgeben. Bei Thomas, Augustin und selbst bei Aristoteles
konnen sie dieselben oft geuug ausgesprochen finden. Augustin schlielst
sogar die Wunder und die freien Akte keineswegs aus dem einheit-
lichen, nicht zu durchbrechenden Ringe der geschiopflichen Erscheinungen
aus. Freilich ist er konsequent und sieht, wie dies ja auch Lotze nicht
mochte, bei der Betrachtung der Naturgesetze nicht von jenem Gesetze
ab, das der Ewige, als hochster Kiinstler im All, sich allein und seiner
wirkenden Kraft vorbehalten und nicht in die Naturen der Geschopfe
eingepragt hat. Die Wunder vollziehen sich gemils der natiirlichen
Ordnung, wenn die Ratschliisse des Schopfers der Natur ebenfalls und
zwar als hochstes Gesetz, als Wille des Kinstlers und somit als erste
Ursache, in die natiirliche Ordnung einbegriffen werden und man sich
nicht einzig auf jene Gesetze beschrankt, welche der geschaffenen Natur
von diesem selben Kiinstler eingeprigt worden sind und die somit die
geschaffene Natur zur Kenntnis bringen kann. Gottes Wesen ist ja
Wirklichkeit und das geschopfliche Wesen nur Mdoglichkeit., Von der
Maglichkeit nun kann man nie mit Sicherheit auf die wirkliche Existenz
schliefsen; wohl aber von der unendlichen Wirklichkeit darauf, dals mehr
moglich ist, als die Schranken der Wesenheiten in der Natur anzeigen.
Die freien Akte sind eben darum frei, weil sie vom notwendigen Einflusse



380 Litterarische Besprechungen.

beschriankter, geschaffener Ursachen wesentlich frei sind und ihren ersten
wirkenden Grund in der Freiheit dem Wesen nach, in der Freiheit von
aller Beschrinktheit der innersten Natur gemils, nimlich- einzig in der
fir sich hestehenden unendlichen Wirklichkeit, im Ratschlusse Gottes
haben. Da stehen wir vor einem wahrhaft persénlichen, weil freien und
durch sich allein selbstindigen und unabhiingigen Gott.

Dr. C. M. Schneider.

Francesco Hettinger: Tommaso d’Aquino ed la Civilta
Europea. Versione dal Tedesco di Luigi Manzoni.
Napoli, tipografia degli Accattoncelli 1882.

Die Schrift Hettingers: Thomas v. Aquin und die europiische
Civilisation ist bekannt. Sie behandelt die Principien der wahren, frucht-
reichen Civilisation, wie der Aquinate sie, zumal in seiner theologischen
Summa, darbietet, gegeniiber der falschen, verderblichen Civilisation,
deren Principien zur Zeit des hl. Thomas die arabische Philosophie,
besonders Averroés, enthielt und unsre moderne pantheistische Wissen-
schaft neu aufgewdrmt hat. Die Ewigkeit der Materie, das Bestehen
einer einzigen Vernunft fiir alle Menschen, die absolute Unabhiingigkeit
der menschlichen Wissenschaft von aller hoheren Erkenntnis sind die
Kardinalpunkte, gegen welche Thomas mit Griinden, die noch heute
nichts von ihrer siegreichen Kraft eingebiifst haben, sich in seinen
Werken wendet. Wir haben an der Ubertragung nur auszusetzen, dafs
sie die Verniinftigkeit der Seele — anima intellectiva — bei Thomas
gleichbedeutend sein lalst mit der Geistigkeit derselben — anima spiri-
tualis. — Das mag unserm heutigen Sprachgebrauche entsprechen.
Thomas aber schreibt die Geistigkeit — impressio, forma spiritualis —
auch den Sinnen und der Tierseele zu, die Unsterblichkeit aber nur der
menschlichen, verniinftigen Seele.

Dr. C. M, Schneider.

SR -

UNGARISCHER LITTERATURBERICHT.
Von Fr. SADOCUS SZABO, Ord. Praed.

Bolcselett Tolyoirat: Philosophische Zeitschrift von
Dr. Kiss. Budapest.

6. Jahrgang 1891, Heft I. Streitfragen tiber das Wesen des
Schonen (Piszter) S. 8. Der Streit zwischen Jungmann und Taparelli
wird besprochen; der Herr Verfasser will die Ansicht Jungmanns recht-
fertigen und darthun, dafs Jungmann nichts anderes lehrt als S. Thomas.
— Die Bewegung und das Bewegen in metaphysischer Hinsicht (Szabo,
Forts.) 8. 53. Kine Analyse der genannten Begriffe. — Das Unendliche
(P. Angelicus) 756. — Der ethische Determinismus und Indeterminismus
(Franciscy) 91. — Der hl. Thomas und die Lokalisation der physio-
logischen Fihigkeiten der Seele (Szilvek) 125. Beweis der Richtigkeit
der Lehre des hl. Thomas aus den Resultaten der neueren Wissenschaften.



	Litterarische Besprechungen

