
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Carolus Weiss: S. Tliomae Aquinatis de septem donis
Spiritus sancti doctrina proposita et explicata.
Viennae 1895 (Mittermüller, Salzburg).

Dieses Werk hat bereits eine sehr empfehlende Besprechung im
Oesterreichischen Litteraturblatte (IV, 7 p. 202) von P. Magister Theol.
Gundisalv Feldner 0. P. erhalten, welche jedes weitere Lob überflüssig
macht. Der als Kenner der Theologie des Aquinaten vor allen anderen
berufene Kritiker hat das Buch mit wahrer Freude und mit bestem
Danke begrüfst. Wenige Partieen in der Dogmatik, sagt er, sind in
einer wahrhaft wissenschaftlichen Weise schwerer zu behandeln als die
Lehre über die sieben Gaben des hl. Geistes: „Schwierigeren Fragen
aber gehen die meisten Autoren sorgfältig aus dem Wege." Als rühmliche

Ausnahmen müssen jedoch die Untersuchungen von Barré (Tract,
de virtutibus nec non de donis Spiritus sancti, 2 tomi, Paris 1886; vergl.
Divus Thomas III, 78) und von Se hell (Das Wirken des dreieinigen
Gottes, S. 461 ff.) genannt werden. „Um so mehr sind wir darum dem
Autor der vorliegenden Arbeit zu Danke verpflichtet, dafs er den Mut
besessen, das Wirken des hl. Geistes in und durch seine sieben Gaben
ausführlich zu erörtern, klar und bestimmt darzustellen." Kinen weiteren
Vorzug findet der Kritiker darin, dafs der Verf. den hl. Thomas aus
dessen eigenen Werken erklärt : „Damit erweist sich der Autor als ein
wahrer und treuer Schüler des Aquinaten, was uns zu ganz besonderem
Tröste gereicht." Bei dieser Methode hat der Verf. auf die Darstellung
der thomistischen Tradition ganz verzichtet. Es wird daher nicht ohne
Interesse sein, die ßesultate seiner Interpretation mit einem Zeugen der
Überlieferung zu „vergleichen : denn die Übereinstimmung der letzteren
ist nach meiner Überzeugung der sicherste Mafsstab für die Richtigkeit
jedes Erklärungsversuches der Littera D. Thomae. Ich wähle dazu den
Tractatus de Septem donis Spiritus sancti von Chrysostomus
Javellus (Philosophiae Christianae IV. Pars; ed. Lugduni 1568 torn.
2 f. 535 sqq.).

Im allgemeinen Teile geht Weiss vom allgemeinen
Begriffe donum aus und bereitet dadurch eine sichere Grundlage für
seine überall tief eindringenden Untersuchungen. Er definiert: donum
est res quaedam apta, quae liberaliter sive gratuito detur, und hält zwei
Momente für wesentlich: res dabilis und ihre Hingabe umsonst.
Javellus (c. 1 f. 535) gibt eine ausführlichere Definition von donum im
eigentlichen Sinne: donum est rei licitae atque honestae, quae est in
potestate donantis, nullo iure cogente, sed ex amore atque mera liberali-
tate, sine retributionis intentione, facta collatio. Die theologische
Bedeutung von donum im weitesten Sinne, wonach es das donum naturale,
gratis datum und gratum faciens unter sich enthält, gibt derselbe so an :

donum divinum est quidquid boni Deus creaturae intellectuali ex
amore et mera sua bonitate confert, ut eius bonitas et sufficientia mani-
festetur, et creatura intellectualis in Deum ut in suum optimum finem
ordinetur. Wenn wir genau sprechen wollten, dürften wir übrigens
donum nicht mit Gabe ubersetzen, sondern mit Geschenk; denn der
hl. Thomas unterscheidet genau zwischen donum und datum (1. D. 18,
q. 1 a. 2 c). — Der hl. Geist selber ist eine Gabe und der Grund



Litterarische Besprechungen. 365

aller Gaben, deren Princip der göttliche Wille ist. (W. c. 2.) Donum wird
auch von allem gesagt, was Gott ist: so von der göttlichen Wesenheit,
insofern sie an die Personen mitgeteilt wird; und so gibt Thomas den
Satz schlechthin zu, dafs eine göttliche Person sich zum Geschenk hingibt

und als Geschenk gegeben wird. Vorzüglich aber wird der heilige
Geist so genannt wegen seines Hervorganges per modum amoris : und so
ist donum, insofern es persönlich aufgefafst wird, der eigentliche Name
des hl. Geistes, der als erstes Geschenk hervorgeht. Es folgt die
Einteilung der Gaben des hl. Geistes (W. c. 3); es sind nach dein
theologischen Sprachgebrauche nur diejenigen, welche dadurch gegeben werden,
dafs der hj. Geist selbst gegeben ist, was ja durch die Caritas geschieht,
die seine Ähnlichkeit ist. Daher sind seine Gaben dona gratum facientia,
und zwar im eigentlichen Sinne diejenigen, welche in dem, der sie erhält,
bleiben: also die heiligmachende Gnade und alle übrigen dona, welche
mit ihr zusammenhängen. Donum Spiritus S. ist die Gattung, welche
drei Arten hat: die habituelle Gnade, die übernatürlich eingegossenen
Tugenden und die im eigentlichen Sinne sogenannten Gaben des heiligen
Geistes. Im 4. Kap. beweist W. die Existenz der sieben Gaben aus
Schrift und Tradition. Dann erklärt er (c. 5) ihren Unterschied von
den Tugenden. Auch in dieser Frage stimmt er mit Javellus (c. 1,
f. 538a 26 sqq.) überein. Letzterer entscheidet sich auch mit dem heil.
Thomas für einen realen Unterschied. Er nimmt aber die
Unterscheidung nicht blofs daraus, dafs die Gaben den Menschen zum guten
Akt mit der göttlichen Bewegung, die von aufsen kommt, bewegen,
während die Tugenden es mit einer innerlichen Bewegung thun; auch
nicht daraus, dafs die Tugenden zu den guten menschlichen Akten in
Bewegung setzen, während es die Gaben für die göttlichen Akte thun ;

sondern daraus, dafs die Tugenden die verschiedenen Potenzen auf das
Gute hinorduen (z. B. die theologischen Tugenden ordnen den Intellekt
und den Willen auf Gott als den letzten Zweck hin; die intellektuellen
Tugenden vervollkommnen den praktischen und spekulativen Intellekt in
seinen Akten, die moralischen dagegen das Begehrungs-Vermögen durch ein
regelndes Mafs); die Gaben dagegen vervollkommnen alle Seelenkräfte,

damit sie in gebührender Weise Gott als dem ersten Beweger
unterworfen und auf ihn hingeordnet werden. Weiter liegt der Unterschied

darin, dafs die Tugenden Principien im Menschen sind, um das
Gute selbstthätig auf menschliche Weise zu thun, nämlich so, wie
es gewöhnlich und proportional im Menschen sich findet; die Gaben
sind dagegen Principien, welche zum Guten antreiben und anleiten auf
eine höhere, vollkommenere und göttliche Weise, so dafs der Mensch,
wenn er von der Gabe des hl. Geistes inspiriert wird, in dem von jener
Gabe hervorgehenden Werke nicht Mensch, sondern etwas Göttliches zu
sein scheint: Et ut verbo concludam, virtutes non elevant hominem supra
humanuni statum, dona vero trahunt ipsum ad divinum statum, et per ea
verificatur illud: Ego dixi, dii estis et fllii excelsi omnes. Diese Lehre
ergänzt W. (p. 27) noch durch den Hinweis auf die Ursächlichkeit
Gottes. Alles was der Mensch thut, thut er nur in Kraft des ersten
Wirkers, Gottes. Die göttliche Bewegung geschieht aber in dreifacher
Weise: einmal gemäfs den natürlichen Kräften und erworbenen Tugenden,
zweitens gemäfs den übernatürlichen Tugenden, und drittens gemäfs den
Gaben des hl. Geistes. Bei den übernatürlichen Akten der Tugenden ist
der Mensch mehr aktiv, bei den Akten der Gaben mehr passiv Gott
gegenüber. Eine für das Verständnis der Texte wichtige Bemerkung
(p. 29) über den Sprachgebrauch schliefst das 5. Kapitel.



366 Litterarische Besprechungen.

Das 6. Kapitel handelt von der Notwendigkeit der Gaben.
Javellus (c. 9. fol. 550b) führt zwei Ansichten an. Die erste nimmt an,
dafs die Gaben nicht de necessitate salutis sind, obwohl sie zum bene
esse gehören: denn um gerettet zu werden, genüge es, dafs der Mensch
selbstthätig Gutes wirkt, wie es der communis status virtuosus verlangt,
wozu die Tugendakte ausreichen. Dafs er aber mit gröfserer
Vollkommenheit selbstthätig wirke, sei nicht notwendig, sondern diene nur
ad bene esse. Dagegen sagt Javellus: weil die Gaben von Gott zugleich
mit der Caritas jedem Gläubigen eingegossen werden, der sich im Gnadenstande

befindet, damit er die Tugendwerke auf übermenschliche Weise
selbstthätig thun kann, während sie aus den Tugenden allein nur in
menschlicher Weise hervorgehen würden; deshalb ist eben die
übermenschliche Weise zum Heile notwendig; v/eil ja unser Zweck ein
übernatürlicher ist, und dieser verlangt eine proportionierte Weise, wie man
ihn erstreben soll. Die zweite von Javellus als opinio rationabilior
bezeichnete Ansicht, zu welcher er sich selbst bekennt, findet den Grund
der Notwendigkeit für die Gaben in der göttlichen Vorsehung. Gott
sorgt dafür, dafs jede Natur die passenden Mittel empfängt, um ihr Ziel
zu erreichen. Der Mensch hat aber einen doppelten Zweck. Um den
natürlichen Zweck zu erreichen, ist ihm der Intellekt und der Wille
gegeben mit ihren entsprechenden Tugenden, welche auf natürliche Weise
erworben werden. Um den übernatürlichen Zweck, die Vereinigung mit
dem dreieinigen Gott durch die Anschauung und den Genufs zu erreichen,
mufs er übernatürliche Mittel besitzen : deshalb ist die Eingiefsung der
drei theologischen Tugenden zur Erlangung der Seligkeit notwendig.
Dieselben werden aber dem Menschen im Pilgerstande nur in einer
unvollkommenen Weise mitgeteilt, wie sie der Schwäche des Menschen
entspricht, denn er nimmt nur schwach an der Erkenntnis und Liebe
des Göttlichen teil. Damit er also vollkommener und leichter nach
Gott strebt und gröfsere Richtigkeit und Gewifsheit in allem, was er
thun und meiden soll, erlangt, mufs die göttliche Güte ihn durch gute
habitus, die zu den theologischen Tugenden noch hinzugefügt sind, in
Bewegung setzen: und das leisten die dona gratum facienda, welche ihn
dazu befähigen, auf übermenschliche Weise zu wirken. — Den aus der
Vorsehung hergeleiteten Beweis für die Notwendigkeit der Gaben hat
W. auch gebracht, ihm aber noch eine neue Wendung auf das theo-
logisch-sociale Gebiet gegeben (p. 34). Er geht in der Begründung
jedoch noch weiter als Javellus, wenn er die absolute Notwendigkeit
der Gaben „im Gegensatz zur Schwäche dieses Lebens" behauptet (p. 31):
denn wegen der unvollkommenen Teilnahme an den eingegossenen
Tugenden mufs der Mensch noch auf eine specielle Weise vom hl.
Geiste bewegt werden, um das zum Heile Notwendige zu thun. Diese
specielle Anregung oder Bewegung der Seelenkräfte durch den hl. Geist
erstreckt sich sowohl auf das contemplative Leben, wodurch das geistige
Leben der einzelnen Menschen vollendet wird, als auch auf das aktive
Leben, das zur Vollendung des Reiches Gottes und zur Erhaltung
desselben in einem Zustande der Vollendung dient (p. 35). Im 7. Kapitel
wird die Wesenheit der Gaben erklärt. W. definiert (p. 35) die Gabe
des heil. Geistes: bonus mentis habitus, quo recte vivitur i. e. agitur
secundum specialem motionem Spiritus sancti, et quo nemo male utitur,
et quem Deus in nobis sine nobis operatur. Javellus hatte nur eine
beschreibende Definition gegeben (c. 1 f. 536 b 63): Adverte quod
secundum communiorem et magis rationabilem tbeologorum sententiam



Literarische Besprechungen. 367

sic diffinitur: Donum Spiritus sancti est illud, quod hominem elevat ad ope-
randum opera virtutum intellectualium et moralium supra communem et
humanuni modum, ita quod donum Spiritus sancti se habet ad virtutem
intellectuaiem et moralem, sicut virtus heroica, puta fortitudo heroica
ad fortitudinem, quae communiter in hominibus invenitur, et sapientia
heroica et prudentia heroica ad sapientiam et prudentiam communiter
in hominibus inventam. Der Grund der Eingiefsung der habituellen
übernatürlichen Vollkommenheiten ist mit W. (p. 37) darin zu suchen, dafs
die übernatürlichen Akte in den Gotteskindern connatural zu der
Gemeinschaft mit der göttlichen Natur werden sollen, wie dies im Begriffe
der Gnade liegt. Der Mensch wird aber, wie W. sehr richtig bemerkt
(p, 38), nicht blofs von Gott in Bewegung gesetzt, sondern er ist ein
m oven s motum wegen seiner Willensfreiheit. Wenn er also auch unter
der göttlichen Anregung der Gaben sich mehr passiv verhält als in
Ausübung der eingegossenen Tugenden, so bleibt er doch auch unter dem
Einflufs der Gaben immer noch willensfrei und selbstthätig, weshalb er
stets habitueller Qualitäten zu seiner Vervollkommnung bedarf.

Im 8. Kapitel wird die Materie der Gaben generell bestimmt nach
den allgemeinen Principien, dafs die Gaben mit der Bestimmung für das
ewige Leben eingegossen werden und ihr Material aus dem Glauben
hernehmen. Sie erstrecken sich daher auf alles, worauf die intellektuellen
und moralischen Tugenden sich erstrecken. Im 9. Kapitel wird ihre
Siebenzahl begründet. Javellus (c. 1 f. 537b 3 o.) entscheidet sich
für die rationabilior sententia, welche den Grund darin findet, dafs die
Gaben das contemplative und aktive Leben vervollkommnen, und zwar
in höherer Weise, als es die intellektuellen und moralischen Habitus
thun. Da die Gaben die Tugend vollkommen machen, so vollenden sie
entweder die auf das contemplative Leben zielende Tugend, wie die
Weisheit und den Intellekt (Einsicht), oder die auf das aktive Leben
zielende, wie Stärke, Frömmigkeit, Rat oder Klugheit. In Bezug auf
das contemplative Leben vollenden sie entweder die Tugend selbst
durch Erfahrung oder einen gewissen Geschmack: und das leistet die
Gabe der Weisheit, oder durch innerlichste Durchdringung und
Spekulation: und das tbut die Gabe des Intellekts. In Bezug auf das
aktive Leben vollenden sie entweder die Tugend selbst in der
Abwendung vom Bösen: und das geschieht durch die Gabe der Furcht,
oder in der Ausübung des Guten: und das geschieht in doppelter Weise :
ist das Gute so beschaffen, dafs alle zu seiner Ausübung verpflichtet sind,
so vollendet die Gabe entweder die Tugend in ihrer Ausübung selbst, so
dafs die Gabe das Werk gleichsam selbst ausführt: und das thut. die
Gabe derFrömmigkeit: oder so, dafs die Gabe das Werk selbst gleichsam
dirigiert: und das thut die Gabe der Wissenschaft. Ist aber das
Gute so beschaffen, dafs nicht alle zu seiner Ausübung verpflichtet sind,
so vollendet die Gabe entweder die Tugend in ihrer Ausübung, so, als
ob sie (die Gabe) das schwierige Werk selbst ausführt: und das geschieht
durch die Gabe der Stärke; oder so als ob sie das schwierige Werk
selbst dirigiert: und das geschiebt durch die Gabe des Rates. (Vergl.
Gonet, Clypeus Thomist. P. II. Tr. 4 Disp. 6 art. 2 n. 25; ed. Colon.
1671, Tom. 3, p. 353.) Weiss geht bei seiner Begründung von der
Voraussetzung aus (p. 43 u. 153), dafs der hl. Thomas seine Ansicht
aber die Unterscheidung der intellektuellen Gaben, wie er sie sowohl in
den Sentenzen als auch in der S. theol. (1. 2 ae q. 68a. 4) aufgestellt
hatte, später (2. 2ae q. 8 a. 6 c.) geändert habe. Allein P. Feldner
(Ost. Litteraturblatt IV, 7 S. 204) bemerkt richtig, dafs der hl. Thomas



368 Litterarische Besprechungen.

an den beiden ersten Stellen nur die fremde Ansicht vorträgt (wie klar
aus den Worten „videtur autem quibusdam" 1. 2ae q. 68 a. 4 hervorgeht),
worauf er seine eigene mit den Worten Sed diligenter intuenti (ib.)
einführt. Zur einfachen Wahrnehmung der durch den Glauben vorgestellten
Wahrheit wird der spekulative und der praktische Intellekt durch die
Gabe des I nte 11 ekts vollendet; zum richtigen Urteil wird der spekulative
Verstand bez. der göttlichen Dinge durch die Gabe der Weisheit, bez.
der geschöpfliehen Dinge durch die Gabe der Wissenschaft, der
praktische Verstand aber durch die Gabe des Rates vollendet. Das
appetitive Vermögen wird im Verhältnis zu anderen Personen durch die
Gabe der Pietät, in den auf die eigene Person bezüglichen Dingen aber
durch die Gaben der Stärke und der Furcht vervollkommnet.

Im 10. Kapitel wird der Zusammenhang der Gaben unter
einander in der Liebe (caritas) erwiesen; darin besteht die erste
Eigenschaft der Gaben; im 11. Kapitel die zweite Eigenschaft:
ihre Gleichheit, insofern sie zu ein und derselben Zeit gleichmäfsig
in einem und demselben Subjekt intensiv vorhanden sind und wachsen.
Im 12. Kapitel werden sie unter sich verglichen. Nach der Würde
ergibt sich diese Reihenfolge der Gaben : Weisheit, Intellekt, Wissenschaft,
Rat, Frömmigkeit, Stärke, Furcht. Im 18. Kapitel werden sie mit den
Tugenden verglichen: ihrer Würde nach werden die Gaben nur von
den theologischen Tugenden übertroffen. Im 14. Kapitel wird gezeigt,
dafs die Gaben im Himmel bleiben, was auch Javellus (c. 9. f. 551b 80)
als allgemeine Ansicht der Theologen angibt: Permanebunt igitur dona
quoad essentiam suam in patria, sed secundum quem modum et secundum
quos actus distinguendum est; quoniam cum nullum imperfectum nul-
lumque superfluum maneat in patria, et dona pro praesenti statu sint
prineipia aliquorum actuum, qui superflui essent in patria Im
15. Kapitel wird das Verhältnis der Gaben zu den Seligkeiten
und Früchten des hl. Geistes bestimmt; zuletzt werden auch die
Bitten des Vaterunsers auf die Gaben zurückgeführt.

Der zweite Teil des Werkes handelt von den einzelnen Gaben
in 39 Kapiteln. Überall zeigt sich eine tiefe Kenntnis der Lehre des
Aquinaten in der gelungenen analytischen Entwickelung der Fragen.
Der zweite Teil gibt nicht nur die sonst ganz fehlende Detailuntersuchung,
sondern auch zugleich sehr gute Beiträge zur thomistischen Erkenntnistheorie.

Das Werk ist daher eine wirklich wertvolle Monographie über
die sieben Gaben, worin die Lehre des hl. Thomas ad litteram
entwickelt und der innere systematische Zusammenhang derselben mit den
scheinbar fernliegendsten Principien klar aufgedeckt ist.

E. C o m m e r.

Jiemardus JBoedder S. J. : Psychologia rationalis sive
Philosophia de anima humana. Friburgi Brisgov., Herder,
1895.
Dieses Lehrbuch ist ein Teil des Cursus philosophiae in usum

scholarum, welchen die Lehrer der Jesuitenkollegien in Exaeten (Holland)
und Stonyhurst (England) herausgegeben haben, und welcher die heutige
Lehre ihrer Schnle fixiert. Der Verf. wollte besonders solche
psychologische Fragen behandeln, deren gründliche Kenntnis zur Widerlegung
der Irrtümer unserer Zeit notwendig ist: Materialismus, Positivismus,
Willensfreiheit, Geistigkeit und Unsterblichkeit der Seele. Ferner



Litterarische Besprechungen.

beabsichtigte er, einige Fragen, wie den Ursprung der Ideen, das
Verhältnis des praktischen Urteils zur Wahlfreiheit, das Verhältnis der Seele
zu ihren Vermögen und zum Leibe, ausführlicher zu erörtern, als es in
den gewöhnlichen Lehrbüchern geschieht. Diese doppelte Aufgabe hat
er auch in verdienstlicher Weise gelöst.

1. Die rationale Psychologie wird vom Veif. p. 2 so definiert:
disciplina philosophica, quae ab operationibus vitalibus hominis experientia
et inquisitione scientifica notis ad naturam sive essentiam primi earum
principii interni, quod anima humana appellari solet, detegeudam et decla-
randam progreditur. Er will damit die rationale Psychologie auf die mit
Vernunft begabte Seele beschränken und ferner diese Disciplin als eine
wahre philosophische Wissenschaft von der rein empirischen Psychologie
des Menschen unterscheiden. Gewifs steht dem Verfasser das Recht zu,
die menschliche Seele für sich allein zum Gegenstande seiner
wissenschaftlichen Untersuchung zu wählen und diese Arbeit von einem
bestimmten Gesichtspunkte auszuführen. Aber damit ist die Psychologie
selbst noch nicht definiert. Die Frage, zu welcher Wissenschaft die
Seelenlehre überhaupt gehört, ist bekanntlich in der scholastischen
Philosophie lebhaft kontrovertiert worden, und zwar mit vollem Recht: denn
die Definition des Gegenstandes einer Wissenschaft hängt so innig mit
den Principien der betreffenden Wissenschaft zusammen, dafs ihr ganzer
Inhalt durch jene Definition beeinflufst wird. Die Wolffsche Teilung der
empirischen und rationalen Psychologie findet ihre falsche und sehr
gefährliche Grundlage bei Descartes und darf auch nicht einmal aus
Nützlichkeitsgründen beibehalten werden. Glofsner sagt (in diesem Jahrbuch
V, 502 f.) ganz richtig: „Dem Geiste der peripatetischen Philosophie
widerspricht es aber ebensosehr, wenn das Empirische vom Rationalen
getrennt, als wenn das Rationale mit dem Metaphysischen vermengt und
identifiziert wird." Nach der Auffassung des hl. Thomas und seiner
Schule enthält eine metaphysische Naturphilosophie und Psychologie einen
Widerspruch. (Vergl. dieses Jahrbuch IX, 247.) Nach der Lehre des
hl. Thomas (Anal. post. 1 lect. 41) kann das Subjekt einer Wissenschaft,

nämlich dasjenige Ding, von welchem die Schlufssätze bewiesen
werden, sowohl solche Teile haben, aus denen es wie aus seinen
Elementen zusammengesetzt ist, als auch sogenannte subjektive Teile. Die
ersteren sind die Principien, aus welchen das Subjekt der Wissenschaft
gebildet wird. Das Subjekt, von welchem die sogen. Naturphilosophie
oder die Physik im alten Sinne dieses Wortes (Jahrb. IX, 248) handelt,
ist das ens mobile, wie Cajetan es in seinem Traktat de subiecto
naturalis philosophiae erklärt. Die Seinsprincipien desselben sind Materie
und Form. Ihre Kenntnis ist zuvörderst notwendig, um das totale und
adäquate Subjekt zu erkennen: in qualibet scientia de principiis subiecti
est prima consideratio, sicut in scientia naturali de materia et forma et
in grammatica de litteris (S. Thom., Meteor. 1 lect. 1). Aufserdem ist
auch die Kenntnis der subjektiven Teile erforderlich, welche an derselben
ratio formalis subiecti teilnehmen. Nach der in der Scholastik
allgemeineren Ansicht gehört aber die Lehre von der vernunftbegabten Seele,
insofern die letztere Lebensprincip ist, zur Physik. Denn die Physik
mufs an sich den Menschen betrachten, weil derselbe ein ens naturale
et physicum mobile motu physico ist. Die vernünftige Seele ist aber
wahre Form und Ursache des Menschen, also fällt auch ihre Betrachtung
unter die Betrachtung des Princips. (Vergl. 8. Thom., Periherm. 1 lect. 1.)
Sofern dagegen die vernünftige Seele eine forma per se subsistens
secundum esse ist, kann die Untersuchung derselben nicht mehr Sache der

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 24



370 Litterarische Besprechungen.

Physik sein, sondern gehört in die Metaphysik. Nach diesen Grundsätzen

der alten Schule ist daher die rationale Psychologie des
Verfassers unberechtigt, wenn sie eine besondere und einheitliche
Wissenschaft sein soll. Auch die Methode des Verfassers können wir
nicht unbeanstandet lassen, denn eine wahrhaft philosophische Erklärung
der Akte und Vermögen der Seele setzt doch die vorausgegangene
wissenschaftliche Erkenntnis von der Natur der Seele voraus. Thatsächlieh
bietet aber gerade der gewählte analytische Weg dem Verfasser die
Gelegenheit dar, seinen Gegenstand eklektisch zu behandeln, und läfst
ihm gröfsere Freiheit, von der scholastischen Überlieferung abzuweichen.

2. Das 1. Buch handelt über die Akte und Vermögen der
menschlichen Seele. Im 1. Kapitel werden die Grundsätze über die
Unterscheidung der Seelenvermögen nach der Summa th. I. 77. 3
aufgestellt, und die Hauptlehren der sogen. Kosmologie über den lebendigen
Pflanzen- und Tierkörper nach der Philosophia naturalis von P. Haan
S. J. mitgeteilt. Im 2. Kapitel folgt die Lehre vom Sinnesvermögen des
Menschen. Das 3. Kapitel, über den menschlichen Intellekt, erörtert
die Immaterialität des Intellekts, das Objekt des menschlichen Intellekts,
den Ursprung der ersten intellektuellen Ideen, das der intelligenten Seele
eigentümliche Selbstbewufstsein ; die Erkenntnis, welche die menschliche
Seele von den immateriellen Substanzen sich bildet; die Weise, wie der
menschliche Intellekt das mit ihm vereinigte Objekt wahrnimmt oder
ausdrückt; die Weise, in welcher die Seele über das intellektuell
wahrgenommene Objekt urteilt; den folgernden Intellekt, das intellektive
Gedächtnis und die Ideenassociation ; den Akt dés Erkennens unter dem
Gesichtspunkt des geistigen Wortes ; die verschiedenen Benennungen des
Erkenntnisvermögens; endlich die falschen Theorieen über den menschlichen

Intellekt. Im 4. Kapitel kommen die dem Menschen eigentümlichen
Strebevermögen zur Darstellung: appetitus elicitus des Menschen im
allgemeinen; die Einteilung der beiden appetitus eliciti, die Hauptsätze
über den doppelten appetitus sensitivus, das Objekt des Willens; der
Einflufs des Intellekts und der übrigen Vermögen auf die Weise, wie der
Wille nach seinem Objekt trachtet; die Frage, wieweit der Wille einer
Notwendigkeit unterliegt, die dem Willen eigentümliche Indifferenz. Im
5. Kapitel werden die Vermögen und habitus der Seele im allgemeinen
erklärt. Das 2. Buch handelt von der menschlichen Natur. Im
1. Kapitel wird die Seele als erstes Princip des rationalen Lebens
erwiesen: es wird ihre Einfachheit, Geistigkeit und Unsterblichkeit gezeigt.
Im 2. Kapitel wird die aus der rationalen Seele und dem Leibe gebildete
menschliche Natur erklärt: die Vereinigung der rationalen Seele mit dem
Leibe, ihr Ursprung und der natürliche Zusammenhang zwischen ihrem
Ursprung und demjenigen des menschlichen Leibes. Ein Anhang ist
dem Spiritismus gewidmet. Ein alphabetischer Index beschliefst das

Werk.
3. Die wichtigsten Lehrsätze sind in 53 Thesen besonders

hervorgehoben. Darunter sind solche, die wir mit Freuden unterschreiben,
weil sie die Lehre des Aquinaten enthalten. Andere dagegen fordern
unsern Widerspruch heraus: nur einige von diesen wollen wir
herausgreifen, um den Standpunkt des Verfassers und seine Methode zu
kennzeichnen. Die XIII. These p. 68 lautet so: Obiectum formale intellectus
humani per se spectati est ratio entis abstraetissime sumpta
(sive quidditas maxime indeterminata); obiecta autem materialia eius esse

possunt entia quaelibet, dummodo ei rite proponantur, quare positivismus
aetatis nostrae psychologo omnino improbanda est. Gegen diese Be-



Litterarische Besprechungen.

Stimmung des Formalobjekts machen sich schwerwiegende Gründe
geltend. Der Verfasser erklärt seine Ansicht näher dahin, das Formalobjekt

sei der objektive Begriff von ens com m u n is sim um, und nennt
ihn mit einem andern Namen quidditas abstractissime sumpta. Allerdings

ist das Seiende das adäquate Objekt des Intellekts. Es fragt sich
nur, was der hl. Thomas meint, wenn er sagt: ens est primum obiectum
intellectus, et sie est primum intelligibile (I. 5. 2 c.) ; intellectus respicit
suum obiectum secundum communem rationem entis (I. 79. 7. c.); quidditas

rei est proprium obiectum intellectus (I. 17. 3. ad 1). Zum
Verständnis dieser und ähnlicher Stellen bedarf es einiger Unterscheidungen,
die wir kurz andeuten wollen.

Die Befähigung des intellektiven Erkenntnisvermögens zum
Wahrnehmen überhaupt hat ihren adäquaten Gegenstand nicht in dem Objekt,
welches das Vermögen zur Thätigkeit anregt (obiectum motivum) und es
specifisch bestimmt, sondern in demjenigen Objekt, weiches dem Intellekt
eine Grenze setzt (obi. terminativum). Das lehrt der hl. Thomas in den
Worten : Intellectus autem 'respicit suum obiectum secundum communem
rationem entis, eo quod intellectus possibiiis est, quo est omnia fieri.
Unde secundum nullum differentiam entium diversificatur differentia
intellectus possibiiis. (I. 79. 7. c. Statt des Wortes differentia, was die
Codices haben, lesen einige Herausgeber potentia.) Weil das intellektive
Vermögen sich auf die Immaterialität gründet und ein rein geistiges
Vermögen sein mufs, hat es die Befähigung für alles und jedes Intelligibile

und damit eine gewisse Unendlichkeit für alles Intelligibile. Daher
ist alles Intelligibile, weil es auf geistige Weise informieren kann, auch
das adäquate und speeifizierende Objekt der passiven intellektiven Fähigkeit

überhaupt und somit das obiectum terminativum für den Intellekt.
Für die graduelle Verschiedenheit des Intellekts in den verschiedenen
Naturen dienen aber verschiedene obiecta motiva, welche dem Intellekt
ein verschiedenes Licht und eine verschiedene Weise des Erkennens
darbieten. Hier handelt es sich um das obiectum terminativum, nämlich unf
die ratio formalis des Objekts des Vermögens als solchen, d. h. des

Objekts, insofern es Princip für die Erkenntnisthätigkeit ist. In diesem
Sinne wird es das adäquate Objekt des Intellekts genannt, insofern
es nämlich die Ausdehnungsweite der Erkenntniskraft oder den Ergufs
des Vermögens vollkommen und vollständig umgrenzt. Dieses obiectum
simpliciter adaequatum ist aber ein dreifaches. 1. Obiectum
attribution is ist dasjenige, was den Begriff des Objekts innerlich in sich
trägt, an welchem Begriffe alle übrigen Gegenstände per attributionem
teilnehmen: und das ist für den menschlichen Intellekt die Substanz,
die zuerst und hauptsächlich das Seiende (ens) ist, während alles andere,
was nicht Substanz ist, nur ein ens entis genannt werden kann. 2. Obiectum

intentionis ist dasjenige, in dessen Erkenntnis der Intellekt erst
zur Ruhe kommt: und das ist die Wesenheit der Dinge. 3. Obiectum
extensionis ist endlich dasjenige, in dessen Umkreis alles liegt, worauf
sich die Bethätigung des Vermögens erstrecken kann. Gerade um dieses
obiectum extensionis handelt es sich hier. Das ist allerdings das
ens und zwar das ens universalissimum, insofern es sowohl die Substanz
wie- das Accidenz, die Geschöpfe sowohl wie Gott, soweit er erkennbar
ist, umfafst. Davon sagt der hl. Thomas: intellectus respicit suum obiectum

secundum communem rationem entis.
Was ist also dieses ens universalissimum, welches der

Intellekt als die letzte Grenze des Umfangs seiner Erkenntnisthätigkeit
noch erfafst'? Sicherlich nicht das ens commune ad ens reale et ens

24*



372 Litterarische Besprechungen.

rationis, wie Soncinas behauptet hat. Denn dieses ens commune wäre
ganz und gar abstrakt und deshalb nicht nur niedriger als das reale
Sein, sondern sogar ein geringeres Sein als das Gedankending, welches
selbst gleichsam nur ein Schatten vom realen Sein ist. Dann wäre auch
der Intellekt selbst, der das Gottähnlichste im Geschöpfe ist, nicht mehr
das erhabenste, edelste, vollkommenste unter allen Vermögen, sondern
das allerniedrigste. Ebensowenig kann unter jenem ens universalissimum
beides verstanden werden, nämlich das reale Sein und das Gedachtsein
in ihrer rein analogen Einheit; denn in diesem Falle müfste das Objekt
des Intellekts überhaupt identisch sein mit dem Objekt der Metaphysik.-
und diese Annahme würde die ganze Stufenreihe der wissenschaftlichen
Erkenntnis mit der specifischen Natur der Metaphysik aufheben und dem
Ontologismus Vorschub leisten. Dasjenige Objekt, welches der Tbätig-
keit des Intellekts ihrer eigentümlichen Natur nach als Grenze dient,
kann daher nur das ens reale sein. Während der Intellekt consecutive
auch das Gedankending erkennt, nämlich durch das intelligible Bild des
ens reale, so wird er durch das ens rationis dennoch nicht speeifiziert,
weil es nicht das principale intellectum ist. (Vergl. S. Th. I. 14. 5 ad 3.)
Endlich kann es überhaupt keinen einheitlichen univoken Begriff für ens
reale und ens rationis geben, welcher beiden gemeinsam und abstrakt
oder höher als beide wäre. Der Name ens besagt vielmehr zwei
Begriffe, welche eine gewisse Analogie mit einander haben. Es ist daher
falsch, zu sagen: obiectum formale intellectus humani per se spectati
est ratio entis abstractissime sumpta.

Ferner ist noch gegen dieselbe These einzuwenden, dafs ens gar
kein praedicatum quidditativum für alle unter dem ens enthaltenen
Glieder ist. Wesentliches Prädikat ist es im eigentlichen Sinne nur in
Gott, wie der hl. Thomas I. 3. 3c. zeigt. Kein Geschöpf ist durch seine
Wesenheit schon ein ens; keinem Geschöpfe kommt die adäquate und
vollkommene formale Bedeutung von ens zu, sondern als eigentümliche
Wesenheit (quidditas propria) kann sie nur Gott allein zugesprochen
werden. Der hl. Thomas lehrt ausdrücklich ; Ens praedicatur de solo
Deo essentialiter, eo quod esse divinum est esse subsistens et absolutum;
de qualibet autem creatura praedicatur per participationem: nulla enim
creatura est suum esse, sed habens esse Quandocumque autem aliquid
praedicatur de altero per participationem, oportet ibi aliquid esse praeter
id quod participatur; et ideo in qualibet creatura est aliud ipsa creatura,
quae habet esse, et ipsum esse eius Ens autem non ponitur in
definitione creaturae, quia nec est genus nec differentia; unde
participatur sicut aliquid non existens de essentia rei (Quodlib. 2 a. 3 c.
Vergl. S. c. gent. 1, 26.) Als transceudenta 1 es Prädikat, was
sich in jedem Dinge findet und darum der quidditas und non-quidditas
gemeinsam ist, mufs das ens dem quidditativen Begriffe vorausgehen.
Also ist es falsch, zu sagen, der objektive Begriff des ens communissi-
mum sei quidditas abstractissime sumpta oder quidditas maxime inde-
terminata.

4. Eine andere These XV p. 78 über die Vollkommenheit, mit
welcher unser Verstand sein eigentümliches Objekt erkennt, lautet so:
Homo res sensu perceptas secundum esse earum individuale qua indi-
viduale directe non intelligit, sed indirecte tantum per naturalem aliquam
ad actus phantasiae et vis cogitativae attentionem; attamen directe
easdem res individuas quae sensu percipit, intellectu appre-
hendit sub rationibus potentialiter universalibus, idque ita ut a ratio-
nibus magis communibus procedat ad rationes minus communes. Da der



373

Verfasser p. 81 ausdrücklich behauptet, seine These sei der Lehre des
hl. Thomas konform, so wollen wir hier wenigstens den 2. Teil der These
über die direkte Erkenntnis der körperlichen Einzeldinge prüfen.
Das direkte Erkennen steht demjenigen Vorgang gegenüber, bei welchem
ein Zurückkehren zu den Principien der Erkenntnis stattfindet: mögen
diese Principien solche sein, von denen der Erkenntnisakt eliciert wird
(die Seele, das Erkenntnisvermögen und die species), oder solche, welche
bei der Erkenntnis nur Dienste leisten (wie die Sinne bei der geistigen
Erkenntnis), wenn diese dienenden Principien nur vom Erkenntnisobjekt
selbst verschieden sind.

Die Erkenntnis der Einzeldinge geschieht nur mit Hinwendung auf
die Phantasievorstellung. Der dadurch gebildete Begriff kann aber das
Einzelding überhaupt nicht direkt repräsentieren, d. h. für das
Erkenntnisvermögen gegenwärtig machen; denn das Hindernis für die
Erkenntnis liegt in der Materialität des Objekts, aber nicht in der Einzelheit

als solcher. (S. th. I. 86. 1 ad 8.) Der Begriff (species ex-
pressa), den der Intellekt von den Einzeldingen mittelst der Hinwendung
zur Phantasievorstellung bildet, ist aber sicher nicht weniger immateriell
als die species impressa: diese letztere kann aber nur dadurch im
Intellekt entstehen, dafs das Objekt nicht unter denselben Bedingungen
und nicht in derselben Materialität bleibt, worunter es noch Objekt für
die innere sinnliche Wahrnehmung war. Also kann der Intellekt sich
unmöglich auf dieselben Bedingungen und dieselbe Materialität direkt
hinwenden, wenn seine Erkenntnis specifisch verschieden von der
Sinneswahrnehmung werden soll. Also kann er das Einzelding überhaupt nicht
direkt erkennen. Darum sagt der hl. Thomas : Quod intellectus noster
indirecte et per quandam reflexionem potest cognoscere singulare,
quia etiam postquam species intelligibiles abstraxerit, non potest
secundum ens actu intelligere, nisi convertendo se ad phantasmata, in
quibus species intelligibiles intelligit Wenn also eine direkte
Erkenntnis der körperlichen Einzeldinge für uns überhaupt nicht;
möglich ist, so ist sie auch nicht möglich sub rationibus potentialiter
universalibus, wie Verf. sich ausdrückt, oder quantum ad naturam speciei.
Um seine Meinung als Lehre des hl. Thomas zu erweisen, behauptet er,
derselbe gebrauche das Wort singularis an der Stelle I. 86. 1 in redu-
plikativer Bedeutung: singulare — nämlich nur in seiner wirklichen
Einzelheit — in rebus materialibus intellectus noster directe et primo
cognoscere non potest. Dann wäre der Gegensatz zu singulare in dieser
Bedeutung singulare quantum ad naturam speciei, nämlich das universale
in statu singularitatis, wie es in Wirklichkeit real existiert. Allein die
ganze Beweisführung ist nicht darauf gerichtet, sondern auf das universale,

was von der individuellen Materie abstrahiert worden ist und somit
nur das universale metaphysicum, die Natur des Einzeldinges, sein kann:
und von dieser Natur als solcher allein sagt Thomas, dafs wir sie
direkt erkennen können. Unser Autor beruft sich ferner auf die Stelle
I. 86. lc. über den menschlichen Intellekt: „proprium eius est cognoscere
formam in materia quidem corporali individualiter existentem." Aber
an dieser Stelle wird ausdrücklich noch eine Beschränkung hinzugefügt
„non tarnen prout est in tali materia" und weiter gesagt: „cognoscere
vero id, quod est in materia individuali, non prout est in tali materia,
est abstrahere formam a materia individuali, quam repraesentant
phantasmata." Stellen wie Qu. de ver. 10 a. 5 ad 5 und a. 2 besagen nur,
dafs der Intellekt die innerste Natur, natura speciei, in den Individuen
erfafst, die in den Individuen singulär existiert: aber er erfafst sie nicht



374 Litterarische Besprechungen.

im Zustande ihrer Einzelheit, und somit nicht durch direkte Erkenntnis,
sondern er erfafst die Natur abstrakt und __demgemäfs auch nicht direkt
so, wie sie in den Individuen existiert. Übrigens ist nicht einzusehen,
warum der Verf. andere Stellen des hl. Thomas gar nicht citiert hat.
So fehlt folgende Stelle Quodlib. 7. q. 1 a. 3 c. ganz, worin er die
Möglichkeit einer Erkenntnis der Einzeldinge untersucht: sciendum est,
quod ad hoc, quod singulare aliquod cognoscatur, oportet quod iu po-
tentia cognoscitiva sit similitudo eius, in quantum particulare est. Omnis
autem forma de se communis est, unde additio formae ad formam non
potest esse causa individuations .; sed individuatio formae est ex
materia, per quam forma contrahitur ad hoc determinatum. ünde ad
hoc, quod particulare cognoscatur, oportet, quod in cognoscente non solum
sit similitudo formae, sed aliqualiter materiae Species autem, quae
est in sensu causata a re sensibili, inquantum non est omnino a conditio-
nibus materialibus depurata, est similitudo formae secundum quod est
in materia; et ideo per earn cognoscitur particulare. Sed quia secundum
quod in intellectu nostro recipitur species rei sensibilis, est omnino iam
a materialibus conditiouibus depurata, non potest intellectus noster per
earn directe particulare cognoscere, sed per quandam reflexionem
intellectus ad potentias sensitivas, a quibus species intelligibiles abstra-
huutur. Und diese Stelle schliefst ab mit den Worten: Sed intellectus
humanus, qui est ultimus in ordine substantiarum intellectualium, habet
formas in tantum particulatas, quod non potest per unam speciem nisi
unum quid cognoscere: et ideo similitudo speciei existens in intellectu
humauo non sufficit ad cognoscenda plura singularia; et propter hoc
intellectui adiuncti sunt sensus, quibus siugularia accipiat. Ebenso ist
die Stelle Quodlib. 12. q. 8 (ed. Parm.) a. 11 nicht angeführt: Utrum
intellectus humanus coguoscat siugularia? Respondeo dicendum, quod
aliquid cognoscitur dupliciter: directe et indirecte, scilicet per reflexionem.
Differt autem inter intellectum humanuni et divinum; quia humanus non
cognoscit directe singulare, divinus autem sic: quia cognitio fit per
similitudinem cogniti in cognoscente; et haec est in intellectu nostro per
abstractionem a conditionibus iudividuantibus et a materia; et ideo, cum
recta cognitio sit per speciem, ideo non cognoscit directe nisi
universale.

5. Der reiche Inhalt des Werkes, der auf 336 Seiten zusammengedrängt

ist, beweist, dafs der Verf. in der That mehr bietet als die
gewöhnlichen Lehrbücher. Es ist ferner sein grofses Verdienst, dafs er
vor schwierigen Fragen nicht zurückschreckt und den Gegenstand tief
zu erfassen bestrebt ist. Die gründliche Widerlegung vieler moderner
Irrtümer ist ebenso anzuerkennen. Auch die neuere Psychologie ist gut
verwendet, namentlich ihre englische und amerikanische Litteratur. Ein
bedeutsamer Fortschritt zeigt sich in dem Bemühen, wieder den An-
schlufs an die alte christliche Philosophie zu gewinnen; und in vielen
Fragen ist auch die Lehre des hl. Thomas zur Geltung gekommen, seine
sachlich begründete Autorität anerkannt worden. Man sieht auch aus
diesem Buche, dafs die Richtung, welche durch Tongiorgi und Palmieri
markiert wurde, in den Kreisen, in denen der Verf. wirkt, an Boden
verloren hat. Umsomehr müssen wir aber wünschen, dafs dieser
Fortschritt auf geradem Wege gemacht wird, wenn das Ziel sicher erreicht
werden soll. Der Verf. weicht aber noch in Hauptfragen vom hl. Thomas
ab und hat die Tradition der Schule desselben nicht mit gebührender
Rücksicht gewürdigt. Die sogen, thomistischen Interpreten des heil.
Thomas kommen nicht zum Wort. Der Schüler erfährt von den älteren



Litterarische Besprechungen. 375

grofsen Kommentatoren so gut wie gar nichts. Die Erklärer, deren
Ansicht empfohlen wird, sind nur die Gelehrten der Jesuitenschule und
aufser Suarez nur ihre jüngsten Lehrer. Leser und Schüler werden so

gegen allen Einflufs der bösen Tbomisten hermetisch abgesperrt:
ignoti nulla cupido.

Zum Beweise, welche Kluft den Verfasser noch von der Lehre des
Aquinaten trennt, sei nur beispielsweise auf Folgendes hingewiesen.
Verf. erklärt p. 95 die Ansicht des hl. Thomas dahin, der intellectus
agens und possibilis sei die Seelensubstanz selbst unter verschiedener
Beziehung! Die Mitwirkung der Phantasievorstellung, welche der Haupt -

Ursache, nämlich dem intellectus agens, zur Hervorbringung der species
intelligibilis dient, beschreibt er in der XVIII. These p. 97 so: Propter
naturalem phantasmatum hominis ad virtutem intellectus agentis ordinem
illä cum hoc ad species intelligibiles efficiendas quodammodo instru-
mentaliter concurrunt, quatenus sunt intellectus agentis materia circa
quam et quasi exemplaria effectum eius objective determinantia. Diese
Ansicht wird in einem eigenen Scholion nr. 175 ff. als konform mit
derjenigen des hl. Thomas verteidigt. Die XXI. These p. 118 leugnet den
realen Unterschied zwischen der species impressa und expressa und läfst
nur eine virtuelle Unterscheidung zu. Aus der Lehre über das Urteil
müssen wir den Satz nr. 222 hervorheben: Iudicium, quatenus in-
telligitur rem esse, in apprehensione directa sive intuitiva rei corporeae
realiter includitur. Verf. leugnet daher nr. 224, dafs die einfache
Wahrnehmung dem Urteil immer voraufgehen mufs. Dafs er in der Darstellung
des göttlichen concursus beim freien Willen des Menschen dem heil.
Thomas nicht folgt (nr. 362), braucht kaum gesagt zu werden. Über
das Verhältnis des Intellekts zum freien Willensakt lehrt These XXXV
p. 214: electio libera iudicio practico non determinatur, sed potius
iudicium practicum déterminât. Diese These kann richtig verstanden werden,
könnte aber auch eine unrichtige Deutung zulassen, weshalb es sicherer
wäre, noch einige Unterscheidungen zu machen. Das letzte praktische
Urteil determiniert nämlich den Willen nicht notwendig bezüglich der
Ausübung seiner Thätigkeit, sondern nur in Bezug auf das Objekt, wobei
die Indifferenz des Willens noch fortbesteht, wenn man dieses letzte
Urteil rein objektiv betrachtet. Insofern aber der Wille den Zweck
wirklich intendiert und den Intellekt auf die Mittel dazu hinwendet,
kommt das Formale des letzten Urteils vom Willen selbst her: er will
jetzt wirklich, ohne seine Freiheit zu verlieren, mit einer rein
metaphysischen Notwendigkeit, die nicht aus dem Objekt entspringt, sondern
mit der vollendeten Thatsache des Willens von selbst gegeben ist; weil es
ein innerer Widerspruch wäre, dafs der Wille etwas actu wolle und
zugleich nicht wolle. These XXXIX p. 243 behauptet, dafs die
Seelenvermögen wenigstens formal nicht identisch mit der Wesenheit der Seele
sind; und ein Scholion nr. 421 erklärt die Worte des hl. Thomas so, als
ob er den realen Unterschied der geistigen Vermögen als blofser Potenzen
von der Wesenheit der Seele leugne! Ebenso verwirft der Verf. p. 328
auch den realen Unterschied zwischen Person und Natur.

Diese Beispiele müssen hier genügen. Wir können dem Verfasser
den Vorwurf subjektiver Interpretation der Worte des hl. Thomas nicht
ersparen. Eine praesumptio iuris spricht mindestens dafür, dafs der
Verfasser, dessen Talent und Leistung wir gern anerkannt haben, dennoch
den Sinn des Textes nicht besser erklären wird, als es eine vielhundertjährige

konstante Tradition gethan hat. Es hat keinen Wert, die
Terminologie des hl. Thomas zu gebrauchen und ihre Bedeutung abzuschwächen



376

und zu ändern. Dafs die bona fides des Verfassers hiermit nicht im
mindesten bezweifelt wird, will ich ausdrücklich bezeugen. Aber den
Unterschied zwischen seinen Ansichten und der Tradition darf man auch
nicht verkennen. Wer eine Kluft überbrücken will, mufs zuvor ihre
Weite gemessen haben: dann erst kann man sich über den Bau der
Brücke beraten. Auch der Verfasser wird mit uns einstimmen in das
Wort, was Ambrosius Catharinus gesagt hat: Ille sciât se valde profecisse,
cui Thomas valde placebit. E. Commer.

Dr. Alois Otten: Einleitung in die Geschichte der
Philosophie. Die Gottesidee, die leitende Idee in der
Entwicklung der griechischen Philosophie. Paderborn,
F. Schöningh.
Es ist ein sehr fruchtbarer Gedanke, die Fragen, welche in der

Einleitung zur Geschichte der Philosophie erörtert zu werden pflegen,
um die Gottesidee als den leitenden Gesichtspunkt zu gruppieren. Der
Verfasser führt in der vorliegenden Schrift diesen Gedanken mit hohem
Scharfsinn, grofser Erudition und in schöner, leicht verständlicher
Darstellung aus. Er untersucht zuvörderst das Verhältnis der griechischen
Philosophie zur Uroffenbarung und weifs zwischen den beiden Extremen,
von denen das eine die griechische Philosophie ganz aus dem griechischen
Geiste herauswachsen läfst und das andere alle positiven Ergebnisse,
zumal die Gotteskenntnis der griechischen Denker, aus dem Zusammenhange

mit der Uroffenbarung ableiten will, die richtige Mitte zu finden.
Er scheint damit dem Apostel zu folgen, der (Rom. 2, 14) da lehrt, dafs
„die Heiden kraft der Natur das im Gesetze Enthaltene thun, trotzdem
sie kein Gesetz haben", und sonach der Vernunft mit Rücksicht auf die
Gotteskenntnis und das entsprechende Handeln eine eigene selbständige
Kraft zuschreibt. Der Verf. schildert es aus den ältesten Kirchenvätern
Justinus, Athenagoras, Eusebius Caes., Clemens v. Alex, und andern sehr
anziehend, wie die griechische Philosophie mit ihrer Spekulation an „den
Rest der Uroffenbarung anknüpft, im Kampfe mit den mythologischen
Auswüchsen sich zu klareren Vorstellungen emporringt... und hiedurch
den Charakter einer Vorbereitung auf die durch Christus in der Zeitenfülle

erfolgte Offenbarung gewinnt". Demnach wird einerseits die
Uroffenbarung durch das Gesetz und die Propheten mit Christus verbunden,
sowie andererseits durch die ernste philosophische Forschung. Aus der
einen Quelle entfliefsen zwei Ströme, die sich am Ende in das Meer der
Lehre des fleischgewordenen Wortes ergiefsen. Wir hätten gewünscht,
dafs der Verfasser in diesem 1. Teile die Aufschlüsse noch eingehender
benützt hätte, welche über die ältesten Zeiten die Keilinschriften und
die ägyptischen Papyrus geben. Es fällt da reiches Licht auf den
Zusammenhang der griechischen Denker mit dem Reichtume der Kenntnisse

in den frühesten Zeiten. (Vergl. Moigno, les Splendeurs de la
foi; Civ. Catt., Al Domani del diluvio.)

Im 2., umfassenderen Teile bespricht der Verfasser die einzelnen
Systeme der griechischen Philosophie nach der angegebenen Seite hin :

Thaies, Anaximander, Heraklit, die Eleaten, die Pythagoräer, die Ato-
misten, Anaxagoras, die Sophisten, Sokrates, Plato und Aristoteles. Wir
möchten die älteren von diesen, wie Thaies, nicht als hylozoistische
i'antheisten ansehen. Wir meinen vielmehr, dafs sie, wie Aristoteles
dies andeutet, eben nur die materiale Ursache, nicht die formale, wirkende



Litterarische Besprechungen. 377

und Zweckursache, philosophisch untersuchen wollten und somit nicht
in philosophischer Weise zur Erkenntnis Gottes vordrangen. Ihre
Aussprüche über Gott beruhen nicht auf strengen Schlufsfolgerungen, sondern
auf dichterischer Intuition oder auf Anlehnung an die Urtradition.
Dementsprechend scheint uns auch das „Unendliche" (S. 54 s ff.) nicht scharf
genug aufgefafst und deshalb unklar. Es ist hei diesen Philosophen,
wie Thomas (I. qu. 7, art. 2; Übers. I, S. 161) hervorhebt, das Unendliche
gemeint, wie es vom Stoff ausgesagt wird, also genauer das
Endlose, was in sich kein Mafs, kein Ende hat, das indefinitum oder das
infinitum in potentia; nicht das Unendliche, wie es Gottes Vollkommenheit

ist. Die späteren Philosophen sind weiter fortgeschritten, indem sie
auch die andern Arten von Ursachen philosophisch untersuchten und so
die Existenz eines ersten Bewegers, einer höchsten Exemplarursache,
eines summum appetibile, summum bonum als rechtmäfsig gezogene
Schlufsfolgerung hinzustellen vermochten. Was Aristoteles und die
Ewigkeit der Welt anbelangt, so haben wir noch keinen Grund im Texte
des Stagiriten gefunden, der es verböte, der Meinung des hl. Thomas
zu sein ; wohl aber löst diese Meinung alle Schwierigkeiten. Thomas ist
der Ansicht, Aristoteles habe die Frage gar nicht an und für sich oder
sachlich beantworten wollen, seine Gründe besäfsen nur relativen Wert.
„Aristoteles wendet sich gegen einzelne Philosophen, die da annahmen,
die Welt habe auf eine Weise begonnen, die in Wahrheit unmöglich
war. Deshalb schickt er (8 Phys. und I de coelo) die Meinungen des
Anaxagoras, Empedokles und Plato voraus uud zeigt, das, was diese
über den Anfang der Welt sagen, sei falsch. Zudem sagt derselbe
Philosoph I Top. c. q., es gäbe manche Sätze, die man nicht beweisen,
sondern an denen sich nur die Dialektik üben könne; und zu diesen
rechnet er den Satz von der Ewigkeit der Welt. Dieses alles thut dar,
dafs Aristoteles nicht aus sachlichen Gründen heraus in dieser Frage
eine Entscheidung treffen wollte" (I, qu. 46; art. 1; Uebrs. Bd. III,
8- 33). Dr. c. M. Schneider.

Hermann Türk: Kuno Fischers kritische Methode; eine
Antwort auf seinen Artikel „Der Tiirk'sche Hamlet" in der
Beilage zur Allgem. Zeitung.

Hermann Türk: Die Übereinstimmung von Kuno Fischer
und Hermann Türks Hamlet. Erklärung. Jena, Manke.

Dingelstedt, der ehemalige Leiter des Burg - Theaters in Wien,
sagt einmal, der Deutsche liebe am meisten die Stücke, welche eine
verschiedene Auslegung und Auffassung zuliefsen, deshalb sei Hamlet
unser Lieblingsstück und die Rolle des Dänenprinzen das Steckenpferd
aller Helden-Jünglinge; jeder Shakespeare-Verehrer habe sich einen
eigenen Hamlet zu seinem Privatvergnügen zurechtkonstruiert. Es mag
etwas Wahres an diesen Behauptungen sein, das bezeugen die obigen
Streitschriften. Vielleicht reizt aber das Shakespearesche Meisterwerk
auch darum fortgesetzt zu neuen Erklärungsversuchen und übt noch
immer seine alte Anziehungskraft aus, weil da das Aufsernatürliche,
Geisterhafte in unsre Welt hineinragt. Die Form in den beiden
Broschüren streift bisweilen hart an die Grenzen des litterarischen Anstandes,
wenn sie auch nichts grundlos Verletzendes enthalten.

Dr. C. M. Schneider.



378 Litterarische Besprechungen.

Dr. DL. Schmidtkunz: Über philosophische Termino¬
logie. Vortrag in der 42. Philologenversammlung.
Wir unterschreiben gern die Thesis, welche der Vortragende

aufstellt: „Die philosophische Terminologie ist bekanntlich die verworrenste
und dies just infolge einer grofsen Verworrenheit in den Sachen." Von
den Heilmitteln aber, die gegen diese Verwirrung vorgeschlagen werden,
dürfte wenig Besserung zu erwarten sein. Lexikon, Grammatik,
Kommentar etc. nützen so lange nichts, als jeder Autor seinen Stolz darein
setzt, eigene termini zu erfinden oder den bereits gebrauchten seinen
eigenen besondern Sinn unterzulegen. Zuerst müfste die Ursache für
die Verworrenheit in der Terminologie schwinden, welche der Vortragende
richtig angibt: Die Verworrenheit in den Ideen. Das Wort ist einmal
nach Aristoteles Signum intellectus: das Zeichen davon, wie man eine
Sache versteht. Sodann ist das hauptsächliche Heilmittel, dafs der
Philosoph sich gemeinverständlich ausdrückt. Eine Sache, die man nicht
andern klar machen kann, ist in noch unklarer Weise aufgefafst. Ein
Beispiel bildet ja dieser Vortrag, der durch musterhafte Deutlichkeit und
nie gestörte Klarheit sich auszeichnet; da finden sich keine „verworrenen
termini", weil dem Vortragenden selber nicht das entsprechende
Verständnis fehlte.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Max Wentscher : Lotzes Gottesbegriff und dessen
metaphysische Begründung, Ein Beitrag zur Charakteristik

der Lotzeschen Weltanschauung. Halle. Kaemmerer
und Co. 1893.

Lotze fragt nach dem Grunde für die Möglichkeit des Zusammenhanges

der Dinge im Sein und wechselseitigen Einwirken. Er findet
denselben, ähnlich wie die Herbartsche und noch mehr die Leibnitzsche
Richtung, unter Mitaufnahme Spinozistischer Gedanken in der
notwendigen Einheit eines substantiellen Weltgrundes, in der Thätigkeit
einer ursprünglichen Wesenseinheit alles Wirklichen. Er unterscheidet
sich von den erwähnten Richtungen, weil er unter Verwerfung des
Occasionalismus und der prästabilierten Harmonie direkt das Unendliche
als jenes einheitliche Wesen betrachtet, welches sich im All unzählige
zusammenhängende Weisen seiner Existenz gegeben hat. Der Mechanismus,

der durch die allgemeinen Naturgesetze bedingt wird, ist die Form
endlichen Daseins, welche das zu Grunde liegende Wesen sich selber
gibt. Lotze gelangt so zu einem persönlichen, aber immanenten Gott.

Die Schrift wird jeder, der sich für die verschiedenen Arten des
Monismus interessiert, mit grofsem Nutzen lesen. Zumal wird sich im
denkenden Leser gerade durch diese Darlegungen immer mehr die
Überzeugung festigen, dafs ein solcher Monismus, der ein und dasselbe Wesen
in allen Dingen zu Grunde legt, notwendig zu unentwirrbaren Schwierigkeiten

führen mufs. Selbst ein so kritisch angelegter Kopf wie der des
Verfassers kann da nicht helfen. Wenn das Wesen von Licht und
Zimmer ein und dasselbe ist, wie soll dann eine verschiedenartige
Wirkung hervorgehen : dort der Überflufs an Helligkeit, hier im Gegenteil
das Bedürfnis nach Helligkeit? Gerade die Frage nach dem Zusammenhange

oder der Einheitlichkeit in den Wirkungen ist dann eine unlösbare.

Wo sollen zuvörderst die verschiedenen einander entgegengesetzten



Litterarische Besprechungen. 379

Wirkungen herkommen, da das innere Wesen ja ein und dasselbe ist?
Und werden solche Wirkungen thatsächlich vorausgesetzt, wie sollen sie
durch das zu Grunde liegende eine Wesen aufeinander einheitlich
bezogen werden?.Ist doch eben dieses Wesen der Grund für die Verschiedenheit.

Dies wäre ebenso viel als sagen: Weil das Wasser kalt und das
P'euer warm ist, sind beide eins.

Vielleicht ist der tiefere Gedanke bei Lotze und bei dem Verfasser
obiger Schrift richtig; aber sie halten sich beide nicht genau
gegenwärtig, was denn eigentlich unter Wesenheit in einem Dinge zu
verstehen sei. Durch ihre Wesenheiten sind die Dinge verschieden, ist der
Mensch nicht Tier; aber in den Wirkungen einigen sie sich, dient dem
Menschen das Tier. Worin liegt für diese Einheitlichkeit der Grund?
Nicht dafs Gottes Wesen in jedem Dinge immanent ist, also im Wasser
Wasser, im Feuer Feuer, bildet den Grund; sondern die eine selbe, alle
Wirklichkeit im Sein und in der Tbätigkeit verursachende Kraft Gottes
ist dieser Grund. Da sind alle Schwierigkeiten gelöst. Jede Wirklichkeit,

sei es dem Akt oder dem substantiellen Sein nach, ist die
Teilnahme an der wirkenden Kraft jenes Aktes und jenes substantiellen Seins,
das da nichts als reinste Wirklichkeit dem ganzen Wesen nach ist; ja
sie ist diese wirkende Kraft selber, insoweit diese letztere einwirkt,
ähnlich wie das Zimmer als erhelltes das Licht ist, insoweit dieses Helle
verbreitet. Dabei bleibt das Wesen des Lichtes, als Möglichkeit immer
mehr Licht zu spenden, getrennt vom Wesen des Zimmers, insoweit dieses
immer mehr Licht gespendet erhalten kann. Damit ist die Quelle der
Verschiedenheit in den Geschöpfen, wonach das eine dem wesentlichen
Vermögen nach anders ist wie die übrigen, verbunden mit dem Zusammenhange

der Einheit ihrer wirklichen Erscheinungen in der einen
wirkenden Kraft Gottes, die kein anderes Wesen hat als dafs sie nie anders
sein kann wie sie ist, nämlich stets die reine Wirklichkeit dem Wesen
nach, während die Wesenheiten der Geschöpfe an sich nichts in
Wirklichkeit sind und nur in einem Vermögen, so oder so zu sein, bestehen.
Die Legende, dafs die früheren Zeiten nichts gewufst hätten von einèr
„rücksichtslosen Naturnotwendigkeit alles Geschehens", von der „Gültigkeit

allgemeiner Gesetze" (S. 5), sollten doch ernste Männer wie der
Verfasser aufgeben. Bei Thomas, Augustin und selbst bei Aristoteles
können sie dieselben oft genug ausgesprochen finden. Augustin schliefst
sogar die Wunder und die freien Akte keineswegs aus dem einheitlichen,

nicht zu durchbrechenden Ringe der geschöpf liehen Erscheinungen
aus. Freilich ist er konsequent und sieht, wie dies ja auch Lotze nicht
möchte, bei der Betrachtung der Naturgesetze nicht von jenem Gesetze
ab, das der Ewige, als höchster Künstler im All, sich allein und seiner
wirkenden Kraft vorbehalten und nicht in die Naturen der Geschöpfe
eingeprägt hat. Die Wunder vollziehen sich gemäfs der natürlichen
Ordnung, wenn die Ratschlüsse des Schöpfers der Natur ebenfalls und
zwar als höchstes Gesetz, als Wille des Künstlers und somit als erste
Ursache, in die natürliche Ordnung einbegriffen werden und man sich
nicht einzig auf jene Gesetze beschränkt, welche der geschaffenen Natur
von diesem selben Künstler eingeprägt worden sind und die somit die
geschaffene Natur zur Kenntnis bringen kann. Gottes Wesen ist ja
Wirklichkeit und das geschöpfliche Wesen nur Möglichkeit. Von der
Möglichkeit nun kann man nie mit Sicherheit auf die wirkliche Existenz
schliefsen ; wohl aber von der unendlichen Wirklichkeit darauf, dafs mehr
möglich ist, als die Schranken der Wesenheiten in der Natur anzeigen.
Die freien Akte sind eben darum frei, weil sie vom notwendigen Einflüsse



380 Litterarische Besprechungen.

beschränkter, geschaffener Ursachen wesentlich frei sind und ihren ersten
wirkenden Grund in der Freiheit dem Wesen nach, in der Freiheit von
aller Beschränktheit der innersten Natur gemäfs, nämlich einzig in der
für sich bestehenden unendlichen Wirklichkeit, im Ratschlüsse Gottes
haben. Da stehen wir vor einem wahrhaft persönlichen, weil freien und
durch sich allein selbständigen und unabhängigen Gott.

Dr. C. M. Schneider.

Francesco Hettinger : Tommaso d'Aquiuo ed la Civiltà
Europea. Versione dal Tedesco di Lnigi Maiizoni.
Napoli, tipografia degli Accattoncelli 1882.

Die Schrift Hettingers: Thomas v. Aquin und die europäische
Civilisation ist bekannt. Sie behandelt die Principien der wahren, frucht-
reicheu Civilisation, wie der Aquinate sie, zumal in seiner theologischen
Summa, darbietet, gegenüber der falschen, verderblichen Civilisation,
deren Principien zur Zeit des hl. Thomas die arabische Philosophie,
besonders Averroes, enthielt und unsre moderne pantheistische Wissenschaft

neu aufgewärmt hat. Die Ewigkeit der Materie, das Bestehen
einer einzigen Vernunft für alle Menschen, die absolute Unabhängigkeit
der menschlichen Wissenschaft von aller höheren Erkenntnis sind die
Kardinalpunkte, gegen welche Thomas mit Gründen, die noch heute
nichts von ihrer siegreichen Kraft eingebüfst haben, sich in seinen
Werken wendet. Wir haben an der Übertragung nur auszusetzen, dafs
sie die Vernünftigkeit der Seele — anima intellectiva — bei Thomas
gleichbedeutend sein läfst mit der Geistigkeit derselben — anima
spirituals. — Das mag unserm heutigen Sprachgebrauche entsprechen.
Thomas aber schreibt die Geistigkeit — impressio, forma spiritualis —
auch dpn Sinnen und der Tierseele zu, die Unsterblichkeit aber nur der
menschlichen, vernünftigen Seele.

Dr. C. M. Schneider.

—o—
UNGARISCHER LITTERATURBER1CHT.

Von Fr. SADOCUS SZABÖ, Ord. Praed.

Hölcseleti Folyôirat: Philosophische Zeitschrift von
Dr. Kiss. Budapest.
6. Jahrgang 1891. Heft I. Streitfragen über das Wesen des

Schönen (Piszter) S. 3. Der Streit zwischen Jungmann und Taparelli
wird besprochen; der Herr Verfasser will die Ansicht Jungmanns
rechtfertigen und darthun, dafs Jungmann nichts anderes lehrt als S. Thomas.
— Die Bewegung und das Bewegen in metaphysischer Hinsicht (Szabö,
Forts.) S. 53. Eine Analyse der genannten Begriffe. — Das Unendliche
(P. Angelicus) 75. — Der ethische Determinismus und Indeterminismus
(Franciscy) 91. — Der hl. Thomas und die Lokalisation der
physiologischen Fähigkeiten der Seele (Szilvek) 125. Beweis der Richtigkeit
der Lehre des hl. Thomas aus den Resultaten der neueren Wissenschaften.


	Litterarische Besprechungen

