
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Erklärung einer schwierigen Stelle der quaest. de veritate des Hl.
Thomas

Autor: Dörholt, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761868

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761868
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


362 Erklärung einer schwierigen Stelle

Obrigkeit den Stellvertreter des göttlichen Willens sieht. Der
Mensch mit seiner blofsen Vernunft, mit dem sich selbst über-
lassenen Willen denkt nur an sich, an seine Leidenschaft und
richtet sich und andre thatsächlich zu Grunde. Gott mit seiner
Gnade läfst das Ganze dienen dem ewigen Zwecke des einzelnen
und richtet dadurch auf sowohl das Ganze wie den einzelnen.
Da ist nichts als Harmonie, nichts als Friede, nichts als fruchtbares

Wirken mit dauerndem Erfolge. Da ist die Quelle
verstopft für die Zerrissenheit der Parteien, für die Einseitigkeit
der Gesetzgebungen, für die Veränderlichkeit der Eegierungs-
principieu. Gott mufs mitten in die menschliche Gesellschaft
hinein, es geht nicht mit den Kräften der blofsen Katur; das

ergibt sich notwendig aus dem alle natürlichen Kräfte
übersteigenden letzten Endzwecke. Gott aber tritt in die menschliche

Gesellschaft nur ein durch den christlichen Geist, durch
die Gnade, durch den Erlöser und seine Kirche. Die Gnade
ist kein Wahngebilde, sie ist die lebenskräftigste Macht. Denn
Gott und sein Christus ist in ihr und füllt sie mit seinem
eigenen Wesen d. h. mit der Quelle und dem unabänderlichen
Sitze aller Macht, Weisheit und Liebe, alles Lebens, aller
Schönheit, alles Friedens, aller Fruchtbarkeit und Dauer an.
Wir werden die Gnade als Segensquelle für Staat und Person
noch besser kennen lernen, wenn wir der Kirche, in welcher
und durch welche sie sich äufsert, näher treten werden.

<£3

ERKLÄRUNG EINER SCHWIERIGEN STELLE DER
QUAEST. DE YERITATE DES HL. THOMAS.

Von DR. B. DÖRHOLT.

In den Quaest. disp. de veritate qu. 2. art. 3 behandelt
der hl. Thomas die Frage „Utrum Deus alia a se cognoscat."
An 5. Stelle macht er sich dort folgenden Einwand: Praeterea
Philosophus in XV. Metaphys. (XII. Metaphys. comm. 51 fügen
die neueren Thomasausgaben erklärend hinzu; in der Bekkerschen
Ausgabe des Aristoteles findet sich die Stelle Metaphys. 11, 9)
probat, quod Deus tantum se ipsum cognoscit. Sed „tantum"
idem est quod non cum alio. Ergo non cognoscit alia a so.

Die Lösung dieses Einwandes hat in der editio Piana von
1570 und den zahlreichen Abdrücken derselben folgenden Wortlaut:

Ad quintum dicendum, quod aliquid intelligitur dupliciter:
uno modo in se ipso, quando scilicet ex ipsa re intellecta vel



der Quaest. de veritate des hl. Thomas. 363

cognita formatur aeies intuentis; alio modo videtur aliquid in
altero, quo cognito et illud cognoscitur. Deus non ergo se
ipsum tantum cognoscit in se ipso, alia vero in se ipsis co-
gnoscit, sed cognoseendo suam essentiam; et secundum hoc
Philosophus dixit, quod Deus tantum se ipsum cognoscit; cui
etiam consonat dictum Dionysii (cap. 7 de div. nomin.): „Deus",
inquit, „existentia cognoscit, non scientia quae sit existentium,
sed quae sit sui ipsius".

Das im Druck hervorgehobene non findet sich in den
Handschriften nicht. Die neueren Ausgaben, wie die von Parma
(Fiacoadori) und von Paris (Vivès) haben es mit Recht aus dem
Text entfernt und auf den Rand gesetzt. Mit demselben war
der Text eine unüberwindliche crux interpretum; aber auch
ohne dasselbe hat er seine Schwierigkeit, und diese ist vielleicht
mit Schuld daran gewesen, dafs man das non eingeschoben hat,
obgleich freilich dadurch die Schwierigkeit nur noch gröfser
gemacht wurde.

Wenn wir nun die Stelle ohne das eingeschobene non
betrachten, so hat der erste Satz keine Schwierigkeit; er sagt
nur, dafs etwas entweder in sich selbst erkannt werde oder in
einem andern, das als Medium der Erkenntnis dient. Sodann
wird gesagt: „Gott also erkennt nur sich in sich selbst; die
anderen Dinge erkennt er in ihnen selbst" (d. i. dem Sein nach,
das diese in sich selbst haben, und nicht etwa blofs dem Sein
nach, das sie im göttlichen Intellekt und Willen haben), „aber,
indem er seine Wesenheit erkennt." Es ist zu beachten, dafs
dieser letzte mit „aber" beginnende Satzteil einen Gegensatz
nur zu dem unmittelbar Vorhergehenden bildet, so dafs der Sinn
ist: er erkennt zwar die anderen Dinge in ihrem eigenen Sein,
aber doch nur dadurch, dafs er seine Wesenheit erkennt. Thomas
will also sagen: 1. Gott ist für sich selbst das einzige primäre
Erkenntnisobjekt und zugleich das einzige Erkenntnismedium
(Deus ergo se ipsum tantum cognoscit in se ipso). 2. Das
wirkliche und endliche Sein der geschaffenen Dinge, das diese
aufserhalb ihrer ersten Ursache (Gott) in sich selbst haben, ist
gleichfalls (sekundäres) Objekt der göttlichen Erkenntnis (alia
vero in se ipsis cognoscit), aber auch bezüglich dieser ist das

einzige Erkenntnis m e d i u m für Gott seine eigene Wesenheit
(sed cognoseendo essentiam suam). Dies Letzte dient dann
weiter zur Rechtfertigung des Aristoteles und des Dionysius,
wobei sich der hl. Thomas wieder als einen sehr milden
Interpreten zu erkennen gibt, der das, was eben noch gut gedeutet
werden kann, auch zum Guten deutet.

>—<3$—1 -


	Erklärung einer schwierigen Stelle der quaest. de veritate des Hl. Thomas

