
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundprincipien d. hl. Thomas u. d. moderne Socialismus. 337

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQU1N UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.
Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

(Fortsetzung von Bd. X. S. 217.)

o<$x>

VII.
Die Gnade und die Freiheit.

Als der Kulturkampf in der preufsischen Abgeordnetenkammer

am hitzigsten tobte, sagte einmal A. Reichensperger
dem Sinne nach: Wenn man sieht, mit welcher Leichtigkeit hier
Abstimmungen sich vollziehen, durch die den heiligsten Gefühlen
von Millionen treuer Unterthanen schmähliche Gewalt angethan
wird, so ist man, trotz aller Begeisterung für das Repräsentativsystem,

versucht, von demselben sich abzuwenden. Bekanntlich
war der hervorragende Parlamentarier im edelsten Sinne des Wortes
„liberal". Er trat für die Ereiheit nach allen Seiten hin ein und
erblickte im modernen Konstitutionalismus die beste Versöhnung
zwischen dem Interesse des staatlichen Ganzen und der persönlichen

Freiheit des einzelnen. Deshalb schmerzte es ihn, sehen

zu müssen, wie selbst ein solches System zur Mifshandlung der
unantastbarsten Rechte des Menschen gemifsbraucht werden
konnte.

Sonderbarerweise haben wir in unserem Europa die drei
hauptsächlichsten Staatsformen nebeneinander : absolute
Monarchie, Republik und konstitutionelle oder verfassungsmäfsige
Monarchie. Alle drei aber haben sich von dem Flecken
grausamer Knechtung der Gewissen nicht frei zu halten verstanden
und teilweise vertehen sie es jetzt noch nicht. Autokraten finden
Gefallen an der Verfolgung von religiösen Überzeugungen,
Vertretungskörper stimmen dafür und republikanische Verfassungen
thun ihre Ohnmacht dar, die unveräufserlichsten Rechte des
einzelnen hinlänglich zu schützen. Es ist dies der beste, den That-
sachen selber entlehnte Beweis, dafs keine, mit noch so grofser
natürlicher Klugheit erdachte Regierungsform für den inneren
Frieden und die berechtigte Freiheit des einzelnen eine sichere
Bürgschaft zu bieten vermag. Wir erinnern uns dabei an jene
Stelle im Thomas, welche diesem Erfahrungsbeweise die feste
Stütze der Vernunft gewährt und somit ihn auf das stärkste
Fundament stellt.

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 22



338 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Der engelgleiche Lehrer will zeigen, dafs der erste Mensch
in der Gnade geschaffen wurde (I, qu. 95, art. 1; Übers.
Bd. III, S. 509). Nachdem er unter Berufung auf die Worte
der Schrift (Èccle. 7, 30) : „Gott schuf den Menschen als
einen Aufrechten" festgestellt, dafs derselbe in der natürlichen
Geradheit und Vollendung, nämlich in der Unterwürfigkeit des
Körpers unter die Seele sowie der Sinne unter die Vernunft,,
von Gott gemacht worden, fragt er, ob dieser Friede, diese

ungestörte Harmonie unter den natürlichen Kräften in der Natur
seine Quelle oder den wirkenden Grund gehabt habe Er
antwortet mit Nein: Die Natur hat nicht die Kraft in sich,
den Frieden sich selber zu geben; sie besitzt in sich keinerlei
endgültigen Zweck, dem ja eben, seinem Wesen nach, die
Aufgabe innewohnt, das Streben der menschlichen Natur voll
und ganz zu beruhigen. Der Grund des Aquinaten ist
unanfechtbar: Wäre diese Geradheit, in welcher der Mensch gemäfs
der Schrift von Gott geschaffen worden, in den natürlichen
Kräften begründet, so würde sie nach der Sünde geblieben
sein. Der Mensch wäre noch ungestörter Herrscher über das
Körperliche, so dafs dieses ihm in keiner Weise entgegenträte,
es fände sich in ihm auch jetzt keinerlei Widerspruch und Streit;
denn die natürlichen Gaben verharrten im Menschen, wie auch
im gefallenen Engel nach der Sünde die seiner Natur
mitgeteilten Schätze blieben. Dies ist aber falsch. Der Mensch
besitzt den genannten Frieden nicht mehr, wie die tägliche
Erfahrung lehrt. Also kam jene Geradheit und natürliche
Vollendung nicht von der Natur, sondern, da die Ursache mächtiger
sein mufs als die Wirkung, von der übernatürlichen Kraft, von
der Gnade.

Es ist ein, auch für das rein Natürliche, verhängnisvoller
Irrtum, wenn man Natur und Gnade, einen natürlichen und einen
übernatürlichen Zweck, Staat und Kirche, nebeneinander stellt,
als ob es sich da um 2 Mächte handelte, die wohl sich gegenseitig

vertragen müfsten, aber keinerlei organischen Zusammenhang

haben. Ebenso wenig wie die Vernunft als blofse natürliche

Kraft genügt, um in dem einzelnen Menschen die Regungen
der Leidenschaften dem Verstände gänzlich zu unterwerfen, ist
es im Bereiche des staatliehen Lebens unmöglich, dafs die natürliche

Weisheit der Vernunft eine Staatsform entwerfe, unter
deren Einflufs voller innerer Friede ohne Störung herrschen
müfste. Es hat einen tiefen Sinn: „das Herrschertum von Gottes
Gnaden". Dieser Titel besagt, dafs, wenn dem Einflüsse der
Gnade gewehrt wird, auch die Vollendung der natürlichen Kräfte



und der moderne Socialismus. 339

im Bereiche des Zeitlichen leidet, und dafs die zeitliche Wohlfahrt
ebenfalls dort eine Bürgschaft erhält, wo sich die staatliche
Leitung nicht abschliefst gegen die Berücksichtigung höherer
Kräfte, als die blofs natürlichen, in sieh allein betrachtet, sind.

Gleichgültigkeit gegen alles Übernatürliche bedeutet immer
Kampf gegen dasselbe. Regierungen, Staatsverfassungen,
Gesetzgebungen, welche von nichts anderem etwas wissen wollen als
von der Kraft, die sie gewissermafsen greifen, die sie
mathematisch berechnen können, sind stets mifstrauisch gegen die
Aufserungen der unsichtbaren Gnadenmacht und offenbaren bei
der ersten Gelegenheit dieses Mifstrauen durch gewaltthätige
Verfolgung. Sowie aber die Gnade in ihrem innersten Wesen
den Schutz und die Bethätigung der persönlichen Freiheit zum
nächsten Zwecke hat, richten sich die Mafsnahmen von dergl.
Staatsleitungen auch immer gegen die vernünftige und berechtigte

Freiheit der menschlichen Natur, trotzdem sie damit ihr
eigenes Todesurteil unterschreiben. Der Zwang wird ihre
einzige Stütze, aber violentum non durât. Das Gewaltthätige hat
keine lange Dauer. Die notwendige Folge ist, dafs, je mehr die
Mittel vervielfältigt werden, durch welche die staatliche
Verwaltung das ihr anvertraute gesellschaftliche Ganze von der
Teilnahme am Einflüsse der Gnade abschliefst und auf die natürlichen

Kräfte allein beschränkt, desto dringender die Gefahr des
Zusammensturzes, auch in zeitlicher Beziehung, wird. Es ist
einmal so, die Lehre des Aquinaten wird durch die gesamte
Menschengeschichte bestätigt: Die Harmonie, der Friede innerhalb

der Kräfte unserer menschlichen Natur kann nicht aus der
Natur kommen, sonst wäre er nach der ersten Sünde geblieben.
Aristoteles begründet diese Wahrheit, dafs die Natur in uns
keine Quelle von ungestörtem Frieden, also keine Zweckvollendung,

in sich enthält, wenn er sagt, die Vernunft herrsche
über die Sinne in der Weise, dafs diese widersprechen können.
Wenn von Natur die Sinne dem Gebote der Vernunft widerstehen

können, so ist es nicht von der Natur, sondern von einer
höheren Kraft, wenn in ungestörtem Frieden die Sinne dem

vernünftigen Geiste unterworfen sind und dadurch in das Innere
der Natur selber eine gewisse Ruhe, weil ein Warten auf höhere
Güter hineingetragen wird. Die Natur selbst eben ruft, kraft
ihrer Freiheit, bereits im Bereiche ihrer eigensten Kräfte, nach
dem Beistande der Gnade.

Wir wollen dies jetzt eingehender zeigen mit Rücksicht
auf die socialen Wirkungen. Wir legen zuerst die Gnade dar
in ihrem Verhältnisse zur Freiheit der menschlichen Natur als

22*



340 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

eines Ganzen; sodann in ihrem Verhältnisse zur persönlichen
Freiheit im einzelnen; endlich in ihrer Beziehung zur Freiheit
in Gott.

X. Die Gnade und die Freiheit der menschlichen Natur
als eines Ganzen.

Das Verhältnis der Gnade zur menschlichen Natur, wie
diese in allen Menschen sich findet und aus ihnen ein Ganzes

macht, legt Thomas in folgenden Worten vor und öffnet damit
weit das Thor des allumfassenden Bedürfnisses in der Natur
(I, II, 94. 91; art. 4; Übers. Bd. VI, S. 333): „Aus 4 Gründen
bedarf der Mensch für die Leitung des menschlichen Lebens
eines eigenen göttlichen Gesetzes. 1. Der Mensch ist
hingeordnet zu einem Zwecke, der die Kräfte der menschlichen
Natur übersteigt, nämlich zur ewigen Seligkeit (cf. qu. 5, art. 5).
Da also das Gesetz deshalb besteht, um die menschlichen Thätig-
keiten zum Zwecke hinzuleiten, so bedarf der Mensch aufser
des Natur- und des menschlichen Gesetzes noch eines höheren,
von Gott selber gegebenen. Hätte der Mensch freilich einen
Zweck, der im Verhältnisse stände zu den Kräften der menschlichen

Natur, so wäre es nicht erfordert, dafs dem Menschen
eine leitende Richtschnur gegeben würde, die über das Naturgesetz

und das von diesem sich ableitende menschliche Gesetz
hinausginge.

2. „Das menschliche Urteil ist ungewifs, denn es hat sich
mit Zufälligkeiten und besondern Verhältnissen zu beschäftigen;
daher kommt es, dafs bezüglich der menschlichen Akte
verschiedene Urteile bestehen, von welchen verschiedene und
einander gegenüberstehende Gesetze ausgehen. Damit also der
Mensch zweifellos wisse, was er zu thun und was er zu lassen
habe, mufste er in den ihm eigenen Thätigkeiten geleitet werden
durch ein von Gott unmittelbar gegebenes Gesetz, mit dem ja
kein Irrtum verbunden sein kann.

3. „Der Mensch kann nicht urteilen über die innerlichen
Akte; trotzdem aber wird zur Tugend erfordert, dafs er
sowohl in diesen wie in den äufseren vollkommen sei. Da also
ein Gesetz vom Urteilen abhängt, so konnte das menschliche
Gesetz nicht genügend die inneren Akte ordnen, die ja ihrem
Wesen nach im Innern, also verborgen sind. Und somit
bedurfte es dazu eines speciell von Gott gegebenen Gesetzes.

4. „Das menschliche Gesetz kann nicht alles Böse, was
geschieht, bestrafen (cf. Aug. de lib. arb. lib. I, c. 546). Denn
wollte es alles Böse entfernen, so würde vieles Gute mit hinweg-



und der moderne Socialismus. 341

genommen werden; und so entstände ein Hindernis für den
Nutzen, der im Gemeinwesen zur Aufrechthaltung der menschlichen

Natur notwendig ist. Damit sonach kein Übel unverboten
und ungestraft bleibe, mufste ein göttliches Gesetz bestehen.
Diese 4 Gründe berührt der Psalmist (Ps. 18), wenn er sagt:
,Das Gesetz Gottes ist unbefleckt', es erlaubt nämlich nichts
Böses ; ,es bekehrt die Seelen', denn es regelt auch die
innerlichen Akte; ,das Zeugnis des Herrn ist zuverlässig', weil mit
zweifelloser Gewifsheit ausgestattet; ,es giebt Weisheit den
Kleinen', denn es führt den Menschen zum übernatürlichen
Zwecke."

Fragen wir, worin dieses im eigensten Sinne göttliche Gesetz
besteht, so antwortet Thomas (I, II, qu. 106; art. 2; Übers.
Bd. VI, S. 478): „Das Gesetz des N. B. ist an erster Stelle
die Gnade des hl. Geistes im Innern; mit Bezug darauf
rechtfertigt das Gesetz. Deshalb sagt Augustin: ,Da, im A. B., ist
das Gesetz aufsen hingesetzt, damit die Ruchlosen durch
dasselbe geschreckt werden; hier, im N. B., ist es innerlich
eingeprägt, damit es rechtfertige'. Dann sind im N. B. die
Glaubenswahrheiten und TugendVorschriften aufgezeichnet; und mit Bezug
darauf rechtfertigt es nicht. Deshalb sagt Augustin zu II. Kor.
3, 6, ,unter dem Buchstaben sei verstanden die aufsen
niedergelegte Schrift, wie sie im Evangelium enthalten ist; sie tötet,
wenn nicht die innere Gnade besteht.' Somit ist das Gesetz,
durch welches die menschliche Natur in ihrem Bereiche
vervollkommnet und ihr für den Besitz ihres Endzweckes, der ihre
Kräfte übersteigt, neue, höhere Kraft gegeben wird, nichts anderes
wie die Gnade. Es ist jenes Gesetz, welches Paulus im Römerbriefe

mit den Worten kennzeichnet (8, 2): „Das Gesetz des
Geistes des Lebens in Christo Jesu hat mich befreit vom
Gesetze der Sünde und des Todes."

Zwei Gesetze umfassen die ganze Gesamtheit der menschlichen

Natur: das Gesetz der Gnade, welches derselben die
Freiheit bringt, und das Gesetz des Todes und der Sünde,
welches Sklavenfesseln anlegt. Eine Mitte giebt es da nicht.
Auf die blofsen Kräfte der Natur, zumal der natürlichen
Vernunft sich stützen und darauf die gesellschaftliche Ordnung
aufbauen wollen, heifst ebensoviel wie auf den trügerischen Sand
eines eingebildeten Fundamentes bauen. Die da zwischen der
Notwendigkeit der übernatürlichen Ordnung für die Wohlfahrt
der menschlichen Gesellschaft und dem Verderben vermitteln
wollen, erreichen nichts als die Förderung des letzteren. Das
Gesetz der Sünde und des Todes steht auf der einen Seite,



342 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

das Gesetz des Geistes des Lebens in Christo Jesu auf der
andern Seite. Wir stehen den Zeiten nahe, in welchen diese
Wahrheit auch in den politischen Parteigebilden zum
unvermittelten Ausdrucke kommen wird. Immer mehr verlieren im
Volke jene Parteien an Boden, welche weder offen den
übernatürlichen Glauben noch offen den Unglauben auf ihre Fahne
setzen wollen.

Hat der Apostel unrecht, wenn er das Ergebnis der
Bestrebungen auf Seiten derer, die von Christus nichts hören
möchten, „Sünde und Tod" nennt und das der gläubig um die
Fahne Christi sich Scharenden als „Befreiung", als „Leben",
als „Geist" bezeichnet? Lassen wir für die menschliche
Gesellschaft die Erfahrung antworten, so lehrt uns ein Blick auf
die Staaten unserer Zeit, dafs, je mehr in ihnen der unchristliche

Geist die Regierenden und das Volk durchdringt, desto
offener die Auflösung aller organischen Zusammengehörigkeit,
also der Tod des gesellschaftlichen Ganzen, als eines einheitlichen,

harmonisch gegliederten Ganzen, nicht nur wie die
Schlufsfolgerung aus Prämissen sich ergibt, sondern klar und
deutlich, mit ausdrücklichen Worten gepredigt wird. Jeder
betrachtet da seine Freiheit als das unbeschränkte Recht der
von allen Rücksichten und Einflüssen unabhängigen
Selbstbestimmung. Der eine will den andern ausnutzen für die
Befriedigung der eigenen Selbstsucht und ist bereit, aller Mittel
sich zu diesem Zwecke zu bedienen. Die von der Natur selber
geleitete gesunde Freiheit, welche auf Grund dessen in den
andern Menschen Träger der nämlichen Natur und somit
vollberechtigte Glieder am Körper der Menschheit sieht, verschwindet
und an die Stelle tritt die auflösende Freiheit, welche in den
andern Menschen Mitbewerber um das eine selbe beschränkte
Gut materiellen Besitzes erblickt und dementsprechend hafst.
Auflösend ist diese Freiheit, „Sünde und Tod" ist ihre Frucht,
weil einmal der Gesamtkörper der Menschheit thatsächlich
existiert. Einem Körper aber ist es angemessen, dafs jenes Glied
den Körper und sich selbst verdirbt, welches die andern Glieder
bekämpft. Es gilt das Wort des Apostels: „Und wenn das Ohr
sagt: Weil ich nicht Auge bin, deshalb gehöre ich nicht zum
Körper, hat es darum in der That keinen Anteil am Körper?
und würde der Fufs sprechen: Weil ich nicht Hand bin, habe
ich mit dem Körper nichts zu thun, wäre er deshalb nicht am

Körper? So sind wir viele Glieder; aber ein Körper"
(I. Kor. 12). Reden kann man so viele Thorheiten als man

will; dies hindert aber nicht, dafs die Natur ihren Gang, unbe-



und der moderne Socialismus. 343

kümmert darum, weiter geht. Die Natur nun im Menschen
verlangt, dafs die Menschen als ein Ganzes zusammengehören;
und sonach kann nur der Tod der menschlichen Gesellschaft
folgen, wo jeder das unbeschränkte Recht auf die
Geltendmachung des eigenen Ich beansprucht. Er sucht, so viel ihm
möglich, die andern zu knechten, und ist selber Knecht der eigenen
ungeregelten Gier.

„Das Gesetz des Geistes des Lebens in Christo Jesu" allein
kann von dieser Knechtschaft befreien. Thomas hat dies oben
von 4 Seiten her gezeigt. Die Freiheit der menschlichen Natur
als solcher besteht mit Rücksicht auf ihre Vollendung darin,
dafs ihr die Mittel zu dieser Vollendung, die Kraft, ihren einzig
möglichen Endzweck zu besitzen, im Bereiche des Geschaffenen
fehlen. Es ist dies eine Wahrheit, die immer vor Augen gehalten
werden mufs. Das Bedürfnis in der menschlichen Natur ist
so unermefslich grofs, dafs kein geschaffenes Gut ihr genügen,
dafs nur übernatürliche Kraft sie befriedigen kann. Dies ist der
Eckstein für die organische Verbindung der menschlichen Natur
mit der Gnade. Die menschliche Natur als solche, ohne Rücksicht
auf die einzelnen Personen, ist ein Kunstwerk, welches nur ihr
Schöpfer vollenden kann. Das ist kein Nachteil, sondern der
höchste Vorzug. Es ist ein Zeugnis für die Erhabenheit des
Werkes. Nicht die Gesellen, nicht die Werkzeuge, nicht nämlich
die natürlichen Kräfte genügen, um diesem Kunstwerke die letzte
Feile angedeihen zu lassen; der Meister selbst mufs kommen..
Nie aber ist der Meister etwas Äufserliches für sein Werk;
nie steht er ihm als Fremder und das Werk steht nicht dem
Meister als fremd gegenüber. Was der Meister selbst
unmittelbar dem Werke thut, das wird für dieses etwas Natürliches,

d. h. ihm Zugehöriges. Was Gott an der menschlichen
Natur unmittelbar, also durch die Gnade, thut, kann für diese
nie etwas Äufserliches, Fremdes, Gewaltthätiges sein, sondern
nur und einzig eigenste Vollendung. Die Freiheit der menschlichen

Natur mit Rücksicht auf ihren Meister besteht in nichts
Anderem, als dafs sie frei ist von aller naturnotwendigen
Verbindung mit beschränkten Gütern, dafs sie keine Kraft von den
sichtbaren Dingen aus in sich hat, um schrankenlos glücklich
und vollendet zu sein.

Steht uns bei dieser Wahrheit nicht die Erfahrung in
positivster Weise zur Seite? Zeigt sie uns nicht, dafs die
menschliche Gesellschaft nur dann zur Ruhe kommt und Festigkeit

gewinnt, wenn von der Gnade der Glanz auch in ihre
zeitlichen Verhältnisse, strömt? Von allen Seiten tönt es in



344 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

der Gegenwart uns ins Ohr, wie nur der Zusammenschlufs der
einzelnen nach den verschiedenen Ständen uns retten kann. Und
dabei zeigt man auf frühere Zeiten, in denen man solche wilde
Agitation in allen Klassen der Gesellschaft nicht kannte.

Dafs man sich nur nicht täusche und nicht die äufsere
Erscheinung für den inneren Kern nehme! Es fehlten ja auch in
früheren Zeiten nicht erschütternde Stürme, die den
Leidenschaften der Herrschenden meistenteils ihren Ursprung verdankten.
Indessen blieb die innere Organisation der Völkergebilde
Jahrhunderte lang unangetastet. Diese innere Organisation nun
hatte zur Grundlage die Körperschaften nach Berufsständen.
Das ist die äufsere Erscheinung. Worin bestand der innere
Kern? „Der Geist des Lebens in Christo Jesu" füllte diese
Körperschaften. Das Gesetz des Glaubens war ihre Richtschnur.
Das glaubensvolle Christentum hatte dieselben geboren.
Heutzutage will man die Früchte, aber man verwirft den Samen;
den Glanz ersehnt man, aber das Licht verabscheut man; an
Fata Morgana möchte man sich ergötzen, aber ringsum soll
nichts sein als Leere. Innungen, Gewerkschaften und dergL
müssen, und wäre es gegen die Neigung staatlicher Behörden,
aus dem freien Volksgeiste selber hervorwachsen, sollen sie
dauerhaft und segensreich sein. Der freie Volksgeist aber findet
seinen fruchtbaren Boden einzig im christlichen Glauben, der
über die Natur, somit über die Schranken erhebt und den Blick
erweitert. Denn zu solchen Körperschaften gehört der
freiwillige Opfergeist, das Beiseitelassen des eigenen scheinbaren
Interesses zu Gunsten der Gesamtheit; der Opfergeist aber
wächst nur auf dem Boden der Gnade, nämlich „des Geistes
des Lebens in Christo Jesu". In den früheren Zeiten rief man
nicht bei der Organisation nach Berufsständen die Polizei zu
Hilfe; nicht im Staate sah man seinen Gott; man wufste, dafs
die Hand des Staates, in welcher als einziges Mittel der Fruchtbarkeit

das kalte Schwert ruht, für dgl. Bildungen zu rauh
ist. Die Gewalt allein steht zur Verfügung des Staates. Grade
aber dgl. Vereinigungen haben nötig, die Luft der Freiheit zu
atmen, wenn sie nicht das Gegenteil von dem wirken sollen,
was man erwartet. Als aus jener Organisation nach
Berufsständen, die wir in früheren Zeiten bemerken, der christliehe
Geist wich, der Geist der inneren Freiheit, da waren sie reif
zum Untergange: und keine staatliche Hand wird sie
aufzurichten vermögen. Der Baum war verdorrt; es bedurfte geringer
Kraft, um ihn zu fällen. Die menschliche Natur hat einmal
eine Zweckvollendung, zu deren Verwirklichung keine Kraft



und der moderne Socialismus. 345

im Bereiche des Geschaffenen hinreicht. Deshalb irrt man
zwecklos herum, will man unter der Voraussetzung, dafs die
Natur, re8p. die natürliche Vernunft, sich selbst genügt, weil
sie einen eigenen, ihren Kräften entsprechenden Zweck besitzt,
ihrer Vollendung, ihrer Ruhe, also der Ordnung in der menschlichen

Gesellschaft dienen.
Und kann man die weiteren Mängel in unsrer Natur, die

von Thomas oben angeführt werden, leugnen? Kann man demnach

es abweisen, dafs nur die Gnade unsre Natur, auch im
zeitlichen Bereiche, zur Vollendung zu führen vermag, weil einzig
die Gnade diesen Mängeln abzuhelfen vermag? Die fieberhafte
Thätigkeit unsrer gesetzgebenden Körperschaften im Ändern der
kaum gegebenen Gesetze gibt dem Aquinaten jedenfalls recht,
wenn er der natürlichen Vernunft die unfehlbare Sicherheit
und Gewifsheit abspricht und daraus die Notwendigkeit der
Gnade ableitet. Haben doch Gesetze für einen Staat mehr als
vieles andere ein unerschütterliches Fundament nötig, damit von
ihnen selber sichere Ruhe im praktischen Verkehrsleben
ausgehe. Auf das Fundament des christlichen Glaubens soll man
die Staatsgesetze stellen, jenes Glaubens, der auf dem Felsen
Petri ruht, damit wieder Stabilität in das geregelte Zusammenleben

der Menschen komme.
Und wie sehr recht hat weiter der Aquinate in der

Behauptung, dafs der Staat nicht alles Schlechte strafen kann!
Möchten sich nur unsre Juristen und Gesetzgebungen danach

v

richten; so viele kleinliche Strafgesetze, die auf alle Umstände
Rücksicht nehmen wollen, die schon deshalb unverständlich
werden und schwer zu handhaben sind, würden nicht die
Verwirrung vermehren. Das Innerste des Menschen aber verlangt,
dafs alles Schlechte, auch die inneren Gedanken, seine Strafe
finde. Und deshalb mufs das Gesetz der Gnade in ihm lebendig
sein, damit es ihn auf denjenigen weise, vor dem „alles nackt
vorliegt, selbst die geheimsten Absichten", und dadurch seine
Ruhe vermehre.

Liegt es endlich in der Macht des menschliehen Gesetzes,
die Leute zu tugendhaften zu machen? Und doch bedarf der
Staat, mehr als aller andern Güter, tugendhafter Unterthanen,
die der Gerechtigkeit, Klugheit, Mäfsigkeit, Festigkeit ergeben
sind. Die Gnade allein kann auch dieses Bedürfnis füllen und
dadurch die erste Voraussetzung verwirklichen für das Befolgen
der gesetzlichen Ordnung. Es wäre ja jedem Staate ganz
unmöglich, seinen Gesetzen Gehorsam zu verschaffen, wenn jeder
Unterthan erst durch die betreffende äufsere Strafe dazu gezwungen



346 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

werden müfste. Von den Gesetzen gilt, was Augustinus von
den Geboten Gottes sagt: „Sie sind schwer für den nicht Liebenden"

d. h. für jenen, der die Tugend nicht hat, um sie gern
zu erfüllen; „sie sind dagegen leicht für den Liebenden"; oder
was Aristoteles von den staatlichen Gesetzen schreibt (5 Ethic. 9):
„So zu wirken wie der Gerechte ist schwer für den, der die
Tugend der Gerechtigkeit nicht hat." Grade aber die Gnade
legt mit der ihr eigenen Kraft in die menschliche Natur die
Grundlage aller Tugend und gibt damit der Natur die Fähigkeit,
selber für die eigene Vollendung mitzuwirken.

Der Apostel nennt die Gnade noch „das Gesetz des Geistes
in Christo Jesu" und leitet damit über zur persönlichen,
positiven Freiheit im einzelnen Menschen. Auf Grund der
menschlichen Natur besagt die mit ihr gegebene Freiheit nur
dies, dafs diese Natur durch keine beschränkte Kraft mit ihrem
letzten Endzwecke verbunden werden kann, dafs sie demnach an
kein beschränktes, geschaffenes Gut notwendig gewiesen ist. Die
Natur also, an sich betrachtet, bietet dem einzelnen Menschen
kein Hindernis für den Besitz der Vollendung, wenn sie auch
ebensowenig irgend welche Kraft verleiht, um das letztgültige
Gut, in welchem die Vollendung enthalten ist, zu erkennen und
nach ihm zu streben. In dieser Weise war die Natur als ein
Ganzes in Adam. Im 1. Stammvater hätten, wäre die Sünde
nicht dazwischen getreten, alle Menschen die Verbindung mit
der Gnade gehabt und damit die Gewährleistung voller Ruhe
und Harmonie ihrer Kräfte im Bereiche der Natur, als Wirkung
der Gnade in Adam, für alle seine Nachkommen. Sodann aber
hätte die Gnade in jedem einzelnen, sobald dieser für seine
Person kein Hindernis setzte, die Natur noch über die eigenen
Kräfte erhoben, so dafs er mit der so gehobenen Natur als
Werkzeug den Weg zur letzten übernatürlichen Vollendung
hätte wandeln können.

Die Natur ist, auch in der Sünde, ein Ganzes geblieben.
Durch Adams Schuld allein ward sie Träger des Verderbens
in allen. „Alle haben gesündigt in Adam." Die Natur steht
deshalb nunmehr als Hindernis für das endgültige Heil jedes
einzelnen da, anstatt ein Werkzeug der Vollendung zu sein.
Durch die Urgerechtigkeit waren im Konzert der menschlichen
Gesamtheit alle Instrumente harmonisch gestimmt, keines trat
schärfer hervor, als die Schönheit des Musikstückes zuliefs. Der
göttliche Leiter lenkte vollständig gehorsame Musiker, von denen
jeder gern auf seine Intention einging und so seinen Anteil am
Gelingen gewann. Nach dem Verluste der ursprünglichen



und der moderne Socialismus. 347

Unversehrtheit sind die Instrumente verstimmt. Mit Mühe mufs
der harmonische Zusammenklang erst wiederhergestellt werden
und dann noch will nicht selten das einzelne Instrument durch
sein mafslo8es Hervortreten in höherem Grade die Aufmerksamkeit

auf seine Kunst ziehen; freilich nur mit dem Erfolge, dafs
die Schönheit der Gesamtwirkung leidet und das betr. einzelne
Instrument selber mit Hecht, anstatt Lob, Tadel einheimst.

An der Spitze des Konzertes steht jetzt nicht mehr Adam,
der vielmehr der Ausgangspunkt der mangelhaften Stimmung in
den Instrumenten ist. Nicht mehr die Natur hilft zum Erreichen
der Vollendung. Christus, die 2. Person in der Gottheit, der
kraft seiner Allmacht alle Natur in seiner Gewalt besitzt, hat
selber sich gewürdigt, den Dirigentenstab in die Hand zu nehmen.-
In der Person Christi, die mit der göttlichen Natur dem Sein
und der Macht nach zusammenfallt, ruht unser Heil. Die Natur
bleibt verderbt, und so kann auch alles, was dieser von Gott
in Adam abgewandten Natur entstammt, das Verderben nur
gröfser machen und in grelleren Farben zeigen. Durch die
Person im einzelnen Menschen zieht die gesundende Kraft der
göttlichen Person in die Natur und heilt sie, dafs sie wieder
Werkzeug werde zum Besitze der Vollendung. Diese Kraft'
ging von der erlösenden göttlichen Person schon aus, ehe
letztere noch sichtbar auf Erden erschienen war, wie die strahlende

Morgenröte bereits von der Sonne ausgeht, ehe letztere
am Firmamente glänzt. In Christus wird die Freiheit der
menschlichen Natur wieder erfafst von der übernatürlichen Kraft,
damit die Natur als Ganzes, als alle Menschen tragend, von
neuem über die eigenen Fähigkeiten erhoben werde und so zu
dienen vermöge der Vollendung des einzelnen. „Alles gehört
euch", so drückt dies der Apostel aus, „sei es Paulus oder Kephas
oder Apollo oder die Welt oder das Leben oder der Tod, die
Zukunft oder die Gegenwart; alles gehört euch. Ihr aber gehört
Christo an und Christus ist Gottes" (I. Kor. 3, 22). Der
persönlichen Freiheit dient in Christo die Befreiung der Natur aus
der Knechtschaft von Sünde und Tod. Die Aufgabe des Staates
ist es, für das persönliche endgültige Wohl des einzelnen ein
Werkzeug zu sein. Unser letzter Endzweck ist so weit und
60 grofs, wie die Unendlichkeit selber. Alle Personen und alle
Einrichtungen im Bereiche der Natur, Glück und Unglück, helfen
unter Christus der Seligkeit des einzelnen. Die Natur verlangt,
dafs der einzelne sich als Glied dem Ganzen unterordne. Die
Gnade befreit von dieser Unterordnung in dem Sinne, dafs das
Ganze des Staates selber frei ist von einem ihm eigens zu-



348 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

kommenden letzten Endzwecke. Er hat seinen Endzweck darin,
den übernatürlichen Zweck des einzelnen zu fördern, nämlich
den Weg durch die natürlichen Kräfte hindurch für den
einzelnen offen und von Hindernissen frei zu halten. Daraus folgt
die dauernde Ruhe und Harmonie im staatlichen Gemeinwesen,
sowie die Zufriedenheit des einzelnen in seinem Innern. Dies
ist das Verhältnis der Gnade zur Freiheit, soweit diese der
menschlichen Natur selber als Mitgift gegeben worden.

2. Das Verhältnis der Gnade zur persönlichen Freiheit.

Die Natur, nämlich das allen Menschen gemeinsame, sie
zu einem Ganzen zusammenfügende Band, bietet der Person
des einzelnen Menschen nicht die endgültige Vollendung. Sie
kann ihm gar nicht, schon nach ihrem innersten Wesen, den
letzten Endzweck zeigen und noch weniger die Kraft verleihen,
diesen Endzweck zu erreichen. Denn der Wille strebt mit
seinem innersten Wesen und somit notwendig nach allem Guten.
Die Vernunft aber im Menschen weist, ebenso ihrem innersten
Wesen gemäfs und somit notwendig, stets nur auf ein beschränktes
Gut; ist doch die Wahrheit als Gegenstand der Vernunft immer
ein beschränktes Gut, neben dem noch viele andre denkbar
sind. Grade die Erhabenheit eben der menschl. Natur besteht
darin, dafs sie von einem Ende, d. h. von einer Grenze in dem
geschaffenen All, frei ist, dafs sie einzig und allein darüber hinaus
ihre Vollendung haben kann. Sie steht, im Streben nach
dauerndem Heile, der Liebe und Barmherzigkeit desjenigen ganz und

gar überlassen da, der sie aus reiner Liebe und Barmherzigkeit
geschaffen. Sie besagt, dafs aus keiner andern Quelle ihr die
Verherrlichung kommen kann, als aus jener, aus welcher ihr
Sein geflossen. Von der Natur, so hörten wir oben aus Thomas,
kommt in dem persönlichen Willen des Menschen, mit Rücksicht
auf seinen letzten Endzweck, nur die „passive Indifferenz",
wonach er gleichgültig ist gegen jedes geschaffene Gut, weil
keines von Natur ihn voll und ganz zu befriedigen vermag.
Sehen wir nun zu, wie nach dem Aquinaten die Gnade diese
Indifferenz belebt oder füllt, dafs sie nicht mehr blofs zu leiden
d. h. zu empfangen, sondern für den Besitz des Endzweckes
thätig zu sein vermag, wie also aus der passiven Indifferenz
in der einzelnen Person eine aktive wird, aus einer, trotz aller
geschaffenen Güter, noch immer hungernden eine an der vollen
Tafel sitzende, die aus den vorhandenen Speisen auswählt, was
ihr gefällt und so ihre Herrschaft über alle dokumentiert.



und der moderne Socialismus. 349

„Durch die erworbenen Tugenden", heifst es bei Thomas
(I, II, qu. 110, art. 3; Übers. Ed. VI, S. 515), „wird der Mensch
in eine Verfassung gesetzt im Bereiche dessen, was der menschlichen

Natur beim Thätigsein entspricht. Die eingegossenen (also
nicht durch Akte allmählich erworbenen, sondern gleich fertig
von oben her eingeprägten) Tugenden aber stellen den Menschen
in das rechte Verhältnis zu einem höheren Zwecke: nämlich zur
göttlichen Natur selber. Sie bereiten vor die Teilnahme an der
göttlichen Natur und diese Teilnahme heifst ,Licht der Gnade'.
Dementsprechend sagt Petrus (II, 1): ,Überaus kostbare Ver-
heifsungen hat er euch geschenkt, dafs ihr bereits Anteil habt
an der göttlichen Natur.' Gemäfs dieser Natur, der göttlichen,
werden wir wiedergeboren zu Kindern Gottes. Das Licht der
Gnade ist diese Teilnahme an der göttlichen Natur, weshalb
Paulus schreibt (Ephes. 5) : ,Ihr wäret einstmals Finsternis, jetzt
aber seid ihr Licht im Herrn, wie Kinder des Lichtes wandelt."
Sodann betont Thomas noch eigens, dafs die Natur oder das
Wesen der Seele selber, also das, worin alle Menschen der
Gattung nach übereinkommen, Sitz oder Träger der Gnade ist,
nicht etwa blofs die Potenzen oder Vermögen der Vernunft und
des Willens, welche der einzelnen Person als solcher zugehören:
„Da die Gnade nicht gleichbedeutend mit Tugend ist, sondern
vor der Tugend, als deren Wurzel und Princip besteht, so ist
die Gnade auch da, wo die Wurzel und das Princip der
Vermögen sich findet. Wie nämlich der Mensch durch das
Vernunftvermögen teil hat am göttlichen Erkennen kraft des Glaubens,
wie er durch das Willensvermögen teil hat am göttlichen Wollen
kraft der Tugend der Liebe; so hat er durch die Natur der
Seele teil an der göttlichen Natur gemäfs einer gewissen Ähnlichkeit

kraft Wiedererzeugung oder Neuerschaffung" (S. 51, 6; art. 4).
Mit diesen Worten ist das Verhältnis der Gnade zum

persönlichen freien Willen auf das klarste gekennzeichnet. Die
Gnade macht im Menschen keine neue Natur in dem Sinne, als
ob sie neben das alte ein neues Fundament für neue Vermögen
oder Thätigkeitsprincipien hinstellte, neben einen früheren natürlichen

letzten Endzweck einen weiteren übernatürlichen.
Vielmehr stellt sie die einmal bestehende menschliche Natur, welche
einen über ihre Kräfte gehenden Zweck hat und von keinerlei
beschränktem Gute befriedigt werden kann, in positive Beziehung
oder in das rechte Verhältnis zu einer höheren Natur, die eben
selber der letzte, höchste Zweck der menschlichen Natur ist;
und diese höhere Natur ist die göttliche. Diese Beziehung ist
nicht eine solche, wie wenn nun neben die natürlichen Vermögen



350 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ein neues gesetzt würde, wie die Sehkraft neben der Fähigkeit
zu hören, der Wille neben der Vernunft steht. Keine derartige
Lücke war in der menschlichen Natur, welche hätte ausgefüllt
werden müssen. Neben das Erkennen und Wollen tritt keine
3. Thätigkeit. Aber der Mangel, welcher notwendig die Natur
als eine geschaffene begleitete, dafs sie keine Kraft besafs, um
ihren letzten Endzweck zu erreichen, der Mangel, wonach
natürlich Beschränktes nicht aus eigener Kraft das von Natur
Unendliche erfassen und dementsprechend besitzen kann, dieser
Mangel wird durch die Gnade beseitigt.

Nicht vom Subjekt aus ist da das Neue, Erhöhte, sondern
vom Objekt, vom Gegenstande aus. Es ist ungefähr ähnlich,
wie wenn der Anblick des Kölner Domes das Genie in einem
Architekten erweckte oder vermehrte, wie wenn das Anhören
Liszts die Kunst des Pianospielens in einem dazu Veranlagten
erhöhte. Gott stellt sich als Gegenstand des menschliehen
Strebens vor, als letzter Endzweck; und durch dieses innerliche
Vorstellen wird das Wesen der Seele mit Kraft gefüllt, um
durch Wiedergeburt Gott ähnlich zu werden. Die Vernunft
empfängt den Glauben, um so den Dreieinigen schauen zu können,
wie er sich selber schaut; der Wille wird eins mit Gott durch
die Liebe. Dieselbe Natur, dieselben Vermögen werden vom
Gegenstande aus gestärkt, welche vorher bereits da waren.
Und. diese Stärkung ist derart, dafs nicht blofs eine gewisse
Empfängnisfähigkeit ersteht für die endgültige Vollendung, sondern
dafs die Natur nunmehr ein wirkliches Können hat mit Rücksicht
auf die letzte Vollendung, der Wille ein wirkliches Wollen, die
Vernunft ein wirkliches Erkennen jenes höchsten Gutes, welches
alles Gute, alles Wahre in höchster Einfachheit ist.

Wir müssen dies noch schärfer hervorheben. Nach Augustin
unterschied Pelagius posse, velle und agere; possibilitas, voluntas
und esse oder actio. Das Können haben wir nach diesem
Irrlehrer von Gottes Gnade, das Wollen und Handeln von uns.
Sprechen können, ist von Gott hervorgebracht; dafs wir aber
thatsächlich sprechen, ist von uns. Die Kraft oder das Vermögen
haben, Tugend zu üben, ist eine Gabe Gottes; wirklich Tugend
üben, ist von uns. In dieser Lehre findet sich eine Verkennung
des Vermögens der Natur und eine VerkennuDg des Verhältnisses

der Gnade zum persönlichen Willen. Die Verkennung
der Natur besteht darin, dafs nach diesem Irrtum der Wille
von Natur ein aktives positives Können hat mit Rücksicht
auf den Besitz des letzten Endzweckes. In Wahrheit empfängt
der Wille von der Natur notwendigerweise nur eine passive



und der moderne Socialismus. 351

Indifferenz; denn die menschliche Natur kann einerseits keinen
letzten Endzweck in einem geschaffenen, begrenzten Gute haben,
und andrerseits sind alle ihre Kräfte geschaffene, also begrenzte,
so dafs sie mit ihnen das Unendliche und Unbegrenzte nicht zu
besitzen vermag. Würde also die Gnade blofs auf das Können
sich beziehen und nur das Können stärken, so würde sie nichts
anderes thun als die Passivität, d. h. die blofse natürliche
Empfängnisfähigkeit vermehren und den Willen sonach vom Handeln
weiter entfernen.

Die Yerkennung des Verhältnisses der Gnade zum Willen
besteht darin, dafs der Gnade das Höhere entzogen und das

Niedrigere zugewiesen wird. Oder was ist besser, wirklich zu
sprechen oder blofs sprechen zu köunen ; wirklich demütig zu
sein oder blofs demütig sein zu können? Des pelagianischen
Irrtums machen sich, bewufst oder unbewufst, alle jene
unweigerlich schuldig, die es zurückweisen, dafs, wie Augustin
mit Paulus sagt, die Gnade grade das „perficere" gibt, grade
„den guten Gedanken", dafs sie die „merita" in erster Linie
„facit" und durch ihr Einwirken in den Akt hinein als 1.
Ursache erst die Freiheit zu einer thatsächlich in Thätigkeit tretenden,

die voluntas zu einer wirklich Uberrima macht. Grade das

agere gibt die Gnade und erst unter ihrem wirkenden Einflüsse
handelt frei der Wille. Eine gratia indifférées, bei welcher dem
Willen die Entscheidung, das eigentliche agere überlassen bleibt,
ist nichts als das posse des Pelagius, welches von Gott kommt,
während das thatsächliche Wollen und Wirken vom Geschöpfe
stammt.

Die Gnade ist aus sich heraus wirksam, und eben dies ist
der sie von allen natürlichen Kräften unterscheidende Vorzug,
dafs sie nicht mehr anders woher determiniert, also nicht mehr
blofses und leeres Vermögen, ein posse, ist, sondern unfehlbar
vom Handeln begleitet wird; denn sie bringt dieses aus der
ihr eigenen Kraft, als ein freies Handeln, hervor. Anders läfst
es die ganze objektive Sachlage nicht zu. Oder trägt etwa die
menschliche Natur ihren Endzweck in sich wie der Stein das
Fallen? Niemand behauptet dies. Verfügt sie über die Kraft,
ihre letzte Vollendung zu erreichen? Dann wäre ja jede weitere
Kraft überflüssig. Kann sie von einem beschränkten Gute
befriedigt werden? Mit andern Worten: Kann sie einen andern
Endzweck haben als den Unendlichen mit der Fülle aller Güter,
also einen ihren Vermögen unerreichbaren Endzweck? Jedem
antwortet sein Inneres und dem Kenner antwortet die ganze
Menschengeschichte, dafs das Herz keines Menschen weder in



352 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

der natürlichen Kenntnis der Wahrheit noch im Besitze
materieller Güter Ruhe findet. Da bleibt also nur dieses Eine übrig,
bestätigt durch Gründe, durch Autorität, durch Erfahrung, dafs
die Natur mit Rücksicht auf ihren letzten Endzweck nur eine

passive Indifferenz hat, nur empfängnisfähig, aber ihrem Wesen
nach empfängnisfähig ist, nicht kraft einer potentia obedientialis.

Wenn nun auf Seiten der Natur das unbestimmte, uner-
mefslich weite Vermögen zu empfangen steht, und von der
Natur in den persönlichen Willen nichts ilberfliefsen kann, wie
was in ihr sich findet, so kann auf Seiten der „höheren Natur",
auf seiten der Gnade, die von dieser höheren, göttlichen Natur
ausgeht und die Aufgabe hat, ihr ähnlich zu machen, nur das
thatsäcnlich bestimmende, aktuierende, d. h. das freie Handeln
gebende Moment ausgehen. Der Ausdruck Augustins ist nach
dieser Seite hin typisch: Posse credere, est naturae; credere,
est gratiae. Dies ist das ganze Verhältnis der Gnade zur
persönlichen Willensfreiheit. Das Können, wenn es auf das blofse
Empfangen bezogen wird, steht auf seiten der Willensfreiheit.
Grade so weit wie das wirkliche freie Handeln in Betracht kommt,
geht das velle und agere, erstreckt sich das Einwirken der
Gnade. Sobald die Gnade, als den Willen erhöhende, auf das
höchste Gut als den Gegenstand des Lebens richtende Form,
im Willen wirkt, ist dieser selbstthätig als Vermögen und kann
somit auch vom Einwirken der Gnade abfallen, d. h. die Gnade
zurückweisen, denn er behält seinen Charakter als Vermögen
unter dem Einwirken der Gnade.

Es tritt noch ein Umstand hinzu, der eine solche Freiheit,
wie sie Pelagius aufstellte und heutzutage zumal, ausdrücklich,
der moderne Liberalismus bekennt, ganz und gar vor dem
Richterstuhle der Vernunft unmöglich macht: wir meinen eine

Freiheit, welcher nicht die Gnade das Zustimmen bringt, resp. es
in ihr wirkt, sondern welche die Zustimmung aus eigener Kraft
leistet und die höchstens in ihrem Können durch Überredung,
Beispiel, Gesetz u. dgl unterstüzt wird. Kein Mensch besteht
für sich allein, sondern einzig als Glied der Gesamtheit des

Menschengeschlechtes. Die menschliche Natur selber, aus der
das Freiheitsvermögen in den Willen fliefst, besagt dies. Wie
soll dann da aber der einzelne aus eigener Kraft, ganz
unabhängig, sich selbst bestimmen? Er trägt ja die Natur in sich,
wonach alle Menschen eine Einheit sind, ein organischer Körper.
Das wäre ähnlich, wie wenn in einem Konzert jeder spielen
wollte, wie er für sich allein das Stück verstände. Einer
vielmehr ist da, der den Dirigentenstab führt, weil er das Verständnis



und der moderne Socialismus. 353

vom Stücke als einem Ganzen hat; nach seiner Leitung
bestimmen sich die einzelnen Musiker zu ihrer Anteilnahme.

Diese sog. freie Selbstbestimmung im einzelnen Menschen,
die ganz unabhängig aus eigener Kraft hervorgehen soll, ist
das Wesen der modernen verkehrten Richtungen, das Wesen
zumal des Anarchismus und der Socialdemokratie. Macht aber
die eine selbe Natur im Menschen aus allen, welche dieselbe
tragen, ein Ganzes, so kann nur jener in den einzelnen Gliedern
die freie Selbstbestimmung in erster Linie wirken, der die ganze
Natur in seiner Macht einschliefst ebenso wie alle einzelnen.
Unter seinem Wirken wird das Beste des Ganzen gewahrt
und zugleich die Selbständigkeit der einzelnen Glieder; nicht
weil im einzelnen er voraussieht, wozu der einzelne sich ent-
schliefsen wird, — das wäre ja die Anerkennung der Quelle
aller Unordnung —, sondern weil er allein das Ganze übersieht
und er allein in seiner Wesensfreiheit die Kraft hat, so den
einzelnen zu bestimmen, dafs dadurch die freie Selbständigkeit
desselben zur Geltung kommt, dafs er also diese Teilnahme an der
eigenen Unabhängigkeit im betr. Akte wirkt. Darüber noch einiges.

3. Das Verhältnis der Gnade zu Gott.
Es ist nicht unsre Aufgabe, mit Stellen aus Thomas

nachzuweisen, dafs Gott den Willen als 1. Ursache in Bewegung
setzen mufs, damit dieser in Thätigkeit treten könne. Für jeden,
der sehen will, geschieht dies in überzeugendster Weise von
andrer berufenster Seite in dieser Zeitschrift. Der Zweck,
welcher uns in diesen Abhandlungen leitet, bringt es vielmehr
mit sich, dafs wir den Zusammenhang der thomistischen Lehre
mit den Social-Problemen der Gegenwart erläutern. Das eminent
Praktische der weiten Grundprincipien des Aquinaten möchten
wir darthun, damit unsre christlichen Geheimnisse bei Lösung
der wichtigsten und einflufsreichsten Fragen nicht mehr als
unfruchtbar beiseite gestellt werden, sondern das höhere Licht in
den Wirrwarr unser socialen Verhältnisse hineinleuchten lassen.
Der Heiland ist der Erlöser der Welt, seine Heilmittel müssen
wirksam sein für die Gesundung der Menschen im einzelnen
und der grofsen Gesamtheit, es kommt darauf an sie anzuwenden.
Und warum müssen sie wirksam sein? Sie bringen die Kraft
des Dreieinigen mitten in die Krankheiten der menschlichen
Natur; und was wäre dieser Kraft unmöglich?

Darin besteht eben das eigentümlich Praktische der
Darlegungen des Aquinaten, dafs sie Gott mitten in die Geschöpfe
hinein setzen. Wir haben die Kathedralen nicht gern, die sich

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 23



354 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

einsam auf ungeheuerm, künstlich geschaffenem Platze erheben,
zu denen der Mensch erst gelangen kann, wenn er sich Sturm
und Wetter bereits ausgesetzt hat. Sie sind das Bild des
Deismus, nämlich derjenigen im Buche Job, die da sagen: „Gott
wandelt um die Säulen des Himmels herum und kümmert sich
nicht um uns." Uns gefallen jene gewaltigen Dome, an die sich,
wo möglieh, die Häuschen der Menschen anschmiegen, die mitten
im Gewühle der Menschen stehen, die vor Sturm und Wetter
Schutz gewähren. Was soll ich mit einem Gotte machen, der
mir „das mir zukommende Vermögen gibt" (da mihi substantiam,
quae me contingit) und dann mich meinem Willen überläfst?
Da komme ich am Ende dazu, dafs ich „nicht einmal den Frafs
der Schweine erhalte." Das ist eine grausame Theorie, die den
Menschen sich selbst überantwortet, d. h. den „zum Tode Kranken",
„von den Käubern Geplünderten", und höchstens die Gnade
aufsen zusehen läfst, was dann der Kranke bei dieser oder jener
Medizin machen würde. Fort mit solchem Verderben. Uns
benötigt ein wahrer „Heiland", der Sturm und Wetter zu
gebieten versteht, der wahre Heilmittel, lebenspendende Medizinen
besitzt, der in unser Inneres, in das Innere unserer Natur und
unseres Willens „Wein und Ol" giefst, so dafs da neue Kraft
den Willen durchströmt und ihn mit Freuden wandeln läfst in
den Geboten Gottes, gemäfs der eigenen Vernunft.

Grade unsre Freiheit ist wund. Anstatt gleichgültig den
vergänglichen Gütern gegenüberzustehen, weil keines, der Stimme
der Natur selber gemäfs, unser natürliches Sehnen stillen kann,
„kleben wir nach dem Psalmisten an der Erde" und können,
wie Tobias sagt, „das Licht des Himmels nicht schauen." Da
kann nur Gott helfen und zwar in der Weise, wie derselbe
Psalmist sagt: „Gib mir Verstand, und ich werde dein Gesetz
erforschen; führe mich den Pfad deiner Gebote, denn so habe
ich gewollt." Und warum will der Mensch so? Die Antwort
ist nicht zweifelhaft: „Neige mein Herz zu deinen Zeugnissen
hin und nicht zum Geize; wende ab meine Augen, dafs sie
nicht Eitelkeit sehen; gib mir Leben auf deinem Wege und
haue du ab meine Schande." Das hat Augustin herrlich
verstanden, wenn er (contra Pelag. lib. 2, c. 5) schreibt: „Wenn
uns also Gott befiehlt: ,Bekehrt euch zu mir, und ich werde
mich zu euch wenden'; so sagen wir: ,Bekehre uns, Gott unsres
Heiles' und sprechen damit: Befehle was du willst und gib
was du befiehlst. Und wenn er sagt: ,Verstehet es, ihr Thoren
im Volke', so sagen wir zu ihm: ,Gib Verstand, dafs ich lerne
deine Gebote', und sprechen damit: Befehle was du willst und



und der moderne Socialismus. 35ä

gib was du befiehlst. Wenn er befiehlt: ,Nach deinen Begierlich-
keiten sollst du nicht wandeln', und wir ihm sagen: Wir wissen,
dafs ,niemand enthaltsam sein kann, es sei denn dafs Gott es
verleihe', was andres thun wir dann als sprechen : Befehle,
was du willst und gib was du befiehlst. Wenn er befiehlt:
,Thuet Gerechtes' und wir zu ihm sagen: ,Lehre mich deine
Rechtfertigungen,' ist dies nicht dasselbe wie wenn wir sprechen :

Befehle was du willst und gieb was du befiehlst."
Das ist die Gnadenkraft, die uns not thut. Was der Wille

des Menschen kann, wenn er selbst, unabhängig, sieh bestimmt,
das haben wir genug erfahren. Die Geschichte der europäischen
Staaten von der französischen Revolution an beleuchtet grell die
Erfolge des menschlichen Willens, der sich rühmt, keinen höheren
wirkenden Einflufs in dem Akt seiner Selbstbestimmung zu kennen.
Der Socialismus und Anarchismus predigen ja als letzte Ausläufer
die Herrlichkeit des souveränen Selbstbestimmungsrechtes. Krank
bis in den Tod ist die menschliche Gesellschaft geworden. Gott,
der Dreieinige, trete in sie hinein mit der Kraft seiner Gnade
und es wird besser werden. In welcher Weise soll er
hineintreten? So wie Thomas es in folgenden Worten sagt (I, II,
qu. 10 art. I, Übers. Bd. VI, S. 498): „Wie sehr auch immer
eine Natur also, sei es eine körperliche oder eine geistige,
vollkommen sei, sie kann nur unter der Voraussetzung, dafs sie von
Gott den Anstois zur Thätigkeit erhalte, in Thätigkeit treten
(Quantumcunque creatura aliqua, corporalis vel spiritualis, po-.
natur perfecta, non potest in suum actum procedere, nisi move-
atur a Deo). Dieser Anstois zur Bewegung ist gemäls dem
Ratschlüsse seiner Vorsehung, nicht gemäls dem notwendigen
Zusammenhange der Naturen, wie der von den Himmelskörpern
ausgehende (est secundum suae providentiae rationem, non
secundum necessitatem naturae.) Nicht nur aber ist von Gott jede
thatsächliche Bewegung (omnis motio) wie von dem an erster
Stelle in Bewegung Setzenden, sondern von ihm ist auch alle
Vollendung in der mafsgebenden, im Innern bleibenden Form
wie vom ersten thatsächlichen Sein. So gibt also Gott sowohl
die Vollendung oder die Form als auch wird von ihm an erster
Stelle die betreffende Natur oder Potenz in Bewegung gesetzt
(ab ipso habet perfectionem vel formam, per quam agit et ab

ipso movetur ad agendum). Im folgenden Artikel heilst es

weiter: „Sowohl im Stande der Unversehrtheit im Paradiese als
auch im Stande der verderbten Natur bedarf der Mensch des
Beistandes Gottes, um was auch immer für Gutes zu thun oder
zu wollen, weil die Bewegung in 1. Linie von Gott gegeben

23*



356 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

wird (sicut a primo movente). Im Stande der unversehrten
Natur aber konnte der Mensch vermittels seiner natürlichen
Kräfte thun und wollen das zu seiner Natur im gebührenden
Verhältnisse stehende Gute, also das der (durch eigene Akte)
erworbenen Tugend; nicht aber das seine Kräfte übersteigende
Gute, wie es den eingeprägten Tugenden entspricht. Im Stande
der verderbten Natur jedoch kann der Mensch auch nicht
hinreichender Weise alles jenes Gute wollen und thun, wozu seine
natürlichen Kräfte an und für sich genügen. Da nun die Natur
durch die Sünde nicht ganz nnd gar verderbt ist, so kann der
Mensch vermittels der Kraft seiner Natur manches beschränkte
Gute noch thun oder wollen: wie Häuser bauen, Weinberge
pflanzen und ähnliches. So etwa kann der kranke Mensch
wohl von sich selbst einigermafsen sich bewegen; aber nicht
mit voller Selbständigkeit, wie ein gesunder Mensch, wenn ihm
nicht der Beistand der Arznei hilft. In der unversehrten Natur
also bedurfte der Mensch der Gnadenkraft, über die natürlichen
Kräfte hinaus, nur dazu, dafs er das übernatürliche Gute thue
und wolle; in der verderbten Natur aber dazu, dafs er auf das
Übernatürliche sich richte, d. h. verdienstliche Werke thue, und
zugleich, dafs er geheilt werde. In beiden Fällen (so fügt
der hl. Kirchenlehrer noch einmal ausdrücklich hinzu) mufs
immerdar die erste Bewegung für das gute Handeln vom
Beistande Gottes ausgehen (Ulterius in utroque statu indiget
homo auxilio divino, ut ab ipso moveatur ad bene agendum).

Die Lehre ist dieselbe wie die des Apostel Paulus (Hebr.
13, 21): „Der Gott des Friedens gestalte (aptet vos) euch in
allem Guten, damit ihr seinen Willen thut, indem er in euch
macht, was vor ihm wohlgefällig ist durch Jesum Christum."
Sie entspricht zudem den bekannten philosophischen Grundsätzen.
Nur einer sei erwähnt. Was durch Anteilnahme etwas ist, leitet
sich, als von der wirkenden Ursache, von dem ab, was dieses
selbe dem Wesen nach ist. Die Wärme des Zimmers, das kalt
oder warm sein kann, kommt vom Feuer, das notwendig und
somit grenzenlos warm ist. Der Charakter des Königlichen in
einem Beamten kommt vom Könige, in dem die Fülle der königlichen

Gewalt ruht, so dafs, wie viele Beamte auch immer, ohne
Ende, von ihm abhängen, sie alle am Charakter des Königlichen
teilnehmen. Der freie Akt im Menschen kann sein und nicht
sein, kann so sein und anders sein; also mufs er in seinem
bestimmten freien Sein von einem Akte kommen, der immer
und ohne Grenzen, notwendig, weil dem Wesen nach, Akt oder
reinste Thatsächlichkeit ist.



und der moderne Socialismus. 357

Es heifst aller theologischen Schulung entbehren, wenn man
darin, dafs die geschöpfliche Selbstbestimmung als solche, als
freie Selbstbestimmung, wie von der ersten Ursache, vom
schöpferischen Selbst gewirkt ist, eine Gefahr oder vielmehr eine
Leugnung der geschöpflichen Freiheit sieht. Das grade Gegenteil

ist der Fall. Wir sagen, alle theologische Schulung fehlt
bei demjenigen, der einen solchen Einwand macht, die Gnade
dürfe nicht den freien Akt als einen freien hervorbringen, sondern
müsse indifferent bleiben, d. h. abhängig in ihrer Wirkung von
der geschöpflichen Selbstbestimmung. Denn genau dasselbe
wird da geleugnet, was beim Bekenntnisse der hl. Dreieinigkeit
feierlich als Glaubenswahrheit behauptet wird. Der Sohn erhält
nicht nur einen einzelnen Akt vom Vater, sondern die ganze
eine selbe göttliche Natur, den Wesensakt der Freiheit selber.
Ist der Sohn deshalb nicht frei in seinem Wirken nach aufsen,
weil er dieses Wirken vom Vater, also von einem andern
empfängt? Darauf antwortet der Sohn selber (Joh. 8. 36): „Wenn
euch also der Sohn befreit, dann seid ihr wahrhaft frei." Warum?
Weil der Sohn die Freiheit selber ist und somit sie geben kann,
trotzdem er alles vom Vater, selbst den einen selben göttlichen
Wesensakt, empfangen hat. Der Zweck der Gnade ist, uns
gleichförmig zu machen dem Eingeborenen, wie Paulus sagt
(Rom. 8, 29). Das Fundament dieser Gleichförmigkeit kann
kein andres sein, als dafs, wie der Sohn den einen selben
göttlichen Akt vom Vater empfangen und damit die Quelle un4
das Wesen aller Freiheit, so wir in unserm Willensvermögen
die freie Selbstbestimmung empfangen als die Grundlage der
Verdienste oder der Einigung mit Gott.

Die einfachste theologische Schulung fehlt bei den Gegnern
des hl. Thomas, die den freien geschöpfliehen Akt als freien
nicht auf Gott als auf die wirkende Ursache zurückführen, die
es von sich abweisen, was Thomas oben sagt, dafs zu jedem
verdienstvollen Akt der Wille in erster Linie von Gott in
Bewegung gesetzt werden mufs und dafs somit die Selbstbestimmung
aus keinem andern Grunde in uns als eine freie dasteht, als
weil Gott die erste Ursache davon ist. Denn was ist denn
Gott seinem Wesen nach? Die Antwort ist übereinstimmend:
Reinster Akt ohne Vermischung mit irgend einem indifferenten
Vermögen. Die Gnade aber ist, ebenso in Übereinstimmung
mit allen, die durch kein natürliches Vermögen vermittelte und
deshalb ganz und gar unmittelbare Äufserung des Dreieinigen in
der Seele. Woher soll denn also die Gnade, in wie weit sie von
Gott kommt, die Indifferenz haben? Man mufs von Vorurteil



358 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ganz angefüllt sein, um die Gnade, kraft ihres Ursprunges aus
Gott, mit Indifferenz auszustatten. Woher soll die Indifferenz,
d. h. das Vermögen, weiter bestimmt zu werden, kommen? Gott
ist das aus sich heraus notwendig einzelste, bestimmteste Wesen,
nichts als Wirksamkeit. Also kann die Gnade nicht anders als
aus sich, d. h. aus ihrem Ursprünge heraus, wirksam sein. Sie
kann nur einen Akt, d. h. Thätigkeit, wirken, denn sie ist nichts
als Thätigkeit, als Teilnahme am reinsten Akt. Sie hat erst
den Charakter des Vermögens, des Zustandes zur Folge,
insoweit ihre Wirkung, der Akt, von einem gesehöpflichen
Vermögen getragen und somit receptum secundum modum recipientis
aufgenommen wird. Da wird sie, wie Thomas oben sagte, zur
bleibenden Form im Menschen. Die heiligmachende Gnade als
Zustand folgt dem Einwirken der Gnade, dem verdienstvollen
Akt als Vollendung des Vermögens. Und ist, wie bei den
getauften Kindern und ähnlichen Fällen, im Menschen selber nicht
ein von der Gnade gewirkter Akt der freien Selbsbestimmung
vorhanden, sagen wir z. B. der Reue, der Liebe und ähnlicher
Tugenden, so tritt an die Stelle des frei gewirkten Aktes in
diesem einzelnen Menschen die in Christo, im Haupte, stets
lebendig wirksame Gnade. Durch das Thor der Person tritt
im Heilswerke die Gnade in die Seele. Sie steigt nicht von
unten auf durch das Thor der Natur; vielmehr wird vom
persönlichen Heilsakte aus die Natur geheilt.

Ein andres Moment. Die geschöpfliche Freiheit wird nur
gewahrt, wenn der Selbstbestimmungsakt, als von seiner ersten
Ursache, vom Ewigen gewirkt wird. Bleibt der Wille rein
sich selbst überlassen, so bedeutet das im selben Mafse Knechtschaft

oder Mangel an Bethätigung der Freiheit. Warum? Der
Grund kann nicht geleugnet werden. Ein freier Akt besteht,
dem Wesen nach, nur dann, wenn er an nichts Vorhergehendes
als an seine Vorbedingung geknüpft ist. Einzig Gott aber ist
die Ewigkeit selber. Einzig Gott ist zugleich mit allem
geschöpflichen Sein; nur Er ist jenes instans, wie Thomas sagt,
welches ambit totum tempus, welches allen Dingen der Zeit von
Anfang bis zum Ende, ihrem physischen wirklichen Sein nach,
koexistiert. Er allein hat in sich kein Vor und Nach, kein
fuit und kein erit. Sein Wirken nach aufsen nimmt teil, soweit
es unmittelbar von ihm ausfliefst, an dieser Ewigkeit, d. h. an
jener Unabhängigkeit von allen Vorbedingungen, welche der
eigentlichste Charakter des Freien ist. Sein Einwirken allein
kann also einen freien Akt als freien hervorrufen.

Ist der Wille sich selbst überlassen, - so geht, notwendig



und der moderne Socialismus. 359

vorher die Richtung des Willensvermögens auf das Gute im
allgemeinen. Diese Richtung stört allerdings die Freiheit nicht,
wenn Gott einwirkt, der alles Gute der Wirklichkeit nach ist.
Aber sie mufs die Freiheit nicht nur stören, sondern zerstören,
wenn der Wille sich selbst überlassen bleiben soll, wenn von
der Existenz des Allgutes abgesehen wird. Denn da besteht
eben kein wahres bonum commune mehr. Fällt die Sonne fort,
so auch die Tageshelle im Zimmer. Ist nicht das Allgut
bestimmend, so schwindet beim bonum commune der Charakter
des Guten und der Wille ist auf die Leere, auf das Nichts
gerichtet. Ferner geht dem Willensakt im Menschen vorher die
Stimme der Vernunft sowie die der Sinnlichkeit und bedingen
die Beschaffenheit des Willensaktes. Es fehlt die Verknüpfung
mit dem „Zugleich" der Ewigkeit, mit dem allumfassenden Gute
dem wirklichen Sein nach, woher allein die Freiheit von den
Schranken der Zeit kommen kann. Somit unterliegt der Willensakt

den Verhältnissen der Zeit: dem Vor und Nach.
Wird gesagt, der Wille habe es vom Schöpfer von

vornherein empfangen, dafs er von sich allein die Selbstbestimmung
erhalte, so hat dies Thomas in den obigen Worten vorgesehen,
wo er schreibt: „Dieses In - Bewegung - Setzen (motio) ist in
Gott gemäfs dem Charakter seiner Vorsehung (secundum
rationem suae providentiae), nicht gemäfs dem notwendigen
Zusammenhange der Naturen." Gott hat diesen Anstofs zur
Bewegung, zur freien Selbstbestimmung, die Verursachung derselben
nicht von sich entfernt, sondern in sich behalten für jeden freien
verdienstvollen Akt. Sonst würde unmittelbar folgen, dafs dies
im „notwendigen Zusammenhange der Naturen" liege und somit
von Freiheit keine Rede mehr sein könne. Der Wille ist ja an
die Vernunft gebunden, denn nihil amatum nisi praecognitum;
die Vernunft aber an die Sinne, denn nihil in intellectu nisi
prius in sensibus. Der einzige erste Quell der Freiheit im
Akte bleibt also der Dreieinige, der wesentlich frei ist von
allen äufseren Ursachen und an diesem Wesen das Vermögen
des vernünftigen Geschöpfes teilnehmen läfst.

Wie soll es denn auch möglich sein, dafs vom Lichte nicht
die Helle gewirkt werde, vom Feuer nicht das Warme! Gott
ist dem Wesen nach Freiheit. Nur so viel er einwirkt, d. h.

nur so viel Gnade er verleiht, so weit wird das
Freiheitsvermögen in uns bethätigt. So weit die Natur reicht, macht
sich das empfangene Vermögen für die Freiheit geltend und ist
Abnahme oder Zunahme in der Gnade. Soweit das Einwirken
der Gnade Gottes reicht, geht die Bethätigung der Freiheit mit



360 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Rücksicht auf den letzten Endzweck von statten. Gnade und
Freiheit sind so wenig Gegensätze wie das Feuer und das

warme Zimmer, wie das Lieht und die Helle, wie der König
und der Charakter des Königlichen in den Beamten. Ist aber
die gesehöpfliche Freiheit aktive Indifferenz, von allem
unabhängige Selbstbestimmung, so besteht zwischen Gnade und Freiheit
kein Gegensatz, sondern die eine ist die Vernichtung der andern.

Aktive Indifferenz gerade wird die Freiheit im Geschöpfe
unter der Bethätigung der Gnade. Das ist keine Indifferenz mehr
wie die rein natürliche, welcher es gleichgültig ist, von welchem
beschränkten Gute aus sie beeinflufst wird, da keines das un-
ermefsliche Willensvermögen zu füllen vermag. Die aktive
Indifferenz im Willen, die eine Folge des Einwirkens der Gnade
ist, bedeutet Teilnahme an der Herrschaft Gottes, wonach der
Mensch alle geschaffenen Güter sich dienstbar macht und gemäfs
der ihn nichts hindern kann auf dem Wege zum Endzwecke. Die-
Gnade soll den Menschen stören oder beschränken in seinem freien
Selbstbestimmungsrechte? Was thut sie denn in der Wirklichkeit?

Augustin sagt es: Gratia facit liberum quia facit ut libenter
operemur. Die Gnade verbreitet bis in die Tiefe unsrer Natur
hinein die göttliche Liebe. „Die Liebe Gottes ist in unsere
Herzen ausgegossen durch den hl. Geist, der uns gegeben",
sagt Paulus. Je mehr Gnade, desto gröfser die Liebe, desto
lebendiger die Freude. Stört es denn den Menschen, wenn er
aus Liebe eine Last trägt? Die Liebe macht leicht jede Last.
In diesem Sinne sagt der Apostel Johannes: „Seine Gebote
bieten keine Schwierigkeit." Mandata ejus gravia non sunt.
Alles macht leicht die Liebe und die Liebe ist nichts andres
wie die Gnade im Wesen unsrer Seele. Wie kann da die
Gnade die Freiheit stören, wenn der Mensch gern thut, was er
aus freien Stücken thut, und wenn die Gnade es mit Rücksicht
auf den letzten Endzweck eben bewirkt, nach Augustin, dafs
wir gern das Gebührende vollbringen: Liberum facit quia facit
ut libenter operemur.

„0 wie viel geratener wäre es für die Könige, wenn sie
nicht gleich Merodes daran Gefallen hätten, denjenigen zu töten,
sondern ihn vielmehr von Herzen lieben und anbeten wollten,
der da für seine Kinder von seinen Kindern den Tod erlitten
hat und so diesen in seinem Körper getötet hat. Mögen die
Könige den bereits zur Rechten des Vaters Sitzenden fürchten,
welchen, als er noch in der Krippe lag, der feindselige König
fürchtete." An diese Worte des grofsen Augustin erinnern wir
(2. sermo de Epiph.) uns, wenn wir in unsern Tagen sehen, mit



und der moderne Socialismus. 361

welchem Mifstrauen und. nicht selten mit welch offener Feindseligkeit
die leitenden Vertreter aller möglichen Staatsverfassungen

dem Reiche Christi begegnen. Es scheint manchmal, als ob sie sich

gegen die Gnadenkraft und deren sichtbaren Vermittler gradezu
stemmten. Alles geniefst in den Staaten, wo der moderne Geist
herrscht, der Geist nämlich der von Gott sich unabhängig dünkenden

falschen Freiheit, im wesentlichen ungehinderte Entwicklung.
Sogar die offen gegen die staatliche Ordnung sich richtenden
Parteien können ihre Mitgliederzahl beliebig vermehren, frei reden,
und es wird ihnen Schutz gegen Willkür gewährt. Nur der Kirche
Christi, der Trägerin der Gnade, bereitet man Hindernisse. Ihren
Orden, ihrem Religionsunterrichte, der Verwaltung ihrer eigensten
Angelegenheiten zieht man Schranken. Wie das kranke Auge
nicht gestattet, dem Tageslichte voll und ganz das Zimmer
auszusetzen, so sieht der modern-liberale Staat eine seiner
Hauptaufgaben darin, ja nicht den vollen christlichen Geist in seine
Gesetzgebung und sein Verwaltungsgetriebe hineinleuchten zu
lassen. Allerhand Gesetze und Mafsnahmen müssen dazu dienen,
das Licht zu dämpfen, so dafs es kaum seine wohlthätige Wirkung
zu entwickeln vermag. Und dann schreit man über die
Erfolglosigkeit des Christentums!

Wer hat den Schaden? „Um wie viel besser würden in
der That die Regierungen beraten sein", wenn sie dem Arzte
am Krankenbette des Körpers der Menschheit, wenn sie Christo,
dem Herrn, und seiner Heilkraft volle Freiheit liefsen. Die
Gnade ist ja die einzige Kraft, die das bestimmende Mafs ihrer
Thätigkeit in sich hat. Sie verdient ihrem ganzen Wesen nach
nicht das Mifstrauen, als ob sie zu reichlich, zu tief eindringen
könnte. Die natürlichen Kräfte tragen dieses Mafs nicht in sich.
Mafslos treibt das Geld, der Ehrgeiz, die unreine sinnliche
Freude. Da bedarf es erst eines festen vernünftigen Willens,
um durch seine Entscheidung die Grenze zu bestimmen. Die
natürlichen Kräfte sind indifferent, sie erwarten vom Willen das
Mafs. Aber die Gnade trägt in sich und bringt mit den alles
bestimmenden und alles abwägenden Ratschlufs des Dreieinigen,
der allein in letzter Instanz über die Mittel zur Erreichung des
letzten Endzweckes für den Staat und die einzelnen Personen
zu verfügen hat.

Die Gnade führt das Mafs Gottes selber in die Gesetzgebung

und in die Herzen. Daraus aber folgt, dafs man gern
dem Gesetze folgt, dafs gern der einzelne sich und das Seinige
opfert für das Ganze, dafs gern die Obrigkeit das Beste der
Untergebenen im Auge hat, dafs gern der Untergebene in der



362 Erklärung einer schwierigen Stelle

Obrigkeit den Stellvertreter des göttlichen Willens sieht. Der
Mensch mit seiner blofsen Vernunft, mit dem sich selbst über-
lassenen Willen denkt nur an sich, an seine Leidenschaft und
richtet sich und andre thatsächlich zu Grunde. Gott mit seiner
Gnade läfst das Ganze dienen dem ewigen Zwecke des einzelnen
und richtet dadurch auf sowohl das Ganze wie den einzelnen.
Da ist nichts als Harmonie, nichts als Friede, nichts als fruchtbares

Wirken mit dauerndem Erfolge. Da ist die Quelle
verstopft für die Zerrissenheit der Parteien, für die Einseitigkeit
der Gesetzgebungen, für die Veränderlichkeit der Eegierungs-
principieu. Gott mufs mitten in die menschliche Gesellschaft
hinein, es geht nicht mit den Kräften der blofsen Katur; das

ergibt sich notwendig aus dem alle natürlichen Kräfte
übersteigenden letzten Endzwecke. Gott aber tritt in die menschliche

Gesellschaft nur ein durch den christlichen Geist, durch
die Gnade, durch den Erlöser und seine Kirche. Die Gnade
ist kein Wahngebilde, sie ist die lebenskräftigste Macht. Denn
Gott und sein Christus ist in ihr und füllt sie mit seinem
eigenen Wesen d. h. mit der Quelle und dem unabänderlichen
Sitze aller Macht, Weisheit und Liebe, alles Lebens, aller
Schönheit, alles Friedens, aller Fruchtbarkeit und Dauer an.
Wir werden die Gnade als Segensquelle für Staat und Person
noch besser kennen lernen, wenn wir der Kirche, in welcher
und durch welche sie sich äufsert, näher treten werden.

<£3

ERKLÄRUNG EINER SCHWIERIGEN STELLE DER
QUAEST. DE YERITATE DES HL. THOMAS.

Von DR. B. DÖRHOLT.

In den Quaest. disp. de veritate qu. 2. art. 3 behandelt
der hl. Thomas die Frage „Utrum Deus alia a se cognoscat."
An 5. Stelle macht er sich dort folgenden Einwand: Praeterea
Philosophus in XV. Metaphys. (XII. Metaphys. comm. 51 fügen
die neueren Thomasausgaben erklärend hinzu; in der Bekkerschen
Ausgabe des Aristoteles findet sich die Stelle Metaphys. 11, 9)
probat, quod Deus tantum se ipsum cognoscit. Sed „tantum"
idem est quod non cum alio. Ergo non cognoscit alia a so.

Die Lösung dieses Einwandes hat in der editio Piana von
1570 und den zahlreichen Abdrücken derselben folgenden Wortlaut:

Ad quintum dicendum, quod aliquid intelligitur dupliciter:
uno modo in se ipso, quando scilicet ex ipsa re intellecta vel


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

