Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761867

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grundprincipien d. hl. Thomas u. d. moderne Socialismus, 337

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.
(Fortsetzung von Bd. X. S. 217.)

—o®0

VII.
Die Gnade und die Freitheit.

Als der Kulturkampf in der preufsischen Abgeordneten-
kammer am hitzigsten tobte, sagte einmal A. Reichensperger
dem Sinne nach: Wenn man sieht, mit welcher Leichtigkeit hier
Abstimmungen sich vollziehen, durch die den heiligsten Gefiihlen
von Millionen treuer Unterthanen schméhliche Gewalt angethan
wird, so ist man, trotz aller Begeisterung fiir das Reprisentativ-
system, versucht, von demselben sich abzuwenden. Bekanntlich
war der hervorragende Parlamentarier im edelsten Sinne des Wortes
,liberal., Kr trat fiir die Freiheit nach allen Seiten hin ein und
erblickte im modernen Konstitutionalismus die beste Verséhnung
zwischen dem Interesse des staatlichen Ganzen und der person-
lichen Freiheit des einzelnen. Deshalb schmerzte es ihn, sehen
zu miissen, wie selbst ein solches System zur Milshandlung der
unantastbarsten Rechte des Menschen gemilsbraucht werden
konnte.

Sonderbarerweise haben wir in unserem HKuropa die drei
hauptsachlichsten Staatsformen nebeneinander: absolute Mo-
narchie, Republik und konstitutionelle oder verfassungsméfsige
Monarchie. Alle drei aber haben sich von dem Flecken grau-
samer Knechtung der Gewissen nicht frei zu halten verstanden
und teilweise vertehen sie es jetzt noch nicht. Autokraten finden
Gefallen an der Verfolgung von religiosen Uberzeugungen, Ver-
tretungskorper stimmen dafiir und republikanische Verfassungen
thun ihre Obnmacht dar, die unverdufserlichsten Rechte des ein-
zelnen hinlénglich zu schiitzen. Es ist dies der beste, den That-
sachen selber entlehnte Beweis, dals keine, mit noch so grofser
natiirlicher Klugheit erdachte Regierungsform fiir den inneren
Frieden und die berechtigte Freiheit des einzelnen eine sichere
Biirgschaft zu bieten vermag. Wir erinnern uns dabei an jene
Stelle im Thomas, welche diesem Erfahrungsbeweise die feste
Stitze der Vernunft gewihrt und somit ihn auf das stirkste
Fundament stellt.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 22



338 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Agquin

Der engelgleiche Lehrer will zeigen, dals der erste Mensch
in der Gnade geschaffen wurde (I, qu. 95, art. 1; Ubers.
Bd. III, 8. 509). Nachdem er unter Berufung auf die Worte
der Schrift (Eccle. 7, 30): ,Gott schuf den Menschen als
einen Aufrechten festgestellt, dals derselbe in der natiirlichen
Geradheit und Vollendung, na@mlich in der Unterwiirfigkeit des
Korpers unter die Seele sowie der Sinne unter die Vernunft,
von Gott gemacht worden, fragt er, ob dieser Friede, diese
ungestorte Harmonie unter den natiirlichen Kréiften in der Natur
seine Quelle oder den wirkenden Grund gehabt habe? Er
antwortet mit Nein: Die Natur hat nicht die Kraft in sich,
den Frieden sich selber zu geben; sie besitzt in sich keinerlei
endgiiltigen Zweck, dem ja eben, seinem Wesen nach, die
Aufgabe innewohnt, das Streben der menschlichen Natur voll
und ganz zu beruhigen. Der Grund des Aquinaten ist unan-
fechtbar: Wire diese Geradheit, in welcher der Mensch gemaéfs
der Schrift von Gott geschaffen worden, in den natiirlichen
Kriften begriindet, so wiirde sie nach der Sunde geblieben
sein. Der Mensch wire noch ungestorter Herrscher iiber das
Korperliche, so dafls dieses ihm in keiner Weise entgegentrite,
es fande sich in ihm auch jetzt keinerlei Widerspruch und Streit;
denn die natiirlichen Gaben verharrten im Menschen, wie auch
im gefallenen Engel nach der Siinde die seiner Natur mitge-
teilten Schitze blieben. Dies ist aber falsch. Der Mensch
besitzt den genannten Frieden nicht mehr, wie die tégliche
Erfahrung lehrt. Also kam jene Geradheit und natiirliche Voll-
endung nicht von der Natur, sondern, da die Ursache michtiger
sein mufs als die Wirkung, von der iibernatiirlichen Kraft, von
der Gmade.

Es ist ein, auch fiir das rein Natiirliche, verhangnisvoller
Irrtum, wenn man Natur und Gnade, einen natiirlichen und einen
ibernatiirlichen Zweck, Staat und Kirche, nebeneinander stellt,
als ob es sich da um 2 Méchte handeite, die wohl sich gegen-
seitig vertragen miilsten, aber keinerlei organischen Zusammen-
hang haben. Ebenso Wenig wie die Vernunft als blofse natiir-
liche Kraft geniigt, um in dem einzelnen Menschen die Regungen
der Leidenschaften dem Verstande génzlich zu unterwerfen, ist
es im Bereiche des staatlichen Lebens unmoglich, dals die natm--
liche Weisheit der Vernunft eine Staatsform entwerfe, unter
deren FEinflufs voller innerer Friede ohne Storung herrschen
miifste. Es hat einen tiefen Sinn: ,,das Herrschertum von Gottes
Gnaden®. Dieser Titel besagt, dals, wenn dem Einflusse der
Gnade gewehrt wird, auch die Vollendung der natiirlichen Krifte



und der moderne Socialismus. 339

im Bereiche des Zeitlichen leidet, und dals die zeitliche Wohlfahrt
ebentalls dort eine Biirgschaft erhélt, wo sich die staatliche
Leitung nicht abschliefst gegen die Beriicksichtigung hoherer
Krifte, als die blofs natiirlichen, in sich allein betrachtet, sind.

Gleichgiiltigkeit gegen alles Ubernatiirliche bedeutet immer
Kampf gegen dasselbe. Regierungen, Staatsverfassungen, Gesetz-
gebungen, welche von nichts anderem etwas wissen wollen als
von der Kraft, die sie gewissermalsen greifen, die sie mathe-
matisch berechnen konnen, sind stets milstranisch gegen die
Aufserungen der unsichtbaren Gnadenmacht und offenbaren bei
der ersten Gelegenheit dieses Miflstrauen durch gewaltthitige
Verfolgung. Sowie aber die Gnade in ihrem innersten Wesen
den Schutz und die Bethidtigung der personlichen Freiheit zum
nachsten Zwecke hat, richten sich die Mafsnahmen von dergl.
Staatsleitungen auch immer gegen die verniinftige und berech-
tigte Freiheit der menschlichen Natur, trotzdem sie damit ihr
eigenes Todesurteil unterschreiben. Der Zwang wird ihre ein-
zige Stiitze, aber violentum non durat. Das Gewaltthitige hat
keine lange Dauer. Die notwendige Folge ist, dafs, je mehr die
Mittel vervielfiltigt werden, durch welche die staatliche Ver-
waltung das ihr anvertraute gesellschaftliche Ganze von der
Teilnahme am Einflusse der Gnade abschliefst und auf die natir-
lichen Krifte allein beschrankt, desto dringender die Gefahr des
Zusammensturzes, auch in zeitlicher Beziehung, wird. Es ist
einmal so, die Lehre des Aquinaten wird durch die gesamte
Menschengeschichte bestitigt: Die Harmonie, der Friede inner-
halb der Krifte unserer menschlichen Natur kann nicht aus der
Natur kommen, sonst wére er nach der ersten Siinde geblieben.
Aristoteles begriindet diese Wahrheit, dafs die Natur in uns
keine Quelle von ungestortem Frieden, also keine Zweckvoll-
endung, in sich enthélt, wenn er sagt, die Vernunft herrsche
iilber die Sinne in der Weise, dals diese widersprechen konnen.
Wenn von Natur die Sinne dem Gebote der Vernunft wider-
stehen konnen, so ist es nicht von der Natur, sondern von einer
hoheren Kraft, wenn in ungestortem Frieden die Sinne dem
verniinftigen Geiste unterworfen sind und dadurch in das Innere
der Natur selber eine gewisse Ruhe, weil ein Warten auf héhere
Giiter hineingetragen wird. Die Natur selbst eben ruft, kraft
ithrer Freiheit, bereits im Bereiche ihrer eigensten Kréfte, nach
dem Beistande der Gnade.

Wir wollen dies jetzt eingehender zeigen mit Riicksicht
auf die socialen Wirkungen. Wir legen zuerst die Gnade dar
in ihrem Verhiltnisse zur Freiheit der menschlichen Natur als

22%



340 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

eines (Ganzen; sodann in ihrem Verhédltnisse zur personlichen
Freiheit im einzelpen; endlich in ihrer Beziehung zur Freiheit
in Gott.

1. Die Gnade und die Freiheit der menschlichen Natur
als eines Gangzen.

Das Verhiltnis der Gnade zur menschlichen Natur, wie
diese in allen Menschen sich findet und aus ihnen ein Ganzes
macht, legt Thomas in folgenden Worten vor und oOffnet damit
weit das Thor des allumfassenden Bediirfnisses in der Natur
(I, I1, 94. 91; art. 4; Ubers. Bd. VI, 8. 333): ,,Aus 4 Griinden
bedarf der Mensch fiir die Leitung des menschlichen Lebens
eines eigenen gottlichen Gesetzes. - 1. Der Mensch ist hinge-
ordnet zu einem Zwecke, der die Krafte der menschlichen
Natur iibersteigt, némlich zur ewigen Seligkeit (cf. qu. 5, art. 5).
Da also das Gesetz deshalb besteht, um die menschlichen Thatig-
keiten zum Zwecke hinzuleiten, so bedarf der Mensch aufser
des Natur- und des menschlichen Gesetzes noch eines hoheren,
von Gott selber gegebenen. Hatte der Mensch freilich einen
Zweck, der im Verhéltnisse stdnde zu den Kréften der mensch-
lichen Natur, so wire es nicht erfordert, dals dem Menschen
eine leitende Richtschnur gegeben wiirde, die iiber das Natur-
gesetz und das von diesem sich ableitende menschliche Gesetz
hinausginge.

2. ,,Das menschliche Urteil ist ungewifls, denn es hat sich
mit Zufalligkeiten und besondern Verhéltnissen zu beschéftigen;
daher kommt es, dals beziiglich der menschlichen Akte ver-
schiedene Urteile bestehen, von welchen verschiedene und ein-
ander gegeniiberstehende Gesetze ausgehen. Damit also der
Mensch zweifellos wisse, was er zu thun und was er zu lassen
habe, mufste er in der ihm eigenen Thétigkeiten geleitet werden
durch ein von Gott unmittelbar gegebenes Gesetz, mit dem ja
kein Irrtum verbunden sein kaon,

3. ,,Der Mensch kann nicht urteilen iiber die innerlichen
Akte; trotzdem aber wird zur Tugend erfordert, dals er so-
wohl in diesen wie in den #dulseren vollkommen sei. Da also
ein Gesetz vom Urteilen abhédogt, so konnte das menschliche
Gesetz nicht geniligend die inneren Akte ordnen, die ja ihrem
Wesen nach im Innern, also verborgen sind. Und somit be-
durfte es dazu eines speciell von Gott gegebenen Gesetzes.

4. ,,Das menschliche Gesetz kann nicht alles Bise, was
geschieht, bestrafen (cf. Aug. de lib. arb. lib. I, c¢. 546). Denn
wollte es alles Bose entfernen, so wiirde vieles Gute mit hinweg-



und der moderne Socialismus. 341

genommen werden; und so entstinde ein Hindernis fiir den
Nutzen, der im Gemeinwesen zur Aufrechthaltung der mensch-
lichen Natur notwendig ist. Damit sonach kein Ubel unverboten
und ungestraft blelbe mufste ein gottliches Gesetz bestehen.
Diese 4 Griinde beriihrt der Psalmist (Ps. 18), wenn er sagt:
,Das Gesetz Gottes ist unbefleckt, es erlaubt nédmlich nichts
Boses; ,es bekehrt die Seelen‘, denn es regelt auch die inner-
lichen Akte; ,das Zeugnis des Herrn ist zuverlassig’, weil mit
zweifelloser Gewilsheit ausgestattet; ,es giebt Weisheit den
Kleinen‘, denn es fiihrt den Menschen zum iibernatiirlichen
Zwecke

Fragen wir, worin dieses im eigensten Sinne gotthche Gesetz
besteht, so antwortet Thomas (I, 11, qu. 106; art. 2; Ubers.
Bd. VI, S. 478): ,Das Gesetz des N. B. ist an erster Stelle
die Gnade des hl. Geistes im Innern; mit Bezug darauf recht-
fertigt das (esetz. Deshalb sagt Augustin: ,Da, im A. B, ist
das Gesetz aulsen hingesetzt, damit die Ruchlosen durch das-
selbe geschreckt werden; hier, im N. B., ist es innerlich ein-
gepragt, damit es rechtfertige’. Dann sind im N. B. die Glaubens-
wahrheiten und Tugendvorschriften aufgezeichnet; und mit Bezug
darauf rechtfertigt es nicht. Deshalb sagt Augustin zu II. Kor.
3, 6, ,unter dem Buchstaben sei verstanden die aufsen nieder-
gelegte Schrift, wie sie im Evangelium enthalten ist; sie tdtet,
wenn nicht die innere Gnade besteht.* Somit ist das Gesetg,
durch welches die menschliche Natur in ihrem Bereiche ver-
vollkommnet und ihr fiir den Besitz ihres Endzweckes, der ihre
Krifte iibersteigt, neune, hohere Kraft gegeben wird, nichts anderes
wie die Gnade. KEs ist jenes Gesetz, welches Paulus im Romer-
briefe mit den Worten kennzeichnet (8, 2): ,Das Gesetz des
Geistes des Lebens in Christo Jesu hat mich befreit vom Ge-
setze der Siinde und des Todes.”

Zwei Gesetze umfassen die ganze Gesamtheit der mensch-
lichen Natur: das Gesetz der Gnade, welches derselben die
Freiheit bringt, und das Gesetz des Todes und der Siinde,
welches Sklavenfesseln anlegt. Eine Mitte giebt es da nicht.
Auf die blofsen Krifte der Natur, zumal der natiirlichen
Vernunft sich stiitzen und darauf die gesellschaftliche Ordnung
aufbauen wollen, heilst ebensoviel wie auf den triigerischen Sand
eines eingebildeten Fundamentes bauen. Die da zwischen der
Notwendigkeit der iibernatiirlichen Ordnung fiir die Wohlfahrt
der menschlichen Gesellschaft und dem Verderben vermitteln
wollen, erreichen nichts als die Forderung des letzteren. Das
Gesetz der Siinde und des Todes steht auf der einen Seite,

A )



342 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

das Gesetz des Geistes des Lebens in Christo Jesu auf der
andern Seite. Wir stehen den Zeiten nahe, in welchen diese
Wahrheit auch in den politischen Parteigebilden zum unver-
mittelten Ausdrucke kommen wird. Immer mehr verlieren im
Volke jene Parteien an Boden, welche weder offen den iiber-
natiirlichen Glauben noch offen den Unglauben auf ihre Fahne
sefzen wollen.

Hat der Apostel unrecht, wenn er das Ergebnis der Be-
strebungen auf seiten derer, die von Christus nichts horen
mochten, ,,Siinde und Tod“ nennt und das der gliubig um die
Fahne Christi sich Scharenden als ,Befreiung®, als ,Leben®,
als ,,Geist“ bezeichnet? ILassen wir fiir die menschliche Ge-
sellschaft die Erfahrung antworten, so lehrt uns ein Blick auf
die Staaten unserer Zeit, dafs, je mehr in ibnen der unchrist-
liche Geist die Regierenden und das Volk durchdringt, desto
offener die Auflosung aller organischen Zusammengehorigkeit,
also der Tod des gesellschaftlichen Ganzen, als eines einheit-
lichen, hkarmonisch gegliederten Ganzen, nicht nur wie die
Schlufsfolgerung aus Prdmissen sich ergibt, sondern klar und
deutlich, mit ausdriicklichen Worten gepredigt wird. Jeder
betrachtet da seine Freiheit als das unbeschridnkte Recht der
voun allen Ricksichten und Einflissen unabhéngigen Selbstbe-
stimmung. Der eine will den andern ausnutzen fiir die Be-
friedigung der eigenen Selbstsucht und ist bereit, aller Mitfel
sich zu diesem Zwecke zu bedienen. Die von der Natur selber
geleitete gesunde Freiheit, welche auf Grund dessen in den
andern Menschen Triger der nédmlichen Natur und somit voll-
berechtigte Glieder am Kérper der Menschheit sieht, verschwindet
und an die Stelle tritt die auflosende Freiheit, welche in den
andern Menschen Mitbewerber um das eine selbe beschrinkte
Gut materiellen Besitzes erblickt und dementsprechend halst.
Auflosend ist diese Freiheit, ,,Siinde und Tod* ist ihre Fruchf,
weil einmal der Gesamtkorper der Menschheit thatsichlich ex-
istiert. Einem Korper aber ist es angemessen, dals jenes Glied
den Korper und sich selbst verdirbt, welches die andern Glieder
bekampft. Es gilt das Wort des Apostels: ,,Und wenn das Ohr
sagt: Weil ich -nicht Auge bin, deshalb gehore ich nicht zum
Korper, hat es darum in der That keinen Anteil am Korper?
und wiirde der Fufs sprechen: Weil ich nicht Hand bin, habe
ich mit dem Korper nichts zu thun, wire er deshalb nicht am
Korper? So sind wir viele Glieder; aber ein Korper®
(I. Kor. 12). Reden kann man so viele Thorheiten als man
will; dies hindert aber nicht, dafs die Natur ihren Gang, unbe-



und der moderne Socialismus. 343

kiimmert darum, weiter geht. Die Natur nun im Mecschen
verlangt, dals die Menschen als ein Ganzes zusammengehéren;
und sonach kann nur der Tod der menschlichen Gesellschaft
folgen, wo jeder das unbeschrinkte Recht auf die Geltend-
machung des eigenen Ich beansprucht. Er sucht, so viel ihm
moglich, die andern zu knechten, und ist selber Knecht der eigenen
ungeregelten Gier.

,Das Gesetz des Geistes des Lebens in Christo Jesu“ allein
kann von dieser Knechtschaft befreien. Thomas hat dies oben
von 4 Seiten her gezeigt. Die Freiheit der menschlichen Natur
als solcher besteht mit Riicksicht auf ihre Vollendung darin,
dals ihr die Mittel zu dieser Vollendung, die Kraft, ihren einzig
moglichen Endzweck zu besitzen, im Bereiche des Geschaffenen
fehlen. KEs ist dies eine Wahrheit, die immer vor Augen gehalten
werden mufs. Das Bediirfnis in der menschlichen Natur ist
8o unermefslich grofs, dals kein geschaffenes Gut ihr geniigen,
dals nur iibernatiirliche Kraft sie befriedigen kann. Dies ist der
Eckstein fir die organische Verbindung der menschlichen Natur
mit der Gnade. Die menschliche Natur als solche, ohne Riicksicht
auf die einzelnen Personen, ist ein Kunstwerk, welches nur ihr
Schiopfer vollenden kann. Das ist kein Nachteil, sondern der
hochste Vorzug. Ks ist ein Zeugnis fiir die Erhabenheit des
Werkes. Nicht die Gesellen, nicht die Werkzeuge, nicht ndmlich-
die natiirlichen Krifte geniigen, um diesem Kunstwerke die letzte
Feile angedeihen zu lassen; der Meister selbst muls kommen.
Nie aber ist der Meister etwas Auflserliches fiir sein Werk;
nie steht er ihm als Fremder und das Werk steht nicht dem
Meister als fremd gegeniiber. Was der Meister selbst un-
mittelbar dem Werke thut, das wird fiir dieses etwas Natiir-
liches, d. h. ihm Zoagehoriges. Was Gott an der menschlichen
Natur unmitielbar, also durch die Gnade, thut, kann fiir diese
nie etwas Aufserliches, Fremdes, Gewaltthitiges sein, sondern
nur und einzig eigenste Vollendung. Die Freiheit der mensch-
lichen Natur mit Riicksicht auf ihren Meister besteht in nichts
Anderem, als dafs sie frei ist von aller naturnotwendigen Ver-
bindung mit beschrinkten Giitern, dals sie keine Kraft von den
sichtbaren Dingen aus in sich hat, um schrankenlos gliicklich
und vollendet zu sein.

Steht uns bei dieser Wahrheit nicht die Erfahrung in
positivster Weise zur Seite? Zeigt sie uns nicht, dals die
menschliche Gesellschaft nur dann zur Ruhe kommt und Festig-
keit gewinnt, wenn von der Gunade der Glanz auch in ihre
zeitlichen Verhéltnisse, stromt? Von allen Seiten tont es in



344 'Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

der Gegenwart uns ins Ohr, wie nur der Zusammenschluls der
einzelnen nach den verschiedenen Stidnden uns retten kann. Und
dabel zeigt man auf friilhere Zeiten, in denen man solche wilde
Agitation in allen Klassen der Gesellschaft nicht kannte.

Dals man sich nur nicht tdusche und nicht die &dulsere Er-
scheinung fiir den inneren Kern nehme! Es fehlten ja auch in
fritheren Zeiten nicht erschiitternde Stiirme, die den Leiden-
schaften der Herrschenden meistenteils ihren Ursprung verdankten.
Indessen blieb die innere Organisation der Volkergebilde Jahr-
hunderte lang unangetastet. Diese innere Organisation nun
hatte zur Grundlage die Korperschaften nach Berufsstdnden.
Das ist die &ufsere Erscheinung., Worin bestand der innere
Kern? ,,Der Geist des Lebens in Christo Jesu* fiillte diese
Korperschaften. Das Gesetz des Glaubens war ihre Richtschnur.
Das glaubensvolle Christentum hatte dieselben geboren. Heut-
zutage will man die Friichte, aber man verwirft den Samen;
den Glanz ersehnt man, aber das Licht verabscheut man; an
Fata Morgana mochte man sich ergotzen, aber ringsum soll
nichts sein als Leere. Innungen, Gewerkschaften und dergl.
milssen, und wire es gegen die Neigung staatlicher Behorden,
aus dem freien Volksgeiste selber hervorwachsen, sollen sie
dauerhaft und segensreich sein. Der freie Volksgeist aber findet
seinen fruchtbaren Boden einzig im christlichen Glauben, der
iiber die Natur, somit iber die Schranken erhebt und den Blick
erweitert. Denn zu solchen Korperschaften gehort der frei-
willige Opfergeist, das Beiseitelassen des eigenen scheinbaren
Interesses zu Gunsten der Gesamtheit; der Opfergeist aber
wichst nur auf dem Boden der Gnade, ndmlich ,des Geistes
des Lebens in Christo Jesu“. In den fritheren Zeiten rief man
nicht bei der Organisation nach Berufsstinden die Polizel zu
Hilfe; nicht im Staate sah man seinen Gott; man wulste, dals
die Hand des Staates, in welcher als einziges Mittel der Frucht-
barkeit das kalte Schwert ruht, fiir dgl. Bildungen zu rauh
ist. Die Gewalt allein steht zur Verfiigung des Staates. Grade
aber dgl. Vereinigungen haben nétig, die Luft der Freiheit zu
atmen, wenn sie nicht das Gegenteil von dem wirken sollen,
was man erwartet. Als aus jener Organisation nach Berufs-
stdnden, die wir in fritheren Zeiten bemerken, der christliche
Geist wich, der Geist der inneren Freiheit, da waren sie reif
zum Untergange: und keine staatliche Hand wird sie aufzu-
richten vermdgen. Der Baum war verdorrt; es bedurfte geringer
Kraft, um ihn zu fillen. Die menschliche Natur hat einmal
eine Zweckvollendung, zu deren Verwirklichung keine Kraft



und der moderne Socialismus. 345

im Bereiche des Geschaffenen hinreicht. ‘Deshalb irrt man
zwecklos herum, will man uunter der Voraussetzung, dals die
Natur, resp. die natiirliche Vernunft, sich selbst geniigt, weil
sie einen eigenen, ihren Kriften entsprechenden Zweck besitzt,
ihrer Vollendung, ihrer Ruhe, also der Ordnung in der mensch-
lichen Gesellschaft dienen.

Und kann man die weiteren Méngel in unsrer Natur, die
von Thomas oben angefiihrt werden, lengnen? Kann man dem-
nach es abweisen, dals nur die Gmnade unsre Natur, auch im
zeitlichen Bereiche, zur Vollendung zu fiihren vermag, weil einzig
die Gnade diesen Mingeln abzuhelfen vermag? Die fieberhafte
Thitigkeit unsrer gesetzgebenden Korperschaften im Andern der
kaum gegebenen Gesetze gibt dem Aquinaten jedenfalls recht,
wenn er der natirlichen Vernunft die unfehlbare Sicherheit
und Gewilsheit abspricht und daraus die Notwendigkeit der
Gnade ableitet. Haben doch Gesetze fiir einen Staat mehr als
vieles andere ein unerschiitterliches Fundament notig, damit von
ihnen selber sichere Ruhe im praktischen Verkehrsleben aus-
gehe. Auf das Fundament des christlichen Glaubens soll man
die Staatsgesetze stellen, jenes Glaubens, der auf dem Felsen
Petri ruht, damit wieder Stabilitit in das geregelte Zusammen-
leben der Menschen komme.

Und wie sehr recht hat weiter der Aquinate in der Be-
hauptung, dafls der Staat nicht alles Schlechte strafen kann!
Mochten sich nur unsre Juristen und Gesetzgebungen danach
richten; so viele kleinliche Strafgesetze, die auf alle Umstinde
Riicksicht nehmen wollen, die schon deshalb unverstidndlich
werden und schwer zu handhaben sind, wiirden nicht die Ver-
wirrung vermehren. Das Innerste des Menschen aber verlangt,
dafs alles Schlechte, auch die inneren Gedanken, seine Strafe
finde. Und deshalb mufs das Gesetz der Gnade in ihm lebendig
sein, damit es ihn auf denjenigen weise, vor dem ,alles nackt
vorliegt, selbst die geheimsten Absichten”, und dadurch seine
Ruhe vermehre.

Liegt es endlich in der Macht des menschlichen Gesetzes,
die Leute zu tugendhaften zu machen? Und doch bedarf der
Staat, mehr als aller andern Giiter, tugendhafter Unterthanen,
die der Gerechtigkeit, Klugheit, Mafsigkeit, Festigkeit ergeben
sind. Die Gnade allein kann auch dieses Bediirfnis fiillen und
dadurch die erste Voraussetzung verwirklichen fiir das Befolgen
der gesetzlichen Ordnung. Es wire ja jedem Staate ganz un-
moglich, seinen Gesetzen Gehorsam zu verschaffen, wenn jeder
Unterthan erst durch die betreffende dufsere Strafe dazu gezwungen



346 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

werden miifste. Von den Gesetzen gilt, was Augustinus von
den Geboten Gottes sagt: ,,Sie sind schwer fiir den nicht Lieben-
den“ d. h. fuir jenen, der die Tugend nicht hat, um sie gern
zu erfiillen; ,,sie sind dagegen leicht fiir den Liebenden®; oder
was Aristoteles von den staatlichen Gesetzen schreibt (5 Ethic. 9):
»50 zu wirken wie der Gerechte ist schwer fiir den, der die
Tugend der Gerechtigkeit nicht hat.“ Grade aber die Gnade
legt mit der ihr eigenen Kraft in die menschliche Natur die
Grundlage aller Tugend und gibt damit der Natur die Fahigkeit,
selber fiir die eigene Vollendung mitzuwirken.

Der Apostel nennt die Gnade noch ,,das Gesetz des Geistes
in Christo Jesu“ und leitet damit iber zur personlichen,
positiven Freiheit im einzelnen Menschen. Auf Grund der
menschlichen Natur besagt die mit ihr gegebene Freiheit nur
dies, dals diese Natur durch keine beschrinkte Kraft mit ihrem
letzten Endzwecke verbunden werden kann, dals sie demnach an
kein beschrinktes, geschaffenes Gut notwendig gewiesen ist. Die
Natur also, an sich betrachtet, bietet dem einzelnen Menschen
kein Hindernis fiir den Besitz der Vollendung, wenn sie auch
ebensowenig irgend welche Kraft verleiht, um das letztgiiltige
Gut, in welchem die Vollendung enthalten ist, zu erkennen und
nach ihm zu streben. In dieser Weise war die Natur als ein
Ganzes in Adam. Im 1. Stammvater hédtten, wéire die Siinde
nicht dazwischen getreten, alle Menschen die Verbindung mit
der Gnade gehabt und damit die Gewéhrleistung voller Ruhe
und Harmonie ihrer Krifte im Bereiche der Natur, als Wirkung
der Gnade in Adam, fiir alle seine Nachkommen. Sodann aber
hidtte die Gnade in jedem einzelnen, sobald dieser fiir seine
Person kein Hindernis setzte, die Natur noch iiber die eigenen
Krdfte erhoben, so dals er mit der so gehobenen Natur als
Werkzeug den Weg zur letzten ibernatiirlichen Vollendung
hitte wandeln konunen.

Die Natur ist, auch in der Siinde, ein (Ganzes geblieben.
Durch Adams Schuld allein ward sie Tridger des Verderbens
in allen. ,Alle haben gesiindigt in Adam.“ Die Natur steht
deshalb nunmehr als Hindernis fiir das endgiiltige Heil jedes
einzelnen da, anstatt ein Werkzeug der Vollendung zu sein.
Durch die Urgerechtigkeit waren im Konzert der menschlichen
Gesamtheit alle Instrumente harmonisch gestimmt, keines trat
schirfer hervor, als die Schonheit des Musikstiickes zuliels. Der
gottliche Leiter lenkte vollstindig gehorsame Musiker, von denen
jeder gern auf seine Intention einging und so:seinen Anteil am
Gelingen gewann. Nach dem Verluste der urspriinglichen



und der moderne Socialismus. 840

Unversehrtheit sind die Iustrumente verstimmt. Mit Mithe mufs
der harmonische Zusammenklang erst wiederhergestellt werden
und dann noch will nicht selten das einzelne Instrument durch
sein malsloses Hervortreten in hoherem Grade die Aufmerksam:
keit auf seine Kunst ziehen; freilich nur mit dem Erfolge, dafs
die Schonheit der Gesamtwirkung leidet und das betr. einzelne
Instrument selber mit Recht, anstatt Lob, Tadel einheimst.

An der Spitze des Konzertes steht jetzt nicht mehr Adam,
der vielmehr der Ausgangspunkt der mangelhaften Stimmung in
den Instrumenten ist. Nicht mehr die Natur hilft zum Erreichen
der Vollendung. Christus, die 2. Person in der Gottheit, der
kraft seiner Allmacht alle Natur in seiner Gewalt besitzt, hat
selber sich gewiirdigt, den Dirigentenstab in die Hand zu nehmen.
In der Person Christi, die mit der gottlichen Natur dem Sein
und der Macht nach zusammenfillt, ruht unser Heil. Die Natur
bleibt verderbt, und so kann auch alles, was dieser von Gott
in Adam abgewandten Natur entstammt, das Verderben nur
grofser machen und in grelleren Farben zeigen. Durch die
Person im einzelnen Menschen zieht die gesuundende Kraft der
gottlichen Person in die Natur und heilt sie, dals sie wieder
Werkzeug werde zum Besitze der Vollendung. Diese Kraft.
ging von der erlosenden gottlichen Person schon aus, ehe
letztere noch sichtbar auf Erden erschienen war, wie die strah-
lende Morgenrote bereits von der Sonne ausgeht, ehe letztere
am Firmamente glidnzt. In Christus wird die Freiheit der
menschlichen Natur wieder erfafst von der ibernatiirlichen Kraft,
damit die Natur als Ganzes, als alle Menschen tragend, von
neuem iiber die eigenen Fihigkeiten erhoben werde und so zu
dienen vermoge der Vollendung des einzelnen. ,Alles gehort
euch®, so driickt dies der Apostel aus, ,sei es Paulus oder Kephas
oder Apollo oder die Welt oder das Leben oder der Tod, die
Zukunft oder die Gegenwart; alles gehdrt euch. Ihr aber gehort
Christo an und Christus ist Gottes (I. Kor. 3, 22). Der per-
sonlichen Freiheit dient in Christo die Befreiung der Natur aus
der Knechtschaft von Siinde und Tod. Die Aufgabe des Staates
ist es, fiir das personliche endgiiltige Wohl des einzelnen ein
Werkzeug zu sein. Unser letzter Endzweck ist so weit und
80 grols, wie die Unendlichkeit selber. Alle Personen und alle
Einrichtungen im Bereiche der Natur, Glick und Unglick, helfen
unter Christus der Seligkeit des einzelnen. Die Natur verlangt,
dafs der einzelne sich als Glied dem Ganzen unterordne. Die
Gnade befreit von dieser Unterordnung in dem Sinne, dafs das
(ranze des Staates selber frei ist von einem ihm eigens zu-



348 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

—_—

kommenden letzten Endzwecke. Er hat seinen Endzweck darin,
den iibernatiirlichen Zweck des einzelnen zu fordern, namlich
den Weg durch die natiirlichen Krafte hindurch fiir den ein-
zelnen offen und von Hindernissen frei zu halten. Daraus folgt
die dauernde Ruhe und Harmonie im staatlichen Gemeinwesen,
sowie die Zufriedenheit des einzelnen in seinem Innern. Dies
ist das Verhéltnis der Gnade zur Freiheit, soweit diese der
menschlichen Natur selber als Mitgift gegeben worden.

2. Das Verhédltnis der Gnade zur persdénlichen Freiheit.

Die Natur, nédmlich das allen Menschen gemeinsame, sie
zu einem (Ganzen zusammenfiigende Band, bietet der Person
des einzelnen Menschen nicht die endgiiltige Vollendung. Sie
kann ihm gar nicht, schon nach ihrem innersten Wesen, den
letzten Endzweck zeigen und noch weniger die Kraft verleihen,
diesen Endzweck zu erreichen. Denn der Wille strebt mit
seinem innersten Wesen und somit notwendig nach allem Guten.
Die Vernunft aber im Menschen weist, ebenso ihrem innersten
Wesen gemifs und somit notwendig, stets nur auf ein beschranktes
Gut; ist doch die Wahrheit als Gegenstand der Vernunft immer
ein beschrinktes Gut, neben dem noch viele andre denkbar
sind. Grade die Erhabenheit eben der menschl. Natur besteht
darin, dafs sie von einem Ende, d. h. von einer Grenze in dem
geschaffenen All, frei ist, dafls sie einzig und allein dariiber hinaus
ihre Vollendung haben kann. Sie steht, im Streben nach dau-
erndem Heile, der Liebe und Barmherzigkeit desjenigen ganz und
gar iberlassen da, der sie aus reiner Liebe und Barmherzigkeit
geschaffen. Sie besagt, dafs aus keiner andern Quelle ihr die
Verherrlichung kommen kann, als aus jener, aus welcher ihr
Sein geflossen. Von der Natur, so horten wir oben aus Thomas,
kommt in dem personlichen Willen des Menschen, mit Riicksicht
auf seinen letzten Endzweck, nur die ,passive Indifferenz®,
wonach er gleichgiiltiz ist gegen jedes geschaffene Gut, weil
keines von Natur ihn voll und ganz zu befriedigen vermag.
Sehen wir nun zu, wie nach dem Aquinaten die Gnade diese
Indifferenz belebt oder fiillt, dafs sie nicht mehr blofs zu leiden
d. h. zu empfangen, sondern fiir den Besitz des Endzweckes
thitig zu sein vermag, wie also aus der passiven Indifferenz
in der einzelnen Person eine aktive wird, aus einer, trotz aller
geschaffenen Giiter, noch immer hungernden eine an der vollen
Tafel sitzende, die aus den vorhandenen Speisen auswihlt, was
ihr gefdllt und so ihre Herrschaft iiber alle dokumentiert.



und der moderne Socialismus. 349

,Durch die erworbenen Tugenden®, heilst es bei Thomas
(1, 1L, qu. 110, art. 3; Ubers. Bd. VI, S. 515), ,,wird der Mensch
in eine Verfassung gesetzt im Bereiche dessen, was der mensch-
lichen Natur beim Thétigsein entspricht. Die eingegossenen (also
nicht durch Akte allm&hlich erworbenen, sondern gleich fertig
von oben her eingeprigten) Tugenden aber stellen den Menschen
in das rechte Verhéltnis zu einem hoheren Zwecke: ndmlich zur
gottlichen Natur selber. Sie bereiten vor die Teilnahme an der
gottlichen Natur und diese Teilnahme “heilst ,Licht der Gnade.
Dementsprechend sagt Petrus (II, 1): ,Uberaus kostbare Ver-
heilsungen hat er euch geschenkt, dals ihr bereits Anteil habt
an der gottlichen Natur. Geméls dieser Natur, der gottlichen,
werden wir wiedergeboren zu Kindern Gottes. Das Licht der
Gnade ist diese Teilnahme an der gottlichen Natur, weshalb
Paulus schreibt (Ephes. 5): ,Ihr waret einstmals Finsternis, jetzt
aber seid ihr Licht im Herrn, wie Kinder des Lichtes wandelt.*
Sodann betont Thomas noch eigens, dafs die Natur oder das
Wesen der Seele selber, also das, worin alle Menschen der
Gattung nach iibereinkommen, Sitz oder Triger der Gnade ist,
nicht etwa blofs die Potenzen oder Vermdgen der Vernunft und
des Willens, welche der einzelnen Person als solcher zugehoren:
»Da die Gnade nicht gleichbedeutend mit Tugend ist, sondern
vor der Tugend, als deren Wurzel und Princip besteht, so ist
die Gnade auch da, wo die Wurzel und das Princip der Ver-
mogen sich findet, Wie ndmlich der Mensch durch das Vernunft-
vermogen teil hat am gottlichen Erkennen kraft des Glaubens,
wie er durch das Willensvermogen teil hat am gottlichen Wollen
kraft der Tugend der Liebe; so hat er durch die Natur der
Seele teil an der gottlichen Natur geméfls einer gewissen Ahnlich-
keit kraft Wiedererzeugung oder Neuerschaffung® (S. 51, 6; art. 4).

Mit diesen Worten ist das Verhéltnis der Gnade zum per-
sonlichen freien Willen auf das klarste gekennzeichnet. Die
Gnade macht im Menschen keine neue Natur in dem Sinne, als
ob sie neben das alte ein neues Fundament fiir neue Vermogen
oder Thétigkeitsprincipien hinstellte, neben einen fritheren natiir-
lichen letzten Endzweck einen weiteren iibernatiirlichen. Viel-
mehr stellt sie die einmal bestehende menschliche Natur, welche
einen iiber ihre Krifte gehenden Zweck hat und von keinerlei
beschridnktem Gute befriedigt werden kann, in positive Beziehung
oder in das rechte Verhiltnis zu einer hoheren Natur, die eben
selber der letzte, hochste Zweck der menschlichen Natur ist;
und diese hohere Natur ist die gottliche. Diese Beziehung ist
nicht eine solche, wie wenn nun neben die natiirlichen Vermogen



350 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ein neues gesetzt wiirde, wie die Sehkraft neben der Fihigkeit
zu horen, der Wille neben der Vernunft steht. Keine derartige
Liicke war in der menschlichen Natur, welche hitte ausgefiillt
werden miissen. Neben das Erkennen und Wollen tritt keine
3. Thatigkeit. Aber der Mangel, welcher notwendig die Natur
als eine geschaffene begleitete, dals sie keine Kraft besals, um
ihren letzten Endzweck zu erreichen, der Mangel, wonach
natiirlich Beschranktes nicht aus eigener Kraft das von Natur
Unendliche erfassen und dementsprechend besitzen kann, dieser
Mangel wird durch die Gnade beseitigt.

Nicht vom Subjekt aus ist da das Neue, Erhohte, sondern
vom Objekt, vom Gegenstande aus. Ks ist ungefihr &hnlich,
wie wenn der Anblick des Kélner Domes das (Genpie in einem
Architekten erweckte oder vermehrte, wie wenn das Anhoren
Liszts die Kunst des Pianospielens in einem dazu Veranlagten
erhohte.  Gott stellt sich als Gegenstand des menschlichen
Strebens vor, als letzter Endzweck; und durch dieses innerliche
Vorstellen wird das Wesen der Seele mit Kraft gefillt, um
durch Wiedergeburt Gott #dhnlich zu werden. Die Vernunft
empfingt den Glauben, um so den Dreieinigen schauen zu konnen,
wie er sich selber schaut; der Wille wird eins mit Gott durch
die Liebe. Dieselbe Natur, dieselben Vermogen werden vom
Gegenstande aus gestidrkt, welche vorher bereits da waren.
Und diese Stirkung ist derart, dals nicht blofs eine gewisse
Empfangnisfihigkeit ersteht fiir die endgiiltige Vollendung, sondern
dals die Natur nunmehr ein wirkliches Konnen hat mit Riicksicht
auf die letzte Vollendung, der Wille ein wirkliches Wollen, die
Vernunft ein wirkliches Erkennen jenes hochsten Gutes, welches
alles Gute, alles Wahre in hochster Einfachheit ist.

Wir miissen dies noch schirfer hervorheben. Nach Augustin
unterschied Pelagius posse, velle und agere; possibilitas, voluntas
und esse oder actio. Das Konnen haben wir nach diesem Irr-
lehrer von Gottes Gnade, das Wollen und Handeln von uns.
Sprechen konnen, ist von Gott hervorgebracht; dals wir aber
thatséichlich sprechen, ist von uns. Die Kraft oder das Vermogen
haben, Tugend zu iiben, ist eine Gabe Gottes; wirklich Tugend
iiben, ist von uns. In dieser Lehre findet sich eine Verkennung
des Vermdgens der Natur und eine Verkennung des Verhilt-
nisses der Gnade zum personlichen Willen. Die Verkennung
der Natur besteht darin, dafs nach diesem Irrtum der Wille
von Natur ein aktives positives Konnen hat mit Riicksicht
auf den Besitz des letzten Endzweckes. In Wahrheit empfangt
der Wille von der Natur notwendigerweise nur eine passive



und der moderne Socialismus. 351

Indifferenz; denn die menschliche Natur kann einerseits keinen
letzten Endzweck in einem geschaffenen, begrenzten Gute haben,
und andrerseits sind alle ihre Krifte geschaffene, also begrenzte,
so dafs sie mit ihnen das Unendliche und Unbegrenzte nicht zu
besitzen vermag. Wiirde also die Gnade blofs auf das Konnen
sich beziehen und nur das Konnen stérken, so wiirde sie nichts
anderes thun als die Passivitdt, d. h. die blofse natiirliche Em-
pfingnisfahigkeit vermehren und den Willen sonach vom Handeln
weiter entfernen.

Die Verkennung des Verhéltnisses der Gnade zum Willen
besteht darin, dals der Gnade das Hohere entzogen und das
Niedrigere zugewiesen wird. Oder was ist besser, wirklich zu
sprechen oder blols sprechen zu konnen; wirklich demiitig zu
sein oder blofs demiitig sein zu konnen? Des pelagianischen
Irrtums machen sich, bewuflst oder unbewulst, alle jene un-
weigerlich schuldig, die es zuriickweisen, dals, wie Augustin
mit Paulus sagt, die Gnade grade das ,perficere” gibt, grade
,den guten Gedanken®, dals sie die ,merita in erster Linie
,facit” und durch ihr Einwirken in den Akt hinein als 1. Ur-
sache erst die Freiheit zu einer thatséchlich in Thatigkeit treten-
den, die voluntas zu einer wirklich liberrima macht. Grade das
agere gibt die Gnade und erst unter ibhrem wirkenden Einflusse
handelt frei der Wille. Eine gratia indifferens, bei welcher dem
Willen die Entscheidung, das eigentliche agere iiberlassen bleibt,
ist nichts als das posse des Pelagius, welches von Gott kommt,
wihrend das thatsdchliche Wollen und Wirken vom Geschopfe
stammt,

Die Gnade ist aus sich heraus wirksam, und eben dies ist
der sie von allen natiirlichen Kréften unterscheidende Vorzug,
dafs sie nicht mehr anders woher determiniert, also nicht mehr
blofses und leeres Vermogen, ein posse, ist, sondern unfehlbar
vom Handeln begleitet wird; denn sie bringt dieses aus der
ihr eigenen Kraft, als ein freies Handeln, hervor. Anders lifst
es die ganze objektive Sachlage nicht zu. Oder trigt etwa die
menschliche Natur ihren Endzweck in sich wie der Stein das
Fallen? Niemand behauptet dies. Verfiigt sie iiber die Kraft,
ihre letzte Vollendung zu erreichen? Dann wire ja jede weitere
Kraft iiberflissig. Kann sie von einem beschrinkten Gute be-
friedigt werden? Mit andern Worten: Kann sie einen andern
Endzweck haben als den Unendlichen mit der Fiille aller Giiter,
also einen ihren Vermogen unerreichbaren Endzweck? Jedem
. antwortet sein Inneres und dem Kenner antwortet die ganze
Menschengeschichte, dals das Herz keines Menschen weder in



392 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

der natiirlichen Kenntnis der Wahrheit noch im Besitze mate-
rieller Giiter Ruhe findet. Da bleibt also nur dieses Eine iibrig,
bestatigt durch Griinde, durch Autoritdt, durch Erfahrung, dafs
die Natur mit Riicksicht auf ihren letzten Endzweck nur eine
passive Indifferenz hat, nur empfingnisfdhig, aber ihrem Wesen
nach empfingnisfdhig ist, nicht kraft einer potentia obedientialis.

Wenn nun auf seiten der Natur das unbestimmte, uner-
mefslich weite Vermiogen zu empfangen steht, und von der
Natur in den personlichen Willen nichts iiberfliefsen kann, wie
was in ihr sich findet, so kann auf seiten der ,,hoheren Natur®,
auf seiten der Gnade, die von dieser hoheren, gdttlichen Natur
ausgeht und die Aufgabe hat, ihr dhnlich zu machen, nur das
thatsdchlich bestimmende, aktuierende, d. h. das freie Handeln
gebende Moment ausgehen. Der Ausdruck Augustins ist nach
dieser Seite hin typisch: Posse credere, est naturae; credere,
est gratiae. Dies ist das ganze Verhéltnis der Gnade zur per-
sonlichen Willensfreiheit. Das Kénnen, wenn es auf das blofse
Empfangen bezogen wird, steht auf seiten der Willensfreiheit.
Grade so weit wie das wirkliche freie Handeln in Betracht kommt,
geht das velle und agere, erstreckt sich das Einwirken der
Gmnade. Sobald die Gnade, als den Willen erhdhende, auf das
hochste Gut als den (Gegenstand des Lebens richtende Form,
im Willen wirkt, ist dieser selbstthétig als Vermogen und kann
somit auch vom Einwirken der Gnade abfallen, d. h. die Gnade
zuriickweisen, denn er behdlt seinen Charakter als Vermogen
unter dem Einwirken der Gnade.

Es tritt noch ein Umstand hinzu, der eine solche Freiheit,
wie sie Pelagius aufstellte und heutzutage zumal, ausdriicklich,
der moderne Liberalismus bekennt, ganz und gar vor dem
Richterstuhle der Vernunft unmdglich macht: wir meinen eine
Freibeit, welcher nicht die Gnade das Zustimmen bringt, resp. es
in ihr wirkt, sondern welche die Zustimmung aus eigener Kraft
leistet und die hochstens in ihrem Konnen durch Uberredung,
Beispiel, Gesetz u. dgl. unterstiizt wird. Kein Mensch besteht
fiir sich allein, sondern einzig als Glied der Gesamtheit des
Menschengeschlechtes. Die menschliche Natur selber, aus der
das Freiheitsvermogen in den Willen fliefst, besagt dies. Wie
soll dann da aber der einzelne aus eigener Kraft, ganz unab-
hingig, sich selbst bestimmen? Er trdgt ja die Natur in sich,
wonach alle Menschen eine Einheit sind, ein organischer Korper.
Das wire &hnlich, wie wenn in einem Konzert jeder spielen
wollte, wie er fiir sich allein das Stiick verstinde. Einer viel-
mehr ist da, der den Dirigentenstab fiihrt, weil er das Verstindnis



und der moderne Socialismus, 353

vom Stiicke als einem Ganzen hat; nach seiner Leitung be-
stimmen sich die einzelnen Musiker zu ihrer Anteilnahme.
Diese sog. freie Selbstbestimmung im einzelnen Menschen,
die ganz unabhéngig aus eigener Kraft hervorgehen soll, ist
das Wesen der modernen verkehrten Richtungen, das Wesen
zumal des Anarchismus und der Socialdemokratie. Macht aber
die eine selbe Natur im Menschen aus allen, welche dieselbe
tragen, ein Ganzes, so kann nur jener in den einzelnen Gliedern
die freie Selbstbestimmung in erster Linie wirken, der die ganze
Natur in seiner Macht einschlielst ebenso wie alle einzelnen.
Unter seinem Wirken wird das Beste des Ganzen gewahrt
und zugleich die Selbstéindigkeit der einzelnen Glieder; nicht
weil im einzelnen er voraussieht, wozu der einzelne sich ent-
schliefsen wird, — das wire ja die Anerkennung der Quelle
aller Unordnung —, sondern weil er allein das Ganze iibersieht
und er allein in seiner Wesensfreiheit die Kraft hat, so den ein-
zelnen zu bestimmen, dals dadurch die freie Selbstindigkeit des-
selben zur Geltung kommt, dafs er also diese Teilnahme an der
eigenen Unabhéngigkeit im betr. Akte wirkt. Dariiber noch einiges.

3. Das Verhiltnis der Gnade zu Gott.

Hs ist nicht unsre Aufgabe, mit Stellen aus Thomas nach-
zuweisen, dafs Gott den Willen als 1. Ursache in Bewegung
setzen mufls, damit dieser in Thétigkeit treten konne. Fiir jeden,
der sehen will, geschieht dies in iiberzeugendster Weise von
andrer berufenster Seite in dieser Zeitschrift. Der Zweck,
welcher uns in diesen Abhandlungen leitet, bringt es vielmehr
mit sich, dals wir den Zusammenhang der thomistischen Lehre
mit den Social-Problemen der Gregenwart erliutern. Das eminent
Praktische der weiten Grundprincipien des Aquinaten mdochten
wir darthun, damit unsre christlichen Geheimnisse bei Losung
der wichtigsten und einflufsreichsten Fragen nicht mehr als un-
fruchtbar beiseite gestellt werden, sondern das hohere Licht in
den Wirrwarr unser socialen Verhaltnisse hineinleuchten lassen.
Der Heiland ist der Erloser der Welt, seine Heilmittel miissen
wirksam sein fiir die Gesundung der Menschen im einzelnen
und der grofsen Gesamtheit, es kommt darauf an sie anzuwenden.
Und warum miissen sie wirksam sein? Sie bringen die Kraft
des Dreieinigen mitten in die Krankheiten der menschlichen
Natur; und was wire dieser Kraft unmoglich?

Darin besteht eben das eigentiimlich Praktische der Dar-
legungen des Aquinaten, dafs sie Gott mitten in die Geschopfe
hinein setzen. Wir haben die Kathedralen nicht gern, die sich

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 23



354 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

einsam auf ungeheuerm, kiinstlich geschaffenem Platze erheben,
zu denen der Mensch erst gelangen kann, wenn er sich Sturm
und Wetter bereits ausgesetzt hat. Sie sind das Bild des
Deismus, némlich derjenigen im Buche Job, die da sagen: ,,Gott
wandelt um die Sdulen des Himmels herum und kiimmert sich
nicht um uns.“ Uns gefallen jene gewaltigen Dome, an die sich,
wo moglich, die Héuschen der Menschen anschmiegen, die mitten
im Gewiihle der Menschen stehen, die vor Sturm und Wetter
Schutz gewidhren. Was soll ich mit einem Gotte machen, der
mir ,,das mir zukommende Vermogen gibt“ (da mihi substantiam,
quae me contingit) und dann mich meinem Willen iiberlifst?
Da komme ich am Ende dazu, dafls ich ,nicht einmal den Frafs
der Schweine erhalte. Das ist eine grausame Theorie, die den
Menschen sich selbst iiberantwortet, d. h. den ,,zum Tode Kranken*,
,von den Réubern Gepliinderten, und héchstens die Gnade
aufsen zusehen lafst, was dann der Kranke bei dieser oder jener
Medizin machen wiirde. Fort mit solchem Verderben. Uns
benotigt ein wahrer ,,Heiland“, der Sturm und Wetter zu ge-
bieten versteht, der wahre Heilmittel, lebenspendende Medizinen
besitzt, der in unser Inneres, in das Innere unserer Natur und
unseres Willens ,,Wein und Ol“ gielst, so dafs da neue Kraft
den Willen durchstromt und ihn mit Freuden wandeln lafst in
den Geboten Gottes, gemils der eigenen Vernunft.

Grade unsre Freiheit ist wund. Anstatt gleichgiiltig den
vergénglichen Griitern gegeniiberzustehen, weil keines, der Stimme
der Natur selber gemals, unser natiirliches Sehnen stillen kann,
,kleben wir nach dem Psalmisten an der Erde“ uund kénnen,
wie Tobias sagt, ,,das Licht des Himmels nicht schauen.”* Da
kann nur Gott helfen und zwar in der Weise, wie derselbe
Psalmist sagt: ,,Gib mir Verstand, und ich werde dein Gesetz
erforschen; fiithre mich den Pfad deiner Gebote, denn so habe
ich gewollt. Und warum will der Mensch so? Die Antwort
ist nicht zweifelhaft: ,Neige mein Herz zu deinen Zeugnissen
hin und nicht zum Geize; wende ab meine Augen, dafs sie
nicht Eitelkeit sehen; gib mir Leben auf deinem Wege und
haue du ab meine Schande.“ Das hat Augustin herrlich ver-
standen, wenn er (contra Pelag. lib. 2, ¢. 5) schreibt: ,,Wenn
uns also Gott befiehlt: ,Bekehrt euch zu mir, und ich werde
mich zu euch wenden‘; so sagen wir: ,Bekehre uns, Gott unsres
Heiles* und sprechen damit: Befehle was du willst und gib
was du befiehlst. Und wenn er sagt: ,Verstehet es, ihr Thoren
im Volke‘, so sagen wir zu ihm: ,Gib Verstand, dafs ich lerne
deine Gebote‘, und sprechen damit: Befehle was du willst und



und der moderne Socialismus. 354

gib was du befiehlst. Wenn er befiehlt: ,Nach deinen Begierlich-
keiten sollst du nicht wandeln‘, und wir ihm sagen: Wir wissen,
dals ,niemand enthaltsam sein kann, es sei denn dals Gott es
verleihe’, was andres .thun wir dann als sprechen: Befehle,
was du willst und gib was du befiehlst. Wenn er befiehlt:
,Thuet Gerechtes‘ und wir zu ihm sagen: ,Lehre mich deine
Rechtfertigungen,‘ ist dies nicht dasselbe wie wenn wir sprechen:
Befehle was du willst und gieb was du befiehlst.”

Das ist die Gnadenkraft, die uns not thut. Was der Wille
des Menschen kann, wenn er selbst, unabhingig, sich bestimmt,
das haben wir genug erfahren. Die Geschichte der europdischen
Staaten von der franzosischen Revolution an beleuchtet grell die
Erfolge des menschlichen Willens, der sich rithmt, keinen héheren
wirkenden Einflufs in dem Akt seiner Selbstbestimmung zn kennen.
Der Socialismus und Anarchismus predigen ja als letzte Auslaufer
die Herrlichkeit des souverénen Selbstbestimmungsrechtes. Krank
bis in den Tod ist die menschliche Gesellschaft geworden. Gott,
der Dreieinige, trete in sie hinein mit der Kraft seiner Gnade
und es wird besser werden. In welcher Weise soll er hinein-
treten? So wie Thomas es in folgenden Worten sagt (I, 11,
qu. 10 art. I, Ubers. Bd. VI, S. 498): ,Wie sehr auch immer
eine Natur also, sei es eine korperliche oder eine geistige, voll-
kommen sei, sie kann nur unter der Voraussetzung, dafs sie von
Gott den Anstofs zur Thitigkeit erhalte, in Thitigkeit treten
(Quantumcunque creatura aliqua, corporalis vel spiritualis, po-,
natur perfecta, non potest in suum actum procedere, nisi move-
atur a Deo). Dieser Anstols zur Bewegung ist gemils dem
Ratschlusse seiner Vorsehung, nicht gemifs dem notwendigen
Zusammenhange der Naturen, wie der von den Himmelskérpern
ausgehende (est secundum suae providentiae rationem, non se-
cundum necessitatem naturae.) Nicht nur aber ist von Gott jede
thatsdchliche Bewegung (omnis motio) wie von dem an erster
Stelle in Bewegung Setzenden, sondern von ihm ist auch alle
Vollendung in der malsgebenden, im Innern bleibenden Form
wie vom ersten thatsichlichen Sein. So gibt also Gott sowohl
die Vollendung oder die Form als auch wird von ihm an erster
Stelle die betreffende Natur oder Potenz in Bewegung gesetzt
(ab ipso habet perfectionem vel formam, per quam agit et ab
ipso movetur ad agendum). Im folgenden Artikel heilst es
weiter: ,Sowohl im Stande der Unversehrtheit im Paradiese als
auch im Stande der verderbten Natur bedarf der Mensch des
Beistandes Gottes, um was auch immer fiir Gutes zu thun oder
zu wollen, weil die Bewegung in 1. Linie von Gott gegeben

23*



356 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

wird (sicut a primo movente). Im Stande der unversehrten
Natur aber konnte der Mensch vermittels seiner natiirlichen
Krifte thun und wollen das zu seiner Natur im gebiihrenden
Verhiltnisse stehende Gute, also das der (durch eigene Akte)
erworbenen Tugend; nicht aber das seine Krifte iibersteigende
Gute, wie es den eingeprigten Tugenden entspricht. Im Stande
der verderbten Natur jedoch kann der Mensch auch nicht hin-
reichender Weise alles jenes Gute wollen und thun, wozu seine
natiirlichen Krafte an und fiir sich geniigen. Da nun die Natur
durch die Siinde nicht ganz nnd gar verderbt ist, so kann der
Mensch vermittels der Kraft seiner Natur manches beschrinkte
Gute noch thun oder wollen: wie Héuser bauen, Weinberge
pflanzen und #hnliches. So etwa kann der kranke Mensch
wohl von sich selbst einigermafsen sich bewegen; aber nicht
mit voller Selbstindigkeit, wie ein gesunder Mensch, wenn ihm
nicht der Beistand der Arznei hilft. In der unversehrten Natur
also bedurfte der Mensch der Gnadenkraft, iiber die natiirlichen
Krifte hinaus, nur dazu, dals er das ibernatiirliche Gute thue
und wolle; in der verderbten Natur aber dazu, dals er auf das
Ubernaturhche sich richte, d. h. verdienstliche Werke thue, und
zugleich, dals er gehellt werde. In beiden Fillen (so figt
der hl. Kirchenlehrer noch einmal ausdriicklich hinzu) mufs
immerdar die erste Bewegung fiir das gute Handeln vom
Beistande Gottes ausgehen (Ulterius in utroque statu indiget
homo auxilio divino, ut ab ipso moveatur ad bene agendum).

Die Lehre ist dieselbe wie die des Apostel Paulus (Hebr.
13, 21): ,Der Gott des Friedens gestalte (aptet vos) euch in
allem Guten, damit ibr seinen Willen thut, indem er in euch
macht, was vor ihm wohlgefillig ist durch Jesum Christum.“
Sie entspricht zudem den bekannten philosophischen Grundsatzen.
Nur einer sei erwahnt. Was durch Anteilnahme etwas ist, leitet
sich, als von der wirkenden Ursache, von dem ab, was dieses
selbe dem Wesen nach ist. Die Wérme des Zimmers, das kalt
oder warm sein kann, kommt vom Feuer, das notwendig und
somit grenzenlos warm ist. Der Charakter des Koniglichen in
einem Beamten kommt vom Konige, in dem die Fiille der konig-
lichen Gewalt ruht, so dafs, wie viele Beamte auch immer, ohne
Ende, von ihm abhidngen, sie alle am Charakter des Koniglichen
teilnehmen. Der freie Akt im Menschen kann sein und nicht
sein, kann so sein und anders sein; also mufs er in seinem
bestimmten freien Sein von einem Akte kommen, der immer
und ohne Grenzen, notwendig, weil dem Wesen nach, Akt oder
reinste Thatsédchlichkeit ist.



und der moderne Socialismus. 357

Es heifst aller theologischen Schulung entbehren, wenn man
darin, dafs die geschopfliche Selbstbestimmung als solche, als
freie Selbstbestimmung, wie von der ersten Ursache, vom schop-
ferischen Selbst gewirkt ist, eine Gefahr oder vielmehr eine
Leugnung der geschopflichen Freiheit sieht. Das grade Gegen-
teil ist der Fall. Wir sagen, alle theologische Schulung fehlt
bei demjenigen, der einen solchen Einwand macht, die Gunade
diirfe nicht den freien Akt als einen freien hervorbringen, sondern
miisse indifferent bleiben, d. h. abbéngig in ihrer Wirkung von
der geschopflichen Selbstbestimmung. Denn genau dasselbe
wird da geleugnet, was beim Bekenntnisse der hl. Dreieinigkeit
felerlich als GGlaubenswahrheit behauptet wird. Der Sohn erhdlt
nicht nur einen einzelnen Akt vom Vater, sondern die ganze
eine selbe gottliche Natur, den Wesensakt der Freiheit selber.
Ist der Sohn deshalb nicht frei in seinem Wirken nach aufsen,
weil er dieses Wirken vom Vater, also von einem andern em-
pfingt? - Darauf antwortet der Sohn selber (Joh. 8. 36): ,,Wenn
euch also der Sohn befreit, dann seid ihr wahrhaft frei.* Warum ?
Weil der Sohn die Freiheit selber ist und somit sie geben kann,
trotzdem er alles vom Vater, selbst den einen selben gottlichen
Wesensakt, empfangen hat. Der Zweck der Gnade ist, uns
gleichformig zu machen dem Eingeborenen, wie Paulus sagt
(Rom. 8, 29). Das Fundament dieser Gleichférmigkeit kann
kein andres sein, als dafs, wie der Sohn den einen selben gott-
lichen Akt vom Vater empfangen und damit die Quelle und
das Wesen aller Freiheit, so wir in unserm Willensvermogen
die freie Selbstbestimmung empfangen als die Grundlage der
Verdienste oder der Einigung mit Gott.

Die einfachste theologische Schulung fehlt bei den Gegnern
des hl. Thomas, die den freien geschiopflichen Akt als freien
nicht auf Gott als auf die wirkende Ursache zuriickfiithren, die
es von sich abweisen, was Thomas oben sagt, dafs zu jedem
verdienstvollen Akt der Wille in erster Linie von Gott in Be-
wegung gesetzt werden mufs und dafs somit die Selbstbestimmung
aus keinem andern Grunde in uns als eine freie dasteht, als
weil Gott die erste Ursache davon ist. Denn was ist denn
Gott seinem Wesen nach? Die Antwort ist iibereinstimmend:
Reinster Akt ohne Vermischung mit irgend einem indifferenten
Vermégen. Die Gnade aber ist, ebenso in Ubereinstimmung
mit allen, die durch kein natiirliches Vermdgen vermittelte und
deshalb ganz und gar unmittelbare Aufserung des Dreieinigen in
der Seele. Woher soll denn also die Gnade, in wie weit sie von
Gott kommt, die Indifferenz haben? Man mufls von Vorurteil



398 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

ganz angefiillt sein, um die Gnade, kraft ihres Ursprunges aus
Gott, mit Indifferenz auszustatten. Woher soll die Indifferenz,
d. h. das Vermdgen, weiter bestimmt zu werden, kommen? Gott
ist das aus sich heraus notwendig einzelste, bestimmteste Wesen,
nichts als Wirksamkeit. Also kann die Gnade nicht anders als
aus sich, d. h. aus ihrem Ursprunge heraus, wirksam sein. Sie
kann nur einen Akt, d. h. Thétigkeit, wirken, denn sie ist nichts
als Thatigkeit, als Teilnahme am reinsten Akt. Sie hat erst
den Charakter des Vermogens, des Zustandes zur Folge, in-
soweit ihre Wirkung, der Akt, von einem geschopflichen Ver-
mogen getragen und somit receptum secundum modum recipientis
aufgenommen wird. Da wird sie, wie Thomas oben sagte, zur
bleibenden Form im Menschen. Die heiligmachende Gnade als
Zustand folgt dem Einwirken der Gnade, dem verdienstvollen
Akt als Vollendung des Vermdgens. Und ist, wie bei den ge-
tauften Kindern und &hnlichen Féllen, im Menschen selber nicht
ein von der Gnade gewirkter Akt der freien Selbsbestimmung
vorhanden, sagen wir z. B. der Reue, der Liebe und &hnlicher
Tugenden, so tritt an die Stelle des frei gewirkten Aktes in
diesem einzelnen Menschen die in Christo, im Haupte, stets
lebendig wirksame Gnade. Durch das Thor der Person tritt
im Heilswerke die Gnade in die Seele. Sie steigt nicht von
unten auf durch das Thor der Natur; vielmehr wird vom per-
sonlichen Heilsakte aus die Natur geheilt.

Kin andres Moment. Die geschépfliche Freiheit wird nur
gewahrt, wenn der Selbstbestimmungsakt, als von seiner ersten
Ursache, vom Ewigen gewirkt wird. Bleibt der Wille rein
sich selbst iberlassen, so bedeutet das im selben Malse Knecht-
schaft oder Mangel an Bethdtigung der Freiheit. Warum? Der
Grund kann nicht geleugnet werden. Ein freier Akt besteht,
dem Wesen nach, nur dann, wenn er an nichts Vorhergehendes
als an seine Vorbedingung gekniipft ist. Einzig Gott aber ist
die Ewigkeit selber. Einzig Gott ist zugleich mit allem ge-
schopflichen Sein; nur Er ist jenes instans, wie Thomas sagt,
welches ambit totum tempus, welches allen Dingen der Zeit von
Anfang bis zum Ende, ihrem physischen wirklichen Sein nach,
koexistiert, Er allein hat in sich kein Vor und Nach, kein
fuit und kein erit. Sein Wirken nach auflsen nimmt teil, soweit
es unmittelbar von ihm ausflielst, an dieser Ewigkeit, d. h. an
jener Unabhiéngigkeit von allen Vorbedingungen, welche der
eigentlichste Charakter des Freien ist. Sein Einwirken allein
kann also einen freien Akt als freien hervorrufen.

Ist der Wille sich selbst iiberlassen,.so.geht.notwendig



und der moderne Socialismus. 359

vorher die Richtung des Willensvermogens auf das Gute im
allgemeinen. Diese Richtung stort allerdings die Freiheit nicht,
wenn Gott einwirkt, der alles Gute der Wirklichkeit nach ist.
Aber sie mufs die Freiheit nicht nur storen, sondern zerstoren,
wenn der Wille sich selbst iiberlassen bleiben soll, wenn von
der Existenz des Allgutes abgesehen wird. Denn da besteht
eben kein wahres bonum commune mehr. Fillt die Sonne fort,
so auch die Tageshelle im Zimmer. Ist nicht das Allgut be-
stimmend, so schwindet beim bonum commune der Charakter
des Guten und der Wille ist auf die Leere, auf das Nichts
gerichtet. Ferner geht dem Willensakt im Menschen vorher die
Stimme der Vernunft sowie die der Sinnlichkeit und bedingen
die Beschaffenheit des Willensaktes. Es fehlt die Verkniipfung
mit dem ,Zugleich® der Ewigkeit, mit dem allumfassenden Gute
dem wirklichen Sein nach, woher allein die Freiheit von den
Schranken der Zeit kommen kann. Somit unterliegt der Willens-
akt den Verhaltnissen der Zeit: dem Vor und Nach.

Wird gesagt, der Wille habe es vom Schépfer von vorn-
herein empfangen, dals er von sich allein die Selbstbestimmung
erhalte, so hat dies Thomas in den obigen Worten vorgesehen,
wo er schreibt: ,Dieses In- Bewegung- Setzen (motio) ist in
Gott gemils dem OCharakter seiner Vorsehung (secundum
rationem suae providentiae), nicht geméils dem notwendigen Zu-
sammenhange der Naturen.“ Gott hat diesen Anstols zur Be-
wegung, zur freien Selbstbestimmung, die Verursachung derselben
nicht von sich entfernt, sondern in sich behalten fiir jeden freien
verdienstvollen Akt. Sonst wiirde unmittelbar folgen, dals dies
im ,notwendigen Zusammenhange der Naturen‘ liege und somit
von Freiheit keine Rede mehr sein konne. Der Wille ist ja an
die Vernunft gebunden, denn nihil amatum nisi praecognitum;
die Vernunft aber an die Sinne, denn nihil in intellectu nisi
prius in sensibus. Der einzige erste Quell der Freiheit im
Akte bleibt also der Dreieinige, der wesentlich frei ist von
allen dufseren Ursachen und an diesem Wesen das Vermogen
des verniinftigen Greschopfes teilnehmen lafst.

Wie soll es denn auch moglich sein, dafs vom Lichte nicht
die Helle gewirkt werde, vom Feuer nicht das Warme! Gott
ist dem Wesen nach Freiheit. Nur so viel er einwirkt, d. h.
nur so viel Gnade er verleiht, so weit wird das Freiheits-
vermogen in uns bethdtigt. So weit die Natur reicht, macht
sich das empfangene Vermogen fiir die Freiheit geltend und ist
Abnahme oder Zunahme in der Gnade. Soweit das Einwirken
der Gnade Gottes reicht, geht die Bethatigung der Freiheit mit



360 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Riicksicht auf den letzten Endzweck von statten. Gnade und
Freiheit sind so wenig Gegensitze wie das Feuer und das
warme Zimmer, wie das Licht und die Helle, wie der Konig
und der Charakter des Koniglichen in den Beamten. Ist aber
die geschopfliche Freiheit aktive Indifferenz, von allem unab-
héngige Selbstbestimmung, so besteht zwischen Gnade und Freiheit.
kein Gegensatz, sondern die eine ist die Vernichtung der andern.

Aktive Indifferenz gerade wird die Freiheit im Geschopfe
unter der Bethétigung der Gnade. Das ist keine Indifferenz mehr
wie die rein natiirliche, welcher es gleichgiltig ist, von welchem
beschrankten Gute aus sie beeinflulst wird, da keines das un-
ermefsliche Willensvermogen zu fiillen vermag. Die aktive
Indifferenz im Willen, die eine Folge des Einwirkens der Gnade
ist, bedeutet Teilnahme an der Herrschaft Gottes, wonach der
Mensch alle geschaffenen Giiter sich dienstbar macht und geméfs
der ihn nichts hindern kann auf dem Wege zum Endzwecke. Die
Gnade soll den Menschen storen oder beschrinken in seinem freien
Selbstbestimmungsrechte? Was thut sie denn in der Wirklich-
keit? Augustin sagt es: Gratia facit liberum quia facit ut libenter
operemur. Die Gnade verbreitet bis in die Tiefe unsrer Natur
hinein die gottliche Liebe. ,Die Liebe Gottes ist in unsere
Herzen ausgegossen durch den hl. Geist, der uns gegeben®,
sagt Paulus. Je mehr Gnade, desto grofser die Liebe, desto
lebendiger die Freude. Stort es denn den Menschen, wenn er
aus Liebe eine Last tragt? Die Liebe macht leicht jede Last.
In diesem Sinne sagt der Apostel Johannes: ,Seine Gebote
bieten keine Schwierigkeit.“ Mandata ejus gravia non sunt.
Alles macht leicht die Liebe und die Liebe ist nichts andres
wie die Gnade im Wesen unsrer Seele. Wie kann da die
Gnade die Freiheit storen, wenn der Mensch gern thut, was er
aus freien Stiicken thut, und wenn die Gnade es mit Riicksicht
auf den letzten Endzweck eben bewirkt, nach Augustin, dals
wir gern das Gebiihrende vollbringen: Liberum facit quia facit.
ut libenter operemur.

»O wie viel geratener wire es fir die Konige, wenn sie
nicht gleich Herodes daran Gefallen hitten, denjenigen zu toten,
gsondern ihn vielmehr von Herzen lieben und anbeten wollten,
der da fiir seine Kinder von seinen Kindern den Tod erlitten
hat und so diesen in seinem Korper getdtet hat. Mogen die
Konige den bereits zur Rechten des Vaters Sitzenden fiirchten,
welchen, als er noch in der Krippe lag, der feindselige Konig
firchtete.“ An diese Worte des grolsen Augustin erinnern wir
(2. sermo de Epiph.) uns, wenn wir in unsern Tagen sehen, mit



und der moderne Socialismus. 361

welchem Mifstrauen und nicht selten mit welch offener Feindselig-
keit die leitenden Vertreter aller moglichen Staatsverfassungen
dem Reiche Christi begegnen. Es scheint manchmal, als ob sie sich
gegen die Gnadenkraft und deren sichtbaren Vermittler gradezu
stemmten. Alles geniefst in den Staaten, wo der moderne Geist
herrscht, der Geist ndmlich der von Gott sich unabhéngig diinken-
den falschen Freiheit, im wesentlichen ungehinderte Entwicklung.
Sogar die offen gegen die staatliche Ordnung sich richtenden Par-
teien konnen ihre Mitgliederzahl beliebig vermehren, frei reden,
und es wird ihnen Schutz gegen Willkiir gewdhrt. Nur der Kirche
Christi, der Tréigerin der Gnade, bereitet man Hindernisse. Ihren
Orden, ihrem Religionsunterrichte, der Verwaltung ihrer eigensten
Angelegenheiten zieht man Schranken. Wie das kranke Auge
nicht gestattet, dem Tageslichte voll und ganz das Zimmer aus-
zusetzen, so sieht der modern-liberale Staat eine seiner Haupt-
aufgaben darin,- ja nicht den vollen christlichen Geist in seine
Gresetzgebung und sein Verwaltungsgetriebe hineinleuchten zu
lassen. Allerhand Gesetze und Malsnahmen miissen dazu dienen,
das Licht zu ddmpfen, so dafs es kaum seine wohlthitige Wirkung
zu entwickeln vermag. Und dann schreit man iiber die Erfolg-
losigkeit des Christentums!

Wer hat den Schaden? ,Um wie viel besser wiirden in
der That die Regierungen beraten sein“, wenn sie dem Arzte
am Krankenbette des Korpers der Menschheit, wenn sie Christo,
dem Herrn, und seiner Heilkraft volle Freiheit liefsen. Die
Gnade ist ja die einzige Kraft, die das bestimmende Mals ihrer
Thatigkeit in sich hat. Sie verdient ihrem ganzen Wesen nach
nicht das Milstrauen, als ob sie zu reichlich, zu tief eindringen
konnte. Die natiirlichen Krifte tragen dieses Mafs nicht in sich.
Mafslos treibt das Geld, der Ehrgeiz, die unreine sinnliche
Freude. Da bedarf es erst eines festen verniinftigen Willens,
um durch seine Entscheidung die Grenze zu bestimmen. Die
natiirlichen Krafte sind indifferent, sie erwarten vom Willen das
Mafs. Aber die Gnade trigt in sich und bringt mit den alles
bestimmenden und alles abwigenden Ratschlufs des Dreieinigen,
der allein in letzter Instanz iiber die Mittel zur Erreichung des
letzten Endzweckes fiir den Staat und die einzelnen Persounen
zu verfiigen hat. .

Die Gunade fiihrt das Mafls Gottes selber in die Gesetz-
gebung und in die Herzen. Daraus aber folgt, dafs man gern
dem Gesetze folgt, dafs gern der einzelne sich und das Seinige
opfert fir das Ganze, dafs gern die Obrigkeit das Beste der
Untergebenen im Auge hat, dafs gern der Untergebene in der



362 Erklirung einer schwierigen Stelle

Obrigkeit den Stellvertreter des gottlichen Willens sieht. Der
Mensch mit seiner blofsen Vernunft, mit dem sich selbst iiber-
lassenen Willen denkt nur an sich, an seine Leidenschaft und
richtet sich und andre thatséichlich zu Grunde. Gott mit seiner
Guade lafst das Ganze dienen dem ewigen Zwecke des einzelnen
und richtet dadurch auf sowohl das (Ganze wie den einzelnen.
Da ist nichts als Harmonie, nichts als Friede, nichts als frucht-
bares Wirken mit dauerndem Erfolge. Da ist die Quelle ver-
stopft fiir die Zerrissenheit der Parteien, fiir die Einseitigkeit
der Gesetzgebungen, fir die Verdnderlichkeit der Regierungs-
principien. Gott mufs mitten in die menschliche Gesellschaft
hinein, es geht nicht mit den Kréften der blofsen Natur; das
ergibt sich notwendig aus dem alle natiirlichen Kréafte iiber-
steigenden letzten Endzwecke. Gott aber tritt in die mensch-
liche Gesellschaft nur ein durch den christlichen Geist, durch
die Gnade, durch den Erloser und seine Kirche. Die Gnade
ist kein Wahngebilde, sie ist die lebenskraftigste Macht. Denn
Gott und sein Christus ist in ihr wund fiillt sie mit seinem
eigenen Wesen d. h. mit der Quelle und dem unabadnderlichen
Sitze aller Macht, Weisheit und Liebe, alles Lebens, aller
Schonheit, alles Friedens, aller Fruchtbarkeit und Dauer an.
Wir werden die Gnade als Segensquelle fiir Staat und Person
noch besser kennen lernen, wenn wir der Kirche, in welcher
und durch welche sie sich dufsert, naher treten werden.

ERKLARUNG EINER SCHWIERIGEN STELLE DER
QUAEST. DE VERITATE DES HL. THOMAS.

Von DR. B. DORHOLT.

In den Quaest. disp. de veritate qu. 2. art. 3 behandelt
der hl. Thomas die Frage , Utrum Deus alia a se cognoscat.”
An 5. Stelle macht er sich dort folgenden Einwand: Praeterea
Philosophus in XV. Metaphys. (XII. Metaphys. comm. 51 fiigen
die neueren Thomasausgaben erkldrend hinzu; in der Bekkerschen
Ausgabe des Aristoteles findet sich die Stelle Metaphys. 11, 9)
probat, quod Deus tantum se ipsum cognoscit. Sed ,tantum®
idem est quod non cum alio. KErgo non cognoscit alia a se.

Die Losung dieses Einwandes hat in der editio Piana von
1570 und den zahlreichen Abdriicken derselben folgenden Wort-
laut: Ad quintum dicendum, quod aliquid intelligitur dupliciter:
uno modo in se ipso, quando scilicet ex ipsa re intellecta vel



	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

