
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(6.) Dr. Y. Grimmich, Lehrb. d. theor. Philos, auf thorn. Gründl. 293

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

I.
(Fortsetzung.)

Den vergeblichen Versuchen gegenüber, die Philosophie auf
modernem Fundamente zu regenerieren, ist das Erscheinen eines
neuen Lehrbuchs der theoretischen Philosophie auf
thomistischer Grundlage (6.) als ein erfreuliches Zeichen zu
begrüfsen. Der Vf. (Dr. V. Grimmich) gehört einem Orden an,
der selbst noch zur Zeit des Verfalls der katholischen Schulen
für die Pflege des thomistischen Studiums tüchtige Vertreter
lieferte. Die Lehre des hl. Thomas ist fast durchweg — mit
einer alsbald zu besprechenden Ausnahme von Bedeutung —
getreu wiedergegeben und sowohl durch Angabe der Quellen
als auch durch zahlreiche Anführungen im Originaltext belegt.
In der letzteren Beziehung ist fast des Guten zu viel geschehen,
indem der Text des Buches zuweilen thatsächlich wie ein
schwacher Schatten über die langen Anmerkungen hinüberstreift.
Manche der letzteren aus Autoren, die mit der thomistischen
Philosophie wenig oder nichts zu schaffen haben, könnten ohne

Verlust, ja mit Gewinn für den Zweck und die Verbreitung des
Buches ganz entbehrt werden. Der Vf. hätte damit teils Raum
für eine ausführlichere Darstellung der von ihm sogenannten
„formalen Logik" der scholastischen logica minor gewonnen, teils
wäre sein Buch nicht zu dem Umfang angeschwollen, der seiner
wünschenswerten Einführung in Schulen hinderlich sein dürfte.
— Die oben angedeutete Ausnahme betrifft die Erkenntnislehre. •

Die Darstellung derselben ist nämlich nicht durchweg befriedigend.
Zwar trägt der Vf. die thomistische Abstraktionstheorie vor und
nimmt mit dem hl. Thomas aufser dem möglichen Verstand (in-
tellectus possibilis, d. h. dem intellektuellen Erkenntnisvermögen)
eine wirkende Kraft (den intell. agens) an, dessen Funktion im
allgemeinen richtig bestimmt ist. Aber auch dieser Teil seiner
Darstellung erweckt Zweifel, ob der thomistische Standpunkt
konsequent festgehalten ist, in dem die Auffassung des Suarez
ohne jede Andeutung, ob sie sich mit der thomistischen decke,



294 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

angezogen wird. Aber auch hiervon abgesehen trägt der Vf.
durch die von Alois Schmid entlehnte Annahme
aphoristischer Erkennntnisforlhen (S. 145), deren sich der
intellectus agens gleichsam als Werkzeug bedienen soll, um das
sinnliche Erkennen zu vergeistigen (S. 148), ein durchaus fremdes
Element in den geschlossenen Gedankenkreis des englischen
Lehrers hinein. Dieser kennt keine „aprioristischen Erkenntnisformen"

und kann keine solchen kennen. „Aprioristisehe Formen
des Raumes und der Zeit, des Seins" u. s. w. (S. 145) haben
im System eines Kant und der modernen Idealisten einen Sinn,
nicht aber in dem des Aristoteles und des englischen Lehrers,
die kein anderes A priori kennen, als das des Erkenntnis- und
Abstraktionsvermögens. Zur Erklärung des allgemeinen und
notwendigen Charakters unserer Yerstandeserkenntnis genügt
vollkommen das Lieht des intellectus agens, der im Sinnenbild
zunächst die allgemeinsten Bestimmungen des Wirklichen
erkennbar macht. Im Lichte des wirkenden Verstandes
abstrahieren wir die Begriffe des Seins, des Einen u. s. w., deren
Vergleichung die allgemeinsten Verstandesgrundsätze ergibt. Auf
diese Weise entsteht der habitus principiorum, der kein ange-
borner, sondern ein erworbener ist. Entgegnet man uns, man
wolle nur das in der Kantschen Kritik enthaltene Wahrheitsmoment

dem Empirismus gegenüber zur Geltung bringen, so
erwidern wir, die von Kant vertretene Wahrheit liege nicht in
seinem Apriorismus, sondern in dem Festhalten an der That-
sache allgemeiner und notwendiger Erkenntnis, ohne welche
Wissenschaft unmöglich ist. Denn es ist falsch, wenn der Vf.
mit Schmid behauptet, die Form der Allgemeinheit sei eine
aprioristisehe (S. 149) und das menschlich geistige Erkennen
erfasse das durch die Sinneswahrnehmung gebotene Material
nach aprioristischen Formen (ebd.) ; vielmehr ist die Allgemeinheit,
formell und logisch betrachtet, etwas Sekundäres, erst aus der
durch Reflexion bewirkten Beziehung und Vergleichung auf die
und mit der sinnlichen Erkenntnis des Individuellen
Resultierendes. Vicht durch Applikation allgemeiner Erkenntnisformen
auf den Inhalt der sinnlichen Wahrnehmung, mögen dieselben
als etwas Fertiges oder als blofse Anlage gedacht werden, wird
dieser Inhalt vergeistigt, sondern der durch die Wirksamkeit
des int. agens vergeistigte Inhalt stellt sich für die Reflexion
als ein formell Allgemeines dar. Etwas anderes zwar ist die

metaphysische (fundamentale), etwas anderes die logische (formelle)
Allgemeinheit; jene aber ist eben die durch den intellectus agens
bewirkte Immaterialität der intellektuellen Vorstellung selbst.



(6.) Dr. Y.Grimmich, Lehrb. d. theor. Philos, auf thom. Gründl. 295

Also entweder den aristotelisch-thomistischen wirkenden, d. h.
das Sensible intelligibel machenden Verstand oder den Kantschen
Apriorismus! Eine Verbindung beider ist ein Unding! Vom
Standpunkt der thomistischen Erkenntnislehre gibt es nur
analytische Urteile a priori, nicht synthetische. Wenn der Vf. von
synthetischen Urteilen a priori spricht, so liegt hierin trotz des
beschränkenden Zusatzes: „im wahren Sinne des Wortes" ein Abfall

von der thomistischen Lehre oder ein Verderbnis derselben.
Anders verhält sich die Sache bei Schmid, der den int. agens
konsequent verwirft oder beiseite läfst und seinen Apriorismus mit
einer idealistisch-ontologistischen Metaphysik in Verbindung bringt.

Dem Herrn Dr. Schmid ist „von gewisser Seite" gegen den
Vorwurf des Kantianismus eine warme Verteidigung zu teil
geworden, die wir nicht unbeantwortet lassen zu dürfen glauben.
Zwar ist in Schmids Erkenntnistheorie weniger Kantianismus als
vielmehr Ontologismus und Theosophismus zu finden. Immerhin
aber sind es Kantsche Einflüsse, insbesondere sein Apriorismus,

die wie die idealistischen Systeme Fichtes, Schellings
und Hegels auch den Schmidschen „gemäfsigten Ontologismus"
veranlafsten. Wohl gibt man von jener Seite (auf welcher man
übrigens selbst nicht umhin kann, gegen den partiellen
Phänomenalismus und — um uns kurz auszudrücken — Kausalitäts-
realismus Schmids zu polemisieren) zu, dafs die Hedeweise
Schmids im Kantschen Sinne gedeutet werden könne, meint
aber, es sei für einen „bedächtigen" Leser ein Leichtes, „die
mifsverständlichen Redewendungen Schmids sich zurechtzulegen."
Run so einfach scheint uns die Sache nicht zu liegen. Denn
der Anwalt der Schmidschen Erkenntnislehre findet es nicht
nur nötig, die Schmidschen „Redewendungen" in seine eigene
Sprache zu übersetzen, sondern greift wiederholt zu
„Vermutungen" und spricht überdies von „dunkler" Redeweise. Das
Dunkel besteht jedoch nur für den, der es unterläfst, die
Schmidschen Gedanken als Ganzes in ihrem Zusammenhang, wie
sie in den verschiedenen Schriften Schmids ausgeprägt sind,
aufzufassen. Wer die „tiefere Grundlage", die Schmid der
scholastischen Lehre geben will, kennt, der weifs, dafs es ihm
sowohl mit der „erkenntnistheoretischen Begründung" der Logik
und Metaphysik als auch mit dem universellen methodischen
Zweifel vollkommen ernst ist. Die tiefere Grundlage aber bildet
der „gemäfsigte" Ontologismus, dem Dr. Schmid nicht allein in
seinen sonstigen Schriften, sondern auch in der „Erkenntnislehre"

einen hinreichend deutlichen Ausdruck gibt. Schmid teilt
den Grundirrtum der neueren Philosophie überhaupt und der



296 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

intellektualistischen Richtung derselben im besonderen, dafs der
menschliche Geist zunächst nur einem subjektiven Bewufstseins-
inhalt gegenüberstehe, sucht aber den idealistischen Konsequenzen
durch glaubensphilosophische, ontologistische und theosophistische
Wendungen zu entgehen. Über die diesbezüglichen Aufserungen
wie überhaupt über den Abschnitt von der Gotteserkenntnis in
der Sehmidschen Erkenntnislehre geht jene Verteidigung einfach
mit Stillschweigen hinweg. Es ist freilich nur zu evident, dafs
dieser Abschnitt nichts weniger als „höchst lehrreiche, wichtige
und zutreffende Auseinandersetzungen" bietet. Wir haben uns
hierüber im Jahrb. Bd. VIII S. 225 ff. und S. 283 ausgesprochen
und glauben keinen Grund zu haben, von dem dort Gesagten
auch nur ein Wort zurückzunehmen. Aufser den daselbst (S. 290)
citierten Stellen aus der „Erkenntnislehre" verweisen wir noch
auf den charakteristischen Ausspruch S. 116 des zweiten Bandes:
a priori für unser Wissen sei die Wesenheit Gottes ihrem Was
nach, a posteriori ihrem Dafs nach, eine Ansicht, die zu dem
ontologisch-theosophischen und glaubensphilosophischen Standpunkt
Schmids vortrefflich stimmt, im scholastischen Ideenkreise aber
schlechterdings keinen Platz findet. Denn mag man zur
Beschönigung des Sehmidschen Apriorismus sagen, was man will,
so steht nun einmal als harte Thatsache fest, dafs Schmid die
Gottesidee und alle nach seiner Meinung darin eingeschlossenen
Vernunftbegriffe und Vernunftideen als ein A priori betrachtet,
das an der Erfahrung zur Entwicklung und zum Bewufstsein
kommt und dessen objektive Realität nur durch Glauben verbürgt
ist, so dafs Schmids Realismus nur ein glaubensphilosophischer
Realismus ist. Den Nachweis hierfür aus den Sehmidschen
Schriften zu liefern, dürfte durchaus nicht schwer fallen. Wenn
sich bei Schmid aufser den angeblich nur milsverständlichen
auch korrekte Aussprüche und Ausführungen im thomistischen
Sinne finden, und wenn Schmid im guten Glauben sich für einen
Vertreter der aristotelisch-thomistischen Philosophie zu halten
scheint, so beweist dies eben nur die in einem Denken, welches
Unvereinbares zu vereinbaren und da zu versöhnen sucht, wo
eine Versöhnung unmöglich ist, unvermeidliche Konfusion.

Um zu unserem thomistischen Lehrbuch zurückzukommen,
so scheint uns die Behandlung der Theorie der eingebornen Ideen
nach dem Kriticismus Kants und den aus ihm hervorgegangenen
idealistischen Systemen nicht gerechtfertigt. Auch die innere
Konsequenz in der Entwicklung des modernen subjektivistischen
Gedankens und nicht allein der geschichtliche Gang dieser
Entwicklung verlangt, wie wir bei einer andern Gelegenheit



(6.) Dr. V. Grimmich, Lehrb. d. theor. Philos, auf thom. Gründl. 297

nachgewiesen haben (Das objektive Princip u. s. w. Regensburg,
Pustet), eine andere Anordnung, derzufolge die Systeme
Descartes', Leibnitz', Malebranche' dem Kantschen Kriticismus
voranzugehen haben; denn der Idealismus Kants wie derjenige seiner
Nachfolger ist bereits keimhaft in den vorgenannten Systemen
angelegt. Für das Verständnis und die Widerlegung all dieser
erkenntnistheoretischen Systeme ist die richtige durch den
geschichtlichen Gang und den inneren Zusammenhang gebotene
Anordnung keineswegs gleichgültig. — An der Darstellung der
Metaphysik haben wir nur die Einteilung in allgemeine und
specielle und dieser wiederum in Kosmologie, Psychologie und
Theodicée zu beanstanden. Trotz des Vorgangs Zigliaras und
anderer vermögen wir diese Einteilung weder als thomistisch
noch als berechtigt anzuerkennen. Schon die Bestimmung des

Formalobjekts der Metaphysik einerseits und der Kosmologie
andererseits beweist, dafs die letztere keine metaphysische Dis-
ciplin ist. Auch mit der Unterscheidung einer metaphysischen
und empirischen Psychologie können wir uns nicht befreunden.
Man mag bei dem grofsen Umfange, den psychologische
Untersuchungen heutzutage genommen haben, zwischen der allgemeinen
und speciellen Seelenlehre unterscheiden: die Aufstellung einer
metaphysischen Psychologie aber widerspricht dem Begriff der
Seele, der nicht ein metaphysischer, auf körperliches und
geistiges Sein zugleich anwendbarer, sondern ein naturphilosophischer
Begriff ist. Was aber die philosophische Naturlehre (Kosmologie)

betrifft, so unterscheidet sie sich von den Naturwissenschaften

nicht durch einen allenfalsigen metaphysischen Charakter,
sondern durch die Allgemeinheit ihrer Untersuchungen,
insofern sie die Grundbegriffe, die allen speciellen, die Natur
behandelnden Disciplinen zu Grunde liegen, erörtert, von welcher
Art die Begriffe der Natur, des Stoffes (Materie), der Bewegung
u. s. w. sind. Denn auch der Begriff der Materie ist nicht ein
metaphysischer Begriff, wenigstens nicht nach der Ansicht des

englischen Lehrers, der von den reinen Geistern und noch mehr
von Gott jedes stoffliche Substrat ausschliefst. — Um noch einige
Einzelheiten zu berühren, so scheint uns die suarezisch gefärbte
Raumtheorie der thomistischen Lehre nicht entsprechend (Seite
288 ff.). Dasselbe gilt von der Äufserung bezüglich der Einfachheit

und Teilung der Tierseele. Uber die diesem Gegenstande

anhaftende Schwierigheit haben wir uns im Jahrb. Bd. II.
S. 201 f. ausgesprochen. Bei der Darstellung der thomistischen
Gottesbeweise ist wiederholt auf Gutberiet verwiesen, ohne dafs
das Verhältnis der von diesem Schriftsteller umgebildeten



298 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Argumente zu dem thomistischen mit einem Worte berührt wird.
Wir glauben in unseren apologetischen Artikeln den Beweis
geführt zu haben, dafs in jenen der Schwerpunkt auf eine falsche
Stelle gerückt ist. Die Bemerkung S. 469 über die Willensdekrete

Gottes ist dem Mifsverständnisse ausgesetzt, als ob ein
göttliches Vorherwissen der freien Handlungen kraft der
unfehlbaren Wirksamkeit des göttlichen Willens im Geschöpflichen
mit der geschöpflichen Freiheit unvereinbar wäre. Endlich in
dem Gebrauche resp. der Verdeutschung der Termini ist der
Vf. nicht immer glücklich. Z. B. ist es nicht zulässig, von
Wahrscheinlichkeitsbeweisen (st. -argumenten) zu reden. Im
übrigen verdient das Bestreben des Vfs., den wunderbaren Bau
der thomistischen Lehre nach seiner ganzen Gröfse und inneren
Harmonie und Konsequenz zur Darstellung zu bringen, voll
anerkannt zu werden.

Von den philosophischen Schriften allgemeineren oder
umfassenderen Inhalts wenden wir uns den Bearbeitungen specieller
Disciplinen zu. Unter den logischen Schriften nennen wir an
erster Stelle ein Werk, das zwar nicht der neueren Zeit
angehört, wiewohl es erst jetzt das Licht der Welt erblickt, aber
sowohl wegen seiner inneren und geschichtlichen Bedeutung als
auch wegen des berühmten Namens seines Autors hervorragendes
Interesse erweckt, nämlich die in glänzender Ausstattung
erschienene (7.) Dialektik des Kardinals Pâzmâoy (P. Kard.
Pâzmâny Dialectica, rec. Bognâr. Budapest. 1894). Das
Werk ist durch eine vita P. Card. Paz. eingeleitet, aus der wir
entnehmen, dafs P. am 4. Okt. 1570 geboren ist und seine

theologischen Studien unter Lehrern wie Vasquez und Bellarmin
in Rom vollendete. Von seinen erhaltenen Schriften werden uns
noch eine Physica und Theologia scholastica in Aussicht gestellt.
P. arbeitete zuerst „in minoribus constitutus", dann in höchster
Stellung durch Wort und Schrift an der Wiederherstellung der
durch den Calvinismus in ihren Grundfesten bedrohten Kirche
Ungarns. Er starb am 19. März 1637: „vir vere magnus de

Hungaria, si quis unquam, apostolice meritus." (p. X.) In einer
besonderen Vorrede zur Dialektik spricht sich der Herausgeber
über die Grundsätze aus, von denen er bei seiner Recension sich
leiten liefs. (p. XX. sq.) Konjekturen zur Ausfüllung der Lücken
des Manuskripts sind als solche durch Kursivschrift gekennzeichnet,
was wir nur billigen können. Dagegen hätten wir gewünscht,
dafs die Korrekturen offenkundiger Fehler des Abschreibers statt
am Rande im Texte selbst Aufnahme gefunden hätten. Trotz
sorgfältiger Korrektur sind einzelne allerdings leicht zu verbessernde



(7.) Pâzmâny, Dialectica. 299

Schreib- oder Druckfehler stehen geblieben. Im ganzen verdient die
Arbeit des Herausgebers Anerkennung. Auch kann man seinem
Urteile vollkommen zustimmen: malo fato evenisse, uteditio insignis
istius operis tarn diu neglegeretur. Die Dialektik Pâzmânys ist
in der That ein hervorragendes Denkmal ausgebreiteter
Gelehrsamkeit und eindringenden Scharfsinns, das unsere Bewunderung
verdient. Als Mitglied des Jesuitenordens und hervorgegangen
aus der Schule der Vasquez, Suarez, Molina, Toletus steht der
Vf., wie von vorneherein zu vermuten, unter dem Einflüsse der
grofsen Philosophen jenes Ordens, bewegt sich aber mit jener
Freiheit, die dieser seinen Mitgliedern gestatten zu sollen glaubte,
um den Zeitbedürfnissen Rechnung zu tragen. Selbst Einflüssen
von Autoren, die aufserhalb der scholastischen Strömung im
Fahrwasser der Renaissance trieben, verschliefst sich der Vf.
nicht. Überhaupt trägt seine Dialektik überall die Spuren jener
gewaltigen Bewegungen, welche Nominalismus und Formalismus
hervorriefen und die wie prüfendes Feuer auf die bedeutendste
und geschlossenste Schule, die der Albertisten oder Thomisten,
wirkte, eine Prüfung, aus der sie immer aufs neue siegreich
hervorgehen sollte. Auf das Verhältnis, in welchem unser Autor
zum englischen Lehrer und seiner Schule steht, mögen folgende
Bemerkungen über einige Punkte von principieller Bedeutung
Streiflichter werfen. Die Abweichung von der echten thomistischen
Lehre und der Einflufs des Nominalismus tritt bereits in der
Bestimmung des Gegenstandes der Dialektik (Logik) hervor.
Als adäquates materielles Objekt derselben betrachtet P. die drei
Verstandesoperationen mit ihren Zuständen (passiones) und Prin-
cipien, ein einheitliches Formalobjekt der gesamten Logik aber,
meint P., könne nicht angegeben werden (p. 41). Die ratio
formalis considerandi operationes intellectus, quae sunt principale
subiectum (über den Ünterschied von Subjekt und Objekt der
Wissenschaft spricht sich P. im letzten Abschnitt über Einteilung
u. s. w. der Wissenschaften aus) aber sei das esse dirigibile,
so dafs die Verstandesthätigkeiten, sofern sie lenkbar (dirigibiles)
sind, das subjectum principale der Logik ausmachen (p. 42).
Diese Bestimmung erklärt sich aus der Scheu vor dem ens
rationis, das P. nur im Sinne der Vorstellung und Behandlung
eines Nichtseienden wie eines Seienden und Sachlichen gelten
läfst (p. 67 sq. p. 74), indem er mit den Nominalisten nur
Konkretes als Seiendes anerkennt, auf die eine Seite also die
konkreten Verstandesthätigkeiten, auf die andere die äufseren
Gegenstände stellt. Infolge hiervon werden die entia rationis
zu äufseren Denominationen der Dinge in ihrem Verhältnisse zu



300 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

den Thätigkeiten des Verstandes (p. 57 squ. Vgl. Joh. a S. Thorn.
Log. II. art. 4. Vol. II. p. 234 ed. Viv.). Dieser Auffassung
fehlt die Tiefe, auch wird sie der Natur der Logik nicht gerecht.
Die logischen Formen sind nicht äufsere Denominationen der
wirklichen Dinge, sondern haften an den Gegenständen, allerdings
nicht am realen Sein als solchen, sondern inwiefern es im
Gedanken ideale Gestalt gewonnen hat. Es ist daher allein richtig,
dafs die Erkenntnisgegenstände selbst das materiale Objekt, die
in ihnen durch das menschliche Denken gesetzte künstliche
Ordnung aber — das. sog. ens rationis logicum — das Formalobjekt

der Logik bilde. Nur so erklärt sich der innige Zusammenhang

zwischen Logik (Dialektik) und Metaphysik einerseits, sowie
der wesentliche Unterschied beider anderseits, indem jene in
derselben Universalität das ens rationis, wie diese das ens reale
behandelt. Ohne diese Erkenntnis des ens rationis bleiben zwei
der bedeutendsten philosophischen Systeme, das Platonische mit
seiner naiven, das Hegeische mit seiner bewufsten Vermischung
des Logischen mit dem Metaphysischen schlechterdings
unverständlich. -— Die Zurückführung der logischen Formen aber
auf äufsere Denominationen, durch welche das rätselhafte ens
rationis beseitigt werden soll, erreicht überdies nicht seinen Zweck
und schafft dem Idealismus, den sie vermeiden will, freie Bahn,
indem sie zwischen Subjekt und Objekt die Vorstellung
einschiebt, die der Nominalismus an die Stelle der thomistischen
species setzt, also ein medium quod an die Stelle des medium
quo, von welcher (Vorstellung) dann weiterhin erst ein Übergang
zum äufseren Erkenntnisgegenstand gesucht wird. Wie man
leicht sieht, stehen wir hier an dem Punkte, in welchem der
Nominalismus in die neuere Philosophie mit ihrem Gegensatze
von sensualistischem und intellektualistischem Idealismus übergeht.
Seiner Auffassung des ens rationis gemäfs urteilt P. über die
universalia, von denen er sagt: „Universalia non sunt conceptus
communes in mente, nec solae voces communes, sed objecta
illorum communium conceptuum" (p. 84). Das Universale aber
sei nicht eine Denomination, sondern die von aufsen determinierte
Sache selbst: res ipsa, quae denominatur extrinsece, praecisa per
actum intellectus terminatum in naturam sine conditionibus sin-
gularibus (p. 86). Man bemerke, dafs P. mit Suarez dem
Verstände eine direkte Erkenntnis des einzelnen zuschreibt (p. 146).
Der Sinn ist demnach, dafs das Universale nichts anderes als
das Einzelding sei, sofern es nach der auf das mit anderen
Gemeinsame gerichteten Vorstellung denominiert werde. Daher
ist Prädiciertwerden wie Bejahtwerden u. dgl. nichts weiter als



(7.) Pâzmâny, Dialectica. 301

eine äufsere vom Akte des Verstandes genommene Denomination

(p. 151). Als letzte Konsequenz der Theorie der
Universalien ergibt sich der Schlufs, dafs ad universalium constitu-
tionem nullum ens rationis requiratur (p. 161). — An die
ausführliche Abhandlung über die Prädikabilien schliefst sich
eine ebenso eingehende Erörterung der Prädikamente.
Hervorgehoben zu werden verdient folgende Bemerkung, die ein
unwillkürliches Zeugnis enthält für die Richtigkeit der oben von
uns gegebenen Bestimmung des Material- und Formalobjekts der
Logik. Dieselbe geht dahin, dafs die Logik ihre Aufgabe nicht
erfüllen könne ohne eine wenigstens rohe Erkenntnis des Materials
ihrer Operationen, von dem sie ihre Beispiele zu nehmen genötigt
sei (p. 230). Gewifs! denn eine Definition, eine Einteilung,
einen Schlufs zu bilden ist eben nur an jenem Material möglich,
da die Definition u. s. w. als logische Form nicht den Akt des
denkenden Geistes affiziert, sondern den Erkenntnisgegenstand.
— Weit geht P. in der Leugnung realer Unterschiede im
Anschlufs an Durandus, indem er nicht blofs mit Suarez einen
solchen zwischen dem Fundament der Relation und der Relation
(p. 354) in Abrede stellt, sondern auch als der Wahrheit näher
stehend die Ansicht bezeichnet, dafs intellectus et voluntas non
distinguuntur ab anima ex natura rei (p. 181). Bezüglich des
Einteilungsgrundes und der Einteilung der Prädikamente oder
Kategorieen macht P. das merkwürdige Geständnis: Et licet haec
duo argumenta (gegen die Zehnzahl der Kategorieen) difficilia
sint, tarnen loquendum eenseo cum pluribus, et non nisi inter
doctos affirmandum, non esse decern praedicamenta, ne temere
multorum aures offendantur, ut Fonseca loco citato (p. 287, Vgl.
p. 394). — Bis zu welchem Grade das Verständnis der
aristotelischen Kategorieenlehre dem Vf. verloren gegangen, zeigt die
Aufserung, es sei kein ersichtlicher Grund vorhanden, warum
nicht „körperliches Accidens ebenso ein univokes Genus bilde,
wie körperliche Substanz" (p. 287). Von den sog. „transcenden-
talen" Beziehungen urteilt P.: omnino tollendas esse (p. 375).
Die sechs letzten Prädikamente werden im Anschlufs an Durandus
als accidentelle und innere Formen erklärt, das ubi als der dem
Beweglichen innerliche Terminus der örtlichen Bewegung, das
Wann als die innere Dauer der Sache. P. spricht von einem
Widerspruch (oppositio contradictoria) in den Dingen, der
unbekannter sei als der Widerspruch in Sätzen (Urteilen), weshalb
Aristoteles diese Weise des Gegensatzes durch Bejahung und
Verneinung illustriere (p. 397). — Auf die Kategorieenlehre
folgt die Erörterung des Inhalts der aristotelischen Schrift jisqI



302 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

SQfirjVEÎaç (p. 401 squ.). In jeder Aussage — wird hier
ausgeführt, habe das est (die Kopula) den Sinn von Existenz,
bedeute jedoch nur jene Existenz, quam postulat illud praedieatum
ad hoc, ut conveniat subjecto et de illo praedicari possit, könne
also auch die objektive oder die blofs mögliche Existenz bedeuten
(p. 416 sq.). Dem Urteil ist (p. 424) nicht blofs die Auffassung
der Kopula, sondern die Erkenntnis der beiden Extreme des
Satzes wesentlich. Auch in der Bildung des Urteils wird kein
ens rationis hervorgebracht (p. 431). Mit Suarez und Molina
lehrt P., omnem propositionem de futuro contingenti esse
determinate veram vel falsam, indem er in dieser Frage sowohl mit
Aristoteles als auch mit dem hl. Thomas in Gegensatz tritt (p. 435).
.Hierauf folgt die Darlegung und Behandlung der Fragen, die
den Gegenstand der beiden Analytiken bilden. Mit Galenus
behauptet P. die Berechtigung einer vierten syllogistischen Figur
aufser den drei aristotelischen (p. 482). Bezüglich des
Verhältnisses von Gewifsheit und Evidenz lehrt P. nullam esse
certitudinem naturalem sine evidentia, nisi alicui certitudini super-
naturali innitatur (p. 569). Bemerkenswert ist die Aufserung:
Si aliquid appareat intellectui probabile, ita ut eius oppositum
vel non videatur probabile vel certe non aeque probabile, potest
intellectus assentiri parti probabiliori sine positiva motione
voluntatis révéra enim quoad specifieationem necessitatur
(intellectus) ab eo, quoct est magis probabile, si non impediat
voluntas (p. 605), — Der Akt des göttlichen Glaubens ist der
gewisseste, inevidens tarnen et obscurus; im Glaubensassens finde
sich kein discursus, ut late Theologi (p. 606 sq.). Wissen und
Meinen bezüglich eines und desselben können actu zusammen
bestehen; licet hoc valde sit difficile. — Wie uns scheint, ist
die Annahme, dafs bezüglich desselben gleichzeitig und actu ein
Wissen einerseits und ein Glauben, beziehungsweise Meinen
bestehen könne, nicht blofs schwierig, sondern unnatürlich und
unmöglich. Denn so einleuchtend es ist, dafs man gleichzeitig
sich verschiedener gewisser und probabler Gründe für dieselbe
Aussage bewufst sein könne, so unmöglich erscheint es, dafs

man sich gegenüber derselben zugleich wissend und meinend
verhalte. P. geht in dieser Beziehung so weit, dafs er potentia
Dei absoluta (p. 614) den Glauben mit der Anschauung Gottes
für vereinbar hält, gibt aber zu, quod supervacaneum videatur,
eandem veritatem clare cognitam, velle obscure cognoscere (p.
615). — Schliefslich sei noch aus dem letzten Abschnitte
— de divisionibus scientiae — hervorgehoben, dafs nach
der Ansicht des Autors zur Einheit einer Wissenschaft eine



(8.) Frick, Logica. 303

Aggregateinheit geniige, und dafs deshalb nichts hindere, mit
Picus von Mirandola anzunehmen, esse unam totalem scientiam
omnium rerum: so sehr also war der Blick bereits durch
nominalistische Einflüsse getrübt. War es unter solchen
Umständen zu verwundern, wenn alsbald die Philosophie der
Renaissance die Dämme überflutete und der neueren Philosophie
mit ihrem Janusgesicht und dem schroffen Gegensatz einer
aprioristischen Universalwissenschaft und eines zerfallenden
Aggregates von Erfahrungserkenntnissen die Wege ebnete?

Eine kurze für den Schulgebrauch bestimmte Beai'beitung
der Logik bietet P. Erick S. J. (8. Logica. In usum scho-
larum. Eriburg. 1893.) Dieselbe bildet einen Teil von einer
Serie philosophischer Kompendien, wovon unter anderen im Vorwort

zur Logik auch eine „rationelle Psychologie" angekündigt
ist. Die letztere Bezeichnung ist wohl im Gegensatze zu der
heutzutage beliebten „empirischen" Psychologie gewählt. Wir
halten beide Bezeichnungen für verfehlt. Von der letzteren
urteilt der besonnene Harms (Die Philosophie in ihrer
Geschichte. Psychologie S. 106) mit Recht, sie sei ein Erzeugnis
des Skepticismus und beweise durch ihre Geschichte, dafs es
keine andere als eine philosophische Psychologie gebe. Die
Psychologie ist notwendig rational und empirisch zugleich, eine
Scheidung beider ist unberechtigt und undurchführbar. Es kann
daher nicht gebilligt werden, wenn man die durch die
Geschichte der neueren Philosophie gerichtete Wölfische „rationale"
Psychologie sei es auch nur der Bezeichnung nach Wiederaufleben
läfst. — Erick schliefst sich enge an P. Pesch an; bezüglich
vieler seiner Ansichten können wir daher auf unsere Besprechung
der Peschschen Institutiones logicales (Jahrb. Bd. V) verweisen.
Die Wesensbestimmung und die Einteilung der Metaphysik
(p. 3 „nunc vero — sic! — Metaphysica considérât omnes res
etiam materiales") steht in schroffem Gegensatze zu S. 94, wo
die Metaphysik nach der bekannten Unterscheidung einer
dreifachen Abstraktionsstufe bestimmt wird. Der Vf. citiert Lim-
bourgs Begriff und Einteilung der Philosophie; dieser aber
verwirft, soviel uns erinnerlich, mit vollem Rechte die allmählich
per nefas in scholastische Darstellungen eingeführte Einteilung
der metaphysica „specialis" in Kosmologie u. s. w. — Glaube
und Theologie werden bald als äufsere (S. 276) bald als innere
Norm (S. 5) der Philosophie bezeichnet, ein scheinbarer Widerspruch,

der eines erklärenden Wortes bedürftig erscheint, das
dahin lauten würde, dafs die Philosophie aus Gründen, die aus
ihr selbst geschöpft sind, an der äufseren Horm der Offenbarung



304 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sich zu orientieren habe. Die Logik wird vom Vf. als praktische
Wissenschaft erklärt (S. 7), obgleich als ihr Zweck die
Erkenntnis der Wahrheit bestimmt wird. Als praktisch aber gilt
mit Recht nur, was unmittelbar auf das Handeln abzielt; folglich
ist die Logik nicht praktische, d. h. das Handeln regelnde,
sondern theoretische Wissenschaft. Wie viele andere läfst auch
E. zwischen Begriffen einen kontradiktorischen Gegensatz
bestehen (S. 21. Vgl. G. Sigwart, Logik Bd. I S. 137 ff. d. 1.

Aufl.). Ein solcher aber findet nur zwischen Urteilen (Bejahung
und Verneinung), nicht zwischen Begriffen statt. Die sog.
unmittelbaren Schlüsse werden richtiger als Eigentümlichkeiten
der Urteile aufgefafst. Sofern sie nämlich auf einer Vergleichung
von Begriffen ohne Zuhilfenahme eines Mittelbegriffes beruhen,
sind sie nicht Folgerungen, Schlüsse; sofern sie aber letzteres
sein sollen, sind sie nicht unmittelbare, sondern vermittelte
Erkenntnisse. Die Zurückführung des Induktionsschlusses auf den

Syllogismus halten wir für unlogisch und zu dem Zwecke der
Rechtfertigung des ersteren nicht für notwendig. Die vom Vf.
angeführten Principien, auf denen das induktive Verfahren beruht,
haben keineswegs die Bedeutung einer Reduktion des Induktionsschlusses

auf den Syllogismus. — Auf die Argumentation p. 131

bezüglich der Probabilität: probabilitatem unius sententiae non
minui ex probabilitate quamvis magna oppositae sententiae, quia
pro utraque sententia opposita possunt adesse motiva disparata,
eine Argumentation, die zu Gunsten des probabilistischen
Moralsystems sprechen soll, läfst sich mit Marc (Theol. mor. I. p. 72)
erwidern: etsi motiva ac principia opinionis sint disparata, con-
clusiones tarnen, id est opiniones ipsae, non disparatae tanturn,
sed sibi invicem contradictoriae sunt, cum una af'firmet idipsum,
quod -negat altera, id est liceitatem vel illiceitatem actus, ergo
quando una superat alteram, haec posterior eliditur, saltern in
ordine ad formandam conscientiam. — Im Anschlufs an
P. Pesch werden dem Skepticismus drei Fundamentalwahrheiten
entgegengehalten, eine erste Thatsache, ein erstes Princip und
eine erste Bedingung (S. 161). Wir verweisen bezüglich dieser
Theorie auf das im Jahrb. Bd. V S. 106 gegenüber Pesch und
ebd. Bd. VIII gegenüber Gutberiet Gesagte. Richtiger wird
das factum primitivum an einem anderen Orte vom Vf. als
Bedingung (statt „Fundament") bezeichnet (p. 279 sq.) Die apti-
tudo mentis aber darf auch nicht einmal als Bedingung gefordert
werden, da sie vielmehr umgekehrt aus der wirkliehen
Erkenntnis der Wahrheit als einleuchtende Folgerung sich ergibt.
— Der Vf. verteidigt die Objektivität der sensiblen Qualitäten,



(9.) Fr. Carstanjen, Einf. in R. Avenarius Kr. d. rein. Erf. 305

bemerkt aber schliefslich: Die Frage, ob dieselben formaliter
oder, wie nach moderner Ansicht, nur causaliter den Dingen
zukommen, sei in der Kosmologie zu untersuchen. Wir halten
nun zwar dafür, die Frage nach der Objektivität der sensiblen
Qualitäten sei nach ihrem ganzen Umfang in der Psychologie
zu erörtern und, insofern als diese eine naturphilosophische Disciplin
ist, allerdings eine naturphilosophische Frage. Nachdem aber
der Yf. dieselbe in der Logik (Erkenntnistheorie) erörtert, mufste
er auch auf diese Seite seines Gegenstandes eingehen, und in
der That hat seine Beweisführung entweder dargethan, dafs die
sensiblen Qualitäten den Dingen angehören, oder sie hat
überhaupt nichts bewiesen. Denn sind die sensiblen Qualitäten nur
causaliter in den Dingen, so inufs ihnen die Objektivität einfach
abgesprochen werden, womit dann allerdings ein grofser Schritt
auf der abschüssigen Bahn des Idealismus geschehen ist. — Der
Abschnitt über die allgemeinen Begriffe S. 240 ff. erscheint nicht
durchweg befriedigend. Als Fundament der Universalität wird
die Ähnlichkeit bezeichnet. Diese genügt indes nicht als Grund
der Einheit des Begriffs. Die Frage kann nur, wie wir in der
Schrift vom Princip der Individuation gezeigt haben, mit der
nach eben diesem Grunde der Individuation gelöst werden. —
Der Yf. nimmt an, dafs Glauben und Wissen bezüglich eines und
desselben Objektes zusammenbestehen können, und findet es
seltsam, wie man hierin eine Schwierigkeit finden könne, da
niemand zweifle, dafs derselbe Verstand von demselben Objekt
eine wissenschaftliche und experimentelle Gewifsheit haben könne.
Wir finden die Schwierigkeit nicht so seltsam, denn sie besteht
in der Unvereinbarkeit der mit dem Glauben — fides de non
viso — wesentlich verbundenen Dunkelheit mit der Evidenz des
Wissens. Im übrigen besitzt das Lehrbuch Fricks jene Vorzüge:
Klarheit, Präcision, Schärfe der Beweisführung, die der
scholastischen Richtung zu eignen pflegen, und wird seiner Bestimmung
in U8um scholarum in vollem Mafse genügen.

An die logischen Schriften reihen wir einen
erkenntnistheoretischen Versuch neuesten Datums an, der einen sehr alten
Irrtum, unter algebraischen Formeln in mathematisch-exaktem
Gewände modern aufgeputzt, wieder einzuführen sucht: nämlich
die „Kritik der reinen Erfahrung" von Rieh. Avenarius oder
vielmehr die Einführung in dieselbe durch Fr. Carstanjen
[(9.) Rieh. Avenarius, Biomechanische Grundlegung
der neuen allgemeinen Erkenntnistheorie. Eine
Einführung in d. Krit. d. rein. Erf. von Fr. Carstanjen.
München. 1894.]. Der Vf. gibt sich redliche, aber vergebliche

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 20



306 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Miihe, die mathematischen Formeln der „neuen Erkenntnistheorie"
allgemein verständlich zu machen und durch Beispiele zu
illustrieren. Mit den Formeln aber ist es nicht gethan. Die Formel
ist geduldig und besagt genau, was man in sie hineinlegt.
Aber mag die Rechnung formell noch so richtig sein: die Frage,
ob sie stimmt, hängt von den „Ansätzen" ab. Die Ansätze der

„Kritik der reinen Erfahrung" aber sind falsch. Der Vf. spricht
sich darüber im Vorwort aus. „Der erste biologische Teil (der
Kritik) bildet nach rein formal-logischen Gesichtspunkten, unter
völliger Trennung von jeglichen ,psychischen' Faktoren, eine
Doktrin der Änderungen und Änderungsreihen des nervösen
Centraiorgans aus, eine Biomechanik, in Zurückführung und
Basierung des ganzen Erkenntnisprozesses auf biologische
Erscheinungen. Ihm steht ein zweiter psychologischer' Teil gegenüber,

der Beschreibung und Klassifikation der ,Aussagewerte'
gewidmet. Aufsteigend von breiter physiologisch-anthropologischer
Basis wird ein strenger Parallelismus zwischen den Änderungen
des Centraiorgans einerseits und den Aussageinhalten andererseits

entwickelt — streng: weil jede Vermischung der beiden
Reihen vermieden ist. Beide werden vielmehr — und das ist der
springende Punkt des Ganzen — Glied für Glied mit einander
verbunden in der Art und Weise einer logischen Funktionalbeziehung,

d. h. in einer derartigen Beziehung zweier Gröfsen
zu einander, dafs, wenn die eine sich ändert, dann auch die
andere sich ändert" (6. V). In dieser biomechanischen Erkenntnistheorie

werden alle von aufsen kommenden Einflüsse, so disparat
sie unter einander sein mögen, unter der algebraischen Bezeichnung

R (d. i. Reiz) zusammengefafst. Dem R gegenüber steht
in derselben verschwommenen Allgemeinheit einerseits und
physiologisch-mechanischen Einseitigkeit andererseits: C, d. i.
das nervöse Centraiorgan, zu dessen Bewegungen und Zuständen
nach dem obigen Citate die psychischen oder Aussagewerte (E
von Empfindung), welche Wahrnehmungen und Erinnerungen,
Gedanken und Gefühle umfassen, in funktioneller Beziehung
stehen. Stehen die Reize und die Änderungen des Centraiorgans
im Gleichgewicht, so heifst dies die „vitale Erhaltung",
ausgedrückt in dem biomechanischen Grundgesetz, dafs Arbeits-
prozefs f. (R.) plus organischer Bildungsprozefs f. (S) — S

hergenommen vom Stoffwechsel — gleich Kuli sein mufs. Jede
Änderung der „Systemruhe", oder auch jede „Vitaldifferenz"
wird als Schwankung bezeichnet, und die Änderungen, zu welchen
das System 0 bei Setzung jeder Vitaldifferenz übergehen mufs,
um das vitale Erhaltungsmaximum und die Systemruhe wieder



(9.) Fr. Carstanjen, Binf. in R. Avenarius Kr. d. rein. Erf. 307

zu erreichen, werden zu einer Reihe geordnet, welche die
unabhängige Vitalreihe genannt wird (S. X f.). Die Untersuchung,
welche zunächst das individuelle 0 im Auge hat, erweitert sich
durch die Ausdehnung auf die Gesamtheit aller Systeme C

auf die menschliche Gesellschaft als System C höherer Ordnung,
und „je mehr sich die ursprünglich begrenzte Umgebung des
menschlichen Individuums zur Gesamtheit der Erdteile, die dif-
ferenten menschlichen Individuen verschiedener Ordnung zur
Menschheit, und die Zeit positiver Entwicklung überhaupt
erweitert — umsomehr nähert die allgemeine Entwicklung in
positiver Richtung die Multiponible (d. i. die mehrfach setzbare
Endbeschaffenheit von 0) denkbar höchster Ordnung einer reinen
Konstante a an, welche alsdann die im Welträtsel enthaltene
Yitaldifferenz definitiv und dauernd aufhebt" (S. XIII). Also
eine Lösung des oder der Welträtsel, die ein Du Bois-Reymond
für wissenschaftlich unmöglich erklärt, auf dem rein mechanischen
Wege der allmählichen Aufhebung aller Vitaldifferenzen! Welch
ein Triumph der mechanisch-materialistischen Wissenschaft! Der
Vf. erhebt sich im Vorgefühl dieses Triumphes am Schlüsse zu
dem begeisterten Ausspruch: „In rein formal logischer Betrachtung

uns bewegend, unter völliger Trennung von dem parallelen
Gebiet des „Psychischen" erlangten wir das feste Gerüst einer
allgemeinen und formalen Erkenntnistheorie, ein geschlossenes

vitaltheoretisches System von Änderungen Dieses
Abtrennen vom Psychischen, von der „Bewufstseinsseite" in
rein formaler Betrachtung von Änderungen des nervösen Centraiorgans

dünkt mich gerade die erlösende That des Werkes.
Mag uns auch im Anfang ein leiser Schrecken überlaufen,

wenn wir all unser Thun und Empfinden, unser Denken, Dichten
und Trachten, alle Regungen und Äufserungen unseres
anscheinend so unabhängigen und selbstthätigen Innenlebens, als
rein mechanisch verlaufend analysiert und normiert finden; die
Betrachtungsweise wirkt auch wieder um so erhebender, nicht
nur wenn wir den Blick richten auf die Zahl der Faktoren,
welche vorhanden sein mufsten, den Menschen heranzubilden als
höchste Blüte eines grofsen Systems von Organismen, sondern
indem wir in all den unendlich mannigfaltigen Erscheinungen
immer nur das eine grofse Gesetz der Erhaltung und
Vitaldifferenz-Aufhebung wirkend finden — und um so erhebender,
indem wir hier berechtigt sind, die Menschen zu sehen, nicht
als isolierte Abstraktionen, sondern inmitten ihrer tausendfältigen
Gestaltungs- und Entwicklungsbedingungen als Organe des
Kosmos" (S. 117 f.). Fürwahr, ein sehr erhebender Gedanke

20*



308 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

für den Menschen, ein Rad in einem komplizierten Mechanismus
zu sein! Dem deutlichen Geständnis des Einführers in das

dornige Gestrüpp der neuen Kritik zufolge handelt es sich also
um eine rein mechanische Erklärung des Seelenlebens, näher
des menschlichen Erkennens, Wollens, Handelns. Der Gedanke
ist nicht neu. Schon Demokrit machte den Versuch, und
Aristoteles stellte dem Patriarehen des Materialismus gegenüber die
Thatsache fest, dafs die sog. willkürlichen Bewegungen der Tiere
nicht automatisch-mechanisch zustande kommen, sondern auf
Vorstellungen und Begehrungen beruhen, also auch ohne Bücksicht auf
„Psychisches" schlechthin nicht begriffen werden können (ji. ip. I. 3
406 b 20 ff.). Den Irrtum Demokrits erneuerte Descartes mit
Einschränkung auf die Tiere, gab aber damit den Anstofs zu dem
Wagnis La Mettries, dessen homme machine zum Sprichworte
geworden ist. Die „Kritik" des Avenarius nimmt den Versuch
aufs neue auf und treibt, mit Lange, dem Vf. der Geschichte
des Materialismus, zu reden," thatsächlich konsequenten Materialismus,

indem sie z. B. das Telegramm, das den Kaufmann zu
einer Reihe der energischesten Handlungen bewegt, auf eine
rein mechanische Weise durch die Eigenschaften von Papier und
Tinte wirken lassen mufs. Dieses einfache Beispiel zeigt bereits
den bodenlosen Unsinn der neuen Kritik. Dasselbe gilt von dem
im Anhang der Schrift Carstanjens angeführten ausführlichen
Beispiel der Entdekung des mechanischen Wärmeäquivalents
durch J. R. Meyer. Es beweist das gerade Gegenteil dessen,
was es im Sinne der Kritik beweisen soll. Meyer machte seine

Entdeckung durch Kachdenken, auf „psychischem" Wege, nicht
auf dem mechanischen der Gleichgewichts-Störungen und
Wiederherstellungen des Centraiorgans. — Die Wahrheit des Calculs,
sagten wir, hänge von den Ansätzen ab. Wir heben vier heraus,
die im Calcul der Kritik falsch sind: 1. die mechanische
Auffassung des Lebens überhaupt; 2. die Beschränkung des
Psychischen auf das Vorstellungsmäfsige, mit Ausschlufs des Vegetativen;

3. der vorgebliche Parallelismus des Psychischen mit dem

Physischen oder Physiologischen; 4. endlich die Annahme eines
blofs logisch-funktionellen Verhältnisses des Physischen und
Psychischen. Dies möge zur Würdigung der biomechanischen
Grundlegung der neuen allgemeinen Erkenntnistheorie
genügen.

Von den logisch erkenntnistheoretischen Schriften wenden
wir uns den naturphilosophischen und psychologischen zu. Die
Darstellung der Naturphilosophie von H. Haan (10. Philo-
sophia Naturalis. In usum scholarum, auct. H. Haan.



(10.) H. Haan, Philosophia naturalis. 309

F rib. 1894) bildet einen Teil des für die Schule bestimmten
Cursus philos., dem die oben besprochene Logik Fricks angehört.
Über die in der Naturphilosophie behandelten Fragen spricht
sich der Vf. im Vorworte aus. Ausgeschlossen sind die
allgemeinen Principien, der objektive Wert des Erkennens, die Art
und Weise der Sinneserkenntnis, die Zufälligkeit und Gesehöpf-
lichkeit der Welt, die der „allgemeinen" Metaphysik, beziehungsweise

der Logik, rationalen Psychologie oder der natürlichen
Theologie zugewiesen sind. Hiermit kann man, abgesehen von
der Bezeichnung „rationale" Psychologie, grofsenteils einverstanden
sein. Nicht so bezüglich der Bestimmung des Objekts der
Naturphilosophie, die angeblich die Naturkörper betrachtet prout sub-
sunt rationibus metaphysicis. Wir verweisen auf das zur Logik
Fricks hierüber Gesagte. Die Naturphilosophie hat zu ihrem
Objekte das natürliche Sein nach seinem Wesen und seinen
allgemeinen Bestimmungen; denn die Wissenschaften sind zunächst
nach ihrem Formalobjekt, nicht nach den Beziehungen oder
Ursachen zu unterscheiden. Als Formalobjekt gibt der Vf. selbst
an : corporum natura et essentia. Darunter aber kann nicht das

metaphysische Wesen, dem die Prädikate der Einfachheit, Ewigkeit

u. s. w. zukommen, sondern nur das reale, physische Wesen
der natürlichen Körper verstanden werden. Folglich ist die
Naturphilosophie nicht ein Teil der Metaphysik und betrachtet
auch ihren Gegenstand nicht sub rationibus metaphysicis. — Die
Methode, die der Vf. einschlägt, ist nicht die analytische, sondern
die synthetische; er bemerkt: de essentia corporis in fine tractates

agendum esse videtur, postquam satis cognitae sunt proprie-
tates corporales. Unzweifelhaft hat diese Methode ihre Vorteile,
andererseits aber bringt sie den Nachteil mit sich, dafs die der
Erörterung der konstitutiven Principien der Körper
vorangeschickten Untersuchungen über Kontinuität, Quantität, Aktivität,

innere Finalität u. s. w., in denen von der Konstitution
der Körper nicht völlig abgesehen werden kann, entweder einer
vollständigen Lösung überhaupt nicht, oder nur einer solchen
zugeführt werden können, in welcher die richtige Theorie bereits
antieipiert ist. Vorzuziehen ist deshalb die Verbindung beider
Methoden in der Art, dafs die allgemeinen Eigenschaften des

Körperlichen auf die beiden Principien, Materie und Form, ein
Princip der Ausdehnung, Teilbarkeit, Passivität, und ein Prin-
eip der Einheit, Aktivität, Finalität, specifischen Verschiedenheit
u. s. w. zurückgeführt, dann aber aus dieser Konstitution alle
weiteren Eigentümlichkeiten der unorganischen und organischen
Körper abgeleitet werden. Wir sind zwar mit dem Vf. ein-



310 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

verstanden, dafs unter allen Beweisen für die scholastische Theorie

das Argument aus der Thatsache des organischen Lebens
um so mehr das überzeugendste sei, als das Niedere durch das
Höhere, nicht umgekehrt zu begreifen ist. Anderei'seits aber
erscheint es auch einleuchtend, dafs die scholastische Ansicht, soll sie
auf Wahrheit beruhen, sich bereits in den allgemeinsten
Eigenschaften des Körperlichen, vor allem schon in der kontinuierlichen
Ausdehnung und dem Verhältnis der Quantität zum Wesen des

Körpers sich bewähren müsse. — Im allgemeinen mit den
Ansichten des Vf. einverstanden, heben wir nur einige Punkte
hervor, in welchen wir glauben, unsere Zustimmung versagen
zu müssen. Der Abschnitt über Ort und Raum zeigt, wie
wenig die späteren Erörterungen über das von Aristoteles
Geleistete hinausgeführt haben. Für verfehlt halten wir die
Bezeichnung des realen, physischen Raumes als eines ens rationis
cum fundamento in re. Der wirkliche Raum kann nichts anderes
sein als die wirkliche Fähigkeit existierender Körper, andere
als Orta (aktiv) aufzunehmen und zu umfassen. Der Raumbegriff
des Verfassers enthält eine Accommodation an den modernen
Raumbegriff, der zu den Irrtümern Gassendis und Kants führte.
— Bezüglich der sensiblen Qualitäten verteidigt der Vf. zwar
die Ansicht, dafs dieselben formell den Körpern zukommen, als
die wahrscheinlichere (p. 51), meint jedoch auch die Annahme:
qualitates corporum causaliter tantum in rebus messe, constitui
autem in esse formali per ipsam sensationem actualem, sei frei
vom idealistischen Irrtum und stütze sich auf probable Gründe
(p. 48). Uns scheint diese Ansicht ganz unhaltbar; denn
entweder besagt das „kausale" Innesein überhaupt nichts, oder es
bedeutet ein virtuell-eminentes Innesein. Im letztern Falle
müfsten verborgene Qualitäten in den Dingen angenommen
werden, kraft deren sie die sensiblen Qualitäten in den Sinnen
erzeugen könnten: eine ganz grundlose Fiktion, da sofort die Frage
entstünde, warum denn nicht gleich die wahrgenommenen
Qualitäten selbst den Dingen zukommen sollen. Die „probable"
Begründung aber ist nicht überzeugend. AVenn der Schein
erweckt wird, als seien Aristoteles und Thomas der modernen
Auffassung günstig, so läfst sich das Gegenteil beweisen. Ferner
die Sinne sollen Ton, Farbe, Wärme eonfuso quodam modo als
motus locales erkennen (p. 51). Thatsächlich erkennen sie

Qualitäten, nicht Bewegungen; würden sie Bewegungen in
verworrener Weise wahrnehmen, so müfste, nachdem eine Klärung
stattgefunden, die verworrene Wahrnehmung schwinden, was er-
fahrungsgemäfs durchaus nicht der Fall ist. Was endlieh den



(10.) H. Haan, Philosophia naturalis. 311

idealistischen Irrtum betrifft, so hat geschichtlich die vom Vf.
in Schutz genommene Ansicht im idealistischen Sinne auf die
Philosophie eingewirkt. Zu S. 53 ist zu bemerken, dafs die
actio nicht, sofern sie eine realitas, sondern sofern sie ein motus
ist, im Leidenden sich findet. Actio und passio sind die eine
Bewegung, jenes nach dem Princip, dieses nach dem Terminus.
Die Bewegung ist real im Leidenden, aber ihr Princip ist im
Thätigen, insofern also auch die actio. — Wenn der Vf. sich
angesichts der Thatsache der Isomerie der Ansicht, dafs in den
chemisch gemischten Körpern eine von den Elementarformen
verschiedene Wesensform nicht anzunehmen sei (vgl. dagegen
Pesch, Institut. Phil. Natur. p. 179), zuneigt, so können wir
ihm nicht beistimmen. Dagegen glauben wir unsere volle
Anerkennung über den Abschnitt vom organischen Leben (pag.
95 ff.) aussprechen zu sollen. In neuerer Zeit sind über Pflanzenleben

ganz unhaltbare und unmögliche Theorieen (z. B. von
Dr. E. L. Fischer, Uber das Princip der Organisation. 1883)
aufgestellt worden, die in der Beweisführung des Vf.s zu Gunsten
der aristotelischen Theorie ihre Erledigung finden. Wie unsicher
übrigens die Naturforschung der Frage nach der Möglichkeit
einer mechanischen Erklärung der Erscheinungen des Pflanzenlebens

gegenübersteht, beweist eine neuerliche Rede Du Bois-
Reymonds über Neovitalismus (Deutsche Rundschau, Dez. 1894),
aus welcher wenigstens soviel hervorgeht, dafs sich gegen jene
Erklärung immer wieder eine Reaktion aus naturwissenschaftlichen
Kreisen erhebt, die schliefslich den mechanischen Agnosticismus
(wie Du Bois-R. ihn vertritt) zwingen wird, auch das pflanzliche
Leben unter die mechanisch unbegreiflichen „WTelträtsel"
einzureihen. — Die Teilbarkeit der Tierseele behauptet der Vf.
(S. 160 ff.) auch von den höheren Tierarten auf den Grund
hin, dafs dieselbe der eigenen Substanzialität entbehre und mit
dem Körper koextendiert sei. Teilbarkeit und Unteilbarkeit läfst
sich jedoch überhaupt nicht absolut von der Wesensform als
solcher aussagen. Da nun aber, wie der Vf. einräumt, wegen
mangelnder Organe die Teile der vollkommenen Tiere nicht
fortleben und sich nicht zu Organismen ergänzen, so scheint es

richtiger, den Seelen der höheren Tierarten eine gewisse
Einfachheit oder Unteilbarkeit zuzuschreiben, die indes von der
Einfachheit der subsistierenden Menschenseele wohl zu
unterscheiden ist. Im übrigen besitzt auch die Philos. Naturalis
Haans die an der Logik Fricks gerühmten Vorzüge, die sie für
den Schulgebrauch geeignet erscheinen läfst.



312 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Auf das psychologische Gebiet führt uns (11) die Schrift
Dr. Th. Zieglers: Das Gefühl. Eine psychologische
Untersuchung. 2. Aufl. (Stuttgart. 1893), die das Lieblingsthema

der modernen Psychologie behandelt, im einzelnen reich
an interessanten Beobachtungen und Gedanken, auch anziehend
geschrieben, in ihren Grundlagen aber verfehlt. Z. geht zwar
nicht soweit, das Gefühl an die Stelle des entthronten persönlichen

Gottes zu setzen und nach einer in der neuesten
Philosophie beliebten Manier als Weltprincip zu erklären, wie Ritter
von Feldegg, dessen Versuch übrigens Z. gleichwohl der
Erneuerung „in einer der Lächerlichkeit weniger ausgesetzten
"Weise" durch eine „methodisch denkende und besonnen sich
haltende Metaphysik" für wert erachtet (S. 309, Anm.). Z. scheut
sich vielmehr,, seinem erklärten Pantheismus zum Trotz und so
sehr es ihn „auf dasselbe hinauslockt und zieht", überhaupt das
Gebiet des Metaphysischen zu betreten. Sowohl aprioristische
Gründe •—- die Furcht, durch den kühnen „Sprung ins
Metaphysische" auf alles „Rückliegeude" den Schein des Hypothetischen
zu werfen und der Gefahr der Verwerfung a priori auszusetzen,
halte ihn ab, als insbesondere die Erwägung, dafs wir in der
Wissenschaft doch nicht immer aufs neue den Weltgrund
vermenschlichen, anthropomorphisieren sollten (S. 327). — Z. hat
nicht den Mut, wenn auch in guter Gesellschaft Goethes, das

„Gefühl ist alles" zur metaphysischen Devise zu erheben. Aber
er hat den Mut, diese Devise in der Psychologie zur Geltung
zu bringen. Das Gefühl bildet ihm die Grundlage aller psychischen

Erscheinungen und das eigentliche Element des Bewufst-
seins, in das nichts eingehe, was nicht durch das Gefühl
gezeichnet und von seiner Hand eingeführt werde. Er wagt nicht
einmal, dem Metaphysischen soweit nachzugehen und nach dem
zu suchen, was dem Seelenleben als Kern zu Grunde liegt,
sondern ist so bescheiden (oder so kühn?), mit einer Seelenlehre
ohne Seele sich zu begnügen und vor den Leser zu treten.

Eine Seelenlehre ohne Seele! Das ist das Schlagwort der
neuesten, empirischen und positivistischen Psychologie. Diese
metaphysikflüchtige Pseudopsychologie bedenkt nicht, dafs ihr
mit der Metaphysik auch die Logik, ja die Psychologie selbst
nicht blofs in dem Sinne einer Seelenlehre, sondern auch in
dem einer Theorie der „psychischen Erscheinungen" verloren
geht. Die vorliegende Monographie selbst beweist dies zur
Evidenz, indem sie weder befriedigende Erklärungen noch
Einteilungen zu bieten vermag. Mit der Seele verschwindet ihr
jede Möglichkeit, die Einheit des Bewufstseins, die Individualität



(11.) Dr. Th. Ziegler, Das Gefühl. 313

und Persönlichkeit zu begreifen. Das „Phänomen" selbst wird
zum Rätsel. Mag man die Begriffe von Wesen und Accidenz
noch so sehr als metaphysisch und scholastisch in Verruf zu
bringen suchen: ihre Vernachlässigung rächt sich auf jedem
Schritt und Tritt. Ein Phänomen, eine Erscheinung ist nun
einmal ohne erscheinendes Wesen nicht denkbar, Bewufstsein
nicht ohne bewufstes, Gefühl nicht ohne fühlendes, Vorstellung
nicht ohne vorstellendes Wesen. Oder ist es das Gefühl, das
fühlt und — um die Einheit des Bewufstseins zu wahren, das

vorstellt, begehrt und will? Oder stellt das Bewufstsein vor,
fühlt und will? Ohne ein Subjekt, eine Substanz, die bewufst
ist, fühlt u. s. w., ist nun einmal ein Fühlen u. s. f. nicht denkbar.
Daher sehen wir denn auch, dafs es mit der metaphysischen
Enthaltsamkeit dieser unserer landsmännischen Positivisten gar
nicht so ernst gemeint ist. (Nur schieben sie uns für das esca-
motierte Seelen- und Menschenwesen die pantheistische Substanz,
das allgemeine einheitliche Weltwesen unter. Ziegler schliefst
seine Schrift mit den Worten : „Gerade wer mit dem Pantheismus
Ernst macht, wie ich es thue, der ist nicht blofs vom Hegeischen
Panlogismus oder vom Schopenhauer-Wundtschen Panthelismus
unbefriedigt, sondern er kann auch nicht das Bedürfnis in sich
fühlen, ihnen als drittes einen Panästhanismus zur Seite zu
stellen: ich bin überzeugt, dafs der Weltgrund unendlich viel
reicher ist, wirklich nach Spinoza infinita attributa besitzt und
sich nicht in eine jener drei uns zugänglichen Kategorieen — und
wären es auch alle drei zusammen — bannen läfst. Wenn das
Göttliche als Weltgrund das All in seiner Einheit
gedacht ist,1 so kann es noch weniger, als es ein zur unendlichen

Persönlichkeit erweiterter Mensch ist, wie der Theismus
will (will!? wirklich, Herr Ziegler?), nur die Potenz einer
einzigen menschlichen Kraft sein, heifse diese nun Denken (Logos)
oder Wollen oder Fühlen. Was ist es aber dann? Mit
Montaigne kann ich darauf nur sagen und so in einer durch das
viele Ungewisse und Problematische auch dieser vorliegenden
psychologischen Untersuchung verstärkten skeptischen Stimmung
mit seinem oft wiederholten Worte schliefsen: Que sais-je?"
(S. 327 f.) Wir aber erlauben uns zu fragen: Wenn also doch
den Phänomenen ein Wesensgrund untergelegt werden mufs,
warum darf ein solcher Wesensgrund nicht, wie es allein der
allgemeinen Uberzeugung entspricht, als individueller Träger der
Bewufstseinserscheinungen, als Seelensubstanz und Bewufstseins-

1 Von uns unterstrichen.



314 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Subjekt angenommen werden, warum mufs es mit Überspringung
der individuellen Substanzen und Subjekte gerade als allgemeiner
Weltgrund, als das „All in seiner Einheit" gedacht werden? Dafs
dieser sieh selbst überstürzende Phänomenalismus in Skepticismus
endigt, darf uns nicht wundern; denn wenn unsere Selbstthätigkeit
im Denken und Wollen eine Bürgschaft der Wesenhaftigkeit und
Substanzialität nicht bietet, wie sollen wir eine solche in dem
problematischen (nach unserer Ansicht absurden) einheitlichen
Weltwesen finden können?

Der Vf. behandelt seinen Gegenstand in zwölf Abschnitten.
Im vorangehenden Vorwort wie in der daran sich schliefsenden
Einleitung wird die Psychologie zwar als „empirische" Wissenschaft

erklärt, von dem naturwissenschaftlichen Betrieb aber, der
aus ihm eine Experimentaldisciplin in der Weise Wundts nnd
and. macht, geurteilt, dafs -weder Ästhetik noch Ethik und
Religionsphilosophie davon erhebliche Förderung sich versprechen
können, w*eil sie den „wichtigsten Faktor" der Psychologie, das
Gefühl, aufser acht lassen müsse (S. 11). Das Gefühl, als das
tiefste und verborgenste Element des Seelenlebens, sei erst spät
in seiner Selbständigkeit erkannt worden, Rousseau habe erst
die Sprache des Gefühls reden müssen, bis Tetens es wagte,
dasselbe in eine Reihe mit Denken und Wollen zu stellen. Id
unklarer und dilettantenhafter Weise sei von Feldegg das Gefühl
als Fundament der Weltordnung der Willensmetaphysik entgegengestellt

worden, ein Unterfangen, dem doch ein richtiges Gefühl
zu Grunde gelegen. Von psychologischer Seite aber sei „in
umfassender und genialer Weise" dem Gefühl der Primat
eingeräumt worden durch A. Horwicz, von dem der Vf. sich vielfach
abhängig und beeinflufst bekennt. Vor allem aber haben es ihm
ethische und sociale Fragen wünschenswert erscheinen lassen,
im Gefühl den Bestimmungsgrund aller menschlichen Handlungen
zu suchen. In dem Grade aber betrachte er die Psychologie
als eine empirische Wissenschaft, dafs er sich zu einer Seelenlehre

ohne Seele bekenne und gestehe, von der Seele nicht zu
wissen, was sie sei und ob sie sei; zu Hypothesen über sie
fehle ihm Zeit und Lust (S. 16). Die Grundlage der
psychologischen Forschung endlich bilde das normale Seelenleben;
nicht vom Anormalen dürfe man ausgehen; wer an Hypnotisierten
Psychologie studieren wolle, endige wahrscheinlich im Spiritismus
und in der vierten Dimension. — In der letzteren Bemerkung
mag ein Körnchen Wahrheit stecken. Wenn aber Z. die
Methode derjenigen mit Recht verwirft, die vom Abnormen aus
das Kormale verstehen wollen und dieses nach jenem beurteilen



(11.) Dr. Th. Ziegler, Das Gefühl.

(man erinnere sich an den Lombrososehen Verbrechertypus und
die daraus abgeleiteten Folgerungen!), so ist er doch selbst nicht
minder im Irrtum befangen, indem er das Klare und Verständliche,

wie es Vorstellen, Denken, Wollen sind, aus dem
Unklarsten und Unbestimmtesten — dem Gefühle ableiten und
erklären will. Wir sehen denn auch, wie schon bei der ersten
Probe, der Theorie des Bewufstseins, die Zieglersche Methode
einen vollständigen Mifserfolg erleidet (I. Absch. S. 20 ff.). Wie
das Gefühl, so wird auch das Bewufstsein als das psychische
Grundphänomen bezeichnet. Bewufstsein soll eben im Gefühl
seinen tiefsten Grund haben. Das Gefühl macht die Empfindung
zu einer bewufsten, sie macht sie aber auch zu meiner
Empfindung. „Im körperlichen Selbstgefühl geht zunächst das Ich
und die ganze Welt für uns auf, also nicht, wie Kant meint,
in der Vorstellung: ,ich denke', nicht wie Herbart will, als ältere
appercipierende Vorstellungsweise, sondern durchaus als Gefühl,
und in der Form des Gefühls ist es da" (S. 65 f.).

Gegen diese Auffassung des Bewufstseins läfst sich dasselbe

sagen, was jüngst ein französischer Schriftsteller gegen die
Ableitung des Charakters aus wesentlich subjektiven Elementen,
oder aus dem, was das „Innerlichste" sei, statt aus der angeblich

dem „Unpersönlichen zustrebenden Intelligenz" vorbrachte,
nämlich, dafs Vorstellung, Erkenntnis ein persönlicher Akt, Au-
fserung einer nach immer gröfserer Vervollkommnung strebenden
eminent persönlichen Kraft ist (Revue des deux Mondes, Le
charactère et l'intelligence 15. Févr. 1894 p. 823 f.). Nichts
hindert, dafs das Bewufstsein Vorstellung, Erkenntnis ist, obgleich
es sich auf das Subjekt bezieht, da die Vorstellung ihrer Natur
nach, mag nun ein Objektives oder Subjektives vorgestellt
werden, eine Thätigkeit des Subjekts und zwar eine ebenso
innerliche und wesentliche, als das Begehren, Fühlen und Wollen
ist. Noch mehr: ein Fühlen ist ohne irgendwelche, wenn auch
noch so unbestimmte Apprehension nicht möglich, denn nur dann
bin ich es, der Schmerz, Furcht, Lust u. s. w. fühlt, wenn und
sofern ich mich als ein einheitliches Wesen erfasse, percipiere,
erkenne. Dieses ursprüngliche Erfassen selbst als Gefühl, —
als Liebe, Lust — erklären, heifst auf klares Denken verzichten;
denn Liebe läfst sich nur als Liebe zu etwas, Lust nur als Lust
an etwas denken. Weit entfernt daher, dafs das Gefühl psychologisch

an die erste Stelle zu setzen ist, kann dasselbe nur als
Zuständlichkeit des Begehrens, also mit Beziehung auf ein
vorgestelltes Gut begriffen werden, setzt also die Vorstellung voraus,
wie diese ihrerseits das Sein zur notwendigen Voraussetzung hat,



316 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sowohl in dem Sinne, dafs eine Vorstellung nicht ohne ein
vorstellendes Subjekt, als auch in demjenigen, dafs sie ohne ein
vorgestelltes Objekt, ein Seiendes, das vorgestellt wird,
undenkbar ist.

Auf den möglichen Einwand, dafs die Begriffe des Seins,
des Guten auf das metaphysische Gebiet führen, das man
grundsätzlich vermeiden wolle, ist mit der Erinnerung zu erwidern,
dafs jene metaphysische Abstinenz weder haltbar noch
durchführbar ist. Die philosophischen Disciplinen sind zwar
sorgfältig zu unterscheiden, aber nicht absolut zu trennen. Die
Psychologie kann der Hilfe der Metaphysik nicht entbehren,
so wenig als derjenigen der Logik. Die Begriffe des Seins und des
Guten drängen sich bei der Behandlung der Vorstellung und
des Gefühls unwiderstehlich auf. Z. selbst bedient sich ihrer
gelegentlich und beweist damit die Unhaltbarkeit seines phäno-
menalistischen, positivistischen Standpunkts, der auch, wie oben

gesagt wurde, durch den Gebrauch des mit dem Substanzbegriff
in notwendiger Korrelation stehenden Begriffs des Phänomens
innerlich widersprechend ist und von Ziegler, wie seine Schlufs-
worte beweisen, nicht festgehalten wird.

Wenn Z. das Bewufstsein und Selbstbewufstsein, das Ich,
einerseits zu einer blofsen Form herabsetzt, so erklärt er es
andererseits als die Quelle alles Erkennens, als die einzige
Quelle der Notwendigkeit und Allgemeingültigkeit des Denkens,
alles müsse in die Farbe des Ich getaucht, mit dem Zeichen
des Ich gestempelt sein (8. 73). Eines ist so falsch als das
andere. Das Selbstbewufstsein ist Thätigkeit eines seiner selbst
bewufsten Seins, also durchaus nicht blofse Form. Andererseits
aber vermag dieses selbstbewufste Sein bis zu dem Grade ein

von ihm selbst nicht gestempeltes Sein zu erfassen, dafs es, wie
dies z. B. gerade in der von Z. mit Beifall angeführten
Philosophie des Descartes angenommen wird, in bewufstem Gegensatze

zu sich ein ausgedehntes, der Ichheit völlig ermangelndes
Sein mit der gleichen Evidenz wie sich selbst denkt. — Der
zweite Abschnitt der Z.sehen Schrift behandelt die körperlichen
Gefühle. Derselbe beweist das Gegenteil von dem, was der
Vf. beweisen will, nämlich dafs das Gefühl (im appetitiven, nicht
im apprehensiven Sinne genommen, in welch letzterem man vom
Gefühlssinn — Tastsinn redet) nicht das psychologisch Erste
und Ursprüngliche ist, sondern ein „theoretisches Auffassen"
voraussetzt, „das allerdings bei starker Gefühlsbetonung (wie
der Vf. sich ausdrückt) notleiden und zurückgedrängt" werden
kann, das aber immer, wenn auch noch so unbestimmt und



(11.) Dr. Th. Ziegler, Das Gefühl. 317

unklar Vorhanden sein inufs, wenn ein Gefühl, d. h. Lust oder
Unlust, an etwas entstehen soll. Leugnet man, dafs das
theoretische Auffassen, d. h. die so beschaffene und mit einer
bestimmten Intensität behaftete Empfindung, dem Gefühl der Lust
oder Unlust vorangehen müsse, und betrachtet man das Gefühl,
den Empfindungston als das Primäre, als Element aller psychischen

Erscheinungen, so steht man vor der Pflicht, nachzuweisen,
wie aus Gefühl qualitative Empfindung wird: ein Nachweis, der
vom Vf. nicht einmal versucht, geschweige denn erbracht ist.

Die Unbestimmtheit und Unhaltbarkeit der Z.sehen Gefühlstheorie

zeigt sich in der auffallendsten Weise, wenn man das
Verhältnis der Einteilung der Gefühle zu der S. 106 gegebenen
Wesenserklärung ins Auge fafst. Was nämlich hier definiert
wird, ist das Gefühl der Lust und Unlust, also, wie wir sagen
können, das Gefühl im appetitiven Sinne. Was aber dann
eingeteilt wird, ist jenes geheimnisvolle, allumfassende Ding, in
welchem keimhaft Erkennen, Wollen, kurz alles Psychische
enthalten sein soll, jenes moderne verschwommene Lieblingswort,
das nach dem Goetheschen Ausspruch „Gefühl ist alles" alles,
vor allem den Gottesglauben der Religion in sich befafst. Die
Gefühle zerfallen nämlich nach Z. in intellektuelle, ästhetische,
sittliche und religiöse Gefühle, die als ebenso viele Brutstätten
des höheren Erkennens, des Schönen, Erhabenen, Sittlichen und
Religiösen aufgefafst werden. Denn es genügt selbstverständlich
dieser Gefühlstheorie nicht, von einer Lust am Wahren, Schönen,
von einer Liebe zum Guten, zu Gott u. s. w. zu reden, vielmehr
sollen diese mannigfaltigen Objekte menschlichen Begehrens und
Wühlgefallens zu ebensovielen inneren Differenzen des Gefühls
sich gestalten. Z. ist sich sehr wohl bewufst, dafs die von ihm
gegebene Einteilung im Grunde gar keine Einteilung des Gefühls,
sondern nur eine solche der gefühlserregenden Gegenstände, also,
um scholastisch zu reden, nicht eine Einteilung nach specifischen
Differenzen, sondern nach accidentellen Gesichtspunkten sei.
Wenn er sie gleichwohl als eine wirkliche Einteilung des Gefühls
aufgefafst wissen will, so erklärt sich dies aus dem nun einmal
eingenommenen Standpunkt und Vorurteil, demzufolge das Gefühl
das Innerste und Tiefste, das Element des gesamten Seelenlebens
und den Quellpunkt der höheren, religiösen u. s. w. Vorstellungen
bilden soll. Im Z.sehen Gefühl ist alles Psychische zu einer Art
von Brei zerstampft, woraus sich die psychischen Unterschiede
des Vorstellens, Wollens, Fühlens erst entwickeln, zu einer
psychischen Indifferenz, ähnlich der Schellingschen metaphysischen.

Von der völlig unwissenschaftlichen und der Logik



318 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

hohnsprechenden Äquivokation, die darin liegt, dafs das Gefühl
(Lust oder Unlust an etwas) aus dem Gefühl (dem psychischen
Urbrei) sich differenziiert, scheint Z. kaum eine Ahnung zu haben.

— Enthalten die Abschnitte über ästhetische, intellektuelle,
sittliche und religiöse Gefühle strenge genommen weder überhaupt
Gefühle, noch eine Einteilung derselben, so werden in dem
„Gefühlslauf" überschriebenen Abschnitt allerdings wirkliche
Gefühle aufgeführt, jedoch ohne den Versuch einer logischen
Einteilung und systematischen Ableitung, da es an jedem wirklichen
Einteilungsgrunde gebricht. — Über die angeblichen Gefühle im
einzelnen — ästhetische, ethische, religiöse — wäre manches zu
sagen. Subjektives und Objektives wird in dieser modernen
Gefühlsauffassung durcheinander geworfen, so dafs man schliefs-
lich im Zweifel ist, ob das Schöne und Erhabene selbst als
Gefühle betrachtet werden, oder ob sie als objektive Formen
gelten, die eigenartige Gefühle erzeugen. Vor dem Forum eines
besonnenen Denkens erzeugen sie Gefühle, aber nicht eigenartig

„ästhetische", sondern solche des Wohlgefallens, der Freude
u. s. w., seien es nun geistige oder sinnliche, interessierte oder
interesselose. Die willkommensten Dienste indes leistet diese
Theorie von eigenartig sittlichen, ästhetischen u. s. w., mit der
Objektsbeziehuug sozusagen verschmolzenen Gefühlen auf dem

religiösen Gebiete, und es dürfte dieser Grund allein
ausreichen, um das hartnäckige Festhalten an ihr zu erklären.
Indem man nämlich die Religion als Gefühlssache betrachtet,
entledigt man sich mit einem Schlage der so unbequemen „fixen"
religiösen Vorstellungen von einem persönlichen, allwissenden
u. 8. w. Gott und wird auf die einfachste Weise das „dogmatische"
Christentum los. Die religiösen Vorstellungen sind nach unserm
Vf. Produkte einer Art von dichterisch schaffender Phantasie:
„Er (der religiöse Mensch) sehnt sich nach einem Unendlichen,
sie (die Phantasie) schafft ihm die Bilder und Ideale dieser
Unendlichkeit. Und dabei verfährt sie hier wie überall und wie
das Denken überhaupt verfahrt. Die Welt ist meine Vorstellung,
Bewufstseinsinhalt ist alles; aber aus Empfindung und Vorstellung
schafft sich der Geist eine Aufsenwelt, indem er hinausverlegt,
was in ihm ist, die Empfindungen auf Dinge draufsen projiciert.
Von diesem Objektivierungs- und Projicierungsprozefs ist nun
natürlich auch das religiöse Abhängigkeitsgefühl und die fromme
Sehnsucht nach dem Unendlichen nicht ausgenommen, auch das

Unendliche wird projiciert: und so entsteht der Glaube an ein
Unendliches aufser mir, an einen Gott" (S. 187). Diese Worte
zeigen zugleich, wie Ziegler, der sich am Schlüsse seiner Schrift



(11.) Dr. Th. Ziegler, Das Gefühl.

ausdrücklich zum Pantheismus bekennt, ebenso auch in dem
idealistischen Irrtum der neueren Philosophie befangen ist.

Indem wir die folgenden Abschnitte, die vom Triebe und
den Gefühlsäufserungen handeln, mit Stillschweigen übergehen,
heben wir noch die Art und Weise hervor, wie Z. das Wesen
und die freie Selbstbestimmung des Willens vom Gefühl
abhängig zu machen sucht. „Das Gefühl ist das, was den Willen
als Motiv in Bewegung setzt u. s. w." (S. 305). Z. huldigt einem
Determinismus des Gefühls. Ahnlich wie die Materialisten den
Hinweis auf das Bewufstsein der freien Selbstbestimmung im
überlegten zwischen verschiedenen möglichen Mitteln zum Zwecke
wählenden Wollen und Handeln mit Berufung auf unbewufste
Gehirnvorgänge als die wirklichen Entscheidungsgründe
beantworten, verweist uns Z. auf das Gefühl. „Schliefslich erscheint
als das Höchste das Handeln nach allgemeinen Maximen und
obersten Principien, ein „nach", das freilich in Wirklichkeit nur
ein „gemäfs" ist; denn zuletzt steht als Wichtigstes und
Entscheidendes hinter allem und für alles doch der Charakter"
(S. 304). Der Charakter aber ist nichts als Gewohnheit, „die
Summe des Gewohnheitsmäfsigen im Willen, der
Willensdispositionen." Der Schein der Freiheit aber entsteht durch die
Lücken unseres Bewufstseins und unserer Erinnerung über unsere
Motive (S. 300). Diese Theorie ist so willkürlich und falsch
wie die materialistische. Beide setzen an Stelle des Klaren,
Bekannten, Bewufsten das Dunkle und Unbekannte und berufen
sich gegen die Evidenz der bewufsten Erkenntnis infolge vor-
gefafster Meinungen auf Lücken der Erinnerung u. s. w.
Demgegenüber halten wir im Praktischen ebenso wie im Theoretischen
an der Evidenz des Bewufstseins fest. Der Gang eines
mathematischen Beweises, einer logischen Schlufskette ist von den
begleitenden Gehirnvorgängen völlig unabhängig, und es ist eine
bare Lächerlichkeit, wenn der Materialist eine Abhängigkeit oder

gar Identität jenes Erkenntnisvorgangs mit Gehirnmolekelschwingungen

behauptet. Dasselbe ist aber auch von der
praktischen Erkenntnis, der überlegten Willensentscheidung zu sagen.
Sie ist einfach das, als was das Bewufstsein sie darstellt, nämlich
freie Wahl einer bestimmten Möglichkeit mit Ausschlufs einer
andern, freies Wollen eines Mittels zu irgend einem Zwecke,
der selbst wieder entweder frei oder notwendig gewollt wird,
jedoch so, dafs der letzte gewollte Zweck ein notwendiger ist.
Gehirnschwingungen haben, abgesehen von pathologischen
Zuständen, hiermit unmittelbar nichts zu thun. Der Geisteskranke
aber hat das Bewufstsein des Zwanges, nicht der Freiheit.



320 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Was von der angeblichen unbewufsten Determinierung des Willens
durch Gehirnzustände gesagt wurde, gilt auch vom Einflufs des
Gefühls. Es ist einfach Willkür, unbewufste Gefühle als
wahren Grund der Willensentscheidung hinzustellen, wo uns
das Bewufstsein bezeugt, dafs wir uns nach Grundsätzen und
infolge der Abwägung und Prüfung der verschiedenen Motive
entschieden haben. Grundsätze und Motive selbst wieder, statt
auf klare Einsicht, auf Gefühle zurückzuführen, wie der Vf. thut
(S. 296), beweist in unsern Augen nichts weiter, als dafs man
von dem vorgefafsten Primat und der Alleinherrschaft des Gefühls
nun einmal nicht lassen will. Was wäre auch die moderne und
modernste Philosophie, wenn sie sich das „Gefühl" entreifsen
liefse! Ihre letzte Position nach gescheitertem Panlogismus und
Pautheletismus müfste verloren gehen und die Überflutung durch
die verhafste Scholastik wäre nicht mehr aufzuhalten. — Um
sehliefslich auf die Einteilung der Gefühle zurückzugehen, so
hat Z. den Unterschied der sinnlichen und geistigen Gefühle,
der ein Unterschied der Gattung und nicht blofs der Art ist,
in seiner wahren Bedeutung nicht erfafst, hauptsächlich aus dem
Grunde, weil ihm das wahre Wesen des Willens verborgen
blieb. Aus diesem Grunde ist auch seine Theorie der Affekte
unhaltbar. In diesen liegt ein specielles Moment der Passivität,
das auch in dem älteren Ausdruck : passiones hervorgehoben ist
und das unterscheidende Merkmal der sinnlichen Gefühle im
Unterschiede von den gleichnamigen Willensaffektionen (denn auch
der Wille liebt, hafst, verlangt) bildet.

Indem wir uns von der theoretischen zur praktischen
Philosophie wenden, haben wir (12.) die zweite Auflage der
Moralphilosophie V. Cathreins (Freiburg 1893) zu nennen,
deren erste Auflage bei einer früheren Gelegenheit im Jahrbuche
von uns besprochen wurde. Über das Verhältnis zur ersten
Auflage spricht sich der Vf. im Vorworte aus. „Was die
Veränderungen in dieser zweiten Auflage anbetrifft, so sind dieselben
ziemlich zahlreich. Neu sind die Abschnitte über das höchste
Gut nach den Anhängern des Kulturfortschritts und über die
allgemeine Moral; ganz umgearbeitet wurden die Kapitel über
das Ziel und Ende des Menschen, über den Begriff des
Sittlichen, über die Pflicht und die unabhängige Moral. Neu
hinzugekommen ist ferner die Darstellung der ethischen Anschauungen
v. M. Stirner, Fr. Nietzsche, P. Carus, II. Gallwitz; auch das
ethische System Herbarts (Zillers) wurde eingehender entwickelt.
Kleine Zusätze und Umänderungen finden sich an vielen Stellen.
Trotz dieser zahlreichen Zusätze und Ergänzungen ist es uns



(12.) V. Cathrein, Moralphilosophie. 321

gelungen, durch gelegentliche Kürzungen und Anwendung von
Kleindruck zu bewirken, dafs der ganze Band nur um einen
Bogen stärker geworden ist." (S. X.) Da diese Veränderungen
•accidentelle)' Natur sind, so halten wir unser früher
ausgesprochenes Urteil auch für diese zweite Auflage aufrecht und
wiederholen den Wunsch möglichster Verbreitung des Werkes.
Die Punkte, in denen wir glaubten, von des Verf. Anschauungen
abweichen zu sollen, sind, soviel wir vergleichen konnten,
unverändert geblieben. Der Verf. beharrt bei seiner Ansicht vom
.Formalgrund der Moralität der menschliehen Handlungen, dafs
nicht die Beziehungen zur Sittennorm, sondern die Art und
Weise, wie die Handlungen aus den geistigen Vermögen
hervorgehen, die Moralität formell konstituiere (in der kompendiösen
Darstellung — Phil, moralis in us. schol. p. 36 sq.), und wiederholt

den Einwand, es bleibe bei der ersteren Ansicht zu
bestimmen, worin die Beziehung zur Sittennorm bestehe, was nur
durch Angabe der specifisehen Differenzen, die doch nicht in
eine geDerische Bestimmung hineingehöre, geschehen könnte.
Hierauf erwidern wir, dafs jene Beziehung nicht durch
Aufnahme der specifisehen Unterschiede des Moralischen
(Übereinstimmung und Nichtübereinstimmung mit der Sittennorm) der
näheren Bestimmung bedürfe, sondern durch das Moment des

Gemessen-Geregeltwerdens überhaupt, ohne .Rücksicht darauf,
ob die Beziehung des Gemessen-Geregeltwerdens eine positive

(Übereinstimmung) oder negative (Nichtübereinstimmung)
ist, genügend bestimmt wird. Dieses Moment aber liegt bereits
in der Norm als solcher, so dafs es eines weiteren Zusatzes
nicht bedarf. Nicht die Freiheit, verbunden mit der Advertenz
auf die Sittennorm, kann die Sittlichkeit der Handlung formell
konstituieren, da die Differenzen des Sittlichen notwendig der
Gattung entnommen werden, aber weder aus der Freiheit, noch
aus der Advertenz, sondern nur aus dem Verhältnis zur Norm
entnommen werden können, indem sie eben in der Übereinstimmung

oder Nichtübereinstimmung mit dieser Norm bestehen.
S. 283 (Bd. I) ist der von uns beanstandete Widerspruch
gehoben, indem das Gesetz im formellsten Sinne als Manifestation
des den Willen zu verpflichten voraussetzenden Verstandes
erklärt wird.

Die specielle Moralphilosophie (Bd. II) weist in manchen
Punkten eine Erörterung sowie Berücksichtigung der neuesten
Litteratur auf. So ist im Abschnitt über Socialismus das sog.
Erfurter Programm berücksichtigt. Das Werk ist demnach auch
in seiner neuen Gestalt eine Fundgrube zeitgemäfser Belehrung

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 21



322 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

über die ewigen Moralgrundsätze in ihrer Anwendung auf die
brennendsten Tagesfragen.

In kompendiöser Form und für den Schulgebrauch behandelt

derselbe Verfasser die philosophische Moral in seiner ebenfalls

bei Herder in Freiburg in lateinischer Sprache erschienenen
(13.) Philosophia M oralis (1893), die sich nicht als ein
Auszug, sondern als ein selbständiges für die Zwecke der
Schule methodisch bearbeitetes Werk darstellt. Standpunkt und
Tendenz sind selbstverständlich in beiden Bearbeitungen die
gleichen. Wir haben deshalb zu dem Gesagten nichts weiter
hinzuzufügen, als dafs die kleinere lateinische Schrift ihrem
Zwecke vollkommen entsprechen dürfte. Doch können wir uns
eine Bemerkung zu S. 107 nicht versagen. Hier heifst es, das
oberste Moralprincip oder das Urteil: bonum faciendum, malum
vitandum, schöpfe nicht aus der Vergleichung der Begriffe seine
Evidenz, sondern aus der natürlichen Neigung ad bonum sibi
natura conveniens. Wir glauben zwar nicht, dafs der Vf. dem

Standpunkt des „moralischen Sinnes" ein Zugeständnis machen
will, sind aber der Ansicht, dafs allerdings aus der Vergleichung
der Begriffe: „Böses" und „Pflicht zu vermeiden" die Evidenz
jenes Princips sich ergibt. Denn das Böse ist das moralische
Übel und verhält sich zur Pflicht als ein korrelater Begriff,
vorausgesetzt, dafs es wirklich als Böses, d. h. als der
gottgewollten Ordnung widersprechend erkannt ist. — Sehr
vorsichtig sagt der Verfasser, ein Anhänger des Probabilismus
(S. 122), der hl. Alphons seheine in späterer Zeit die Erlaubtheit,

der opinio benigna zu folgen, si contraria sit probabilior,
geleugnet zu haben. Über die wahre Meinung des hl. Alphons kann
jedoch keiD Zweifel ohwalten (S. Marc, Instit. Mor. I. p. 69 squ.).
Gegenüber der Theorie des Vfs. vom Ursprung und ursprünglichen
Träger der staatlichen Autorität sei noch die Frage gestattet, ob
nicht aus der specifisehen Verschiedenheit der hausväterlichen
und der staatlichen Funktion (vgl. Arist. Polit. I, 2) die Folgerung
sich ergebe, dafs bei Entstehung eines Staatengebildes aus einer
patriarchalischen Gemeinschaft ein Moment eintreten müsse, in
welchem das Familienglied zum Bürger und das Familienhaupt
zum Staatsoberhaupt wird? Der Übergang kann doch offenbar
kein stetiger sein, wenn jener specifische Unterschied bestehen
soll. Folglich mufs irgend eine Thatsache dazwischen treten.
Diese aber kann keine andere sein als die ausdrückliche oder
stillschweigende Anerkennung von Seiten der Familienglieder in
einem Zeitpunkte, der zweifelhaft bleiben mag, ebenso wie der,
in welchem aus dem Samen eine Pflanze wird, aber doch ange-



(13.) Cathr.Phil.Mor. (14.)Dr. C.Gutberiet, Ethiku. Naturrecht. 323

nommen werden mufs. Aufserdem trifft die ausdrückliche oder
stillschweigende Anerkennung oder, wenn man will, Wahl nicht
notwendig das Familienoberhaupt, sondern kann auch eine
tauglichere Person treffen. Oder müssen die aus dem engeren
Familienband Ausgeschiedenen schon aus dem Grunde dem
Stammvater unterworfen bleiben, dafs sie neben der Familie
desselben ihren Wohnsitz aufschlagen? Für eine solche
Notwendigkeit ist kein triftiger Grund anzugeben ; denn entweder
wäre derselbe in der väterlichen oder in der staatlichen Autorität

zu suchen. Die letztere aber kommt eben in Frage, aus
der ersteren aber ist der Voraussetzung gemäfs die neue Familie
ausgeschieden. Der Vf. beruft sich auf die „Umstände" (Phil.
Mor. p. 301), welche den Übergang von der Familie zum
staatlichen Gemeinwesen herbeiführen, die Umstände aber sind blind
und nicht im stände, die exclusiva aptitudo des Patriarchen zur
Leitung des neuen Gemeinwesens zu bestimmen, nur ein
moralischer Akt, ein Willensakt ist im stände, das zu leisten. Ein
solcher aber kann mit Recht als eine Art von pactum bezeichnet
werden. — Wie im gröfseren Werke des Vf.s, so sind auch im
lateinischen Kompendium die zeitgemäfsesten, kirchlichen,
politischen und socialen Fragen mit verhältnismäfsiger Ausführlichkeit

erörtert, wodurch sich die Brauchbarkeit desselben erhöht.
Ebenfalls eine Bearbeitung der praktischen Philosophie bietet

Dr. 0. Gutberiet in seiner Schrift: „Ethik und Naturrecht"
(14), die in zweiter „vermehrter und verbesserter" Auflage vor
uns liegt (Münster 1893). G. legt das Hauptgewicht auf die
dialektische Behandlung der Grundbegriffe und überzeugende
Beweisführung der Haupttheoreme der philosophischen Moral.
Im Unterschiede von der ersten Auflage ist die „Glückseligkeitslehre"

eingehender behandelt und der Kritik des Socialismus
ein neuer Abschnitt gewidmet. Jene bildet die Einleitung, worauf
in zwei Abschnitten die allgemeine und specielle Ethik und
unter besonderem Titel das Naturrecht (Recht im allgemeinen,
Privatrecht, Gesellschaftsrecht, Völkerrecht) abgehandelt wird;
eine Einteilung, die nicht einwurfsfrei ist, wiewohl sie keineswegs

im Sinne einer Trennung des Rechtlichen vom Sittlichen
verstanden ist. Im allgemeinen hat der Vf., der bezüglich
vieler Fragen in der Lage war, auf eigene monographische
Darstellungen zu verweisen, und sich deshalb kürzer fassen konnte,
seine Aufgabe mit Scharfsinn und in befriedigender Weise
gelöst. Der Standpunkt seiner Schrift ist im wesentlichen
derselbe, den Cathrein einnimmt, auf dessen ausführlichere Erörterungen

wiederholt verwiesen wird. In einigen Punkten vermögen
21*



324 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

wir dem Vf. nicht beizustimmen. Obgleich das Bestreben, das

„ganze Wesen der Sittlichkeit auf Gott, das unendliche Gut und
auf seinen heiligsten Willen zurückzuführen" (S. VI), vollkommen
gerechtfertigt ist, so wird doch aus der Beziehung des Ethischen
auf ein unendliches Gut mit Unrecht ein unendlicher Wert
desselben abgeleitet (S. 18, S. 77, S. 86; anderswo, S. 81, ist
von einem „gleichsam unendlichen" Werte die Rede). Es scheint
überhaupt nicht richtig, dafs die menschlichen Handlungen erst
durch die Beziehung auf ein „unendliches" Gut zu sittlichen
Akten werden, vielmehr ist die Moralität einer Handlung
zunächst durch die Beziehung auf eine Norm, ein Gesetz, bestimmt.
Diese Norm liegt unmittelbar in der Vernunft, mittelbar in Gott
als dem Urheber der von ihm gedachten und gewollten, für die
menschliche Vernunft theoretisch und praktisch mafsgebenden
Ordnung. Dem sittlichen Handeln ist demnach allerdings eine
Beziehung auf Gott wesentlich; aber erstens wird dieses Handeln

nicht sittlich durch die Beziehung auf Gott als das höchste
Gut, sondern durch die Beziehung auf das göttliche Wesen als
den Grund der ewigen objektiven Vernunftordnung, zweitens
wird das menschliche freie Handeln durch jene Beziehung nicht
unendlich, weder das Böse zu einem unendlichen Übel noch das
sittlich Gute zu einem unendlichen Gute. Wollte man sich auf
die allerdings auch nach unserer Ansicht zutreffende Auffassung
des hl. Thomas von der Todsünde berufen als einer gewisser-
malsen unendlichen Beleidigung Gottes, die eine beziehungsweise
unendliche, nämlich ewige Bestrafung erfordere, so erwidern wir,
dafs, abgesehen von dem eine übernatürliche Ordnung
voraussetzenden Begriff der Todsünde weder a fortiori noch a pari
aus der Unendlichkeit der Sünde als einer Beleidigung des
unendlichen Gottes auf eine unendliche Güte des sittlich guten
Aktes geschlossen werden könne. Der Mafsstab ist in beiden
Eällen ein verschiedener. Die Gröfse der Beleidigung wird nach
der Würde der beleidigten Person, dagegen der Wert der guten
Handlung nach der Würde der handelnden Person bemessen,
weshalb denn auch den menschlichen verdienstlichen Handlungen
des Gottmenschen, nicht aber jenen der Gerechten ein unendlicher

Wert zuzuschreiben ist. — Die S. 9 gegen Aristoteles
geführte Polemik scheint uns nicht zutreffend ; wir glauben in
dem griechischen Philosophen auch in der Auffassung der
philosophischen Moral nicht einen Gegner, sondern, soweit dies unter
den Umständen, unter denen er philosophierte, möglich ist, einen
Bundesgenossen zu besitzen. Die Lehre, wahrhaft tugendhaft
sei nur, wer „mit Freude und Genufs die Tugend übt" (a. a. 0.),



(14.) Dr. C. Gutberiet, Ethik und Naturrecht. 325

kann nicht so geradezu als irrig bezeichnet werden. In der
That steht vielmehr der sittlich höher, der den Kampf hinter
sich oder unter sich hat, der oœçpçmv über dem syxQazrjç. Wie
nahe die aristotelische Ethik der Wahrheit kommt, beweist seine
Bestimmung des Staatszweckes, die der Vf. selbst zu adoptieren
nicht umhin kann. — Die Behauptung, dafs der Genufs, die
Ergötzung1 formaliter die Glückseligkeit ausmache (S. 14), können
wir nicht billigen. Die Glückseligkeit besteht in einer Thätig-
keit, der vollkommensten, die dem Geiste möglich ist und durch
die er sich in den Besitz des Gegenstandes seiner Glückseligkeit,
des höchsten Gutes, objektiv genommen, setzt; der Genufs, das

Ergötzen, ist eine Eolge und Zugabe, gleichsam eine Würze,
nicht aber die Glückseligkeit selbst. Haec est vita aeterna, ut
cognoscant te Deum Dafs der englische Lehrer die
unmittelbare Anschauung Gottes als das natürliche Endziel des
Menschen betrachtet habe, ist, wie der Verfasser selbst bemerkt,
Schein. Wir begnügen uns an diesem Orte damit, auf 1. 2.

qu. 109 art. 5. ad 3 zu verweisen, wo der dem Menschen „konna-
turale" Endzweck von dem höheren unterschieden wird, zu
welchem er durch göttliche Gnade erhoben werden kann. Nach
S. 17 soll als specifische Differenz des Menschen ebensogut die
Sinnlichkeit wie die Vernünftigkeit betrachtet werden können.
Hiergegen ist zu sagen, dafs die specifische Differenz nur eine
sein könne, wie das Wesen selbst, und in der That ist der
Mensch sowohl nach oben als nach unten durch die Rationalität
specifisch konstituiert. — Die Bedeutung des Willens scheint der
Verfasser zu überschätzen; nicht der Wille „befiehlt" dem
Intellekt, (S. 19), sondern der Intellekt dem Willen. Allerdings ist
die Bewegung eine wechselseitige, aber der Intellekt bewegt
nach der ersten und vorzüglichsten Kausalität, der des Zweckes
— per modum finis, der Wille per modum agentis. Der Wille
wird vervollkommnet durch den Gegenstand des Strebens,
abgesehen von Besitz und Nichtbesitz; der Intellekt aber durch
den wirklichen geistigen Besitz. Daher ist zwar die Liebe hie-
nieden vollkommener als der Glaube, keineswegs aber auch im
Jenseits vollkommener als das Schauen, in welchem als dem
Besitz des höchsten Gutes die Glückseligkeit formell besteht.
Auch die Auffassung des Verhältnisses des voluntarium und
liberum vermag uns nicht zu befriedigen (S. 25). Jeder freie
Akt ist ein voluntarium, nicht aber umgekehrt jeder voluntäre
Akt ein freier, auf Wahl und Überlegung beruhender. Vielmehr
setzt das freie Wollen ein notwendiges Wollen, das Wollen
des Bndzweckes voraus, bezüglich dessen eine lihertas specifica-



326 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

tionis und contrarietatis nicht besteht; denn niemand überlegt,
ob er glückselig sein wolle, oder trifft hierüber eine Wahl,
vielmehr wählt jedermann nur unter den Mitteln zur Glückseligkeit,
die er notwendig will. — Nachdem der Verfasser S. 99 die
Vivisektion berührt und sie nicht allgemein verurteilt wissen
will, wäre eine eingehendere Erörterung der Frage erwünscht
gewesen. In treffender Weise ist indes hervorgehoben, dafs der
Mensch nicht gegen, sondern nur in Bezug auf die Tiere
Pflichten habe ; damit ist zwecklose Grausamkeit gegen die Tiere
bereits principiell als unsittlich und unerlaubt gekennzeichnet.
Bedenkt man dann, dafs sinnlicher Schmerz ein Übel ist, dessen

Hervorrufung oder Zulassung einer causa particularis im
allgemeinen nicht gestattet sein kann, so wird nur die Notwendigkeit

der Erreichung eines höheren Gutes und für das Wohl der
Menschheit wichtigen Zweckes die Zulassung eines solchen
Übels rechtfertigen können, keineswegs aber die blofse Wifs-
begierde oder richtiger Neugierde, die sich im Namen der
Wissenschaft jeder Rücksicht entbunden hält. — Schliefs'ich
erregt die Theorie vom Träger und Ursprung der Staatsgewalt
unser Bedenken. Es ist richtig, dafs der Staat auf verschiedene
Weise, nicht blofs auf die des ausdrücklichen Vertrages und
der freiwilligen Unterwerfung entstehen kann, und dafs seine
naturgemäfseste und geschichtlich häufigste Entstehungsweise die
aus der Familie ist. Aber damit ist die Frage noch nicht gelöst.
Denn wie z. B. ein Kreis zwar auf verschiedene Weise
entstehen kann, aber alle Entstehungsweisen der aus der Natur
des Kreises resultierenden Forderung der gleichen Entfernung
aller Punkte der entstehenden Linie von einem Mittelpunkte
entsprechen müssen, so wird auch den verschiedenen Entstehungsarten

des socialen Gebildes, das wir Staat nennen, etwas
Gemeinsames eignen müssen, das sich auch bei der Entstehung
des Staates aus der Familie wirksam erweist. Denn unterscheidet
sich der Staat wesentlich von der Familie, so kann er nicht auf
stetigem Wege aus ihr hervorgehen, vielmehr mufs ein Moment
zwischen inne liegen, das diesen Übergang vermittelt. Dieses
Moment nun scheint uns in der scholastischen Vertragstheorie
zur Geltung gebracht zu sein und ihr Wahrheitsmoment zu
bilden.

Die für die Moral fundamentalste Frage der Willensfreiheit
behandelt die Schrift eines ungenannten Verfassers: (15). „Von
der Naturnotwendigkeit der Unterschiede menschlichen

Handelns" (Berlin 1892) und beantwortet dieselbe,
wie schon aus dem Titel der Schrift erhellt, im verneinenden



(15.) Ein Anonymus ü. d. Naturnotw. d. Untersch. m. Hand. 327

Sinne. Die Leugnung der Willensfreiheit ist heutzutage zur
herrschenden Modesache geworden. Im Namen der Wissenschaft
wird der Verbrecher als ein Kranker erklärt, der durch
Vererbung, Verkümmerung, Verkrüppelung zum Verbrecher
prädisponiert und prädeterminiert ist. Der Verfasser knüpft an
einen Ausspruch R. von Jherings in der berühmten Schrift
„der Zweck im Recht" an, wornach der Umstand, „dafs in der
Seele des Verbrechers der Gedanke der bösen That aufsteigt,
ihn selbst mit seiner Verbrechernatur zur Voraussetzung hat";
in der Seele des Guten erhebe sich ein solcher Gedanke nicht.
Der Verf. beantwortet die Frage, ob verbrecherische Handlungen
freiwillig oder unfreiwillig seien, dahin, dafs es dem sittlich
entarteten Menschen unmöglich sei, ebenso zu handeln wie der
gute, weil ihm alle Bedingungen zu guten Handlungen fehlen.
Die menschlichen Handlungen seien ein Ausflufs der natürlichen
Neigungen und Empfindungen des Menschen. Gleichwohl gebe
es ein Mittel der Besserung, jedoch nur soweit die Entartung
des Bösen nicht eine angeborene, sondern eine im Lauf des
Lebens erworbene sei (Vorwort). Im Verbrecher fehle alles,
was ein Gegengewicht gegen böse Neigungen darstelle (S. 7).
Angesichts der tiefen Verschiedenheit zwischen dem Verbrecher
und dem wahrhaft edlen und tugendhaften Menschen sei die
Lehre von der Willensfreiheit am schwersten zu verteidigen, werde
es am leichtesten klar, dafs hier natürliche und notwendige
Unterschiede vorhanden sind (S. 8). So verschieden wie die
Anlagen und Fähigkeiten zum Erwerben und Festhalten von
Gütern seien auch diejenigen zum Vollbringen des Guten, und
die Verschiedenheit menschlichen Handelns sei bedingt durch
die Grundverschiedenheit der menschlichen Natur (S. .16).
Selbstsüchtige Triebe seien in der menschlichen Natur mit den
sittlichen Antrieben tief verwoben, nirgends sei eine feste Grenze
zwischen sittlichen Anforderungen entsprechenden Handlungen
und solchen, die im engeren Sinne als natürliche bezeichnet
werden, das Kantsche: „du kannst, denn du sollst", sei ein
inhaltleeres Wort (S. 18 ff.). Ausdrücklich bemerkt der Vf., dafs
seine Behauptungen „der Darwinschen Theorie sich anreihen".
„Indem das Einzelwesen den ihm innewohnenden Trieben
gehorcht, die immer im Dienst des eigenen Selbst stehen, die mit
grofser Kraft auf Erreichung des höchstmöglichen Mafses von
Wohlbefinden gerichtet sind, so entsteht daraus das nach aufseu
Vollkommene, ohne dafs die Absicht, dieses herzustellen,
vorhanden war." Der Mensch sei, wie hoch er über dem Tiere
stehe, ein Erzeugnis der Natur u. s. w. (S. 24). Einer Beweis-



328 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

führung für seine Behauptungen bedarf es selbstverständlich bei
unserem anonymen Anhänger der Darwinschen Viehzüchter-
philosophie nicht. Obgleich der Darwinismus gegenwärtig nicht
blofs philosophisch, sondern auch naturwissenschaftlich als
gelichtet zu betrachten ist, so scheint doch gewissen modernen
Kulturhelden als ausreichender Berechtigungsgrund ihrer
unvernünftigen Behauptungen zu dienen, dafs sich dieselben der
Lehre Darwins anschliefsen. Statt aller Beweise gibt deshalb
der Verfasser die „Erfahrungen eines Halbkranken" (S. 29 ff.),
d. h. die Bekenntnisse eines moralischen Schwächlings, der seine
sittliche Erbärmlichkeit durch die angeblich auf Grund eigener
Lebensschicksale gewonnene Anschauung zu beschönigen sucht,
dafs die Verschiedenheit der menschlichen Handlungen auch
ihrem sittlichen Werte nach auf einem tiefgreifenden
Unterschiede der menschlichen Natur beruhe. (S. 36.) — Diese
Anschauung, die der kleinen Schrift zu Grunde liegt, ist indes ein
Irrtum, der Vernunft und Erfahrung gleichmäfsig widerspricht.
Ein derartiger Unterschied zwischen Menschen, die nur Böses,
und solchen, die nur Gutes zu thun vermögen, besteht nicht.
Die einen solchen behaupten, verschliefsen ihr Auge vor der
Thatsache, dafs der Mensch Vernunft und in ihr das Princip
freien Handelns besitzt. Auch der sittlich — durch eigene Schuld —
verworfenste Mensch ist noch der Besserung, weil des vernünftigen,

sittlichen Urteils fähig; umgekehrt aber kann auch der
sittlich höher Stehende tief fallen, möge ihn auch, was man
heutzutage Bildung nennt, vor gewissen äufseren Ausschreitungen
und groben Verbrechen zurückhalten. Der Geisteskranke als
solcher aber kann nicht Verbrecher sein. Mag er unter dem
Einflüsse einer Hallucination oder einer fixen Idee, die ihm den
Gebrauch der Vernunft und den der Überlegung und freien
Selbstbestimmung rauben, zum Mörder werden, so ist seine
Handlung nur materiell, nicht aber formell ein Verbrechen;
er selbst ein Unglücklicher, nicht ein Verbrecher. Der wirkliche

Verbrecher ist derjenige, der im bewufsten Widerspruch
gegen die Stimme der Vernunft, die ihm das Gute als das zu
Wollende, das Böse als das zu Meidende vorstellt, den Ein
gebungen der Leidenschaft folgt, mag nun die verbrecherische
Gesinnung zur äufseren That sich gestalten oder im Inneren
beschlossen bleiben. — Der Verfasser sucht seine moralfeindliche
Lehre damit zu empfehlen, dafs sie eine Grundlage des Guten
feststelle, die unabhängig sei von der Richtigkeit und Wahrheit
jeder Theorie, indem sie darauf hinausgehe, dafs die guten
Handlungen nicht aus der Anerkennung und Befolgung ethischer



(16.) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 329

Lehren und Vorschriften, sondern aus dem Bedürfnis der Menschennatur

entspringen. Folgerichtig habe die Ethik festzustellen,
nicht was gethan werden soll, sondern was gethan wird (S. 41 f.).
Wir fragen: ist das noch Ethik? und antworten: so wenig als
der vom Instinkt geleitete Mensch im Sinne des darwinistischen
Verfassers noch ein Mensch, d. h. ein vernünftiges und sittliches
Wesen ist.

Auf einem vielumstrittenen Grenzgebiete der Philosophie
und der Wissenschaft überhaupt stellt sich uns als letzte der in
dieser Uberschau zu besprechenden Schriften dar: (16.) „Dr. Gg.
Grupps System und Geschichte der Kultur" (Bd. I.
Ideen und Gesetze der Geschichte. Bd. II. Geschichte der
menschlichen Lebensformen und Lebensinhalte, Paderborn 1891.
1892). Das Werk des Verf. erscheint geeignet, wenigstens in
katholischen Leserkreisen die beliebten sogenannten
Kulturgeschichten oft sehr zweifelhafter Währung zu ersetzen, und
wurde in diesem Sinne mit Beifall begriffst. Von einer sehr
kompetenten Seite wird dem V erfasser nachgerühmt, es fehle
ihm weder an Mut, noch Geisteskraft und Geschick. Wende
er diese Gaben dazu an, beide Teile mit Ruhe und Mufse
durchzuarbeiten, so sei Aussicht, dafs sich seine Arbeit einen Ehrenplatz

vor den landläufigen Kulturgeschichten erobere. Berechtigt
sei das Unternehmen, die Geschichte vom Standpunkte der
Geschichtsphilosophie als vollkommene Einheit darzustellen, um-
somehr, je gröfser die Schwierigkeiten seien, mit denen die
Durchführung zu kämpfen habe. Dieser letzteren Wendung
können wir nicht ganz zustimmen, würde doch sonst auch

derjenige Lob und Ermunterung verdienen, der mit dem Löffel das
Weltmeer ausschöpfen, mit der Schaufel den Chimborasso
ausgraben wollte. Von anderer Seite wurde an G.s Werk getadelt,
dafs es zu schwankend in der Herausstellung der positiven
Ergebnisse sei (Gutberiet, Philos. Jahrbuch Bd. 6. S. 313): wir
linden dies begreiflich, da es an sicheren positiven Ergebnissen
fehlt. Unsere eigenen kritischen Bemerkungen haben sich auf
den philosophischen Standpunkt des Verfassers zu beschränken.
Wir vermögen weder zuzugeben, dafs die Geschichte Wissenschaft

sei, noch dafs sie im Sinne des Verf. auf Gesetzen und
Ideen beruhe. Die Frage nach dem Verhältnisse der Geschichte
zur Wissenschaft ist in der neuesten Zeit vielfach behandelt
worden. Im verneinenden Sinne wird sie mit Recht von Ausonio
Franchi beantwortet (Ult. Grit. t. II). Pasquale Villari, dem
wir eine ausführliche und verdienstliche Geschichte Savonarolas
verdanken, fragt, ob die Geschichte Wissenschaft oder Kunst



330 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

oder keines von beiden sei (Ist die Geschichte Wissenschaft
V. Pasqu. Villari, Minister des öffentlichen Unterrichts. Autor.
Übers, von Löwinsohn, Berlin 1892). In freier Erörterung werden
hier die verschiedenen Methoden behandelt, die philosophische
Geschichte des achtzehnten Jahrhunderts, die historischen Romane,
Thierry, die Philosophie der Geschichte, die geschichtliche
Methode der Wissenschaften, welche Grofsartiges geleistet und die
Forderung der Hegeischen Philosophie teilweise erfüllt habe,
indem sie nicht, wie die apriorische Methode die Gesetze des
Geistes auf die Geschichte anwandte, sondern sie aus der
Geschichte erkannte. Die geschichtliche Methode aber hat ihre
Schranken; allgemeine Wahrheiten, ein Mafsstab der Beurteilung
können nicht auf geschichtlichem Wege gefunden werden. Hier
mufs die Philosophie eingreifen, diese aber ist etwas Persönliches,

denn die höhere Wahrheit ist nur dem Gefühl zugänglich.
Daher das mérkwûrdige Geständnis Darwins, ihm sei der Sinn
für Poesie, Musik, Malerei, der Glaube verloren gegangen. „Die
Religion fängt an, wo die Vernunft aufhört, nnd wo diese
hingelangt, ist kein Platz mehr für die Religion." Das religiöse
Mittelalter erstickte die Wissenschaft, welche doch bei den
Alten so herrlich geblüht hatte. Aber nicht alles ist im Mittelalter

Verfall und Barbarei gewesen. Beweis die gotischen Dome,
ein Giotto, ein Dante. Der moderne Mensch datiert von der
Renaissance, welche die Fesseln der Vernunft löste, aber auch
den sittlichen Charakter der Italiener verdarb und die vom
Mittelalter geschaffene Freiheit zerstörte (A. a. 0. S. 89). Wir
bedürfen der Ideale, des Opfergeistes, ohne die auch die sociale
Aufgabe, die wichtigste der Gegenwart nicht gelöst werden kann
(S. 91 f.). So ein italienischer Minister des Unterrichts.

Auf das Gefühl kann jedoch eine Wissenschaft nicht
begründet werden. Ebensowenig kann die Geschichte schon aus
dem Grunde den Anspruch erheben, Wissenschaft zu sein, weil
sie durch die „ohne Zweifel wissenschaftliche Zeugen- und
Quellenkritik" die Sicherheit der Thatsachenerkenntnis erzeugt
(Ideen u. Gesetze d. Gesch. S. 5). Es verhält sich nämlich mit
der Erkenntnis der Thatsachen ähnlich wie mit der
Feststellung jeder erfahrungsmäfsigen individuellen Wirklichkeit. Ich
kann einen Baum des Gartens vollkommen kennen, seinen
Umfang, seine Höhe, die Zahl seiner Blätter u. s. w., ohne deshalb
ein eigentliches Wissen davon zu haben, d. h. ihn nach seinem
Wesen, den Gesetzen und Gründen seines Wachstums zu
erkennen. Man wird also entweder den strengen Begriff des
Wissens als eines evidenten und notwendigen Erkennens aus



(16.) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 331

Gründen oder den Anspruch der Geschichte, Wissenschaft zu
sein, preisgeben müssen. — Nur wenn die Thatsachen der
Geschichte aus Principien und Gründen notwendig begriffen
werden können (wie in der Hegeischen Geschichtsphilosophie
angenommen und versucht wurde), ist die Geschichte Wissenschaft;

aber eben das mufs bestritten werden. Ein solches
Begreifen ist durch die Freiheit des menschlichen Handelns nicht
nur, sondern auch durch die der göttlichen Leitung
ausgeschlossen. Die aprioristische Geschichtsbehandlung sieht sich
daher auch veranlafst, die Freiheit in einem Sinne zu erklären,
der sie aufhebt. Deutliche Spuren hiervon trägt die vorliegende
Schrift. „Es sind immer bestimmte Mächte, äufsert der Vf.
I. S. 19, durch welche der Wille bestimmt wird. Alle
Bestrebungen des Menschen, seien sie auf höhere oder niedere
Güter gerichtet, gliedern sich in den umfassenden geschichtlichen
Kausalzusammenhang ein, und das Ganze der socialen Bedingungen,
Gelegenheiten und Handlungen übt auf das Einzelwirken einen
bestimmenden, beinahe zwingenden Einflufs." Frei ist nur der
sich selbst bestimmende Wille: ein Begriff, der nicht die
Abhängigkeit vom göttlichen Willen, wohl aber die Determination
durch irgend eine geschöpfliche Macht, möge sie nun mittelbar,
durch die Vernunft, oder unmittelbar im Willen selbst wirksam
gedacht werden, ausschliefst. Der Begriff der motivierten Freiheit

genügt nicht. Nicht blofs der zwingende Determinismus
(lib. a coactione), sondern der Determinismus überhaupt ist mit
dem Begriffe der Freiheit (Wahlfreiheit, Willkür) unvereinbar.
— Die treibenden Mächte in der Geschichte der Menschheit
sollen Ideen und Gesetze sein. Aber für das freie Handeln
gibt es zwar Gesetze des Sollens, nicht aber Gesetze des
Müssens. Wer den Verlauf der Geschichte ohne Vorurteil
überschaut, wird Freiheit und Zufall als Faktoren des Geschehens
anerkennen. Persönliche, freie Mächte machen die Geschichte.
Mit der Auffassung der Ideen, wie sie in der vorliegenden
Kulturgeschichte zu Tage tritt, können wir uns nicht befreunden.
„Die Ideen sind in den Gesetzen des Denkens, Wollens und
Fühlens wirksam und sind auf Grund dieser Wirksamkeit
vom menschlichen Denken als die höheren transcendentalen
Zielpunkte im Verklärungsscheine einer höheren Welt entworfen."
„In den Gesetzen des Denkens und Wollens, in dem Bestreben
des Geistes nach Wahrheit, nach der Identität des realen
Seins und dessen subjektiven Abbildes im Geiste und nach dem
Besitz der erahnten höchsten Tugend und Kraft, erweist sich die
Seele, wie in den Schönheitsgesetzen von einer idealen Macht



332 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

bestimmt" (S. 17). „Die Dinge und Wesen, die er (Gott) in
der Fülle seiner Macht aus sich heraussetzte, sind wahrhaft nicht
aufser, sondern in ihm, ihm stets gegenwärtig, sie waren schon
im Anbeginn vor ihm in den Ideen, die den Gegenstand seines
ewigen Selbstdenkens(!) ausmachten" (S. 32). ,,Wenn wir Gott
zum Ausgangspunkt einer deduktiven Entwicklung der Kulturziele

des Menschen machen, so können wir nur kurze Zeit bei
der abstrakten Höhe stehen bleiben, zu welcher uns diese
Betrachtung führt. Das abstrakte Bild, welches wir zu unserem
Zwecke von dem absoluten Leben entwerfen, müssen wir sogleich
zu erfüllen suchen mit konkreten menschlichen Bestrebungen,
damit es sich uns nicht verflüchtige" (Ebd.). Diese Sätze drücken,
strenge nach ihrem Wortlaut genommen, den Gedanken des

Ontologismus aus; der Ontologismus aber ist nichts weiter als
ein in christliches Gewand gekleideter Pantheismus. — Ist die
Geschichte das Produkt menschlicher und göttlicher Freiheit,
so kann sie unmöglich „organischen" Gesetzen unterliegen, auch
nicht im modernen Sinne beherrschender Ideen, wie sie die
Schellingsche Schule durchzuführen suchte (S. 61 f.). Die
angeblichen Gesetze, die das — wenn wir uns so ausdrücken
dürfen — geschichtliche Geschehen beherrschen sollen, schrumpfen
denn auch bei näherem Zusehen zu Formeln von solcher
Unbestimmtheit zusammen, dafs aus ihnen wenig oder nichts
begriffen werden kann. Nehmen wir z. B. das „Gesetz der
Integration und Differenziierung", so sind es die sich mehrenden
Bedürfnisse, die bewufst und frei gewollten Zwecke, wie der
Verf. selbst hervorhebt (S. 65), die zur Teilung der Arbeit,
zur Scheidung der Berufsstände führen. Ähnliches gilt von
anderen Gesetzen, die, sozusagen, nicht die Ereignisse machen,
sondern von den Ereignissen gemacht werden. Wozu also sei
es nun mit den aprioristischen Systemen von deduktiven oder
mit der materialistischen Descendenztheorie von induktiven
Gesetzen als einseitigen Fassungen des „Organischen" reden? Der
Begriff der organischen Entwicklung findet auf die Geschichte,
soweit sie Produkt menschlichen Handelns ist, überhaupt keine
Anwendung. Das Gesetz des „Fortschritts" erfährt Einschränkungen,

die es völlig illusorisch machen. Aristoteles, der nach
dem Urteil eines um die Geschichte der „Philosophie der
Geschichte" höchst verdienten Schriftstellers am nächsten daran
war, die Philosophie der Geschichte zu begründen, hatte kaum
einen Begriff vom Fortschritt keinen von einem Gesetz
des Fortschritts (Robert Flint, La Philosophie de l'Histoire en
France. Paris 1878 p. XVI). Der gröfste Fortschritt, den die



(16.) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 333

Menschheit gemacht hat, der Fortschritt zum Christentum,
beruhte nicht auf einem „Gesetze" des Fortschritts, sondern auf
göttlicher Herablassung zu dem in religiös-sittlichem Rückschritt
und Verfall begriffenen Menschengeschlechte. Überhaupt ist im
Verlaufe der Geschichte viel von Fortschritt zu hören, wenig
davon zu sehen. Nimmt man mit Fontenelle (Flint, a. a. 0.
S. 24) die Kunst vom „Gesetz" des Fortschritts aus, so
unterscheidet auch in Bezug auf Wissenschaft und Geisteskraft ein
W. von Humboldt das momentane Aufleuchten des Genius von
der allmählichen Fortbildung und Verbreitung gewonnener
Einsichten und Kenntnisse. Selbst reine Kulturfortschritte in
Industrie, Verkehr u. s. w. können verloren gehen und dem
Rückschritt und Verfall den Platz räumen.

Wie mit den Gesetzen, verhält es sich mit den „Ideen".
Die Erklärung, welche diese gewähren sollen, bietet die
vernünftige Natur des Menschen selbst. Nicht Ideen sind es, die
durch den Menschen Religion und Sitte, Kunst und Wissenschaft
realisieren, sondern der vernünftige Menschengeist verwirklicht
die Wissenschaft, indem er nach den Gründen der Dinge forscht
u. s. w. — Die Aulfassung der gesamten Menschheit als eiues
Menschen und der Begriff einer göttlichen Erziehung des

Menschengeschlechtes ist allein vom religiösen Standpunkt aus
gerechtfertigt, wie es denn auch die Offenbarungsurkunden sind,
die uns diese Betrachtungsweise lehren. Auch ist nur vom
höheren religiösen Standpunkt, bestimmter von dem der
Offenbarung die Geschichte in gewissem Sinne als Ganzes, begrenzt
nach rückwärts und vorwärts, nach Anfang und Ende, Ausgang
und Ziel gegeben, nicht aber vom philosophischen Standpunkt.
Aus diesem Grunde kann auch nur die religiöse Betrachtung
eines Augustin und Bossuet, nicht aber eine philosophische oder
spekulative Konstruktion, die sich mit der Freiheit und Kontingenz

menschlichen Geschehens nicht vereinbaren läfst, zum Ziele,
d. h. zur annähernden Verwirklichung dessen führen, was mit
einer „Philosophie der Geschichte" beabsichtigt wird. — Die Folge
der Annäherung an den Standpunkt des platonischen Idealismus
ist ein gewisses Schwanken in der Beurteilung der aristotelischen
und scholastischen Philosophie, insbesondere der Erkenntnistheorie
(S. 27). In schroffem Gegensatz zur Scholastik steht die
Annahme, sinnliche Anschauung sei Reaktion und Projektion
psychischer Empfindungen. Verhielte sich die Seele im sinnlichen
Erkennen nicht aufnehmend, sondern wirkend, so würde damit
schon die Grundlage objektiver Erkenntnis aufgehoben. Auch
mit der Sicherheit des „Glaubens" (Bd. II, S. 171) an Identität



334 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

des Gleichbleibenden und Kausalzusammenhang in dem, was sich
verändert, kann man sich nicht einverstanden erklären. Ebenso
skeptisch klingt der Satz (S. 173), die Sinnesphysiologie und
die kritische Erkenntnistheorie (das leidige Kantsche Gespenst!)
habe bedenklicher gemacht und vor der aristotelischen Annahme
gewarnt, dafs wir in das Innere der Dinge dringen und das
Wesen erfassen können. — Nicht sehr verständlich erscheint
uns das Urteil über Scotus (S. 27), der „nicht ganz mit
Unrecht den Willen (anders als Thomas) über die Vernunft
erhebe und in Verbindung damit indeterministisch denke und sich
in der Gnadenlehre dem Pelagius nähere". Gleichwohl „werden
wir, wenn wir solche Konsequenzen berücksichtigen, nicht
anstehen, dem hl. Thomas die Palme zu reichen". Diese
Äußerungen sind schwer zusammen zu reimen. Auch möchte man
fragen, ob etwa Thomas deterministisch denke? Und wie steht
es mit den oben angeführten deterministisch klingenden
Aussprüchen des Vf.s selbst? — Nikolaus von Cusa wird insoweit
mit Unrecht zu den Trägern der „wahren" Reformationsideen
gerechnet (S. 341), als sein spekulativer Standpunkt in Frage
kommt, der wie wir, ohne widerlegt worden zu sein, in unserer
Schrift über Nikolaus von Cusa und Marius Nizolius nachgewiesen

haben, kein anderer als der neuplatonische, und eben
deshalb ein mit dem der späteren Pseudoreformatoren verwandter
ist. Übrigens begreift sieh das Urteil des Vf.s, der dem Standpunkt

des Cusaners nahesteht, wie beispielsweise die Aul'serung
von einer „dunklen geheimnisvollen Seite im menschlichen Wesen"
zeigt, wo das Thor für die einströmende höhere Kraft geöffnet
sei und die Seele das Unendliche berühre (I. S. 131) : eine
Wendung, die an das Seelenfünklein Meister Eckarts erinnert,,
dem übrigens der Vf. nicht einmal die Ehre einer Erwähnung
erweist. Das Zugeständnis, das (II. S. 173) der aristotelischen
Erkenntnistheorie gemacht wird, dafs es bisher keiner
Philosophie gelungen sei, das apriorische und aposteriorische Moment,
woraus sich jede Erkenntnis zusammensetze, besser zu verbinden,
erleidet eine bedenkliche Einschränkung, die überdies beweist,
dafs der Vf. das „apriorische Moment" anders als Aristoteles
versteht. Der griechische Philosoph kennt kein anderes a priori
als das der Seelenvermögen; diese allein stammen ihm nicht
aus der Erfahrung. Der Vf. dagegen betrachtet als ein a priori
Gegebenes sowohl das formale Element der urteilsmäfsigen
Verknüpfung von Subjekt und Prädikat als auch „die prädikativen
Gattungsbegriffe allgemeinster Art" (S. 468), und ist der
Ansicht, dafs ein streng begriffliches Wissen sich auf apriorischem



(16) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 335

Boden aufbauen müsse, weil nur das, was angeboren sei
sich in gleicher Weise aufdränge (8. 471). Die Annahme Kants,
der den Apriorismus auf die Formen und Existenzmöglichkeiten
(Kategorieen) beschränke und die Wirklichkeit in der äufseren
Erfahrung aufgehen lasse, habe an und für sich vieles für sich
(?auch bezüglich des zweiten Teiles der Kantschen Annahme?)
und lasse sich auch ganz wohl mit der scholastischen
Abstraktionstheorie vereinigen, wie neuerdings Schmid gezeigt habe
(S. 472). Über Schmid haben wir uns oben (s. das Referat über
Griminichs Theoretische Philosophie) ausgesprochen. Die vom
Vf. angedeutete Art der Vereinigung Kants mit Aristoteles durch
den „ergänzenden Gedanken, die Erhebung des Sinnenbildes zum
Vernunftbegriff bestehe eben in der kategorischen Bestimmung
des Sinnenstoffes, in der Formierung und Aufnahme desselben
in das kategorische Fachwerk", zerstört einfach den aristotelischen

Gedanken und setzt den Kantschen an seine Stelle
(S. 472). Die drohende Gefahr aber, dafs mit Kant „das ganze
Haus" dem Apriorismus ausgeliefert werde, durch die Verbindung

der Kategorieen mit der „Semsidee" beschwören, heifst
den salto mortale Hegels erneuern, der damit allerdings „die
Vernunftnotwendigkeit zur Seinsnotwendigkeit" erhebt (ebd.),
zugleich aber auch an die Stelle des transcendentalen Idealismus
den Pantheismus der Identitätslehre setzt. Die „Seinsidee" als
„unmittelbar evidente Thatsache" und „unmittelbare Erfahrung",
in der „die Vernunftnotwendigkeit zur Seinsnotwendigkeit"
erhoben ist (a. a. 0.), ist der Ontologismus, der, wie der Vorgang
Giobertis und in seiner Weise auch Rosminis beweist, vom
Hegeischen Panlogismus nur durch das theistische Gewand, das
indes auch dieser nicht verschmäht, sich unterscheidet. Die
angeführten Aussprüche des Vf.s zeigen, wie uns scheint, dafs
derselbe, in modernen Einflüssen befangen, in das Verständnis
der aristotelischen und thomistischen Psychologie und Erkenntnistheorie

nicht eingedrungen ist. — Der schwankende philosophische

Standpunkt des Vf.s führt zu schiefen Urteilen über
Erscheinungen der Geschichte der Philosophie. Dafs Cartesius sich
„ganz und voll wieder dem Glauben zugewendet habe (II.
S. 368), wird mit Fug bezweifelt. Gewifs ist seine Philosophie,
auf die es vom geschichtlichen Standpunkt ankommt, in ihrem
innersten Kern rationalistisch und hat in diesem Sinne
geschichtlich gewirkt (Malebranche, Spinoza). Der Irrtum Dockes
liegt nicht darin, dafs er die Quelle aller Sicherheit des Erkennens

im Objekte sucht (S. 466), sondern in der Verkennung
des Wesens der Vernunft, die er als selbständige Erkenntnisquelle



336 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

leugnet und mit der inneren Erfahrung (Reflexion) zusammenwirft.

Ferner bedeutet der scholastische Satz, der Mensch
erkenne per modum percipientis(?) nicht, dafs er das Mafs alles
Erkennens sei (S. 470). Das letztere lehrten die Sophisten,
nicht die Scholastiker, die zwischen der Seinsweise, welche die
Dinge in sich haben, und derjenigen, die sie in der erkennenden
Seele annehmen, zwischen Gegenstand und Mittel der Erkenntnis,
wohl zu unterscheiden wufsten. Endlich kann auch die Bestimmung

der theologisch-philosophischen Aufgabe der Gegenwart,
die Dogmen zu durchdenken, zu durchleben, zu durchempfinden,
nur cum grano salis, d. h. unter der Bedingung der Wahrung
des Geheimnisses, acceptiert werden. Die, wie es scheint, vom
Vf. gebilligte „apologetische" Methode der Dogmatik (S. 500)
beruht auf einer Vermischung zweier wesentlich verschiedener
Standpunkte; der des Dogmatikers ist der Standpunkt des

Glaubens, der des Apologeten der Standpunkt der Vernunft oder
überhaupt der natürlichen und geschichtlichen Erkenntnis.
Bezüglich der Erkenntnistheorie des Vf.s gestatten wir uns noch
eine Bemerkung zu S. 467. Die Sinnesphysiologie hat noch
keineswegs bewiesen, dafs es keine Farben, Töne u. s. w. in
dem gleichen Sinne gibt, wie sie unsere Seele empfindet, denn
die Seele „empfindet" überhaupt nicht Farben und Töne,
sondern nimmt sie wahr als von aufsen und aufser ihr Gegebenes.
Die Gegenstände der Wahrnehmung aber sind mehr als blofse
Erscheinungen ohne Halt, Dauer und festen Grund ; denn
wahrgenommen werden in der That Dinge, d. h. erscheinende,
wirkende Substanzen, obgleich sie als solche erst durch den
Verstand erkannt, unterschieden und begriffen werden.

Über den religions-, sitten-, rechts- und litterargeschicht-
lichen Inhalt des Buches müssen wir ohne weitere Bemerkung
mit einer kleinen Ausnahme stillschweigend hinweggehen. Diese
betrifft das Urteil über den vermeintlich ärmlichen Satz Anti-
gones in der gleichnamigen Tragödie des Sophokles (II. S. 62),
der die mangelnde Tiefe des Familiensinnes beweise. Die Echtheit

der Stelle vorausgesetzt, hätte der Vf. nur einige Verse
weiter citieren dürfen, um im Leser die gegenteilige Ansicht zu
erwecken, nämlich von dem tiefen Familiensinn, der sich in der
Würdigung des geschwisterlichen Verhältnisses kundgibt.


	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

