Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761866

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(6.) Dr. V. Grimmich, Lehrb. d. theor. Philos. auf thom. Grundl. 293

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

—_——e——

I.
(Fortsetzung.)

Den vergeblichen Versuchen gegeniiber, die Philosophie auf
modernem Fundamente zu regenerieren, ist das Erscheinen eines
neuen Lehrbuchs der theoretischen Philosophie anf
thomistischer Grundlage (6.) als ein erfreuliches Zeichen zu
begriifsen. Der Vf (Dr. V. Grimmich) gehort einem Orden an,
der selbst noch zur Zeit des Verfalls der katholischen Schulen
fir die Pflege des thomistischen Studiums tiichtige Vertreter
lieferte. Die Lehre des hl. Thomas ist fast durchweg — mit
einer alsbald zu besprechenden Ausnahme von Bedeutung —
getreu wiedergegeben und sowohl durch Angabe der Quellen
als auch durch zahlreiche Anfithrungen im Originaltext belegt.
In der letzteren Beziehung ist fast des Guten zu viel geschehen,
indem der Text des Buches zuweilen thatséchlich wie ein
schwacher Schatten iiber die langen Anmerkungen hiniiberstreift.
Manche der letzteren aus Autoren, die mit der thomistischen
Philosophie wenig oder nichts zu schaffen haben, konnten ohne
Verlust, ja mit Gewinn fir den Zweck und die Verbreitung des
Buches ganz entbehrt werden. Der Vf. hétte damit teils Raum
fiir eine ausfiihrlichere Darstellung der von ihm sogenannten
»formalen Logik* der scholastischen logica minor gewonnen, teils
wire sein Buch nicht zu dem Umfang angeschwollen, der seiner
winschenswerten Einfihrung in Schulen hinderlich sein diirfte.
— Die oben angedeutete Ausnahme betrifft die Erkenntnislehre. -
Die Darstellung derselben ist némlich nicht durchweg befriedigend.
Zwar trigt der Vf. die thomistische Abstraktionstheorie vor und
nimmt mit dem hl. Thomas aulser dem miglichen Verstand (in-
tellectus possibilis, d. h. dem intellektuellen Erkenntnisvermogen)
eine wirkende Kraft (den intell. agens) an, dessen Funktion im
allgemeinen richtig bestimmt ist. Aber auch dieser Teil seiner
Darstellung erweckt Zweifel, ob der thomistische Standpunkt
konsequent festgehalten ist, in dem die Auffassung des Suarez
ohne jede Andeutung, ob sie sich mit der thomistischen decke,



294 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

angezogen wird. Aber auch hiervon abgesehen trigt der Vf.
durch die von Alois Schmid entlehnte Annahme aprio-
ristischer Erkennntnisforfnen (8. 145), deren sich der
intellectus agens gleichsam als Werkzeug bedienen soll, um das
sinnliche Erkennen zu vergeistigen (8. 148), ein durchaus fremdes
Element in den geschlossenen Gedankenkreis des englischen
Lehrers hinein. Dieser kennt keine ,aprioristischen Erkenntnis-
formen“ und kann keine solchen kennen. , Aprioristische Formen
des Raumes und der Zeit, des Seins® u. s. w. (S. 145) haben
im System eines Kant und der modernen Idealisten einen Sinn,
nicht aber in dem des Aristoteles und des englischen Lehrers,
die kein anderes A priori kennen, als das des HErkenntnis- und
Abstraktionsvermégens. Zur Hrklirung des allgemeinen und
notwendigen Charakters unserer Verstandeserkenntnis geniigt
vollkommen das Licht des intellectus agens, der im Sinnenbild
zunichst die allgemeinsten Bestimmungen des Wirklichen er-
kennbar macht. Im Lichte des wirkenden Verstandes abs-
trahieren wir die Begriffe des Seins, des Einen u. s. w., deren
Vergleichung die allgemeinsten Verstandesgrundsétze ergibt. Auf
diese Weise entsteht der habitus principiorum, der kein ange-
borner, sondern ein erworbener ist. Kntgegnet man uns, man
wolle nur das in der Kantschen Kritik enthaltene Wahrheits-
moment dem Empirismus gegeniiber zur Geltung bringen, so
erwidern wir, die von Kant vertretene Wahrheit liege nicht in
seinem Apriorismus, sondern in dem Festhalten an der That-
sache allgemeiner und notwendiger Erkenntnis, ohne welche
Wissenschaft unmidglich ist. Denn es ist falsch, wenn der Vf.
mit Schmid behauptet, die Form der Allgemeinheit sei eine
aprioristische (8. 149) und das menschlich geistige Erkennen
erfasse das durch die Sinneswahrnehmung gebotene Material
nach aprioristischen Formen (ebd.); vielmehr ist die Allgemeinheit,
formell und logisch betrachtet, etwas Sekundéres, erst aus der
durch Reflexion bewirkten Beziehung und Vergleichung auf die
und mit der sinnlichen Erkenntnis des Individuellen Resul-
tierendes. Nicht durch Applikation allgemeiner Erkenntnisformen
auf den Inhalt der sinnlichen Wahrnehmung, mégen dieselben
als etwas Fertiges oder als blolse Anlage gedacht werden, wird
dieser Inhalt vergeistigt, sondern der durch die Wirksamkeit
des int. agens vergeistigte Inhalt stellt sich fiir die Reflexion
als ein formell Allgemeines dar. Etwas anderes zwar ist die
metaphysische (fundamentale), etwas anderes die logische (formelle)
Allgemeinheit; jene aber ist eben die durch den intellectus agens
bewirkte Immaterialitit der intellektuellen Vorstellung selbst.



(6.) Dr. V.Grimmich, Lehrb. d. theor. Philos. auf thom. Grundl. 295

Also entweder den aristotelisch-thomistischen wirkenden, d. h.
das Sensible intelligibel machenden Verstand oder den Kantschen
Apriorismus! Eine Verbindung beider ist ein Unding! Vom
Standpunkt der thomistischen Erkenntnislehre gibt es nur ana-
lytische Urteile a priori, nicht synthetische. Wenn der Vf. von
synthetischen Urteilen a priori spricht, so liegt hierin trotz des
beschrankenden Zusatzes: ,im wahren Sinne des Wortes* ein Ab-
fall von der thomistischen Lehre oder ein Verderbnis derselben.
Anders verhilt sich die Sache bei Schmid, der den int. agens kon-
sequent verwirft oder beiseite lifst und seinen Apriorismus mit
einer idealistisch-ontologistischen Metaphysik in Verbindung bringt.

Dem Herrn Dr. Schmid ist ,,von gewisser Seite“ gegen den
Vorwurf des Kantianismus eine warme Verteidigung zu teil
geworden, die wir nicht unbeantwortet lassen zu diirfen glauben.
Zwar ist in Schmids Erkenntnistheorie weniger Kantianismus als
vielmehr Ontologismus und Theosophismus zu finden. Immerhin
aber sind es Kantsche KEinfliisse, insbesondere sein Aprioris-
mus, die wie die idealistischen Systeme Fichtes, Schellings
und Hegels auch den Schmidschen ,gemélsigten Ontologismus®
veranlalsten. Wohl gibt man von jener Seite (auf welcher man
ibrigens selbst nicht umhin kann, gegen den partiellen Phéno-
menalismus und — um uns kurz auszudriicken — Kausalitéts-
realismus Schmids zu polemisieren) zu, dafs die Redeweise
Schmids im Kantschen Sinne gedeutet werden konne, meint
aber, es sei fiir einen ,bedédchtigen” Leser ein Leichtes, ,die
mifsverstdndlichen Redewendungen Schmids sich zurechtzulegen.*
Nun so einfach scheint uns die Sache nicht zu liegen. Denn
der Anwalt der Schmidschen Erkenntnislehre findet es nicht
nur notig, die Schmidschen ,Redewendungen” in seine eigene
Sprache zu iibersetzen, sondern greift wiederholt zu ,Ver-
mutungen® und spricht iiberdies von ,dunkler Redeweise. Das
Dunkel besteht jedoch nur fir den, der es unterldfst, die
Schmidschen Gedanken als Ganzes in ihrem Zusammenhang, wie
sie. in den verschiedenen Schriften Schmids ausgeprigt sind,
aufzufassen. Wer die ,tiefere Grundlage”, die Schmid der
scholastischen Lehre geben will, kennt, der weils, dafs es ihm
sowohl mit der ,,erkenntnistheoretischen Begriindung® der Logik
und Metaphysik als auch mit dem universellen methodischen
Zweifel vollkommen ernst ist. Die tiefere Grundlage aber bildet
der , gemilsigte Ontologismus, dem Dr. Schmid nicht allein in
seinen sonstigen Schriften, sondern auch in der ,Erkenntnis-
lehre“ einen hinreichend deutlichen Ausdruck gibt. Schmid teilt
den Grundirrtum der neueren Philosophie iiberhaupt und der



296 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

intellektualistischen Richtung derselben im besonderen, dafs der
menschliche Geist zundchst nur einem subjektiven Bewulstseins-
inhalt gegeniiberstehe, sucht aber den idealistischen Konsequenzen
durch glaubensphilosophische, ontologistische und theosophistische
Wendungen zu entgehen. Uber die diesbeziiglichen Aufserungen
wie iiberhaupt iiber den Abschnitt von der Gotteserkenntnis in
der Schmidschen Erkenntnislehre geht jene Verteidigung einfach
mit Stillschweigen hinweg. Es ist freilich nur zu evident, dals
dieser Abschnitt nichts weniger als ,hochst lehrreiche, wichtige
und zutreffende Auseinandersetzungen bietet. Wir haben uns
hiertiber im Jahrb. Bd. VIII S. 225 ff. und S. 283 ausgesprochen
und glauben keinen Grund zu haben, von dem dort Gesagten
auch nur ein Wort zuriickzunehmen. Aufser den daselbst (8. 290)
citierten Stellen aus der , Erkenntnislehre® verweisen wir noch
auf den charakteristischen Ausspruch S. 116 des zweiten Bandes:
a priori fiir unser Wissen sei die Wesenheit Gottes ihrem Was
nach, a posteriori ihrem Dals nach, eine Ansicht, die zu dem
ontologisch-theosophischen und glaubensphilosophischen Standpunkt
Schmids vortrefflich stimmt, im scholastischen Ideenkreise aber
schlechterdings keinen Platz findet. Denn mag man zur Be-
schonigung des Schmidschen Apriorismus sagen, was man will,
8o steht nun einmal als harte Thatsache fest, dalfs Schmid die
Gottesidee und alle nach seiner Meinung darin eingeschlossenen
Vernunftbegriffe und Vernunftideen als ein A priori betrachtet,
das an der Erfahrung zur Entwicklung und zum Bewufstsein
kommt und dessen objektive Realitdt nur durch Glauben verbiirgt
ist, so dafs Schmids Realismus nur ein glaubensphilosophischer
Realismus ist. Den Nachweis hierfiir aus den Schmidschen
Schriften zu liefern, diirfte durchaus nicht schwer fallen. Wenn
sich bei Schmid aufser den angeblich nur milsverstidndlichen
auch korrekte Ausspriiche und Ausfiihrungen im thomistischen
Sinne finden, und wenn Schmid im guten Glauben sich fiir einen
Vertreter der aristotelisch-thomistischen Philosophie zu halten
scheint, so beweist dies eben nur die in einem Denken, welches
Unvereinbares zu vereinbaren und da zu versbhnen sucht, wo
eine Versthnung unmoglich ist, unvermeidliche Konfusion.

Um zu unserem thomistischen Lehrbuch zuriickzukommen,
so scheint uns die Behandlung der Theorie der eingebornen Ideen
nach dem Kriticismus Kants und den aus ihm hervorgegangenen
idealistischen Systemen nicht gerechtfertigt. Auch die innere
Konsequenz in der Entwicklung des modernen subjektivistischen
Gedankens und nicht allein der geschichtliche Gang dieser
Entwicklung verlangt, wie wir bei einer andern Gelegenheit



(6.) Dr. V. Grimmich, Lehrb. d. theor. Philos, auf thom. Grundl, 297

nachgewiesen haben (Das objektive Princip u. s. w. Regensburg,
Pustet), eine andere Anordnung, derzufolge die Systeme Des-
cartes’, Leibnitz’, Malebranche’ dem Kantschen Kriticismus voran-
zugehen haben; denn der Idealismus Kants wie derjenige seiner
Nachfolger ist bereits keimhaft in den vorgenannten Systemen
angelegt. Fiir das Verstdndnis und die Widerlegung all dieser
erkenntnistheoretischen Systeme ist die richtige durch den ge-
schichtlichen Gang und den inneren Zusammenhang gebotene
Anordnung keineswegs gleichgiiltig. — An der Darstellung der
Metaphysik haben wir nur die Einteilung in allgemeine und
specielle und dieser wiederum in Kosmologie, Psychologie und
Theodicée zu beanstanden. Trotz des Vorgangs Zigliaras und
anderer vermogen wir diese Einteilung weder als thomistisch
noch als berechtigt anzuerkennen. Schon die Bestimmung des
Formalobjekts der Metaphysik einerseits und der Kosmologie
andererseits beweist, dafs die letztere keine metaphysische Dis-
ciplin ist. Auch mit der Unterscheidung einer metaphysischen
und empirischen Psychologie konnen wir uns nicht befreunden.
Man mag bei dem grofsen Umfange, den psychologische Unter-
suchungen heutzutage genommen haben, zwischen der allgemeinen
und speciellen Seelenlehre unterscheiden: die Aufstellung einer
metaphysischen Psychologie aber widerspricht dem Begriff der
Seele, der nicht ein metaphysischer, auf korperliches und gei-
stiges Sein zugleich anwendbarer, sondern ein naturphilosophischer
Begriff ist. Was aber die philosophische Naturlehre (Kosmo-
logie) betrifft, so unterscheidet sie sich von den Naturwissen-
schaften nicht durch einen allenfalsigen metaphysischen Charakter,
sondern durch die Allgemeinheit ihrer Untersuchungen, in-
sofern sie die Grundbegriffe, die allen speciellen, die Natur be-
handelnden Disciplinen zu Grunde liegen, erdrtert, von welcher
Art die Begriffe der Natur, des Stoffes (Materie), der Bewegung
u. s. w. sind. Denn auch der Begriff der Materie ist nicht ein
metaphysischer Begriff, wenigstens nicht nach der Ansicht des
englischen Lehrers, der von den reinen Geistern und noch mehr
von Gott jedes stoffliche Substrat ausschlielst. — Um noch einige
Einzelheiten zu beriihren, so scheint uns die suarezisch gefirbte
Raumtheorie der thomistischen Lehre nicht entsprechend (Seite
288 ff.). Dasselbe gilt von der Au[’serg_ng beziiglich der Einfach-
heit (?) und Teilung der Tierseele. Uber die diesem Gegen-
stande anhaftende Schwierigheit haben wir uns im Jahrb. Bd. IL
S. 201 f. ausgesprochen. Bei der Darstellung der thomistischen
Gottesbeweise ist wiederholt auf Gutberlet verwiesen, ohne dafs
das Verhiltnis der von diesem Schriftsteller umgebildeten



298 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Argumente zu dem thomistischen mit einem Worte beriithrt wird.
Wir glauben in unseren apologetischen Artikeln den Beweis
gefithrt zu haben, dafls in jenen der Schwerpunkt auf eine falsche
Stelle geriickt ist. Die Bemerkung S. 469 iiber die Willens-
dekrete Gottes ist dem Mifsverstdndnisse ausgesetzt, als ob ein
gottliches Vorherwissen der freien Handlungen kraft der un-
fehlbaren Wirksamkeit des gottlichen Willens im Geschopflichen
mit der geschopflichen Freiheit unvereinbar wére. Endlich in
dem Gebrauche resp. der Verdeutschung der Termini ist der
Vf. nicht immer gliicklich. Z. B. ist es nicht zulédssig, von
Wahrscheinlichkeitsbeweisen (st. -argumenten) zu reden. Im
iibrigen verdient das Bestreben des Vfs., den wunderbaren Bau
der thomistischen Lehre nach seiner ganzen Grofse und inneren
Harmonie und Konsequenz zur Darstellung zu bringen, voll an-
erkannt zu werden.

Von den philosophischen Schriften allgemeineren oder um-
fassenderen Inhalts wenden wir uns den Bearbeitungen specieller
Disciplinen zu. Unter den logischen Schriften nennen wir an
erster Stelle ein Werk, das zwar nicht der neueren Zeit an-
gehort, wiewohl es erst jetzt das Licht der Welt erblickt, aber
sowohl wegen seiner inneren und geschichtlichen Bedeutung als
auch wegen des berilhmten Namens seines Autors hervorragendes
Interesse erweckt, némlich die in glénzender Ausstattung er-
schienene (7.) Dialektik des Kardinals Pazmaony (P. Kard.
Pézmany Dialectica, rec. Bognar. Budapest. 1894). Das
Werk ist durch eine vita P. Card. Paz. eingeleitet, aus der wir
entnehmen, dafs P. am 4. Okt. 1570 geboren ist und seine
theologischen Studien unter Lehrern wie Vasquez und Bellarmin
in Rom vollendete. Von seinen erhaltenen Schriften werden uns
noch eine Physica und Theologia scholastica in Aussicht gestellt.
P. arbeitete zuerst ,,in minoribus constitutus®, dann in hochster
Stellung durch Wort und Schrift an der Wiederherstellung der
durch den Calvinismus in ihren Grundfesten bedrohten Kirche
Ungarns. Er starb am-19. Mérz 1637: ,vir vere magnus de
Hungaria, si quis unquam, apostolice meritus. (p- X.) In einer
besonderen Vorrede zur Dialektik spricht sich der Herausgeber
iiber die Grundséitze aus, von denen er bei seiner Recension sich
leiten liefs. (p. XX. sq.) XKonjekturen zur Ausfiillung der Licken
des Manuskripts sind als solche durch Kursivschrift gekennzeichnet,
was wir nur billigen konnen. Dagegen hétten wir gewiinscht,
dafs die Korrekturen offenkundiger Fehler des Abschreibers statt
am Rande im Texte selbst Aufnahme gefunden hétten. Trotz sorg-
filtiger Korrektur sind einzelne allerdings leicht zu verbessernde



(7.) P4zmdny, Dialectica. 299

Schreib- oder Druckfehler stehen geblieben. Im ganzen verdient die
Arbeit des Herausgebers Anerkennung. Auch kann man seinem
Urteile vollkommen zustimmen: malo fato evenisse, ut editio insignis
istius operis tam diu neglegeretur. Die Dialektik Pazmanys ist
in der That ein hervorragendes Denkmal ausgebreiteter Gelehr-
samkeit und eindringenden Scharfsinns, das unsere Bewunderung
verdient. Als Mitglied des Jesuitenordens und hervorgegangen
aus der Schule der Vasquez, Suarez, Molina, Toletus steht der
Vf, wie von vorneherein zu vermuten, unter dem Einflusse der
grolsen Philosophen jenes Ordens, bewegt sich aber wmit jener
Freiheit, die dieser seinen Mitgliedern gestatten zu sollen glaubte,
um den Zeitbedirfnissen Rechnung zu tragen. Selbst Hinfliissen
von Autoren, die aulserhalb der scholastischen Stromung im
Fahrwasser der Renaissance trieben, verschliefst sich der Vf.
nicht. Uberhaupt trdgt seine Dialektik iiberall die Spuren jener
gewaltigen Bewegungen, welche Nominalismus und Formalismus
hervorriefen und die wie priifendes Feuer auf die bedeutendste
und geschlossenste Schule, die der Albertisten oder Thomisten,
wirkte, eine Priifung, aus der sie immer aufs neue siegreich
hervorgehen sollte. Auf das Verhéltnis, in welchem unser Autor
zum englischen Lehrer und seiner Schule steht, mogen folgende
Bemerkungen iiber einige Punkte von principieller Bedeutung
Streiflichter werfen. Die Abweichung von der echten thomistischen
Lehre und der Einfluls des Nominalismus tritt bereits in der
Bestimmung des Gegenstandes der Dialektik (Logik) hervor.
Als adédquates materielles Objekt derselben betrachtet P. die drei
Verstandesoperationen mit ihren Zusténden (passiones) und Prin-
cipien, ein einheitliches Formalobjekt der gesamten Logik aber,
meint P., konne nicht angegeben werden (p. 41). Die ratio
formalis considerandi operationes intellectus, quae sunt principale
subiectum (iiber den Unterschied von Subjekt und Objekt der
Wissenschaft spricht sich P. im letzten Abschnitt iiber Einteilung
u. s. w. der Wissenschaften aus) aber sei das esse dirigibile,
so dals die Verstandesthitigkeiten, sofern sie lenkbar (dirigibiles)
sind, das subjectum principale der Logik ausmachen (p. 42).
Diese Bestimmung erklirt sich aus der Scheu vor dem ens
rationis, das P. nur im Sinne der Vorstellung und Behandlung
eines Nichtseienden wie eines Seienden und Sachlichen gelten
lafst (p. 67 sq. p. 74), indem er mit den Nominalisten nur
Konkretes als Seiendes anerkennt, auf die eine Seite also die
konkreten Verstandesthitigkeiten, auf die andere die dufseren
Gegenstéinde stellt. Infolge hiervon werden die entia rationis
zu aufseren Denominationen der Dinge in ihrem Verhiltnisse zu



300 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

den Thatigkeiten des Verstandes (p. 57 squ. Vgl Joh. a S. Thom.
Log. II. art. 4. Vol. IL. p. 234 ed. Viv.). Dieser Auffassung
fehlt die Tiefe, auch wird sie der Natur der Logik nicht gerecht.
Die logischen Formen sind nicht &dufsere Denominationen der
wirklichen Dinge, sondern haften an den Gegenstidnden, allerdings
nicht am realen Sein als solchen, sondern inwiefern es im Ge-
danken ideale Gestalt gewonnen hat. Es ist daher allein richtig,
dafs die Erkenntnisgegenstinde selbst das materiale Objekt, die
in ihnen durch das menschliche Denken gesetzte kiinstliche
Ordnung aber — das sog. ens rationis logicum — das Formal-
objekt der Logik bilde. Nur so erklért sich der innige Zusammen-
hang zwischen Logik (Dialektik) und Metaphysik einerseits, sowie
der wesentliche Unterschied beider anderseits, indem jene in
derselben Universalitit das ens rationis, wie diese das ens reale
behandelt. Ohne diese Erkenntnis des ens rationis bleiben zwei
der bedeutendsten philosophischen Systeme, das Platonische mit
seiner naiven, das Hegelsche mit seiner bewulsten Vermischung
des Logischen mit dem Metaphysischen schlechterdings unver-
stindlich. — Die Zuriickfithrung der logischen Formen aber
auf dulsere Denominationen, durch welche das rétselhafte ens
rationis beseitigt werden soll, erreicht iiberdies nicht seinen Zweck
und schafft dem Idealismus, den sie vermeiden will, freie Bahn,
indem sie zwischen Subjekt und Objekt die Vorstellung ein-
schiebt, die der Nominalismus an die Stelle der thomistischen
species setzt, also ein medium quod an die Stelle des medium
quo, von welcher (Vorstellung) dann weiterhin erst ein Ubergang
zum aufseren KErkenntnisgegenstand gesucht wird. Wie man
leicht sieht, stehen wir hier an dem Punkte, in welchem der
Nominalismus in die neuere Philosophie mit ihrem Gegensatze
von sensualistischem und intellektualistischem Idealismus iibergeht.
Seiner Auffassung des ens rationis geméls urteilt P. iiber die
universalia, von denen er sagt: ,Universalia non sunt conceptus
communes in mente, nec solae voces communes, sed objecta
illorum communium conceptuum® (p. 84). Das Universale aber
sei nicht eine Denomination, sondern die von aufsen determinierte
Sache selbst: res ipsa, quae denominatur extrinsece, praecisa per
actum intellectus terminatum in naturam sine conditionibus sin-
gularibus (p. 86). Man bemerke, dals P. mit Suarez dem Ver-
stande eine direkte Erkenntnis des einzelnen zuschreibt (p. 146).
Der Sinn ist demmnach, dafs das Universale nichts anderes als
das Kinzelding sei, sofern es nach der auf das mit anderen
Gemeinsame gerichteten Vorstellung denominiert werde. Daher
ist Pridiciertwerden wie Bejahtwerden u. dgl. nichts weiter als



(7.) Pazmany, Dialectica. 301

eine dufsere vom Akte des Verstandes genommene Denomi-
nation (p. 151). Als letzte Konsequenz der Theorie der Uni-
versalien ergibt sich der Schluls, dals ad universalium constitu-
tionem nullum ens rationis requiratur (p. 161). — An die
ausfiihrliche Abhandlung iber die Préadikabilien schlielst sich
eine ebenso eingehende Erorterung der Préddikamente. Hervor-
gehoben zu werden verdient folgende Bemerkung, die ein un-
willkiirliches Zeugnis enthdlt fir die Richtigkeit der oben von
uns gegebenen Bestimmung des Material- und Formalobjekts der
Logik. Dieselbe geht dahin, dals die Logik ihre Aufgabe nicht
erfiillen konne ohne eine wenigstens rohe Erkenntnis des Materials
ihrer Operationen, von dem sie ihre Beispiele zu nehmen genotigt
sei (p. 230). Gewils! denn eine Definition, eine Einteilung,
einen Schlufs zu bilden ist eben nur an jenem Material moglich,
da die Definition u. s. w. als logische Form nicht den Akt des
denkenden Geistes affiziert, sondern den KErkenntnisgegenstand.
— Weit geht P. in der Leugnung realer Unterschiede im
Anschlufs an Durandus, indem er nicht blofs mit Suarez einen
solchen zwischen dem Fundament der Relation und der Relation
(p. 354) in Abrede stellt, sondern auch als der Wahrheit néher
stehend die Ausicht bezeichnet, dafls intellectus et voluntas non
distinguuntur ab anima ex natura rei (p. 181). Beziiglich des
Einteilungsgrundes und der Einteilung der Pridikamente oder
Kategorieen macht P. das merkwiirdige Gestéindnis: Et licet haec
duo argumenta (gegen die Zehnzahl der Kategorieer) difficilia
sint, tamen loquendum censeo cum pluribus, et non nisi inter
doctos affirmandum, non esse decem praedicamenta, ne temere
multorum aures offendantur, ut Fonseca loco citato (p. 287, Vgl
p- 394). — Bis zu welchem Grade das Verstindnis der aristo-
telischen Kategorieenlehre dem Vf. verloren gegangen, zeigt die
Aufserung, es sei kein ersichtlicher Grund vorhanden, warum
nicht , korperliches Accidens ebenso ein univokes Genus bilde,
wie korperliche Substanz“ (p. 287). Von den sog. ,transcenden-
talen Beziehungen urteilt P.: omnino tollendas esse (p. 373).
Die sechs letzten Priidikamente werden im Anschlufs an Durandus
als accidentelle und innere Formen erklirt, das ubi als der dem
Beweglichen innerliche Terminus der ortlichen Bewegung, das
Wann als die innere Dauer der Sache. P. spricht von einem
Widerspruch (oppositio contradictoria) in den Dingen, der un-
bekannter sei als der Widerspruch in Sitzen (Urteilen), weshalb
Aristoteles diese Weise des Gegensatzes durch Bejahung und
Verneinuog illustriere (p. 397). — Auf die Kategorieenlehre
folgt die Erorterung des Inhalts der aristotelischen Schrift megi



302 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

sopunretag (p. 401 squ.). In jeder Aussage -— wird hier aus-
gefiihrt, habe das est (die Kopula) den Sinn von Existenz, be-
deute jedoch nur jene Existenz, quam postulat illud praedicatum
ad hoc, ut conveniat subjecto et de illo praedicari possit, konne
also auch die objektive oder die blofs mogliche Existenz bedeuten
(p- 416 sq.). Dem Urteil ist (p. 424) nicht blofs die Auffassung
der Kopula, sondern die Hrkenntnis der beiden Extreme des
Satzes wesentlich. Auch in der Bildung des Urteils wird kein
ens rationis hervorgebracht (p. 431). Mit Suarez und Molina
lehrt P., omnem propositionem de futuro contingenti esse deter-
minate veram vel falsam, indem er in dieser Frage sowohl mit
Aristoteles als auch mit dem hl. Thomas in Gegensatz tritt (p. 435).
Hierauf folgt die Darlegung und Behandlung der Fragen, die
den Gegenstand der beiden Analytiken bilden. Mit Galenus
behauptet P. die Berechtigung einer vierten syllogistischen Figur
aufser den drei aristotelischen (p. 482). Beziiglich des Ver-
héltnisses von Gewilsheit und KEvidenz lehrt P. nullam esse
certitudinem naturalem sine evidentia, nisi alicui certitudini super-
naturali innitatur (p. 569). Bemerkenswert ist die Aulserung:
Si aliquid appareat intellectui probabile, ita ut eius oppositum
vel non videatur probabile vel certe non aeque probabile, potest
intellectus assentiri parti probabiliori sine positiva motione
voluntatis . . . revera enim quoad specificationem necessitatur
(intellectus) ab eo, quod est magis probabile, si non impediat
voluntas (p. 605). — Der Akt des gottlichen Glaubens ist der
gewisseste, inevidens tamen et obscurus; im Glaubensassens finde
sich kein discursus, ut late Theologi (p. 606 sq.). Wissen und
Meinen beziiglich eines und desselben konnen actu zusammen
bestehen; licet hoc valde sit difficile. — Wie uns scheint, ist
die Annahme, dals beziiglich desselben gleichzeitig und actu ein
Wissen einerseits und ein Glauben, beziehungsweise Meinen
bestehen konne, nicht blofs schwierig, sondern unnatirlich und
unmoglich. Denn so einleuchtend es ist, dafs man gleichzeitig
sich verschiedener gewisser und probabler Griinde fiir dieselbe
Aussage bewulfst sein konne, so unmoglich erscheint es, dals
man sich gegeniiber derselben zugleich wissend und meinend
verhalte. P. geht in dieser Beziehung so weit, dals er potentia
Dei absoluta (p. 614) den Glauben mit der Anschauung Gottes
fir vereinbar hilt, gibt aber zu, quod supervacanenm videatur,
eandem veritatem clare cognitam, velle obscure cognoscere (p.
615). — Schlielslich sei noch aus dem letzten Abschnitte
— de divisionibus scientiae — hervorgehoben, dals nach
der Ansicht des Autors zur Kinheit einer Wissenschaft eine



(8.) Frick, Logica. _ 303

Aggregateinheit geniige, und dafs deshalb nichts hindere, mit
Picus von Mirandola anzunehmen, esse unam totalem scientiam
omnium rerum: so sehr also war der Blick bereits durch
nominalistische Einfliisse getriibt. War es unter solchen Um-
stinden zu verwundern, wenn alsbald die Philosophie der Re-
naissance die Démme iiberflutete und der neueren Philosophie
mit ihrem Janusgesicht und dem schroffen Gegensatz einer
aprioristischen Universalwissenschaft und eines zerfallenden
Aggregates von Erfahrungserkenntnissen die Wege ebnete?
Eine kurze fiir den Schulgebrauch bestimmte Bearbeitung
der Logik bietet P. Frick 8. J. (8. Logica. In usum scho-
larum. Friburg. 1893.) Dieselbe bildet einen Teil von einer
Serie philosophischer Kompendien, wovon unter anderen im Vor-
wort zur Logik auch eine ,rationelle Psychologie“ angekiindigt
ist. Die letztere Bezeichnung ist wohl im Gegensatze zu der
heutzutage beliebten ,empirischen Psychologie gewahlt. Wir
halten beide Bezeichnungen fiir verfehlt. Von der letzteren
urteilt der besonnene Harms (Die Philosophie in ihrer Ge-
schichte. Psychologie S. 106) mit Recht, sie sei ein Erzeugnis
des Skepticismus und beweise durch ihre Geschichte, dafs es
keine andere als eine philosophische Psychologie gebe. Die
Psychologie ist notwendig rational und empirisch zugleich, eine
Scheidung beider ist unberechtigt und undurchfiihrbar. Es kann
daher mnicht gebilligt werden, wenn man die durch die Ge-
schichte der neueren Philosophie gerichtete Wolffsche ,rationale*
Psychologie sei es auch nur der Bezeichnung nach wiederaufleben
lifst. — Frick schliefst sich enge an P. Pesch an; beziglich
vieler seiner Ansichten konnen wir daher auf unsere Besprechung
der Peschschen Institutiones logicales (Jahrb. Bd. V) verweisen.
Die Wesensbestimmung und die Einteilung der Metaphysik
(p. 3 ,nunc vero — sic! — Metaphysica considerat omnes res
etiam materiales) steht in schroffem Gegensatze zu S. 94, wo
die Metaphysik nach der bekannten Unterscheidung einer drei-
fachen Abstraktionsstufe bestimmt wird. Der Vf. citiert Lim-
bourgs Begriff und Einteilung der Philosophie; dieser aber
verwirft, soviel uns erinnerlich, mit vollem Rechte die allmahlich
per nefas in scholastische Darstellungen eingefiihrte Einteilung
der metaphysica ,specialis“ in Kosmologie u. s. w. — Glaube
und Theologie werden bald als dufsere (8. 276) bald als innere
Norm (8. 5) der Philosophie bezeichnet, ein scheinbarer Wider-
spruch, der eines erklirenden Wortes bediirftig erscheint, das
dahin lauten wiirde, dafs die Philosophie aus Griinden, die aus
ihr selbst geschopft sind, an der dufseren Norm der Offenbarung



304 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sich zu orientieren habe. Die Logik wird vom Vf. als praktische
Wissenschaft erkldrt (S. 7), obgleich als ihr Zweck die Br-
kenntnis der Wahrheit bestimmt wird. Als praktisch aber gilt
mit Recht nur, was unmittelbar auf das Handeln abzielt; folglich
ist die Logik nicht praktische, d. h. das Handeln regelnde,
sondern theoretische Wissenschaft. Wie viele andere lafst auch
F. zwischen Begriffen einen kontradiktorischen Gegensatz
bestehen (8. 21. Vgl. G. Sigwart, Logik Bd. 1 8. 137 ff. d. 1.
Aufl). Ein solcher aber findet nur zwischen Urteilen (Bejahung
und Verneinung), nicht zwischen Begriffen statt. Die sog. un-
mittelbaren Schliisse werden richtiger als Eigentiimlichkeiten
der Urteile aufgefalst. Sofern sie némlich auf einer Vergleichung
von Begriffen ohne Zuhilfenahme eines Mittelbegriffes beruhen,
sind sie nicht Folgerungen, Schliisse; sofern sie aber letzteres
sein sollen, sind sie nicht unmittelbare, sondern vermittelte Er-
kenntnisse. Die Zuriickfihrung des Induktionsschlusses auf den
Syllogismus halten wir fiir unlogisch und zu dem Zwecke der
Rechtfertigung des ersteren nicht fiir notwendig. Die vom Vf.
angefiihrten Principien, auf denen das induktive Verfahren beruht,
haben keineswegs die Bedeutung einer Reduktion des Induktions-
schlusses auf den Syllogismus. — Auf die Argumentation p. 131
beziiglich der Probabilitdt: probabilitatem unius sententiae non
minui ex probabilitate quamvis magna oppositae sententiae, quia
pro utraque sententia opposita possunt adesse motiva disparata,
eine Argumentation, die zu Gunsten des probabilistischen Moral-
systems sprechen soll, ldfst sich mit Marc (Theol. mor. I. p. 72)
erwidern: etsi motiva ac principia opinionis sint disparata, con-
clusiones tamen, id est opiniones ipsae, non disparatae tantum,
sed sibi invicem contradictoriae sunt, cum una affirmet idipsum,
quod mnegat altera, id est liceitatem vel illiceitatem actus, ergo
quando una superat alteram, haec posterior eliditur, saltem in
ordine ad formandam conscientiam. — Im Anschlufs an
P. Pesch werden dem Skepticismus drei Fundamentalwahrheiten
entgegengehalten, eine erste Thatsache, ein erstes Princip und
eine erste Bedingung (8. 161). Wir verweisen beziiglich dieser
Theorie auf das im Jahrb. Bd. V 8. 106 gegeniiber Pesch und
ebd. Bd. VIII gegeniiber Gutberlet Gesagte. Richtiger wird
das factum primitivum an einem anderen Orte vom Vf. als Be-
dingung (statt ,,Fundament”) bezeichnet (p. 279 sq.) Die apti-
tudo mentis aber darf auch nicht einmal als Bedingung gefordert
werden, da sie vielmehr umgekehrt aus der wirklichen Kr-
kenntnis der Wahrheit als einleuchtende Folgerung sich ergibt.
— Der Vf. verteidigt die Objektivitdt der sensiblen Qualititen,



(9.) Fr. Carstanjen, Einf. in R. Avenarius Kr. d. rein. Erf. 30D

bemerkt aber schliefslich: Die Frage, ob dieselben formaliter
oder, wie nach moderner Ansicht, nur causaliter den Dingen zu-
kommen, sei in der Kosmologie zu untersuchen. Wir halten
nun zwar dafir, die Frage nach der Objektivitdt der sensiblen
Qualititen sei nach ihrem ganzen Umfang in der Psychologie
zu erortern und, insofern als diese eine naturphilosophische Disciplin
ist, allerdings eine naturphilosophische Frage. Nachdem aber
der Vf. dieselbe in der Logik (Erkenntnistheorie) erdrtert, muflste
er auch auf diese Seite seines Gegenstandes eingehen, und in
der That hat seine Beweisfithrung entweder dargethan, dafs die
sensiblen Qualitdten den Dingen angehdren, oder sie hat iiber-
haupt nichts bewiesen. Denn sind die sensiblen Qualititen nur
causaliter in den Dingen, so muls ihnen die Objektivitit einfach
abgesprochen werden, womit dann allerdings ein grofser Schritt
auf der abschiissigen Bahn des Idealismus geschehen ist. — Der
Abschnitt iiber die allgemeinen Begriffe S. 240 ff. erscheint nicht
durchweg befriedigend. Als Fundament der Universalitdt wird
die Ahnlichkeit bezeichnet. Diese geniigt indes nicht als Grund
der Einheit des Begriffs. Die Frage kann nur, wie wir in der
Schrift vom Princip der Individuation gezeigt haben, mit der
nach eben diesem Grunde der Individuation geldst werden. —
Der Vf. nimmt an, dafs Glauben und Wissen beziiglich eines und
desselben Objektes zusammenbestehen konnen, und findet es
seltsam, wie man hierin eine Schwierigkeit finden kénne, da
niemand zweifle, dals derselbe Verstand von demselben Objekt
eine wissenschaftliche und experimentelle Gewilsheit haben konne.
Wir finden die Schwierigkeit nicht so seltsam, denn sie besteht
in der Unvereinbarkeit der mit dem Glauben — fides de non
viso — wesentlich verbundenen Dunkelheit mit der Evidenz des
Wissens. Im iibrigen besitzt das Lehrbuch Fricks jene Vorziige:
Klarheit, Pricision, Schirfe der Beweisfiihrung, die der schola-
stischen Richtung zu eignen pflegen, und wird seiner Bestimmung
m usum scholarum in vollem Malse geniigen.

An die logischen Schriften reihen wir einen erkenntnis-
theoretischen Versuch neuesten Datums an, der einen sehr alten
Irrtum, unter algebraischen Formeln in mathematisch-exaktem
Gewande modern aufgeputat, wieder einzufithren sucht: nimlich
die ,Kritik der reinen Erfahrung® von Rich. Avenarius oder
vielmehr die REinfihrung in dieselbe durch Fr. Carstanjen
[(9) Rich. Avenarius, Biomechanische Grundlegung
der neuen allgemeinen Erkenntnistheorie. Eine Ein-
fihrung in d. Krit. d. rein. Erf. von Fr. Carstanjen.
Miinchen. 1894.]. Der Vf. gibt sich redliche, aber vergebliche

Jahrbuch fiir Philosophie ete, X, _ 20



306 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Miihe, die mathematischen Formeln der ,,neuen Erkenntnistheorie®
allgemein verstidndlich zu machen und durch Beispiele zu illu-
strieren. Mit den Formeln aber ist es nicht gethan. Die Formel
ist geduldig und besagt genau, was manpn in sie hineinlegt.
Aber mag die Rechnung formell noch so richtig sein: die Frage,
ob sie stimmt, hingt von den ,Ansétzen” ab. Die Ansiitze der
,Kritik der reinen Erfahrung® aber sind falsch. Der Vf. spricht
sich dariiber im Vorwort aus. ,Der erste biologische Teil (der
Kritik) bildet nach rein formal-logischen Gesichtspunkten, unfer
volliger Trennung von jeglichen ,psychischen‘ Faktoren, eine
Doktrin der Anderungen und Anderungsreihen des nervosen
Centralorgans aus, eine Biomechanik, in Zuriickfiihrung und
Basierung des ganzen Erkenntnisprozesses auf biologische Er-
scheinungen. Thm steht ein zweiter ,psychologischer¢ Teil gegen-
iiber, der Beschreibung und Klassifikation der ,Aussagewerte
gewidmet. Aufsteigend von breiter physiologisch-anthropologischer
Basis wird ein strenger Parallelismus zwischen den Anderungen
des Centralorgans einerseits und den Aussageinhalten anderer-
seits entwickelt — streng: weil jede Vermischung der beiden
Reihen vermieden ist. Beide werden vielmehr — und das ist der
springende Punkt des Ganzen — Glied fiir Glied mit einander
verbunden in der Art und Weise einer logischen Funktional-
beziehung, d. h. in einer derartigen Beziehung zweier Grifsen
zu einander, dafs, wenn die eine sich dndert, dann auch die
andere sich dndert” (5. V). In dieser biomechanischen Erkenntnis-
theorie werden alle von auflsen kommenden Einfliisse, so disparat
sie unter einander sein mogen, unter der algebraischen Bezeich-
nusg R (d. i. Reiz) zusammengefalst. Dem R gegeniiber steht
in derselben verschwommenen Allgemeinheit einerseits und
physiologisch-mechanischen Einseitigkeit andererseits: C, d. 1
das nervise Centralorgan, zu dessen Bewegungen und Zustdnden
nach dem obigen Citate die psychischen oder Aussagewerte (E
von Empfindung), welche Wahrnehmungen und Erinnerungen,
Gedanken und Gefithle umfassen, in funktioneller Beziehung
stehen. Stehen die Reize und die Anderungen des Centralorgans
im Gleichgewicht, so heilst dies die ,vitale Erhaltung®, aus-
gedriickt in dem biomechanischen Grundgesetz, dals Arbeits-
prozefs f. (R.) plus organischer Bildungsprozels f. (8) — S her-
genommen vom Stoffwechsel — gleich Null sein mufs. Jede
Anderung der ,Systemruhe“, oder auch jede ,,Vitaldifferenz*
wird als Schwankung bezeichnet, und die Anderungen, zu welchen
das System C bei Setzung jeder Vitaldifferenz iibergehen muls,
um das vitale Erhaltungsmaximum und die Systemruhe wieder



(9.) Fr. CarstanJen Einf. in R. Avenarius Kr. d. rein. Erf. 307

zu erreichen, werden zu einer Reihe geordnet, welche die uu-
abhéngige Vitalreihe genannt wird (S. X f.). Die Untersuchung,
welche zunédchst das individuelle C im Auge hat, erweitert sich
durch die Ausdehnung auf die Gesamtheit aller Systeme C
auf die menschliche Gesellschaft als System C hoherer Ordnung,
und ,je mehr sich die urspriinglich begrenzte Umgebung des
menschlichen Individuums zur Gesamtheit der Erdteile, die dif-
ferenten menschlichen Individuen verschiedener Ordnung zur
Menschheit, und die Zeit positiver Entwicklung iiberhaupt er-
weitert — umsomehr ndhert die allgemeine Entwicklung in
positiver Richtung die Multiponible (d. i. die mehrfach setzbare
Endbeschaffenheit von C) denkbar hochster Ordnung einer reinen
Konstante a an, welche alsdann die im Weltrdatsel enthaltene
Vitaldifferenz definitiv und dauernd aufhebt (S. XIII). Also
eine Losung des oder der Weltritsel, die ein Du Bois-Reymond
fiir wissenschaftlich unmdoglich erklart, auf dem rein mechanischen
Wege der allméhlichen Aufhebung aller Vitaldifferenzen! Welch
ein Triumph der mechanisch-materialistischen Wissenschaft! Der
Vi. erhebt sich im Vorgefithl dieses Triumphes am Schlusse zu
dem begeisterten Ausspruch: ,In rein formal logischer Betrach-
tung uns bewegend, unter vélliger Trennung von dem parallelen
Gebiet des ,,Psychischen® erlangten wir das feste Geriist einer
allgemeinen und formalen Erkenntnistheorie, ein geschlos-
senes vitaltheoretisches System von Anderungen . . . Dieses
Abtrennen vom Psychischen, von der ,Bewulstseinsseite in
rein formaler Betrachtung von Anderungen des nervisen Central-
organs diinkt mich gerade die erlosende That des Werkes.

Mag uns auch im Anfang ein leiser Schrecken iiberlaufen,
wenn wir all unser Thun und Empfinden, unser Denken, Dlehten
und Trachten, alle Regungen und Aufserungen unseres an-
scheinend so unabhanglgen und selbstthiatigen Innenlebens, als
rein mechanisch verlaufend analysiert und normiert finden; die
Betrachtungsweise wirkt auch wieder um so erhebender, ‘nicht
nur wenn wir den Blick richten auf die Zahl der Faktoren,
welche vorhanden sein mufsten, den Menschen heranzubilden als
hiochste Bliite eines grofsen Systems von Organismen, sondern
indem wir in all den unendlich mannigfaltigen Erscheinungen
immer nur das eine grofse Gesetz der Erhaltung und Vital-
differenz-Aufhebung wirkend finden — und um so erhebender,
indem wir hier berechtigt sind, die Menschen zu sehen, nicht
als isolierte Abstraktionen, sondern inmitten ihrer tausendfiltigen
Gestaltungs- und Entwicklungsbedingungen als Organe des
Kosmos“ (8. 117 f). Fiirwahr, ein sehr erhebender Gedanke

20%



308 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

fir den Menschen, ein Rad in einem komplizierten Mechanismus
zu sein! Dem deutlichen Gestindnis des Einfithrers in das
dornige Gestriipp der neuen Kritik zufolge handelt es sich also
um eine rein mechanische Erklirung des Seelenlebens, ndher
des menschlichen Erkennens, Wollens, Handelns. Der Gedanke
ist nicht neu. Schon Demokrit machte den Versuch, und Ari-
stoteles stellte dem Patriarchen des Materialismus gegeniiber die
Thatsache fest, dals die sog. willkiirlichen Bewegungen der Tiere
nicht automatisch-mechanisch zustande kommen, sondern auf Vor-
stellungen und Begehrungen beruhen, also auch ohne Riicksicht auf
,» Psychisches® schlechthin nicht begriffen werden konnen (. . 1. 3
406 b 20 ff.). Den Irrtum Demokrits erneuerte Descartes mit Ein-
schrinkung auf die Tiere, gab aber damit den Anstofs zu dem
Wagnis La Mettries, dessen homme machine zum Sprichworte
geworden ist. Die , Kritik“ des Avenarius nimmt den Versuch
aufs neue auf und treibt, mit Lange, dem Vf. der Geschichte
des Materialismus, zu reden, thatséchlich konsequenten Materialis-
mus, indem sie z. B. das Telegramm, das den Kaufmann zu
einer Reihe der energischesten Handlungen bewegt, auf eine
rein mechanische Weise durch die Eigenschaften von Papier und
Tinte wirken lassen mufs. Dieses einfache Beispiel zeigt bereits
den bodenlosen Unsinn der neuen Kritik. Dasselbe gilt von dem
im Anhang der Schrift Carstanjens angefiihrten ausfiihrlichen
Beispiel der Entdekung des mechanischen Wiérmeédquivalents
durch J. R. Meyer. Es beweist das gerade Gegenteil dessen,
was es im Sinne der Kritik beweisen soll. Meyer machte seine
Entdeckung durch Nachdenken, auf ,psychischem®“ Wege, nicht
auf dem mechanischen der Gleichgewichts-Storungen und Wieder-
herstellungen des Centralorgans. — Die Wahrheit des Calculs,
sagten wir, hinge von den Ansitzen ab. Wir heben vier heraus,
die im Calecul der Kritik falsch sind: 1. die mechanische Auf-
fassung des Lebens iberhaupt; 2. die Beschrinkung des Psy-
chischen auf das Vorstellungsmafsige, mit Ausschluls des Vegeta-
tiven; 8. der vorgebliche Parallelismus des Psychischen mit dem
Physischen oder Physiologischen; 4. endlich die Annahme eines
blofs logisch-funktionellen Verhéltnisses des Physischen und
Psychischen. Dies moge zur Wiirdigung der biomechanischen
Grundlegung der neuen (!) allgemeinen Erkenntnistheorie ge-
niigen.

Von den logisch erkenntnistheoretischen Schriften wenden
wir uns den naturphilosophischen und psychologischen zu. Die
Darstellung der Naturphilosophie von H. Haan (10. Philo-
sophia Naturalis. In usum scholarum, auct. H. Haan.



(10.) H. Haan, Philosophia naturalis. 309

Frib. 1894) bildet einen Teil des fiir die Schule bestimmten
Cursus philos., dem die oben besprochene Logik Fricks angehort.
Uber die in der Naturphilosophie behandelten Fragen spricht
sich der Vf. im Vorworte aus. Ausgeschlossen sind die allge-
meinen Principien, der objektive Wert des Erkennens, die Art
und Weise der Sinneserkenntunis, die Zufdlligkeit und Geschopf-
lichkeit der Welt, die der ,allgemeinen® Metaphysik, beziehungs-
weise der Logik, rationalen Psychologie oder der natiirlichen
Theologie zugewiesen sind. Hiermit kann man, abgesehen von
der Bezeichnung ,rationale’ Psychologie, grolsenteils einverstanden
sein, Nicht so beziiglich der Bestimmung des Objekts der Natur-
philosophie, die angeblich die Naturkorper betrachtet prout sub-
sunt rationibus metaphysicis. Wir verweisen auf das zur Logik
Fricks hieriiber Gesagte. Die Naturphilosophie hat zu ihrem
Objekte das natiirliche Sein nach seinem Wesen und seinen
allgemeinen Bestimmungen; denn die Wissenschaften sind zunéchst
nach ihrem Formalobjekt, nicht nach den Beziehungen oder Ur-
sachen zu unterscheiden. Als Formalobjekt gibt der V{. selbst
an: corporum natura et essentia. Darunter aber kann nicht das
metaphysische Wesen, dem die Pridikate der Einfachheit, Ewig-
keit u. s. w. zukommen, sondern nur das reale, physische Wesen
der natiirlichen Korper verstanden werden. Folglich ist die
Naturphilosophie nicht ein Teil der Metaphysik und betrachtet
auch ihren Gegenstand nicht sub rationibus metaphysicis. — Die
Methode, die der Vf. einschlagt, ist nicht die analytische, sondern
die synthetische; er bemerkt: de essentia corporis in fine tracta-
tus agendum esse videtur, postquam satis cognitae sunt proprie-
tates corporales. Unzweifelhaft hat diese Methode ihre Vorteile,
andererseits aber bringt sie den Nachteil mit sich, dafs die der
Erorterung der konstitutiven Principien der Korper vorange-
schickten Untersuchungen iiber Kontinuitdt, Quantitdt, Akti-
vitdt, innere Finalitit u. s. w., in denen von der Konstitution
der Korper nicht vollig abgesehen werden kann, entweder einer
vollstdndigen Losung iiberhaupt nicht, oder nur einer solchen
zugefiilhrt werden konnen, in welcher die richtige Theorie bereits
anticipiert ist. Vorzuziehen ist deshalb die Verbindung beider
Methoden in der Art, dafs die allgemeinen Eigenschaften des
Kérperlichen auf die beiden Principien, Materie und Form, ein
Princip der Ausdehnung, Teilbarkeit, Passivitdt, und ein Prin-
clp der Einheit, Aktivitdt, Finalitdt, specifischen Verschiedenheit
u. s. w. zuriickgefiihrt, dann aber aus dieser Konstitution alle
weiteren Eigentiumlichkeiten der unorganischen und organischen
Korper abgeleitet werden. Wir sind zwar mit dem Vf. ein-



310 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

verstanden, dafs unter allen Beweisen fiir die scholastische Theo-
rie das Argument aus der Thatsache des organischen Lebens
um so mehr das iiberzeugendste sei, als das Niedere durch das
Hohere, nicht umgekehrt zu begreifen ist. Andererseits aber er-
scheint es auch einleuchtend, dals die scholastische Ansicht, soll sie
auf Wahrheit beruhen, sich bereits in den allgemeinsten Eigen-
schaften des Korperlichen, vor allem schon in der kontinuierlichen
Ausdehnung und dem Verhaltnis der Quantitit zum Wesen des
Korpers sich bewihren miisse. — Im allgemeinen mit den An-
sichten des Vf. einverstanden, heben wir nur einige Punkte
hervor, in welchen wir glauben, unsere Zustimmung versagen
zu miissen. Der Abschnitt tiber Ort und Raum zeigt, wie
wenig die spiteren Erorterungen iiber das von Aristoteles Ge-
leistete hinausgefiihrt haben. Fiir verfehlt halten wir die Be-
zeichnung des realen, physischen Raumes als eines ens rationis
cum fundamento in re. Der wirkliche Raum kann nichts anderes
sein als die wirkliche Fahigkeit existierender Korper, andere
als Ort.(aktiv) aufzunehmen und zu umfassen. Der Raumbegriff
des Verfassers enthdlt eine Accommodation an den modernen
Raumbegriff, der zu den Irrtiimern Gassendis und Kants fiihrte.
— Beziiglich der sensiblen Qualititen verteidigt der V{. zwar
die Ansicht, dals dieselben formell den Korpern zukommen, als
die wahrscheinlichere (p. 51), meint jedoch auch die Annahme:
qualitates corporum causaliter tantum in rebus inesse, constitui
autem in esse formali per ipsam sensationem actualem, sei frei
vom idealistischen Irrtum und stiitze sich auf probable Griinde
(p. 48). Uns scheint diese Ansicht ganz unhaltbar; denn ent-
weder besagt das ,kausale’ Innesein iiberhaupt nichts, oder es
bedeutet ein virtuell-eminentes Innesein. Im letztern Falle
miifsten verborgene Qualititen in den Dingen angenommen
werden, kraft deren sie die sensiblen Qualitidten in den Sinnen er-
zeugen konnten: eine ganz grundlose Fiktion, da sofort die Frage
entstlinde, warum denn nicht gleich die wahrgenommenen
Qualititen selbst den Dingen zukommen sollen. Die ,probable®
Begriindung aber ist nicht iiberzeugend. Wenn der Schein
erweckt wird, als seien Aristoteles und Thomas der modernen
Auffassung giinstig, so ldfst sich das Gegenteil beweisen. Ferner
die Sinne sollen Ton, Farbe, Wirme confuso quodam modo als
motus locales erkennen (p. 51). Thatséchlich erkennen sie
Qualitdten, nicht Bewegungen; wiirden sie Bewegungen in
verworrener Weise wahrnehmen, so miifste, nachdem eine Klédrung
stattgefunden, die verworrene Wahrnehmung schwinden, was er-
fahrungsgeméls durchaus nicht der Fall ist. Was endlich den



(10.) H. Haan, Philosophia naturalis. 311

idealistischen Irrtum betrifft, so hat geschichtlich die vom Vf{.
in Schutz genommene Ansicht im idealistischen Sinne auf die
Philosophie eingewirkt. Zu 8. 53 ist zu bemerken, dals die
actio nicht, sofern sie eine realitas, sondern sofern sie ein motus
ist, im Leidenden sich findet. Actio und passio sind die eine
Bewegung, jenes nach dem Princip, dieses nach dem Terminus.
Die Bewegung ist real im Leidenden, aber ihr Princip ist im
Thétigen, insofern also auch die actio. — Wenn der Vf. sich
angesichts der Thatsache der Isomerie der Ansicht, dals in den
chemisch gemischten Korpern eine von den Elementarformen
verschiedene Wesensform nicht anzunehmen sei (vgl. dagegen
Pesch, Institut. Phil. Natur. p. 179), zuneigt, so konnen wir
ihm nicht beistimmen. Dagegen glauben wir unsere volle An-
erkennung iiber den Abschnitt vom organischen Leben (pag.
95 ff.) aussprechen zu sollen. In neuerer Zeit sind iiber Pflanzen-
leben ganz unhaltbare und unmégliche Theorieen (z. B. von
Dr. E. L. Fischer, Uber das Princip der Organisation. 1883)
aufgestellt worden, die in der Beweisfithrung des Vfs zu Gunsten
der aristotelischen Theorie ihre Erledigung finden. Wie unsicher
iibrigens die Naturforschung der Frage nach der Moglichkeit
einer mechanischen Erkldrung der Erscheinungen des Pflanzen-
lebens gegeniibersteht, beweist eine neuerliche Rede Du Bois-
Reymonds iiber Neovitalismus (Deutsche Rundschau, Dez. 1894),
aus welcher wenigstens soviel hervorgeht, dals sich gegen jene
Erklarung immer wieder eine Reaktion aus naturwissenschaftlichen
Kreisen erhebt, die schlielslich den mechanischen Agnosticismus
(wie Du Bois-R. ihn vertritt) zwingen wird, auch das pflanzliche
Leben unter die mechanisch unbegreiflichen ,,Weltratsel ein-
zureihen, — Die Teilbarkeit der Tierseele behauptet der Vi
(8. 160 f£) auch von den hoheren Tierarten auf den Grund
hin, dafs dieselbe der eigenen Substanzialitit entbehre und mit
dem Korper koextendiert sei. Teilbarkeit und Unteilbarkeit lafst
sich jedoch iiberhaupt nicht absolut von der Wesensform als
solcher aussagen. Da nun aber, wie der Vf. einrdumt, wegen
mangelnder Organe die Teile der vollkommenen Tiere nicht fort-
leben und sich nicht zu Organismen erginzen, so scheint es
richtiger, den Seelen der hoheren Tierarten eine gewisse Hin-
fachheit oder Unteilbarkeit zuzuschreiben, die indes von der
Einfachheit der subsistierenden Menschenseele wohl zu unter-
scheiden ist. Im iibrigen besitzt auch die Philos. Naturalis
Haans die an der Logik Fricks geriihmten Vorziige, die sie fiir
den Schulgebrauch geeignet erscheinen lalst.



312 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Auf das psychologische Gebiet fithrt uns (11) die Schrift
Dr. Th. Zieglers: Das Gefiithl. Eine psychologische
Untersuchung. 2. Aufl. (Stuttgart. 1893), die das Lieblings-
thema der modernen Psychologie behandelt, im einzelnen reich
an interessanten Beobachtungen und Gedanken, auch anziehend
geschrieben, in ihren Grundlagen aber verfehlt. Z. geht zwar
nicht soweit, das Gefiihl an die Stelle des entthronten person-
lichen Gottes zu setzen und nach einer in der neuesten Philo-
sophie beliebten Manier als Weltprincip zu erkldren, wie Ritter
von Feldegg, dessen Versuch iibrigens Z. gleichwohl der Kr-
neuerung ,in einer der Licherlichkeit weniger ausgesetzten
Weise”“ durch eine ,methodisch denkende und besonnen sich
haltende Metaphysik® fiir wert erachtet (8. 309, Anm.). Z. scheut
sich vielmehr, seinem erkldrten Pantheismus zum Trotz und so
sehr es ihn ,auf dasselbe hinauslockt und zieht*, iiberhaupt das
Gebiet des Metaphysischen zu betreten. Sowohl aprioristische
Grinde — die Furcht, durch den kiihnen ,Sprung ins Meta-
physische® auf alles ,,Riickliegende den Schein des Hypothetischen
zu werfen und der Gefahr der Verwerfung a priori auszusetzen,
halte ihn ab, als insbesondere die Hrwégung, dals wir in der
Wissenschaft doch nicht immer aufs neue den Weltgrund ver-
menschlichen, anthropomorphisieren sollten (8. 327). — Z. hat
nicht den Mut, wenn auch in guter Gesellschaft Goethes, das
,,Gefiihl ist alles zur metaphysischen Devise zu erheben. Aber
er hat den Mut, diese Devise in der Psychologie zur Geltung
zu bringen. Das Gefiihl bildet ihm die Grundlage aller psychi-
schen Erscheinungen und das eigentliche Element des Bewulst-
seins, in das nichts eingehe, was nicht durch das Gefiihl ge-
zeichnet und von seiner Hand eingefiihrt werde. Er wagt nicht
einmal, dem Metaphysischen soweit nachzugehen und nach dem
zu suchen, was dem Seelenleben als Kern zu Grunde liegt,
sondern ist so bescheiden (oder so kiihn?), mit einer Seelenlehre
ohne Seele sich zu begniigen und vor den Leser zu treten.

Eine Seelenlehre ohne Seele! Das ist das Schlagwort der
neuesten, empirischen und positivistischen Psychologie. Diese
metaphysikfliichtige Pseudopsychologie bedenkt nicht, dafls ihr
mit der Metaphysik auch die Logik, ja die Psychologie selbst
nicht blofs in dem Sinne einer Seelenlehre, sondern auch in
dem einer Theorie der ,psychischen Erscheinungen* verloren
geht. Die vorliegende Monographie selbst beweist dies zur
Evidenz, indem sie weder befriedigende Erklarungen noch Ein-
teilungen zu bieten vermag. Mit der Seele verschwindet ihr
jede Moglichkeit, die Einheit des Bewulstseins, die Individualitdt



(11.) Dr. Th, Ziegler, Das Gefiihl. 313

und Personlichkeit zu begreifen. Das ,,Phénomen” selbst wird
zum Ratsel. Mag man die Begriffe von Wesen und Accidenz
noch so sehr als metaphysisch und scholastisch in Verruf zu
bringen suchen: ihre Vernachlassigung richt sich auf jedem
Schritt und Tritt. Ein Phinomen, eine Erscheinung ist nun
einmal ohne erscheinendes Wesen nicht denkbar, Bewuflstsein
nicht ohne bewulstes, Gefiihl nicht ohne fiihlendes, Vorstellung
nicht ohne vorstellendes Wesen, Oder ist es das Gefiihl, das
fiihlt und — um die Einheit des Bewulstseins zu wahren, das
vorstellt, begehrt und will? Oder stellt das Bewulstsein vor,
fiihlt und will? Ohne ein Subjekt, eine Substanz, die bewulst
ist, fiithlt u. s. w., ist nun einmal ein Fiithlen u. s. f. nicht denkbar.
Daher sehen wir denn auch, dals es mit der metaphysischen
Enthaltsamkeit dieser unserer landsménnischen Positivisten gar
nicht so ernst gemeint ist. Nur schieben sie uns fiir das esca-
motierte Seelen- und Menschenwesen die pantheistische Substanz,
das allgemeine einheitliche Weltwesen unter. Ziegler schlielst
seine Schrift mit den Worten: ,,Gerade wer mit dem Pantheismus
Ernst macht, wie ich es thue, der ist nicht blofs vom Hegelschen
Panlogismus oder vom Schopenhauer-Wundtschen Panthelismus
unbefriedigt, sondern er kann auch nicht das Bediirfnis in sich
fiilhlen, ihnen als drittes einen Panésthanismus zur Seite zu
stellen: 1ch bin iiberzeugt, dals der Weltgrund unendlich viel
reicher ist, wirklich nach Spinoza infinita attributa besitzt und
sich nicht in eine jener drei uns zugénglichen Kategorieen — und
waren es auch alle drei zusammen — bannen lifst. Wenn das
Gottliche als Weltgrund das All in seiner Einheit
gedacht ist,! so kann es noch weniger, als es ein zur unend-
lichen Personlichkeit erweiterter Mensch ist, wie der Theismus
will (willl? wirklich, Herr Ziegler?), nur die Potenz einer ein-
zigen menschlichen Kraft sein, heifse diese nun Denken (Logos)
oder Wollen oder Fiihlen. Was ist es aber dann? Mit Mon-
taigne kann ich darauf nur sagen und so in einer durch das
viele Ungewisse und Problematische auch dieser vorliegenden
psychologischen Untersuchung verstirkten skeptischen Stimmung
mit seinem oft wiederholten Worte schliefsen: Que sais-je?“
(5. 327 £) Wir aber erlauben uns zu fragen: Wenn also doch
den Phinomenen ein Wesensgrund untergelegt werden muls,
warum darf ein solcher Wesensgrund nicht, wie es allein der
allgemeinen Uberzeugung entspricht, als individueller Triger der
Bewulstseinserscheinungen, als Seelensubstanz und Bewulstseins-

! Von uns unterstrichen.



314 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

subjekt angenommen werden, warum mufls es mit Uberspringung
der individuellen Substanzen und Subjekte gerade als allgemeiner
Weltgrund, als das ,,All in seiner Einheit“ gedacht werden? Dals
dieser sich selbst iiberstiirzende Phanomenalismus in Skepticismus
endigt, darf uns nicht wundern; denn wenn unsere Selbstthétigkeit
im Denken und Wollen eine Biirgschaft der Wesenhaftigkeit und
Substanzialitdt nicht bietet, wie sollen wir eine solche in dem
problematischen (nach unserer Ansicht absurden) -einheitlichen
Weltwesen finden konnen?

Der Vf behandelt seinen (regenstand in zwolf Abschnitten.
Im vorangehenden Vorwort wie in der daran sich schlielsenden
Einleitung wird die Psychologie zwar als ,,empirische Wissen-
schaft erkldrt, von dem naturwissenschaftlichen Betrieb aber, der
aus ihm eine Experimentaldisciplin in der Weise Wundts nnd
and. macht, geurteilt, dals weder Asthetik noch KEthik und
Religionsphilosophie davon erhebliche Forderung sich versprechen
konnen, weil sie den ,,wichtigsten Faktor” der Psychologie, das
Gefiihl, aufser acht lassen miisse (S. 11). Das Gefiihl, als das
tiefste und verborgenste Element des Seelenlebens, sei erst spit
in seiner Selbstindigkeit erkannt worden, Rousseau habe erst
die Sprache des Grefiihls reden miissen, bis Tetens es wagte,
dasselbe in eine Reihe mit Denken und Wollen zu stellen. Ib
unklarer und dilettantenhafter Weise sei von Feldegg das Gefiihl
als Fundament der Weltordnung der Willensmetaphysik entgegen-
gestellt worden, ein Unterfangen, dem doch ein richtiges Gefiihl
zu Grunde gelegen. Von psychologischer Seite aber sei ,in
umfassender und genialer Weise“ dem Gefiihl der Primat ein-
gerdiumt worden durch A. Horwicz, von dem der Vf. sich vielfach
abhéngig und beeinflufst bekennt. Vor allem aber haben es ihm
ethische und sociale Fragen wiinschenswert erscheinen lassen,
im Gefiihl den Bestimmungsgrund aller menschlichen Handlungen
zu suchen. In dem Grade aber betrachte er die Psychologie
als eine empirische Wissenschaft, dals er sich zu einer Seelen-
lehre ohne Seele bekenne und gestehe, von der Seele nicht zu
wissen, was sie sei und ob sie sei; zu Hypothesen iiber sie
fehle ihm Zeit und Lust (8. 16). Die Grundlage der psycho-
logischen Forschung endlich bilde das normale Seelenleben;
nicht vom Anormalen diirfe man ausgehen; wer an Hypnotisierten
Psychologie studieren wolle, endige wahrscheinlich im Spiritismus
und in der vierten Dimension. — In der letzteren Bemerkung
mag ein Kornchen Wahrheit stecken. Wenn aber Z. die Me-
thode derjenigen mit Recht verwirft, die vom Abnormen aus
das Normale verstehen wollen und dieses nach jenem beurteilen



(11.) Dr. Th. Ziegler, Das Gefiihl. 315

(man erinnere sich an den Lombrososchen Verbrechertypus und
die daraus abgeleiteten Folgerungen!), so ist er doch selbst nicht
minder im Irrtum befangen, indem er das Klare und Verstdnd-
liche, wie es Vorstellen, Denken, Wollen sind, aus dem Un-
klarsten und Unbestimmtesten — dem Gefiithle ableiten und er-
klaren will. Wir sehen denn auch, wie schon bei der ersten
Probe, der Theorie des Bewulstseins, die Zieglersche Methode
einen vollstindigen Mifserfolg erleidet (I. Absch. 8. 20 f.). Wie
das Gefithl, so wird auch das Bewulfstsein als das psychische
Grundphénomen bezeichnet. Bewufstsein soll eben im Gefiihl
seinen tiefsten Grund haben. Das Gefiihl macht die Empfindung
zu einer bewulsten, sie macht sie aber auch zu meiner Em-
pfindung. ,,Im korperlichen Selbstgefiihl geht zundchst das Ich
und die ganze Welt fiir uns auf, also nicht, wie Kant meint,
in der Vorstellung: ,ich denke‘, nicht wie Herbart will, als dltere
appercipierende Vorstellungsweise, sondern durchaus als Gefiibl,
und in der Form des Gefiihls ist es da“ (S. 65 f.).

Gegen diese Auffassung des Bewulstseins ldfst sich dasselbe
sagen, was jiingst ein franzosischer Schriftsteller gegen die Ab-
leitung des Charakters aus wesentlich subjektiven Elementen,
oder aus dem, was das ,Innerlichste’ sei, statt aus der angeb-
lich dem ,,Unpersonlichen zustrebenden Intelligenz“ vorbrachte,
namlich, dafs Vorstellung, Erkenntnis ein personlicher Akt, Au-
[serung einer nach immer grofserer Vervollkommnung strebenden
eminent personlichen Kraft ist (Revue des deux Mondes, Le
charactére et Vintelligence 15. Févr. 1894 p. 823 f.). Nichts
hindert, dafls das Bewulstsein Vorstellung, Erkenntnis ist, obgleich
es sich auf das Subjekt bezieht, da die Vorstellung ihrer Natur
nach, mag nun ein Objektives oder Subjektives vorgestellt
werden, eine Thétigkeit des Subjekts und zwar eine ebenso
innerliche und wesentliche, als das Begehren, Fiihlen und Wollen
ist. Noch mehr: ein Fiithlen ist ohne irgendwelche, wenn auch
noch so unbestimmte Apprehension nicht moglich, denn nur dann
bin ich es, der Schmerz, Furcht, Lust u. s. w. fiihlt, wenn und
sofern ich mich als ein einheitliches Wesen erfasse, percipiere,
erkenne. Dieses urspriingliche Erfassen selbst als Gefiihl, —
als Liebe, Lust — erkldren, heilst auf klares Denken verzichten;
denn Liebe lafst sich nur als Liebe zu etwas, Lust nur als Lust
an etwas denken. Weit entfernt daher, dafs das Gefiihl psycho-
logisch an die erste Stelle zu setzen ist, kann dasselbe nur als
Zustdndlichkeit des Begehrens, also mit Beziehung auf ein vor-
gestelltes Gut begriffen werden, setzt also die Vorstellung voraus,
wie diese ihrerseits das Sein zur notwendigen Voraussetzung hat,



316 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

sowohl in dem Sinne, dals eine Vorstellung nicht ohne ein vor-
stellendes Subjekt, als auch in demjenigen, dals sie ohne ein
vorgestelltes Objekt, ein Seiendes, das vorgestellt wird, un-
denkbar ist.

Auf den moglichen Einwand, dals die Begriffe des Seins,
des Guten auf das metaphysische Gebiet fiihren, das man grund-
satzlich vermeiden wolle, ist mit der Erinnerung zu erwidern,
dals jene metaphysische Abstinenz weder haltbar noch durch-
fiihrbar ist. Die philosophischen Disciplinen sind zwar sorg-
faltig zu unterscheiden, aber nicht absolut zu tremnnen. Die
Psychologie kann der Iilfe der Metaphysik nicht entbehren,
so wenig als derjenigen der Logik. Die Begriffe des Seins und des
Guten dréingen sich bei der Behandlung der Vorstellung und
des Gefiihls unwiderstehlich auf. Z. selbst bedient sich ihrer
gelegentlich und beweist damit die Unhaltbarkeit seines phéno-
menalistischen, positivistischen Standpunkts, der auch, wie oben
gesagt wurde, durch den Gebranch des mit dem Substanzbegriff
in notwendiger Korrelation stehenden Begriffs des Phénomens
innerlich widersprechend ist und von Ziegler, wie seine Schluls-
worte beweisen, nicht festgehalten wird.

Wenn 7. das Bewulstsein und Selbstbewulstsein, das Ich,
einerseits zu einer blofsen Form herabsetzt, so erkldrt er es
andererseits als die Quelle alles Krkennens, als die einzige
Quelle der Notwendigkeit und Allgemeingiiltigkeit des Denkens,
alles miisse in die Farbe des Ich getaucht, mit dem Zeichen
des lch gestempelt sein (S. 73). Eines ist so falsch als das
andere. Das Selbstbewulstsein ist Thétigkeit eines seiner selbst
bewulsten Seins, also durchaus nicht blofse Form. Andererseits
aber vermag dieses selbstbewulste Sein bis zu dem Grade ein
von ihm selbst nicht gestempeltes Sein zu erfassen, dals es, wie
dies z. B. gerade in der von Z. mit Beifall angefiihrten Philo-
sophie des Descartes angenommen wird, in bewulstem Gegen-
satze zu sich ein ausgedehntes, der Ichheit véllig ermangelndes
Sein mit der gleichen Evidenz wie sich selbst denkt. — Der
zwelte Abschnitt der Z.schen Schrift behandelt die korperlichen
Gefiihle. Derselbe beweist das Gegenteil von dem, was der
Vi. beweisen will, niimlich dals das Gefiihl (im appetitiven, nicht
im apprehensiven Sinne genommen, in welch letzterem man vom
Gefithlssinn = Tastsinn redet) nicht das psychologisch Erste
und Urspringliche ist, sondern ein ,theoretisches Auffassen®
voraussetzt, ,das allerdings bei starker Gefiihlsbetonung (wie
der Vf. sich ausdriickt) notleiden und zuriickgedrangt“ werden
kann, das aber immer, wenn auch noch so unbestimmt und



(11.) Dr. Th. Ziegler, Das Gefiihl. 317

unklar vorhanden sein muls, wenn ein Gefiihl, d. h. Lust oder
Unlust, an etwas entstehen soll. Leugnet man, dals das theo-
retische Auffassen, d. h. die so beschaffene und mit einer be-
stimmten Intensitit behaftete Empfindung, dem Gefiihl der Lust
oder Unlust vorangehen miisse, und betrachtet man das Gefiihl,
den Empfindungston als das Primére, als Element aller psychi-
schen Erscheinungen, so steht man vor der Pflicht, nachzuweisen,
wie aus Gefiihl qualitative Empfindung wird: ein Nachweis, der
vom Vf. nicht einmal versucht, geschweige denn erbracht ist.
Die Unbestimmtheit und Unhaltbarkeit der Z.schen Gefiihls-
theorie zeigt sich in der auffallendsten Weise, wenn man das
Verhiltnis der Einteilung der Gefiihle zu der S. 106 gegebenen
Wesenserklarung ins Auge falst. Was ndmlich hier definiert
wird, ist das Gefiihl der Lust und Unlust, also, wie wir sagen
konnen, das Gefithl im appetitiven Sinne. Was aber dann ein-
geteilt wird, ist jenes geheimnisvolle, allumfassende Ding, in
welchem keimhaft Erkennen, Wollen, kurz alles Psychische ent-
halten sein soll, jenes moderne verschwommene Lieblingswort,
das nach dem Goetheschen Ausspruch ,Gefiihl ist alles” alles,
vor allem den Gottesglauben der Religion in sich befafst. Die
Gefiihle zerfallen néimlich nach Z. in intellektuelle, #sthetische,
sittliche und religiose Gefithle, die als ebenso viele Brutstitten
des héheren Erkennens, des Schonen, Erhabenen, Sittlichen und
Religidosen aufgefalst werden. Denn es gentigt selbstverstdndlich
dieser Gefithlstheorie nicht, von einer Lust am Wahren, Schonen,
von einer Liebe zum Guten, zu Gott u. s. w. zu reden, vielmehr
sollen diese mannigfaltigen Objekte menschlichen Begehrens und
Wohlgefallens zu ebensovielen inneren Differenzen des Gefiihls
sich gestalten. Z. ist sich sehr wohl bewulst, dals die von ihm
gegebene Einteilung im Grunde gar keine Einteilung des Gefiihls,
sondern nur eine solche der gefiihlserregenden Gegenstinde, also,
um scholastisch zu reden, nicht eine Einteilung nach specifischen
Differenzen, sondern nach accidentellen Gesichtspunkten sei.
Wenn er sie gleichwohl als eine wirkliche Einteilung des Gefiihls
aufgefalst wissen will, so erkldrt sich dies aus dem nun einmal
eingenommenen Standpunkt und Vorurteil, demzufolge das Gefiihl
das Innerste und Tiefste, das Element des gesamten Seelenlebens
und den Quellpunkt der hoheren, religiosen u. s. w. Vorstellungen
bilden soll. Im Z.schen Gefiihl ist alles Psychische zu einer Art
von Brei zerstampft, woraus sich die psychischen Unterschiede
des Vorstellens, Wollens, Fiihlens erst entwickeln, zu einer
psychischen Indifferenz, &dhnlich der Schellingschen metaphysi-
schen. Von der vollig unwissenschaftlichen und der Logik



318 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

hohnsprechenden Aquivokation, die darin liegt, dafs das Gefiihl
(Lust oder Unlust an etwas) aus dem Gefiihl (dem psychischen
Urbrei) sich differenziiert, scheint Z. kaum eine Ahnung zu haben.
— Enthalten die Abschnitte iiber asthetische, intellektuelle, sitt-
liche und religiose Gefiihle strenge genommen weder iiberhaupt
Gefiithle, noch eine KEinteilung derselben, so werden in dem
,Grefithlslauf iiberschriebenen Abschnitt allerdings wirkliche Ge-
filhle aufgefiihrt, jedoch ohne den Versuch einer logischen Ein-
teilung und systematischen Ableitung, da es an jedem wirklichen
Einteilungsgrunde gebricht. — Uber die angeblichen Gefiihle im
einzelnen — dasthetische, ethische, religiose — ware manches zu
sagen. Subjektives und Objektives wird in dieser modernen
Geefithlsauffassung durcheinander geworfen, so dafs man schliefs-
lich im Zweifel ist, ob das Schone und Erhabene selbst als
Gefiihle betrachtet werden, oder ob sie als objektive Formen
gelten, die eigenartige Grefithle erzeugen. Vor dem Forum eines
besonnenen Denkens erzeugen sie Gefiihle, aber nicht eigen-
artig ,,dsthetische®, sondern solche des Wohlgefallens, der Freude
u. 8. w. seien es nun geistige oder sinnliche, interessierte oder
interesselose. Die willkommensten Dienste indes leistet diese
Theorie von eigenartig sittlichen, ésthetischen u. s. w., mit der
Objektsbeziehuug sozusagen verschmolzenen Gefithlen auf dem
religiosen Gebiete, und es diirfte dieser Grund allein aus-
reichen, um das hartnéckige Festhalten an ihr zu erkldren.
Indem man pdmlich die Religion als Gefiihlssache betrachtet,
entledigt man sich mit einem Schlage der so unbequemen ,fixen*
religiosen Vorstellungen von einem personlichen, allwissenden
u. 8. w. Gott und wird auf die einfachste Weise das ,,dogmatische”
Christentum los. Die religiosen Vorstellungen sind nach unserm
V{. Produkte einer Art von dichterisch schaffender Phantasie:
»Er (der religiose Mensch) sehnt sich nach einem Unendlichen,
sie (die Phantasie) schafft ihm die Bilder und Ideale dieser Un-
endlichkeit. Und dabei verfihrt sie hier wie iiberall und wie
das Denken iiberhaupt verfdhrt. Die Welt ist meine Vorstellung,
Bewulstseinsinhalt ist alles; aber aus Empfindung und Vorstellung
schafft sich der Geist eine Aufsenwelt, indem er hinausverlegt,
was in ihm ist, die Empfindungen auf Dinge draulsen projiciert.
Von diesem Objektivierungs- und Projicierungsprozefs ist nun
natiirlich auch das religiose Abhidngigkeitsgefiihl und die fromme
Sehnsucht nach dem Unendlichen nicht ausgenommen, auch das
Unendliche wird projiciert: und so entsteht der Glaube an ein
Unendliches aufser mir, an einen Gott“ (S. 187). Diese Worte
zeigen zugleich, wie Ziegler, der sich am Schlusse seiner Schrift



(11.) Dr. Th. Ziegler, Das Gefiihl. 319
ausdriicklich zum Pantheismus bekennt, ebenso auch in dem
idealistischen Irrtum der neueren Philosophie befangen ist.

Indem wir die folgenden Abschnitte, die vom Triebe und
den Gefihlsdufserungen handeln, mit Stillschweigen iibergehen,
heben wir noch die Art und Weise hervor, wie Z. das Wesen
und die freie Selbstbestimmung des Willens vom Gefiihl ab-
hdngig zu machen sucht. ,,Das Gefiihl ist das, was den Willen
als Motiv in Bewegung setzt u. s. w.“ (8. 305). Z. huldigt einem
Determinismus des Gefiihls. Ahnlich wie die Materialisten den
Hinweis auf das Bewulstsein der freien Selbstbestimmung im
iberlegten zwischen verschiedenen moglichen Mitteln zum Zwecke
wahlenden Wollen und Handeln mit Berufung auf unbewulste
Gehirnvorginge als die wirklichen Entscheidungsgriinde beant-
worten, verweist uns 7. auf das Gefiihl. ,,Schliefslich erscheint
als das Hochste das Handeln nach allgemeinen Maximen und
obersten Principien, ein ,nach®, das freilich in Wirklichkeit nur
ein ,,gemdafs” ist; denn zuletzt steht als Wichtigstes und Ent-
scheidendes hinter allem und fiir alles doch der Charakter
(8. 304). Der Charakter aber ist nichts als Gewohnheit, ,die
Summe des Gewohnheitsméfsigen im Willen, der Willens-
dispositionen. Der Schein der Freiheit aber entsteht durch die
Liicken unseres Bewulstseins und unserer Erinnerung iiber unsere
Motive (8. 300). Diese Theorie ist so willkirlich und falsch
wie die materialistische. Beide setzen an Stelle des Klaren,
Bekannten, Bewulsten das Dunkle und Unbekannte und berufen
sich gegen die Evidenz der bewuflsten Erkenntnis infolge vor-
gefalster Meinungen auf Liicken der Erinnerung u. s. w. Dem-
gegeniiber halten wir im Praktischen ebenso wie im Theoretischen
an der Evidenz des Bewulstseins fest. Der Gang eines mathe-
matischen Beweises, einer logischen Schlufskette ist von den
begleitenden Gehirnvorgéngen vollig unabhéngig, und es ist eine
bare Lacherlichkeit, wenn der Materialist eine Abhéngigkeit oder
gar Identitdt jenes Erkenntnisvorgangs mit Gehirnmolekel-
schwingungen behauptet. Dasselbe ist aber auch von der prak-
tischen Erkenntnis, der iiberlegten Willensentscheidung zu sagen.
Sie ist einfach das, als was das Bewulstsein sie darstellt, ndmlich
frele Wahl einer bestimmten Moglichkeit mit Ausschlufs einer
andern, freies Wollen eines Mittels zu irgend einem Zwecke,
der selbst wieder entweder frei oder notwendig gewollt wird,
jedoch so, dafs der letzte gewollte Zweck ein notwendiger ist.
Gehirnschwingungen haben, abgesehen von pathologischen Zu-
stdnden, hiermit unmittelbar nichts zu thun. Der Geisteskranke
aber hat das Bewulstsein des Zwanges, nicht der Freiheit.



320 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Was von der angeblichen unbewulsten Determinierung des Willens
durch Gehirnzustinde gesagt wurde, gilt auch vom Einfluls des
Gefithls. Es ist einfach Willkiir, unbewulste Gefiihle als
wahren Grund der Willensentscheidung hinzustellen, wo uns
das Bewulstsein bezeugt, dals wir uns nach Grundsédtzen und
infolge der Abwégung wund Priifung der verschiedenen Motive
entschieden haben. Grundsitze und Motive selbst wieder, statt
auf klare Einsicht, auf Gefihle zuriickzufihren, wie der Vf. thut
(S. 296), beweist in unsern Augen nichts weiter, als dals man
von dem vorgefalsten Primat und der Alleinherrschaft des Gefiihls
nun einmal nicht lassen will. Was wire auch die moderne und
modernste Philosophie, wenn sie sich das ,,Gefihl“ entreifsen
liefse! Ihre letzte Position nach gescheitertem Panlogismus und
Pantheletismus miilste verloren gehen und die Uberflutung durch
die verhalste Scholastik wére nicht mehr aufzuhalten. — Um
schliefslich auf die Einteilung der Gefithle zuriickzugehen, so
hat Z. den Unterschied der sinnlichen und geistigen Gefiihle,
der ein Unterschied der Gattung und nicht blofs der Art ist,
in seiner wahren Bedeutung nicht erfafst, hauptsidchlich aus dem
Grunde, weil ihm das wahre Wesen des Willens verborgen
blieb. Aus diesem Grunde ist auch seine Theorie der Affekte
unhaltbar. In diesen liegt ein specielles Moment der Passivitit,
das auch in dem é&lteren Ausdruck: passiones hervorgehoben ist
und das unterscheidende Merkmal der sinnlichen Gefithle im
Unterschiede von den gleichnamigen Willensaffektionen (denn auch
der Wille liebt, halst, verlangt) bildet.

Indem wir uns von der theoretischen zur praktischen Philo-
sophie wenden, haben wir (12.) die zweite Auflage der
Moralphilosophie V. Cathreins (Freiburg 1893) zu nennen,
deren erste Auflage bei einer fritheren Gelegenheit im Jahrbuche
von uns besprochen wurde. Uber das Verhéltnis zur ersten
Auflage spricht sich der Vf. im Vorworte aus. ,,Was die Ver-
dnderungen in dieser zweiten Auflage anbetrifft, so sind dieselben
ziemlich zahlreich. Neu sind die Abschnitte iiber das hdochste
Gut nach den Anhidngern des Kulturfortschritts und iiber die
allgemeine Moral; ganz umgearbeitet wurden die Kapitel iiber
das Ziel und Ende des Menschen, iiber den Begriff des Sitt-
lichen, iiber die Pflicht und die unabhingige Moral. Neu hinzu-
gekommen ist ferner die Darstellung der ethischen Anschauungen
v. M. Stirner, Fr. Nietzsche, P. Carus, H. Gallwitz; auch das
ethische System Herbarts (Zillers) wurde eingehender entwickelt.
Kleine Zuséitze und Uménderungen finden sich an vielen Stellen.
Trotz dieser zahlreichen Zusitze und Ergéinzungen ist es uns



(12.) V. Cathrein, Moralphilosophie. 321

gelungen, durch gelegentliche Kiirzungen und Anwendung voun
Kleindruck zu bewirken, dals der ganze Band nur um einen
Bogen stirker geworden ist.“ (8. X.) Da diese Veranderungen
accidenteller Natur sind, so halten wir unser friiher ausge-
sprochenes Urteil auch fiir diese zweite Auflage aufrecht und
wiederholen den Wunsch moglichster Verbreitung des Werkes.
Die Punkte, in denen wir glaubten, von des Verf. Anschauungen
abweichen zu sollen, sind, soviel wir vergleichen konnten, un-
veréndert geblieben. Der Verf. beharrt hei seiner Ansicht vom
Formalgrund der Moralitit der menschlichen Handlungen, dafs
nicht die Beziehungen zur Sittennorm, sondern die Art und
Weise, wie die Handlungen aus den geistigen Vermdgen her-
vorgehen, die Moralitit formell konstituiere (in der kompendidsen
Darstellung — Phil. moralis in us. schol. p. 36 sq.), und wieder-
holt den KEinwand, es bleibe bei der ersteren Ansicht zu be-
stimmen, worin die Beziehung zur Sittennorm bestehe, was nur
durch Angabe der specifischen Differenzen, die doch nicht in
eine generische DBestimmung hineingehore, geschehen konnte.
Hierauf erwidern wir, dafs jene Beziehung nicht durch Auf-
vahme der specifischen Unterschiede des Moralischen (Uberein-
stimmung und Nichtiubereinstimmung mit der Sittennorm) der
ndheren Bestimmung bediirfe, sondern durch das Moment des
Gemessen- Geregeltwerdens iberhaupt, ohne Riicksicht darauf,
ob die Beziehung des Gemessen-Geregeltwerdens eine posi-
tive (Ubereinstimmung) oder negative (Nichtiibersinstimmung)
ist, geniigend bestimmt wird. Dieses Moment aber liegt bereits
in der Norm als solcher, so dals es eines weiteren Zusatzes
nicht bedarf. Nicht die Freiheit, verbunden mit der Advertenz
auf die Sittennorm, kann die Sittlichkeit der Handlung formell
konstituieren, da die Differenzen des Sittlichen notwendig der
Gattung entnommen werden, aber weder aus der Freiheit, noch
aus der Advertenz, sondern nur aus dem Verhiltnis zur Norm
entnommen werden konnen, indem sie eben in der Ubereinstim-
mung oder Nichtiibereinstimmung mit dieser Norm bestehen.
S. 283 (Bd. I) ist der von uns beanstandete Widerspruch ge-
hoben, indem das Gesetz im formellsten Sinne als Manifestation
des den Willen zu verpflichten voraussetzenden Verstandes er-
klart wird.

Die specielle Moralphilosophie (Bd. II) weist in manchen
Punkten eine Erorterung sowie Beriicksichtigung der neuesten
Litteratur auf. So ist im Abschnitt iiber Socialismus das sog.
Erfurter Programm beriicksichtigt. Das Werk ist demnach auch
in seiner neuen Gestalt eine Fundgrube zeitgemilser Belehrung

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 21



322 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

iiber die ewigen Moralgrundsitze in ihrer Anwendung auf die
brennendsten Tagesfragen.

In kompendioser Form und fiir den Schulgebrauch behan-
delt derselbe Verfasser die philosophische Moral in seiner eben-
falls bei Herder in Freiburg in lateinischer Sprache erschienenen
(13.) Philosophia Moralis (1893), die sich nicht als ein
Auszug, sondern als ein selbstdndiges fir die Zwecke der
Schule methodisch bearbeitetes Werk darstellt. Standpunkt und
Tendenz sind selbstverstindlich in beiden Bearbeitungen die
gleichen., Wir haben deshalb zu dem Gesagten nichts weiter
hinzuzufiigen, als dafs die kleinere lateinische Schrift ihrem
Zwecke vollkommen entsprechen diirfte. Doch konnen wir uns
eine Bemerkung zu 8. 107 nicht versagen. Hier heilst es, das
oberste Moralprincip oder das Urteil: bonum faciendum, malum
vitandum, schopfe nicht aus der Vergleichung der Begriffe seine
Evidenz, sondern aus der natiirlichen Neigung ad bonum sibi
natura conveniens. Wir glauben zwar nicht, dafs der Vf. dem
Standpunkt des ,,moralischen Sinnes“ ein Zugestindnis machen
will, sind aber der Amnsicht, dafs allerdings aus der Vergleichung
der Begriffe: ,Boses und ,,Pflicht zu vermeiden“ die Evidenz
jenes Princips sich ergibt. Denn das Bése ist das moralische
Ubel und verhdlt sich zur Pflicht als ein korrelater Begriff,
vorausgesetzt, dals es wirklich als Béses, d. h. als der gott-
gewollten Ordnung widersprechend erkannt ist. — Sehr vor-
sichtig sagt der Verfasser, ein Anhénger des Probabilismus
(S. 122), der hl. Alphons scheine in spéaterer Zeit die Erlaubt-
heit, der opinio benigna zu folgen, si contraria sit probabilior, ge-
leugnet zu haben. Uber die wahre Meinung des hl. Alphons kann
jedoch kein Zweifel ohwalten (S. Mare, Instit. Mor. I. p. 69 squ.).
Gegeniiber der Theorie des Vfs. vom Ursprung und urspriinglichen
Tréager der staatlichen Autoritit sei noch die Frage gestattet, ob
nicht aus der specifischen Verschiedenheit der hausviterlichen
und der staatlichen Funktion (vgl. Arist. Polit. I, 2) die Folgerung
sich ergebe, dals bei Entstehung eines Staatengebildes aus einer
patriarchalischen Gemeinschaft ein Moment eintreten miisse, in
welchem das Familienglied zum Biirger und das Familienhaupt
zum Staatsoberhaupt wird? Der Ubergang kann doch offenbar
kein stetiger sein, wenn jener specifische Unterschied bestehen
soll. Folglich mufs irgend eine Thatsache dazwischen treten.
Diese aber kann keine andere sein als die ausdriickliche oder
stillschweigende Anerkennung von seiten der Familienglieder in
einem Zeitpunkte, der zweifelhaft bleiben mag, ebenso wie der,
in welchem aus dem Samen eine Pflanze wird, aber doch ange-



(13.) Cathr.Phil. Mor. (14.) Dr. C. Gutberlet, Ethik u. Naturrecht. 323

nommen werden muls. Aulserdem trifft die ausdriickliche oder
stillschweigende Anerkennung oder, wenn man will, Wahl nicht
notwendig das Familienoberhaupt, sondern kann auch eine taug-
lichere Person treffen. Oder miissen die aus dem engeren
Familienband Ausgeschiedenen schon aus dem Grunde dem
Stammvater unterworfen bleiben, dafls sie neben der Familie
desselben ihren Wohnsitz aufschlagen? Fiir eine solche Not-
wendigkeit ist kein triftiger Grund anzugeben; denn entweder
ware derselbe in der viterlichen oder in der staatlichen Auto-
ritdt zu suchen. Die letztere aber kommt eben in Frage, aus
der ersteren aber ist der Voraussetzung gemils die neue Familie
ausgeschieden. Der Vf. beruft sich auf die ,,Umstidnde* (Phil.
Mor. p. 301), welche den Ubergang von der Familie zum staat-
lichen Gemeinwesen herbeifiihren, die Umstdnde aber sind blind
und nicht im stande, die exclusiva aptitudo des Patriarchen zur
Leitung des neuen Gemeinwesens zu bestimmen, nur ein mora-
lischer Akt, ein Willensakt ist im stande, das zu leisten. Ein
solcher aber kann mit Recht als eine Art von pactum bezeichnet
werden. — Wie im grofseren Werke des Vfs, so sind auch im
lateinischen Kompendium die zeitgemdfsesten, kirchlichen, poli-
tischen und socialen Fragen mit verhéltnismilsiger Ausfiihrlich-
keit erortert, wodurch sich die Brauchbarkeit desselben erhoht.

Ebenfalls eine Bearbeitung der praktischen Philosophie bietet
Dr. C. Gutberlet in seiner Schrift: ,,Ethik und Naturrecht®
(14), die in zweiter ,,vermehrter und verbesserter Auflage vor
uns liegt (Miinster 1893). G. legt das Hauptgewicht auf die
dialektische Behandlung der Grundbegriffe und iiberzeugende
Beweisfilhrung der Haupttheoreme der philosophischen Moral.
Im Unterschiede von der ersten Auflage ist die ,,Gliickseligkeits-
lehre“ eingehender behandelt und der Kritik des Socialismus
ein neuer Abschnitt gewidmet. Jene bildet die Einleitung, worauf
in zwei Abschnitten die allgemeine und specielle Ethik uund
unter besonderem Titel das Naturrecht (Recht im allgemeinen,
Privatrecht, Gesellschaftsrecht, Vilkerrecht) abgehandelt wird;
eine EKinteilung, die nicht einwurfsfrei ist, wiewohl sie keines-
wegs im Sinne einer Trennung des Rechtlichen vom Sittlichen
verstanden ist. Im allgemeinen hat der V{., der beziiglich
vieler Fragen in der Lage war, auf eigene monographische Dar-
stellungen zu verweisen, und sich deshalb kiirzer fassen konnte,
seine Aufgabe mit Scharfsinn und in befriedigender Weise ge-
16st. Der Standpunkt seiner Schrift ist im wesentlichen der-
selbe, den Cathrein einnimmt, auf dessen ausfiihrlichere Erdrte-
rungen wiederholt verwiesen wird. In einigen Punkten vermogen

21



324 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

wir dem Vf. nicht beizustimmen. Obgleich das Bestreben, das
»zganze Wesen der Sittlichkeit auf Gott, das unendliche Gut und
auf seinen heiligsten Willen zuriickzufiihren® (8. VI), vollkommen
gerechtfertigt ist, so wird doch aus der Beziehung des Hthischen
auf ein unendliches Gut mit Unrecht ein unendlicher Wert
desselben abgeleitet (S. 18, S. 77, S. 86; anderswo, S. 81, ist
von einem ,gleichsam unendlichen Werte die Rede). KEs scheint
iiberhaupt nicht richtig, dafls die menschlichen Handlungen erst
durch die Beziehung auf ein ,junendliches Gut zu sittlichen
Akten werden, vielmehr ist die Moralitit einer Handlung zu-
ndchst durch die Beziehung auf eine Norm, ein Gesetz, bestimmt.
Diese Norm liegt unmittelbar in der Vernunft, mittelbar in Gott
als dem Urheber der von ihm gedachten und gewollten, fiir die
menschliche Vernunft theoretisch und praktisch malsgebenden
Ordnung. Dem sittlichen Handeln ist demnach allerdings eine
Beziehung auf Gott wesentlich; aber erstens wird dieses Han-
deln nicht sittlich durch die Beziehung auf Gott als das hochste
Gut, sondern durch die Beziehung auf das gottliche Wesen als
den Grund der ewigen objektiven Vernunftordoung, zweitens
wird das menschliche freie Handeln durch jene Beziehung nicht
unendlich, weder das Bose zu einem unendlichen Ubel noch das
sittlich Gute zu einem unendlichen Gute. Wollte man sich auf
die allerdings auch nach unserer Ansicht zutreffende Auffassung
des hl. Thomas von der Todsiinde berufen als einer gewisser-
malsen unendlichen Beleidigung Gottes, die eine beziehungsweise
unendliche, ndmlich ewige Bestrafung erfordere, so erwidern wir,
dale, abgesehen von dem eine iibernatiirliche Ordnung voraus-
setzenden Begriff der Todsiinde weder a fortiori noch a pari
aus der Unendlichkeit der Siinde als einer Beleidigung des un-
endlichen Gottes auf eine unendliche Giite des sittlich guten
Aktes geschlossen werden konne. Der Malsstab ist in beiden
Fillen ein verschiedener. Die Grifse der Beleidigung wird nach
der Wiirde der beleidigten Person, dagegen der Wert der guten
Handlung nach der Wiirde der handelnden Person bemessen,
weshalb denn auch den menschlichen verdienstlichen Handlungen
des Gottmenschen, nicht aber jenen der Gerechten ein unend-
licher Wert zuzuschreiben ist. — Die S. Y gegen Aristoteles
gefithrte Polemik scheint uns nicht zutreffend; wir glauben in
dem griechischen Philosophen auch in der Auffassung der philo-
sophischen Moral nicht einen Gegner, sondern, soweit dies unter
den Umstéinden, unter denen er philosophierte, moglich ist, einen
Bundesgenossen zu besitzen. Die Lehre, wahrhaft tugendhaft
sel nur, wer ,mit Freude und Genuls die Tugend iibt*“ (a. a. O.),



(14.) Dr. C. Gutberlet, Ethik und Naturrecht. 325

kann nicht so geradezu als irrig bezeichnet werden. In der
That steht vielmehr der sittlich hoher, der den Kampf hinter
sich oder unter sich hat, der cwgpowr iiber dem éyxgarng. Wie
nahe die aristotelische Ethik der Wahrheit kommt, beweist seine
Bestimmung des Staatszweckes, die der Vf. selbst zu adoptieren
nicht umhin kann. -—— Die Behauptung, dals der Genuls, die
Ergotzung formaliter die Glickseligkeit ausmache (8. 14), konnen
wir nicht billigen. Die Gliickseligkeit besteht in einer Théitig-
keit, der vollkommensten, die dem Geiste moglich ist und durch
die er sich in den Besitz des Gegenstandes seiner Glickseligkeit,
des hochsten Gutes, objektiv genommen, setzt; der Genuls, das
Ergotzen, ist eine Folge und Zugabe, gleichsam eine Wiirze,
nicht aber die Gliickseligkeit selbst. Haec est vita aeterna, ut
cognoscant te Deum ... Dals der englische Lehrer die
unmittelbare Anschaunung Gottes als das natiirliche Endziel des
Menschen betrachtet habe, ist, wie der Verfasser selbst bemerkt,
Schein. Wir begniigen uuns an diesem Orte damit, auf 1. 2.
qu. 109 art. 5. ad 3 zu verweisen, wo der dem Menschen ,konna-
turale“ Endzweck von dem hoheren unterschieden wird, zu
welchem er durch gottliche Gnade erhoben werden kann. Nach
S. 17 soll als specifische Differenz des Menschen ebensogut die
Sinnlichkeit wie die Vernunftigkeit betrachtet werden konnen.
Hiergegen ist zu sagen, dals die specifische Differenz nur eine
sein konne, wie das Wesen selbst, und in der That ist der
Mensch sowohl nach oben als nach unten durch die Rationalitit
specifisch konstituiert. — Die Bedeutung des Willens scheint der
Verfasser zu iiberschitzen; nicht der Wille ,,befiehlt dem In-
tellekt, (8. 19), sondern der Intellekt dem Willen. Allerdings ist
die Bewegung eine wechselseitige, aber der Intellekt bewegt
nach der ersten und vorziglichsten Kausalitit, der des Zweckes
— per modum finis, der Wille per modum agentis. Der Wille
wird vervollkommnet durch den (Gegenstand des Strebens, ab-
gesehen von Besitz und Nichtbesitz; der Intellekt aber durch
den wirklichen geistigen Besitz. Daher ist zwar die Liebe hie-
nieden vollkommener als der Glaube, keineswegs aber auch im
Jenseits vollkommener als das Schauen, in welchem als dem
Besitz des hochsten Gutes die Gliickseligkeit formell besteht.
Auch die Auffassung des Verhdltnisses des voluntarium und
liberum vermag uns nicht zu befriedigen (8. 25). Jeder freie
Akt ist ein voluntarium, nicht aber umgekehrt jeder voluntére
Akt ein freier, auf Wahl und Uberlegung beruhender. Vielmehr
setzt das freie Wollen ein notwendiges Wollen, das Wollen
des Endzweckes voraus, beziiglich dessen eine libertas specifica-



326 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

tionis und contrarietatis nicht besteht; denn niemand iberlegt,
ob er gliickselig sein wolle, oder trifft hieriiber eine Wahl, viel-
mehr wahlt jedermann nur unter den Mitteln zur Gliickseligkeit,
die er notwendig will. — Nachdem der Verfasser S. 99 die
Vivisektion berithrt und sie nicht allgemein verurteilt wissen
will, ware eine eingehendere Erorterung der Frage erwiinscht
gewesen. In treffender Weise ist indes hervorgehoben, dals der
Mensch nicht gegen, sondern nur in Bezug auf die Tiere
Pflichten habe; damit ist zwecklose Grausamkeit gegen die Tiere
bereits pl‘lnclplel als unsittlich und unerlaubt gekennzeichnet.
Bedenkt man dann, dafs sinnlicher Schmerz ein Ubel ist, dessen
Hervorrufung oder Zulassung einer causa partleulams im all-
gemeinen nicht gestattet sein kann, so wird nur die Notwendig-
keit der Erreichung eines hoheren Gutes und fir das Wohl der
Menschheit wichtigen Zweckes die Zulassung eines solchen
Ubels rechtfertigen konnen, keineswegs aber die blofse Wils-
begierde oder richtiger Neuglelde, die sich im Namen der
Wissenschaft jeder Riicksicht entbunden hdlt. — Schlielslich
erregt die Theorie vom Triger und Ursprung der Staatsgewalt
unser Bedenken. Es ist richtig, dafs der Staat auf verschiedene
Weise, nicht blofs auf die des ausdriicklichen Vertrages und
der freiwilligen Unterwerfung entstehen kann, und dals seine
naturgemaélseste und geschichtlich hiufigste Entstehungsweise die
aus der Familie ist. Aber damit ist die Frage noch nicht gelost.
Denn wie z. B. ein Kreis zwar auf verschiedene Weise ent-
stehen kann, aber alle Entstehungsweisen der aus der Natur
des Kreises resultierenden Forderung der gleichen Entfernung
aller Punkte der euntstehenden Linie von einem Mittelpunkte
entsprechen miissen, so wird auch den verschiedenen Kntstehungs-
arten des socialen (Gebildes, das wir Staat nennen, etwas Ge-
meinsames eignen miissen, das sich auch bei der Entstehung
des Staates aus der Familie wirksam erweist. Denn unterscheidet
sich der Staat wesentlich von der Familie, so kann er nicht auf
stetigem Wege aus ihr hervorgehen, v1e1mehr mufs ein Moment
zwischen inne liegen, das diesen Ubergang vermittelt. Dieses
Moment nun scheint uns in der scholastischen Vertragstheorie
zur Geltung gebracht zu sein und ihr Wahrheitsmoment zu
bilden.

Die fiir die Moral fundamentalste Frage der Willensfreiheit
behandelt die Schrift eines ungenannten Verfassers: (15). ,,Von
der Naturnotwendigkeit der Unterschiede mensch-
lichen Handelns®“ (Berlin 1892) und beantwortet dieselbe,
wie schon aus dem Titel der Schrift erhellt, im verneinenden



(15.) Ein Anonymus i. d. Naturnotw. d. Untersch. m. Hand. 327

Sinne. Die Leugnung der Willensfreiheit ist heutzutage zur
herrschenden Modesache geworden. Im Namen der Wissenschaft
wird der Verbrecher als ein Kranker erkldart, der durch Ver-
erbung, Verkiimmerung, Verkriippelung zum Verbrecher pri-
disponiert und pradeterminiert ist. Der Verfasser kniipft an
einen Ausspruch R. von Jherings in der beriihmten Schrift
,der Zweck im Recht“ an, wornach der Umstand, ,dals in der
Seele des Verbrechers der Gedanke der bosen That aufsteigt,
ihn selbst mit seiner Verbrechernatur zur Voraussetzung hat®:
in der Seele des Guten erhebe sich ein solcher Gedanke nicht.
Der Verf. beantwortet die Frage, ob verbrecherische Handlungen
treiwillig oder unfreiwillig seien, dahin, dals es dem sittlich
entarteten Menschen unmoglich sei, ebenso zu handeln wie der
gute, weil ihm alle Bedingungen zu guten Handlungen fehlen.
Die menschlichen Handlungen seien ein Ausflufs der natiirlichen
Neigungen und Empfindungen des Menschen. Gleichwohl gebe
es ein Mittel der Besserung, jedoch nur soweit die Entartung
des Bosen nicht eine angeborene, sondern eine im Lauf des
Lebens erworbene sei (Vorwort). Im Verbrecher fehle alles,
was ein Gegengewicht gegen bose Neigungen darstelle (8. 7).
Angesichts der tiefen Verschiedenheit zwischen dem Verbrecher
und dem wahrhaft edlen und tugendhaften Menschen sei die
Lehre von der Willensfreiheit am schwersten zu verteidigen, werde
es am leichtesten klar, dafs hier natiirliche und notwendige
Unterschiede vorhanden sind (8. 8). So verschieden wie die
Anlagen und Fahigkeiten zum Erwerben und Festhalten von
Giitern seien auch diejenigen zum Vollbringen des Guten, und
die Verschiedenheit menschlichen Handelns sei bedingt durch
die Grundverschiedenheit der menschlichen Natur (S. 16). Selbst-
siichtige Triebe seien in der menschlichen Natur mit den sitt-
lichen Antrieben tief verwoben, nirgends sei eine feste Grenze
zwischen sittlichen Anforderungen entsprechenden Handlungen
und solchen, die im engeren Sinne als natiirliche bezeichnet
werden, das Kantsche: ,,du kannst, denn du sollst, sei eiu
inhaltleeres Wort (8. 18 ff.). Ausdriicklich bemerkt der V£, dals
seine Behauptungen ,,der Darwinschen Theorie sich anreihen®.
»Indem das Einzelwesen den ihm innewohnenden Trieben ge-
horcht, die immer im Dienst des eigenen Selbst stehen, die mit
grolser Kraft auf Erreichung des hochstmdglichen Malses von
Wohlbefinden gerichtet sind, so entsteht daraus das nach auflsen
Vollkommene, ohne dafs die Absicht, dieses herzustellen, vor-
handen war.“ Der Mensch sei, wie hoch er iiber dem Tiere
stehe, ein Erzeugnis der Natur u.s. w. (S. 24). Einer Beweis-



328 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

fiihrung fir seine Behauptungen bedarf es selbstverstindlich be:
unserem anonymen Anhidnger der Darwinschen Viehziichter-
philosophie nicht. Obgleich der Darwinismmus gegenwdrtig nicht
blofs philosophisch, sondern auch naturwissenschaftlich als ge-
richtet zu betrachten ist, so scheint doch gewissen modernen
Kulturhelden als ausreichender Berechtigungsgrund ihrer un-
verniinftigen Behauptungen zu dienen, dals sich dieselben der
Lehre Darwins anschliefsen. Statt aller Beweise gibt deshalb
der Verfasser die ,Erfahrungen eines Halbkranken® (8. 29 ff),
d. h. die Bekenntnisse eines moralischen Schwichlings, der seine
sittliche Erbdrmlichkeit durch die angeblich auf Grund eigener
Lebensschicksale gewonnene Anschauung zu beschonigen sucht,
dals die Verschiedenheit der menschlichen Handlungen auch
ihrem sittlichen Werte nach auf einem tiefgreifenden Unter-
schiede der menschlichen Natur beruhe. (8. 36.) — Diese An-
schaunng, die der kleinen Schrift zu Grunde liegt, ist indes ein
Irrtum, der Vernunft und Erfahrung gleichmalsig widerspricht.
Ein derartiger Unterschied zwischen Menschen, die nur Boses,
und solchen, die nur Gutes zu thun vermogen, besteht nicht.
Die einen solchen behaupten, verschlielsen ihr Auge vor der
Thatsache, dals der Mensch Vernunft und in ihr das Princip
freien Handelns besitzt. Auch der sittlich—durch eigene Schuld —
verworfenste Mensch ist noch der Besserung, weil des verniinf-
tigen, sittlichen Urteils fahig; umgekehrt aber kann auch der
sittlich hoher Stehende tief fallen, moge ihn auch, was man heut-
zutage Bildung nennt, vor gewissen &ulseren Ausschreitungen
und groben Verbrechen zuriickhalten. Der Geisteskranke als
solcher aber kann nicht Verbrecher sein. Mag er unter dem
Einflusse einer Hallucination oder einer fixen Idee, die ihm den
Gebrauch der Vernunft und den der Uberlegung und freien
Selbstbestimmung rauben, zum Morder werden, so ist seine
Handlung nur materiell, nicht aber formell ein Verbrechen;
er selbst ein Unglicklicher, nicht ein Verbrecher. Der wirk-
liche Verbrecher ist derjenige, der im bewufsten Widerspruch
gegen die Stimme der Vernunft, die ihm das Gute als das zu
Wollende, das Bise als das zu Meidende vorstellt, den Kin
gebungen der Leidenschaft folgt, mag nun die verbrecherische
(esinnung zur &dufseren That sich gestalten oder im Inneren
beschlossen bleiben. — Der Verfasser sucht seine moralfeindliche
Lehre damit zu empfehlen, dafls sie eine Grundlage des Guten
teststelle, die unabhéngig sei von der Richtigkeit und Wahrheit
jeder Theorie, indem sie darauf hinausgehe, dafs die guten
Handlungen nicht aus der Anerkennung und Befolgung ethischer



(16.) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 329

Lehren und Vorschriften, sondern aus dem Bediirfnis der Menschen-
natur entspringen. Folgerichtig habe die Ethik festzustellen,
nicht was gethan werden soll, sondern was gethan wird (8. 41 f.).
Wir fragen: ist das noch Ethik? und antworten: so wenig als
der vom Instinkt geleitete Mensch im Sinne des darwinistischen
Verfassers noch ein Mensch, d. h. ein verniinftiges und sittliches
Wesen ist.

Auf einem vielumstrittenen Grenzgebiete der Phﬂosophie
und der Wissenschaft iiberhaupt stellt sich uns als letzte der in
dieser Uberschau zu besprechenden Schriften dar: (16.) ,,Dr. G g.
Grupps System und Geschichte der Kultur“ (Bd. L
Ideen und Gesetze der Geschichte. Bd. II. Geschichte der
menschlichen Lebensformen und Lebensinhalte, Paderborn 1891.
1892). Das Werk des Verf. erscheint geeignet, wenigstens in
katholischen Leserkreisen die beliebten sogenannten Kultur-
geschichten oft sehr zweifelhafter Wahrung zu ersetzen, und
wurde in diesem Sinne mit Beifall begriifst. Von einer sehr
kompetenten Seite wird dem Verfasser nachgerithmt, es fehle
thm weder an Mut, noch Geisteskraft und Geschick. Wende
er diese Gaben dazu an, beide Teile mit Ruhe und Mulse durch-
zuarbeiten, so sel Aussicht, dals sich seine Arbeit einen Ehren-
platz vor den landldufigen Kulturgeschichten erobere. Berechtigt
sei das Unternehmen, die (eschichte vom Standpunkte der
Geschichtsphilosophie als vollkommene Eioheit darzustellen, um-
somehr, je grolser die Schwierigkeiten seien, mit denen die
Durchfilhrung zu k&mpfen habe. Dieser letzteren Wendung
konnen wir nicht ganz zustimmen, wiirde doch sonst anch der-
jenige Lob und Ermunterung verdienen, der mit dem Loffel das
Weltmeer ausschopfen, mit der Schaufel den Chimborasso aus-
graben wollte. Von anderer Seite wurde an G.s Werk getadelt,
dals es zu schwankend in der IHerausstellung der positiven
Lrgebnisse sei (Gutberlet, Philos. Jahrbuch Bd. 6. 8. 313): wir
finden dies begreiflich, da es an sicheren positiven Ergebnissen
fehlt. Unsere eigenen kritischen Bemerkungen haben sich auf
den philosophischen Standpunkt des Verfassers zu beschrinken.
Wir vermégen weder zuzugeben, dals die Geschichte Wissen-
schaft sei, noch dafs sie im Sinne des Verf. auf Gesetzen und
Ideen beruhe. Die Frage nach dem Verhiltnisse der Geschichte
zur Wissenschaft ist in der neuesten Zeit vielfach behandelt
worden. Im verneinenden Sinne wird sie mit Recht von Ausonio
Franchi beantwortet (Ult. Crit. t. II). Pasquale Villari, dem
wir eine ausfithrliche und verdienstliche Greschichte Savonarolas
verdanken, fragt, ob die Geschichte Wisseunschaft oder Kunst



330 Zur néuesten philosophischen Litteratur.

oder keines von beiden sei (Ist die Geschichte Wissenschaft ?
V. Pasqu. Villari, Minister des offentlichen Unterrichts. Autor.
Ubers. von Lowinsohn, Berlin 1892). In freier Erdrterung werden
hier die verschiedenen Methoden behandelt, die philosophische
Geschichte des achtzehnten Jahrhunderts, die historischen Romane,
Thierry, die Philosophie der Geschichte, die geschichtliche Me-
thode der Wissenschaften, welche Grolsartiges geleistet und die
Forderung der Hegelschen Philosophie teilweise erfiillt habe,
indem sie nicht, wie die apriorische Methode die Gesetze des
Geistes auf die Geschichte anwandte, sondern sie aus der
Greschichte erkannte. Die geschichtliche Methode aber hat ihre
Schranken; allgemeine Wahrheiten, ein Malsstab der Beurteilung
konnen nicht auf geschichtlichem Wege gefunden werden. Hier
mufs die Philosophie eingreifen, diese aber ist etwas Person-
liches, denn die hohere Wahrheit ist nur dem Gefiihl zugénglich.
Daher das mérkwiirdige Gestdndnis Darwins, ihm sei der Sinn
fiir Poesie, Musik, Malerei, der Glaube verloren gegangen. ,Die
Religion fangt an, wo die Vernunft aufhort, nnd wo diese hin-
gelangt, ist kein Platz mehr fir die Religion.“ (!) Das religiose
Mittelalter erstickte (!) die Wissenschaft, welche doch bei den
Alten so herrlich geblitht hatte. Aber nicht alles ist im Mittel-
alter Verfall und Barbarei gewesen. Beweis die gotischen Dome,
ein Giotto, ein Dante. Der moderne Mensch datiert von der
Renaissance, welche die Fesseln der Vernunft l1oste, aber auch
den sittlichen Charakter der Italiener verdarb und die vom
Mittelalter geschaffene Freiheit zerstorte (A. a. 0. S. 89). Wir
bediirfen der Ideale, des Opfergeistes, ohne die auch die sociale
Aufgabe, die wichtigste der Gregenwart nicht gelost werden kann
(8. 91 f). So ein italienischer Minister des Unterrichts.

Auf das Gefiihl kann jedoch eine Wissenschaft nicht be-
griindet werden. KEbensowenig kann die Geschichte schon aus
dem Grunde den Anspruch erheben, Wissenschaft zu sein, weil
sie durch die ,ohne Zweifel wissenschaftliche Zeugen- und
Quellenkritik® die Sicherheit der Thatsachenerkenntnis erzeugt
(Ideen u. Gesetze d. Gesch. 8. 5). Xs verhdlt sich ndmlich mit
der Erkenntnis der Thatsachen &hnlich wie mit der Fest-
stellung jeder erfahrungsméifsigen individuellen Wirklichkeit. Ich
kann einen Baum des Gartens vollkommen kennen, seinen Um-
fang, seine Hohe, die Zahl seiner Blitter u. s. w., ohne deshalb
ein eigentliches Wissen davon zu haben, d. h. ihn pach seinem
Wesen, den Gesetzen und Griinden seines Wachstums zu er-
kennen. Man wird also entweder den strengen Begriff des
Wissens als eines evidenten und notwendigen Erkennens aus



(16.) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 331

Griinden oder den Anspruch der Geschichte, Wissenschaft zu
sein, preisgeben miissen. — Nur wenn die Thatsachen der Ge-
schichte aus Principien und Griinden notwendig begriffen
werden konnen (wie in der Hegelschen Geschichtsphilosophie
angenommen und versucht wurde), ist die Geschichte Wisseun-
schaft; aber eben das mufs bestritten werden. Ein solches Be-
greifen ist durch die Freiheit des menschlichen Handelns nicht
nur, sondern auch durch die der gottlichen Leitung ausge-
schlossen. Die aprioristische Geschichtsbehandlung sieht sich
daher auch veranlalst, die Freiheit in einem Sinne zu erkliren,
der sie aufhebt. Deutliche Spuren hiervon trégt die vorliegende
Schrift. ,,Es sind immer bestimmte Méachte, &ulsert der VI,
I. 8. 19, durch welche der Wille bestimmt wird. Alle Be-
strebungen des Menschen, seien sie auf hohere oder niedere
Giiter gerichtet, gliedern sich in den umfassenden geschichtlichen
Kausalzusammenhang ein, und das Ganze der socialen Bedingungen,
Gelegenheiten und Handlungen ibt auf das Einzelwirken einen
bestimmenden, beinahe zwingenden Kinfluls.“ Frei ist nur der
sich selbst bestimmende Wille: ein Begriff, der nicht die Ab-
hangigkeit vom gottlichen Willen, wohl aber die- Determination
durch irgend eine geschopfliche Macht, moge sie nun mittelbar,
durch die Vernunft, oder unmittelbar im Willen selbst wirksam
gedacht werden, ausschlielst. Der Begriff der motivierten Krei-
heit geniigt nicht. Nicht blofs der zwingende Determinismus
(lib. a coactione), sondern der Determinismus iiberhaupt ist mit
dem Begriffe der Freiheit (Wahlfreiheit, Willkiir) unvereinbar.
— Die treibenden Médchte in der Geschichte der Menschheit
sollen Ideen und Gesetze sein. Aber fiir das freie Handeln
gibt es zwar Gesetze des Sollens, nicht aber Gesetze des
Miissens. Wer den Verlauf der Geschichte ohne Vorurteil iiber-
schaut, wird Freiheit und Zufall als Faktoren des (reschehens
anerkennen. Persionliche, freie Méchte machen die Geschichte.
Mit der Auffassung der Ideen, wie sie in der vorliegenden
“Kulturgeschichte zu Tage tritt, konnen wir uns nicht befreunden.
,Die Ideen sind in den Gesetzen des Denkens, Wollens und
Fiihlens wirksam und sind auf Grund dieser Wirksamkeit
vom menschlichen Denken als die hoheren transcendentalen
Zielpunkte im Verklarungsscheine einer hoheren Welt entworfen.
»In den Gesetzen des Denkens und Wollens, in dem Bestreben
des Geistes nach Wahrheit, nach der Identitdt (?) des realen
Seins und dessen subjektiven Abbildes im Geiste und nach dem
Besitz der erahnten hochsten Tugend und Kraft, erweist sich die
Seele, wie in den Schonheitsgesetzen von einer idealen Macht



332 Zur neuesten philosophischen Litteratur,

bestimmt“ (8. 17). ,Die Dinge und Wesen, die er (Gott) in
der Fiille seiner Macht aus sich heraussetzte, sind wahrhaft nicht
aulser, sondern in ihm, ihm stets gegenwirtig, sie waren schon
im Anbeginn vor ihm in den Ideen, die den Gegenstand seines
ewigen Selbstdenkens(!) ausmachten” (8. 32). ,,Wenn wir Gott
zam Ausgangspunkt einer deduktiven Entwicklung der Kultur-
ziele des Menschen machen, so konnen wir nur kurze Zeit bei
der abstrakten Hohe stehen bleiben, zu welcher uns diese Be-
trachtung fiihrt. Das abstrakte Bild, welches wir zu unserem
Ziwecke von dem absoluten Leben entwerfen, miissen wir sogleich
zu erfillen suchen mit konkreten menschlichen Bestrebungen,
damit es sich uns nicht verflichtige” (Ebd.). Diese Sdtze driicken,
strenge nach ihrem Wortlaut genommen, den Gedanken des
Ontologismus aus; der Ontologismus aber ist nichts weiter als
ein in christliches Gewand gekleideter Pantheismus. — Ist die
Geschichte das Produkt menschlicher und géttlicher Freiheit,
so kann sle unmoglich ,,organischen‘ Gesetzen unterliegen, auch
nicht im modernen Sinne beherrschender Ideen, wie sie die
Schellingsche Schule durchzufiihren suchte (S. 61 f). Die an-
geblichen Gesetze, die das — wenn wir uns so ausdriicken
diirfen — geschichtliche Geschehen beherrschen sollen, schrumpfen
denn auch bei ndherem Zusehen zu Formeln von solcher Un-
bestimmtheit zusammen, dafs aus ihnen wenig oder nichts be-
griffen werden kann. Nehmen wir z. B. das ,,Gesetz der In-
tegration und Differenziierung, so sind es die sich mehrenden
Bediirfnisse, die bewulst und frei gewollten Zwecke, wie der
Verf. selbst hervorhebt (8. 65), die zur Teilung der Arbeit,
zur Scheidung der Berufsstinde fiihren. Ahnliches gilt von
anderen Gesetzen, die, sozusagen, nicht die Ereignisse machen,
sondern von den Ereignissen gemacht werden. Wozu also sei
es nan mit den aprioristischen Systemen von deduktiven oder
mit der materialistischen Descendenztheorie von induktiven Ge-
setzen als einseitigen Fassungen des ,,Organischen® reden? Der
Begriff der organischen Entwicklung findet auf die Geschichte,
soweit sie Produkt menschlichen Handelns ist, iiberhaupt keine
Anwendung. Das Gesetz des , Fortschritts“ erfdhrt Einschrin-
kungen, die es vollig illusorisch machen. Aristoteles, der nach
dem Urteil eines um die Geschichte der ,,Philosophie der Ge-
schichte héchst verdienten Schriftstellers am néichsten daran
war, die Philosophie der Geschichte zu begriinden, hatte kaum
einen Begriff vom Fortschritt (?), keinen von einem Gesetz
des Fortschritts (Robert Flint, La Philosophie de 1'Histoire en
France. Paris 1878 p. XVI). Der grolste Fortschritt, den die



(16.) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 333

Menschheit gemacht hat, der Fortschritt zum Christentum, be-
ruhte nicht auf einem ,,(zesetze‘* des Fortschritts, sondern auf
gottlicher Herablassung zu dem in religis-sittlichem Riickschritt
und Verfall begriffenen Menschengeschlechte. Uberhaupt ist im
Verlaufe der Geschichte viel von Fortschritt zu horen, wenig
davon zu sehen. Nimmt man mit Fouotenelle (Flint, a. a. O.
S. 24) die Kunst vom ,,Gesetz* des Fortschritts aus, so unter-
scheidet auch in Bezug auf Wissenschaft und Geisteskraft ein
W. von Humboldt das momentane Aufleuchten des Genius von
der allméhlichen Fortbildung und Verbreitung gewonnener Ein-
sichten und Kenntnisse. Selbst reine Kulturfortschritte in In-
dustrie, Verkehr u. s. w. konnen verloren gehen und dem
Riickschritt und Verfall den Platz rdumen.

Wie mit den Gesetzen, verhdlt es sich mit den ,,Ideen®.
Die Erkldrung, welche diese gewéhren sollen, bietet die ver-
niinftige Natur des Menschen selbst. Nicht Ideen sind es, die
durch den Menschen Religion und Sitte, Kunst und Wissenschaft
realisieren, sondern der verniinftige Menschengeist verwirklicht
die Wissenschaft, indem er nach den Griinden der Dinge forscht
u. 8. w. — Die Auffassung der gesamten Menschheit als eines
Menschen und der Begriff einer géttlichen Erziehung des Men-
schengeschlechtes ist allein vom religiosen Standpunkt aus ge-
rechtfertigt, wie es denn auch die Offenbarungsurkunden sind,
die uns diese Betrachtungsweise lehren. Auch ist nur vom
hoheren religiosen Standpunkt, bestimmter von dem der Offen-
barung die Geschichte in gewissem Sinne als Ganzes, begrenzt
nach riickwérts und vorwirts, nach Anfang und Ende, Ausgang
und Ziel gegeben, nicht aber vom philosophischen Standpunkt.
Aus diesem Grunde kann auch nur die religiose Betrachtung
eines Augustin und Bossuet, nicht aber eine philosophische oder
spekulative Konstruktion, die sich mit der Freiheit und Kontin-
genz menschlichen Geschehens nicht vereinbaren lafst, zum Ziele,
d. h. zur anndhernden Verwirklichung dessen fiihren, was mit
einer ,,Philosophie der Geschichte* beabsichtigt wird. — Die Folge
der Anndherung an den Standpunkt des platonischen Idealismus
ist ein gewisses Schwanken in der Beurteilung der aristotelischen
und scholastischen Philosophie, insbesondere der Erkenntnistheorie
(S. 27). In schroffem Gegensatz zur Scholastik steht die An-
nahme, sinnliche Anschauung sei Reaktion und Projektion psy-
chischer Empfindungen. Verhielte sich die Seele im sinulichen
Erkennen nicht aufnehmend, sondern wirkend, so wiirde damit
schon die Grundiage objektiver Erkenntnis aufgehoben. Auch
mit der Sicherheit des ,,Glaubens“ (Bd. II, S. 171) an Identitit



334 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

des Gleichbleibenden und Kausalzusammenhang in dem, was sich
verdndert, kann man sich nicht einverstanden erkldren. Ebenso
skeptisch klingt der Satz (8. 173), die Sinnesphysiologie und
die kritische Erkenntnistheorie (das leidige Kantsche Gespenst!)
habe bedenklicher gemacht und vor der aristotelischen Annahme
gewarnt, dafs wir in das Innere der Dinge dringen und das
Wesen erfassen konnen. — Nicht sehr verstindlich erscheint
uns das Urteil uber Scotus (8. 27), der ,nicht ganz mit
Unrecht den Willen (anders als Thomas) iiber die Vernunft er-
hebe und in Verbindung damit indeterministisch denke und sich
in der Gnadenlehre dem Pelagius ndhere®. (leichwohl ,,werden
wir, wenn wir solche Konsequenzen beriicksichtigen, nicht an-
stehen, dem hl. Thomas die Palme zu reichen“. Diese Aulse-
rungen sind schwer zusammen zu reimen. Auch mochte man
fragen, ob etwa Thomas deterministisch denke? Und wie steht
es mit den oben angefiihrten deterministisch klingenden Aus-
sprichen des Vf.s selbst? — Nikolaus von Cusa wird insoweit
mit Unrecht zu den Trigern der ,,wahren“ Reformationsideen
gerechnet (8. 341), als sein spekulativer Standpunkt in Frage
kommt, der wie wir, ohne widerlegt worden zu sein, In unserer
Schrift iiber Nikolaus von Cusa und Marius Nizolius nachge-
wiesen haben, kein anderer als der neuplatonische, und eben
deshalb ein mlt dem der spiteren Pseudoreformatoren verwandter
ist. Ubrigens begreift sich das Urteil des Vfs, der dem Stand-
punkt des Cusaners nahesteht, wie belsplelswelse die Aulserung
von einer ,,dunklen gehelmmsvollen Seite im menschlichen Wesen*
zeigt, wo “das Thor fiir die einstromende hohere Kraft geoffnet
sei und die Seele das Unendliche berithre (I. S. 131): eine
Wendung, die an das Seelenfiinklein Meister Eckarts erinnert,
dem ibrigens der V{. nicht einmal die Ehre einer Erwéhnung
erweist. Das Zugestdndnis, das (II. 8. 173) der aristotelischen
Erkenntnistheorie gemacht wird, dals es bisher keiner Philo-
sophie gelungen sei, das apriorische und aposteriorische Moment,
woraus sich jede Erkenntnis zusammensetze, besser zu verbinden,
erleidet eine bedenkliche Einschrinkung, die iiberdies beweist,
dals der Vf. das ,apriorische Moment“ anders als Aristoteles
versteht. Der griechische Philosoph kennt kein anderes a priori
als das der Seelenvermogen; diese allein stammen ihm nicht
aus der Erfahrung. Der Vf. dagegen betrachtet als ein a priori
Gegebenes sowohl das formale Element der urteilsméfsigen Ver-
koiipfung von Subjekt und Pradikat als auch ,die praddikativen
Gattungsbegriffe allgemeinster Art (S. 468), und ist der An-
sicht, dals ein streng begriffliches Wissen sich auf apriorischem



(16) Dr. Gg. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 335

Boden aufbauen miisse, weil nur das, was angeboren sei (!),
sich in gleicher Weise aufdringe (8. 471). Die Annahme Kants,
der den Apriorismus auf die Formen und Existenzméglichkeiten
(Kategorieen) beschrinke und die Wirklichkeit in der &ufseren
Erfahrung aufgehen lasse, habe an und fiir sich vieles fiir sich
(?auch beziiglich des zweiten Teiles der Kantschen Annahme?)
und lasse sich auch ganz wohl mit der scholastischen Abstrak-
tionstheorie vereinigen, wie neuerdings Schmid gezeigt habe
(5. 472). Uber Schmid haben wir uns oben (s. das Referat iiber
Grimmichs Theoretische Philosophie) ausgesprochen. Die vom
Vi. angedeutete Art der Vereinigung Kants mit Aristoteles durch
den ,erginzenden Gedanken, die Erhebung des Sinnenbildes zum
Vernunftbegriff bestehe eben in der kategorischen Bestimmung
des Sinnenstoffes, in der Formierung und Aufnahme desselben
in das kategorische Fachwerk®, zerstort einfach den aristote-
lischen Gedanken und setzt den Kantschen an seine Stelle
(8. 472). Die drohende Gefahr aber, dafs mit Kaunt ,das ganze
Haus*“ dem Apriorismus ausgeliefert werde, durch die Verbin-
dung der Kategorieen mit der ,Seinsidee“ beschwidren, heilst
den salto mortale Hegels erneuern, der damit allerdings ,die
Vernunftnotwendigkeit zur Seinsnotwendigkeit* erhebt (ebd.), zu-
gleich aber auch an die Stelle des transcendentalen Idealismus
den Pantheismus der Identititslehre setzt. Die ,,Seinsidee‘* als
sunmittelbar evidente Thatsache und ,unmittelbare Erfahrung*,
in der ,,die Vernunftnotwendigkeit zur Seinsnotwendigkeit” er-
hoben ist (a. a. O.), ist der Ontologismus, der, wie der Vorgang
Giobertis und in seiner Weise auch Rosminis beweist, vom
Hegelschen Panlogismus nur durch das theistische Gewand, das
indes auch dieser nicht verschméht, sich unterscheidet. Die an-
gefilhrten Ausspriiche des Vf.s zeigen, wie uns scheint, dals
derselbe, in modernen Einfliissen befangen, in das Verstdndnis
der aristotelischen und thomistischen Psychologie und Erkenntnis-
theorie nicht eingedrungen ist. — Der schwankende philoso-
phische Standpunkt des Vf.s fihrt zu schiefen Urteilen iiber Er-
scheinungen der Geschichte der Philosophie. Dafs Cartesius sich
»ganz und voll wieder dem Glauben zugewendet habe (IL.
S. 368), wird mit Fug hezweifelt. Gewils ist seine Philosophie,
auf die es vom geschichtlichen Standpunkt ankommt, in ihrem
innersten Kern rationalistisch und hat in diesem Sinne ge-
schichtlich gewirkt (Malebranche, Spinoza). Der Irrtum Lockes
liegt nicht darin, dafs er die Quelle aller Sicherheit des Erken-
nens im Objekte sucht (8. 466), sondern in der Verkennung
des Wesens der Vernunft, die er als selbstindige Erkenntnisquelle



336 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

leugnet und mit der inneren Erfahrung (Reflexion) zusammen-
wirft. Ferner bedeutet der scholastische Satz, der Mensch
erkenne per modum percipientis(?) nicht, dafs er das Mals alles
Erkennens sei (8. 470). Das letatere lehrten die Sophisten,
nicht die Scholastiker, die zwischen der Seinsweise, welche die
Dinge in sich haben, und derjenigen, die sie in der erkennenden
Seele annehmen, zwischen Gegenstand und Mittel der Erkenntnis,
wohl zu unterscheiden wulsten. KEndlich kann auch die Bestim-
mung der theologisch-philosophischen Aufgabe der (Gegenwart,
die Dogmen zn durchdenken, zu durchleben, zu durchempfinden,
nur cum grano salis, d. h. unter der Bedingung der Wahrung
des Geheimnisses, acceptiert werden. Die, wie es scheint, von
Vi, gebilligte ,,apologemsche“ Methode der Dogmatik (8. 500)
beruht auf einer Vermischung zweier wesentlich verschiedener
Standpunkte; der des Dogmatikers ist der Standpunkt des
Glaubens, der des Apologeten der Standpunkt der Vernunft oder
iiberhaupt der natirlichen und geschichtlichen Erkenntnis. Be-
ziiglich der Erkenntnistheorie des Vf.s gestatten wir uns noch
eine Bemerkung zu S. 467. Die Sinnesphysiologie hat mnoch
keineswegs bewiesen, dals es keine Farben, Tone u. s. w. in
dem gleichen Sinne glbt wie sie uusere Seele empfindet, denn
die Seele ,empfindet* uberhaupt nicht Farben und Téne, son-
dern nimmt sie wahr als von aufsen und aulser ihr (Gegebenes.
Die Gegenstinde der Wahrnehmung aber sind mehr als blofse
Erscheinungen ohne Halt, Dauer und festen Grund; denn wahr-
genommen werden in der That Dinge, d. h. erscheinende,
wirkende Substanzen, obgleich sie als solche erst durch den
Verstand erkannt, unterschleden und begriffen werden.

Uber den religions-, sitten-, rechts- und litterargeschicht-
lichen Inhalt des Buches miissen wir ohne weitere Bemerkung
mit einer kleinen Ausnahme stillschweigend hinweggehen. Diese
betrifft das Urteil iiber den vermeintlich &rmlichen Satz Anti-
gones in der gleichnamigen Tragédie des Sophokles (IL. S. 62),
der die mangelnde Tiefe des Familiensinnes beweise. Die Echt-
heit der Stelle vorausgesetzt, hdtte der Vf. nur einige Verse
weiter citieren dirfen, um im Leser die gegenteilige Ansicht zu
erwecken, ndmlich von dem tiefen Familiensinn, der sich in der
Wiirdigung des geschwisterlichen Verhéltnisses kundgibt.




	Zur neuesten philosophischen Litteratur [Fortsetzung]

