Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]
Autor: Feldner, Gundisalv
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761865

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Neu-Thomisten, 275

DIE NEU-THOMISTEN.

VON FR. GUNDISALV FELDNER,
Mag. S. Theol. Ord. Praed.

Was ist nun diese gratia congrua? Der Autor unterscheidet eine
gratia congrua und eine gratia non congrua, tadelt Billuart, dafs er
die gratia non congrua der Molinisten gratiam incongruam nenne.
Diese beiden, die non congrua und die congrua oder efticax, unterscheiden
sich von einander nicht entitativ und innerlich. Der ganze Unter-
schied stammt vom Gebrauche, welchen der freie Wille von den ihm
durch die anregende Gnade mitgeteilten moralischen und physischen
Kraften machen wird. Wenn der Wille durch diese Krifte bewegt,
vermehrt und unterstiitzt die heilsame Zustimmung thats#chlich gibt,
so ist und war die Gnade congrua, wenn nicht, so war die Gnade nicht
congrua. Congrua ist also die Gnade wegen der freien zukiinftigen that-
sachlichen Zustimmung. 8. 44 Anmerkung.

Das ist nun eine ganz kuriose Logik. Die Gnade ist und war
congrua, weil der Wille in Zukunft der Gnade thatséchlich zu-
stimmen wird, also auf Grund der zukiinftigen thatsichlichen Bestimmung.
An und fiir sich aber oder innerlich, entitativ ist die non congrua und
congrua ein und dasselbe. Jeder, der noch etwas auf die Logik hilt,
wiirde sagen, die Gnade ist durch die zukiinftige thatséchliche Beistim-
mung congrua geworden., Der Autor aber sagt, sie ist und war
congrua. Der zweite logische Widerspruch liegt darin, dafs die Gnade,
die innerlich, entitativ non congrua und congrua zugleich ist, gratia
congrua werden kaon, Denn unterscheidet sich die non congrua von
der congrua nicht entitativ und innerlich, so ist sie entweder non
congrua, oder congrua, oder beides zugleich. Ist sie beides zugleich, so
kann sie nicht erst durch die kiinftige thatséichliche Beistimmung con -
grua werden, Sie war cs ja schon frither. Dasselbe gilt im zweiten
Falle. Somit bleibt nur die dritte, beziechungsweise die erste Moglichkeit
offen, ndmlich: die Gnade ist an sich innerlich und entitativ non
congrua. In diesem Falle kann man dann allerdings sagen, die Gnade
sei durch die zukiinftige thatsichliche Beistimmung congrua geworden,
aber es verstolst gegen alle Gesetze der Logik, zu behaupten, sie ist
und war congrua. Ebenso unlogisch ist es, zu sagen, die non congrua
unterscheide sich nicht innerlich und entitativ von der congrua. Denn
dies heifst mit andern Worten thatsichlich handeln und thatséichlich
nicht handeln sind innerlich, entitativ eins und dasselbe; das, wo-
durch der Mensch thatsichlich handelt, unterscheidet sich nicht
lnnerlich und entitativ von dem, wodurch er thatsichlich nicht
handelt. Beide haben dasselbe Formalprineip.

Die logisch richtige, aus der Theorie der Molinisten abgeleitete
Wahrheit, ist nun die, dafs die Gnade entitativ und innerlich ,non
congrua® genannt werden mufs, aber durch die zukiinftige thatséchliche
Beistimmung des Menschen congrua oder efficax wird. In unserer Frage
handelt es sich nun um die aktuelle, nicht um die habituelle Gnade,
Die aktuelle Gnade besteht ihrem innersten Wesen nach in einer Be-
wegung durch Gott per modum transeuntis. Diese Bewegung nun, die

18*



276 Die Neu-Thomisten.

an sich entitativ und innerlich ,non congrua® ist, wird durch die zu-
kiinftige, thatsiichliche Beistimmung des Menschen eine ,congrua®. Wie
kann dies geschehen? Offenbar nur dadurch, dals diese Bewegung durch
die Zustimmung bestimmt, verfindert wird. Die Zustimmung muls
verindernd, bestimmend auf diese Bewegung einwirken, andernfalls
bliebe sie das, was sie friher entitativ und innerlich war: ,non congrua“.
Das einwirkende Princip, in unserm Falle die Zustimmung, verhilt sich
dann wie das formelle, die Bewegung oder gratia ,non congrua“ wie
das stoffliche Element. Die Bewegung durch Gott erhalt das ,Con-
grua-sein® von der Zustimmung des Menschen. Folglich bildet sie den
Stoff, und die Zustimmung ist die Form und das Agens. Darum ist
die Zustimmung von Seite des Menschen vornehmer, vollkom-
mener als die Bewegung Gottes. Iilud quod est formale in unoquoque
est excellentius in eo, quia per formam materia completur. In qualibet
autem actione illud quod est ex parte agentis est quasi formale; illud
autem quod est ex parte patientis vel recipientis est quasi materiale.
IV. Sent. d. 46. q. 2. a. 2. qu. 3. Allein die Bewegung Gottes ist virtus
divina, ist Gott selber, Folglich ist die Zustimmung des Menschen
vornehmer, vollkommener als Gott selber. So leben denn die Moli-
nisten nicht nur mit der Theologie, sondern auch mit der Philosophie
bestindig auf dem Kriegsfulse. Was unser Autor nur dunkel andeutet,
das spricht ein anderer Molinist, P. Pesch, klar und offen aus: die
'fIi‘hatigkeit Gottes wird durch die Thatigkeit der Kreatur ,modi-
ziert.“

Oder haben die Molinisten vielleicht Neigung, zu bestreiten, dals
das zu Modifizierende zu dem Modifizierenden sich verhalte
wie der Stoff, das Stoffliche, zu der Form, dem Formellen? Sind sie
vielleicht gesonnen, in Abrede zu stellen, dafls die Form der Natur und
Kausalitit nach oder simpliciter frither, vornehmer und vollkommener
sei als der Stoff? In diesem Falle haben sie mit allen Grundsétzen der
Philosophie gebrochen. Darum ist es theologisch und philosophisch durch
und durch unwahr, dafls die gratia ,non congrua®, die Bewegung Gottes,
gratia ,congrua® werde durch die zukiinftige thatsichliche Beistimmung
des Menschen,

Verstehen aber die Molinisten die Sache in der Weise, dafs Gott
die gratia ,congrua® oder ,efficax“ gibt, weil er die zukiinftige, that-
sichliche Beistimmung voraussieht, so spricht dagegen der von uns
fraber angefithrte Artikel des hl. Thowas, den der Autor gelesen haben
muss, indem er ihn citiert. In diesem Artikel heilst es aber, dals die
Voraussicht der guten Werke nicht die Ursache der Vorher-
bestimmung sein konne, weil dies ,contra auctoritatem Scripturae et
dicta Sanctorum® wire., Diese Ansicht verstélst aber nicht allein gegen
die hl. Schrift und die Ausspriiche der Heiligen, sondern auch gegen die
Vernunft. Denn diese zukiinftigen guten Werke konnen nur dann Be-
riicksichtigung finden, wenn sie irgendwiec auf den Willen Gottes be-
stimmend einwirken. Welchen Sinn und Zweck sollten sie sonst haben?
Nun ist es aber gegen alle Vernunft, dals etwas Geschaffenes, und
das sind die guten Werke der Menschen, bestimmend auf den Willen
Gottes einwirken. Secundum hoc potest esse aliquid Praedestinationis
causa, prout potest esse voluntatis motivum. So der hl. Thomas in dem
frither angezogenen Artikel. Dals die guten Werke nicht bestimmend
auf Gott einwirken kdnnen, lesen wir ebenfalls in jenem Artikel. Finis
autem divinae voluntatis est ipsa ejus bonitas, quae non dependet ab ali-
quo alio. Unde ad hoc quod habeatur a Deo, nullo alio indiget. Also wir



Die Neu-Thomisten. 217

fragen noch einmal: welche Bedeutung, welchen Sinn und Zweck fiir
Gott, fur die Austeilung seiner Gnade, sollen die guten Werke haben?
Haben aber diese selber keinerlei Einflufs auf den Willen Gottes,
dann besitzt die Voraussicht dieser Werke ebensowenig einen. Die
Voraussicht, als solche, ibt iiberhaupt keinen Einfluls aus, ist nicht
Ursache der Dinge, non est caunsa Praedestinationis. Mit Recht be-
merkt daram der englische Lehrer: dals die certitudo Praescientiae
nicht ausreiche. Ordnet Gott den vorherbestimmten wie jeden andern
Menschen zum Heile, nur mit dem Unterschiede, dals er voraus weils,
der vorherbestimmte werde das Heil erlangen, so unterscheidet sich der
vorherbestimmte vom nicht vorherbestimmten keineswegs durch die Hin-
ordnung zum Ziele, ex parte ordinis, sondern nur durch das Voraus-
wissen der Wirkung, des Erfolges. Dies aber ist durch und durch
falsch, contra sacram Scripturam et dicta Sanctorum. ’

So verhdlt es sich aber thatsichlich mit der Gnade der Molinisten.
Denn nach ihnen ist die Gnade an sich entitativ und innerlich ,non
congrua®. Gott sieht aber voraus, dafs die einen dieser Gnade zu-
stimmen werden, die andern nicht. Gibt nun Gott diesen, von welchen
er voraussieht, dals sie beistimmen werden, infolge dieser Voraussicht
eine gratia ,congrua“ oder ,efficax“? Durchaus nicht. Die Gnade
bleibt entitativund innerlich, also von Seite Gottes und ihrem Wesen
nach das, was sie ist, ,non congrua“. Congrua oder efficax wird sie
einzig und allein durch die Beistimmung des Menschen. Differentia
pendet ab usu, quem libera voluntas cum collatis sibi excitante gratia
viribus moralibus et physicis factura est.

Die Sache wire noch allenfalls begreiflich, obgleich durchaus falsch,
behaupteten die Molinisten, Gott verleihe jenen, von denen er weils,
dals sie beistimmen werden, auf Grund dieser Vorraussicht, eine inner-
lich und entitativ andere Gnade, die gratia congrua oder efficax;
allein die Behauptung, die Gnade selber, also die Bewegung von Seite
Gottes, sei innerlich und entitativ fiir die Zustimmenden und Nichtzu-
stimmenden die gleiche oder némliche, den Unterschied bewirke
ganz allein der Mensch durch seine Zustimmung, das hat ein fiir allemal
gar keinen Sinn. Da bringt der natiirliche Akt des Willens, also die
actio vitalis in einem dbernatiirlichen Gute, in der Gnade eine
Wirkung hervor, die alle Gesetze der Philosophie auf den Kopf stellt.
Die gratia ,non congrua® wird ,congrua® darch die blofse Zustimmung
des Willens. Wunder nehmen mufs es iberdies, dals die Molinisten,
trotzdem sie die Bewegung Gottes, also die virtus und actio Dei, die
mit Gott selber real identisch ist, von der Zustimmung oder Thitigkeit
der Kreatur ,modifiziert* werden lassen, noch behaupten, Gottes Rechte
und Herrschaft blieben dabei vollkommen intakt. Das ist ein wunder-
bares ,dominium“ Gottes iiber die Geschopfe, das von den Kreaturen
durch deren Zustimmung oder Thatigkeit ,modifiziert® wird!
Und diese Modifizierung wird noch dazu bewerkstelligt - durch die
Thiatigkeit der Kreatur!

Beziiglich der Autoritit des hl. Augustin, auf welche sich der Autor
fir seine gratia ,congrua® beruft, haben wir friiher schon einige Be-
merkungen gemacht., Dals diese Stelle iiberhaupt gar nicht von der
wirksamen Gnade, sondern von der Gnade des Glaubens, also von der
Vorbereitung zu der wirksamen oder von der gratia sufficiens handelt,
das weils jeder, der die Stelle einmal gelesen hat. Der Anfang der
Stelle lautet namlich: Propterea etiam voluntas qua credimus dono Dei
attribuitur, quia de libero existit arbitrio quod cum crearemur ac coepimus.



278 Die Neu-Thomisten.

Es handelt sich darum, ob Gott der Urheber des Glaubens einzig und
allein nur deshalb genannt werden konne und miisse, weil er uns die
Freiheit anerschaffen hat und diese Freiheit es eben ist, die den Glauben
annimmt. Darauf die Antwort des hl. Augustin, dals Gott nicht aus
diesem Grunde allein der Begrinder unseres Glaubens genannt
werden miisse, sondern auch wegen der innern und #ulsern Gnaden, die
er dem Menschen mitteilt. Unser Autor hat im Texte einige Kiirzungen
vorgenommen, die natlirlich dem Zwecke des Autors dienen. Kbenso
sind von ihm einige Erginzungen angebracht. Wir hoffen darum auf
die giitige Nachsicht unserer Leser, wenn wir den Text, wie er im heil.
Augustin selbst steht, hiehersetzen. Attendat et videat non ideo tantum
istam voluntatem divino muneri tribuendam, quia ex libero arbitrio est,
quod nobis naturaliter concreatum est, verum etiam quod visorum suasio-
nibus agit Deus ut velimus et ut credamus: sive extrinsecus . per evan-
gelicas exhortationes, ubi et mandata legis aliquid agunt, si ad hoc admo-
nent hominem infirmitatis suae, ut ad gratiam justificantem cre-
dendo confugiat; sive intrinsece ubi nemo habet in potestate quidei
veniat in mentem, sed consentire vel dissentire propriae voluntatis
est. His ergo modis quando Deus agit cum anima rationali, ut ei credat
neque enim credere potest quolibet libero arbitrio, si
nulla sit suasio vel vocatio cui credat; profecto et ipsum velle
credere Deus operatur in homine, et in omnibus misericordia ejus
praevenit nos. Der iibrige Teil der Stelle ist bei unserm Autor echt.

In dieser Stelle ist, wie jedermann sieht, von der Gnade des Glaubens
als dem initium justificationis die Rede. Dals somit diese Stelle mit der
wirksamen Gnade, durch welche die justificatio selber hervorgebracht
wird, nicht das mindeste zu thun hat, begreift ebenfalls jedermann. Es
ist indefs diese Stelle aus S. Augustin nicht die einzige. S. 49 beruft
sich unser Autor auf S. Augustin: epist. 186 ad. Paulin. cap. 2—Enchi-
ridio: cap. 32—In primo ad Simplic. cap. 2, N. 12. Der Autor glaubt
umsomehr auf den hl. Augustin sich stlitzen zu konnen, als derselbe,
nach der Versicherung unseres Autors, alle oder beinahe alle Elemente
in seinen Werken enthalt, mit welchen einige Jahrhunderte spiter
P. Molina sein System aufgebaut hat.

Die Wahrheit uund die Thatsache, welche unser Autor hier ohne
weiters in ihr gerades Gegenteil verkehrt, ist die, dafs S. Augustin ein
entschiedener Gegner des P. Molina genannt werden mufls. Dies
wird tibrigens von P. Molina selber offen zugegeben. P. Molina sagt:
Credens autem Augustinus cum iis, quae de gratia adversus haeresim
Pelagianam ex Scripturis rectissime docuerat, conjunctum esse. Prae-
destinationem Dei aeternam non fuisse secundum merita
qualitatemque usus liberi arbitrii a Deo praevisi sed solum
secundum Dei electionemet beneplacitum juxta eam sententiam
Paulum ad Rom.: 9, multis in suorum operum locis interpretatus est,
restrinxitque illud primae ad Timoth, 2: ,vult omnes homines salvos
fieri“; ut non de omnibus universim hominibus, sed de solis praedestinatis
intelligeretur. Quae doctrina plurimos ex fidelibus praesertim ex iis qui in
Gallia morabantur, non solum indoctos, sed etiam doctos, mirum in modum
turbavit, ne dicam illius occasione salutem eorum fuisse periclitatam. Ne
enim hujusmodi doctrinae adhaererent, haeresi potius Pelagianae ex
parte assentiendum putabant, variosque alios errores circa parvulorum
Praedestinationem confingebant. Id quod inter alia testantur duae illae
epistolae a Prospero et Hilario Arelatensi episcopo ea de re ad Augustinum
missae, quae inter opera Augustini ante librum de Praedestiratione



Die Neu-Thomisten. 279

sanctorum habentur .. .. Sententiam vero Augustini secutus
€8t Divus Thomas et post eum plerique scholasticorum. Con-
cordia. q. 23. a. 4 et 5. disp. V. membr ult. edit. nov. pag. 546. — Nos
pro nostra tenuitate rationem totam conciliandi libertatem arbitrii cum
divina gratia, Praescientia et Praedestinatione, quam toto art. 13. q. 14.
et art. 6. q. 19. q. 22 et tota hac quaest. tradidimus sequentibus prin-
cipiis, ex quibus eam deduximus, quaeque variis in locis tradidimus,
initi judicamus. Quae si data explanataque semper fuissent,
forte neque Pelagiana haeresis fuisset exorta; neque Luthe-
rani tam impudenter arbitrii nostri libertatem fuissent ausi negare,
obtendentes cum divina gratia Praescientia et Praedestinatione cohaerere
non posse, neque ex Augustini opinione concertationibusque cum
Pelagianis tot fideles fuissent turbati, ad Pelagianosque defe-
cissent, facileque reliquiae illae Pelagianorum in Gallia,
quarum in epistolis Prosperi et Hilarii fit mentio, fuissent
exstinctae, A. a. O. S, 546. — Neque vero dubito, quin ab
Augustino et caeteris Patribus unanimi consensu compro-
bata fuisset haec nostra de Praedestinatione sententia,
ratioque conciliandi libertatem arbitrii cum divina gratia,
Praescientia et Praedestinatione, si eis proposita fuisset.
A, a. 0. 8. 550.

Daraus kann jedermann ohne viele Miihe ersehen, inwieweit nicht
blofs die Texte, sondern alle, oder beinahe alle Grundsidtze des heil.
Augustin mehrere Jahrhunderte spater P. Molina verwendet hat, um sein
System aufzustellen. Der hl. Thomas sowie S. Augustin sind nach dem
cigenen Gestindnisse entschiedene Gegner der Lehre des P. Molina
von der Vorherbestimmung mit Riicksicht oder in Voraussicht der Ver-
dienste; den tbrigen Vitern, bekennt P. Molina selber, war dieses sein
System unbekannt: trotzdem hat P. Molina die meisten Elemente der
Doktrin des hl. Augustin zu einem System zusammengefiigt! Was doch
Autoren alles niederschreiben! Sententiam vero Augustini secutus est
Divus Thomas et post eum plerique scholasticorum. Diese zwei Sétze
lagsen sich nicht vereinigen.

Wir haben an einer fritheren Stelle gesagt, dals es einen Wider-
spruch bedeute, wenn man behaupte, der Willensakt, die actio vitalis in
der natiirlichen Ordonung vermége die Gnade zu einer gratia_,congrua®
zu machen. Denn diese gratia ist ja als motio divina etwas Ubernatir-
liches, in ordine supernaturali gegeben. Dagegen erklirt nun der Autor
S. 45 folgendes: der Wille wird ja vorherbewegt von der anregenden
Gnade und im Zustimmungsakte selbst ist der Wille physisch und
innerlich gestirkt und unterstiitzt von der Gnade. KEr bestimmt sich
demnach durchaus nicht mit seinen natiirlichen Kriften allein fir den
heilsamen Akt.

Diese Antwort des Autors lost die Frage nicht. Denn was ist
die anregende Gnade? Nach der Versicherung des Autors an einer
frihern Stelle ist es die moralische Beeinflussung durch Gott. Aber
der moralische Einflufs ist nicht subjektiv im Willen, sondern im
Verstande. Der ibernatirlich erleuchtete Verstand wirkt aber nicht
im Willen, sondern auf den Willen. Damit ein Willensakt zustande
komme, miifste diese moralische Bewegung im Willen als ihrem Sub-
strate sein. Darum betont der hl. Thomas fortwahrend, Gott wirke im
Willen. Der Verstand wirkt auf den Willen nur darstellend, nicht
denselben innerlich bewegend. Die moralische Bewegung erklart
somit ganz und gar nichts. — Der Wille ist physisch und innerlich



280 Die Neu-Thomisten.

gestarkt und unterstiitzt durch die Gnade. Sehr wohl! Welchen Effekt
bringt diese Stirkung und Unterstitzung der Gnade hervor? Ist es
diese Gnade selber, die den Willensakt hervorbringt, thatsdchlich ver-
ursacht? Wenn ja, dann miissen wir eben diese Gnade eine wirksame
nennen. Wenn nein, dann kommt doch schliefslich, trotz alles Hin- und
Herredens, das Ganze auf den Willen als solchen an. Zudem ist es
ganz und gar falsch, dafs der Wille physisch und innerlich unter-
stiitzt werde, falls die Molinisten ihrem System halbwegs treu bleiben
wollen. Denn sie sprechen, und der Autor sagt es hier ja ausdriicklich,
davon, dafls die physische und innerliche Unterstiitzung dem Willen in
ipso actu productionis zu teil werde, also zu einer Zeit, wo der Wille
sich schon in actu befindet, indem der Akt als Wirkung aus ihm her-
vorgeht. Diese Unterstiitzung ist somit eine simultane und greift dann
ein, wenn der Wille sich fiir die Thitigkeit bereits entschieden oder
determiniert hat. Kine Determinierung des Willens durch die
Gnade lasser die Molinisten tiberhaupt nicht zu. Der Wille muls viel-
mehr, um frei zu sein und zu bleiben, ausschlielslich sich selber
determinieren. Jeder Kingriff, selbst von Seite Gottes, wiirde sofort
die Freiheit zerstoren. Diese physische und innerliche Unterstiitzung
dorch die Gnade ist somit ein leeres Gerede. Eine unwirksame Unter-
stiitzung dient zu nichts, und eine andere lassen die Molinisten nicht zu.

Wie sehr die Molinisten der ganzen strittigen I'rage aus dem Wege
zu gehen suchen, beweist gerade die soeben vernommene Antwort unseres
Autors. ,Der Wille bestimmt durchaus nicht sich selber allein mittelst
der natiirlichen Krifte zu dem heilsamen Akte.“ Allein, um den ,heil-
samen Akt“ handelt es sich zunichst gar nicht, sondern um die Gnade.
Nach der Theorie der Molinisten bildet die gratia ,non congrua® enti-
tativ und innerlich eins und dasselbe mit der gratia ,congrua® Die
Gnade wird und ist aber eine ,congrua® durch die Beistimmung der
Kreatur. Somit haben wir es hier unmittelbar mit der Gnade, nicht
aber mit dem ,heilsamen Werke“ zu thun. Die Gnade bildet den
Gegenstand, das Objekt fir die Beistimmung, nicht das heilsame Werk.
Oder sind den Molinisten vielleicht die Gnade und das heilsame Werk
auch entitativ und innerlich identische Dinge? Es scheint fast so, wie
aus ihrer Beweisfithrung hervorgeht. Und doch bildet geméls den Ge-
setzen des Denkens und den Grundsidtzen des Glaubens das heilsame
Werk einen Effekt, eine Wirkung der Gnade und der freien Zu-
stimmung des Willens. Wir hitten dann in diesem Falle wiederum die
bekannte Thatsache vor uns, dafls die Molinisten alle Gesetze des Denkens
mit Fifsen treten.

Es bleibt somit nichts anderes tibrig, als den entitativen und inner-
lichen Unterschied zwischen der Gnade und dem heilsamen Werke an-
zuerkennen. Dann aber besitzt der soeben angefithrte Beweis unseres
Autors absolut keine Kraft. Wir erkliren, es sei und bleibe unmdglich,
dafs der Wille aus seinen natiirlichen Kréiften einem tibernatiir-
lichen Gute, ndmlich der Gnade, beistimme and dieselbe dadurch zu
einer gratia ,congrua® mache. Hoc autem communiter in omnibus rebus
paturalibus invenitur, quod quaelibet actio commensuratur virtuti
agentis. Nec aliquod agens naturale nititur ad agendum id quod excedit
suam facultatem. Summ. theol. 2, 2. q. 180. a. I. Hilt nun der Autor
vielleicht dafiir, die Beistimmung zu der Gnade iibersteige nicht die
Fahigkeit des Willens? In diesem Falle hitte der Autor allen Grund,
sich vor der Hiresie der Pelagianer zu fiirchten. Darum war
es hochst unvorsichtig vom Autor, die ,Thomisten an diese Furcht zu



Die Neu-Thomisten. 281

erinnern®. Ubersteigt nun aber der Wahrheit geméls die Gnade, sei es
die ,non congrua® oder die ,congrua“, die Fahigkeiten des natiirlichen
Willens, so frigt es sich, wie und wodurch der Wille zu der Bei-
stimmung gelange. Die Gnade bewegt in unserm Falle zwar den
Willen, aber nur objektiv, indem sie den Gegenstand, das Objekt
fir die Zustimmung des Willens bildet Allein, die objektive Bewegung
ist nach dem hl. Thomas nicht ,sufficiens et efficax“ Stimmt also der
Wille nichtsdestoweniger dieser Gnade bei, so kann es nur aus seinen
natiirlichen Kriften geschehen, DBei diesem Steine des Anstofses
kommen die Molinisten ein fiir allemal nicht vorbei. Wir fragen ja vor-
lanfig gar nicht um die Zustimmung zu dem ,heilsamen Werke“, sondern
um die Zustimmung zu der angebotenen Gnade, die im Sinne der
Molinisten entitativ und innerlich ,non congrua® und ,congrua® zu-
gleich, eigentlich eine wahre Zwittergestalt ist. Ks handelt sich vorerst
um diese im wahren Sinne geschlechtlose Gnade, die entweder ,non
congrua® ist, wenn der Wille nicht beistimmt, oder eine ,congrua® wird,
falls der Wille seine Zustimmung erteilt.

Wer oder was bewirkt, dals der Wille dieser Gnade, diesem
tibernatiirlichen Objekte beistimmt? Vielleicht der Wille als natiir-
liche Fahigkeit? Dann steht die Hiresie der Pelagianer, oder
wenigstens der Semipelagianer drohend vor uns. Behaupten die Moli-
nisten, diese Beistimmung des Willens erfolge nicht durch die natiir-
liche Fahigkeit des Willens allein, sondern auch durch die Gnade Gottes,
so kommen sie pur voch tiefer in die Sackgasse hinein. Wir fragen
dann neuerdings, wodurch stimmt der Wille dieser letztern Gnade bei?
Inwiefern bewirkt Gott durch eine Gnade, dals der Wille der dar-
gebotenen Gnade zustimme? KEs wiirde sich ja doch wiederum fragen,
wie und wodurch der Wille dieser letztern Gnade beistimme, ob darch
seine natiirliche Fiahigkeit, oder abermals durch eine andere Gnade.
Damit kiimen wir entweder aus dem Pelagianismus oder Semipelagianismus,
oder aber aus dem Fortschreiten in das Unendliche gar nicht mehr heraus.
Dies ware um so mehr der Fall, als der Konkurs Gottes, also die dar-
gebotene Gnade, gar nicht auf den Willen selber wirkt, denselben
direkt und unmittelbar gar nicht affiziert. Der Konkurs Gottes,
also auf dem Gebiete der Ubernatur oder Gnade, die gratia oblata,
berithrt nach den Molinisten gar nicht den Willen als Potenz. Denn,
erklirt unser Autor, die Molinisten behaupten: ,concursum Dei directe
et immediate tantummodo afficere actum, imo terminative spectatum
esse unum idemque cum actu actioneque, nulloque vero modo directe
et per se afficere potentiam voluntatis ut sic“. A, a. 0. 8. 25.
— Folglich bleibt noch immer die Frage offen, wodurch dieser Wille,
der vom Konkurs Gottes direkt und per se gar nicht berithrt wird, dazu
komme, der dargebotenen Gnade im Sinne der Molinisten beizustimmen.
Durch eine andere Gnade kann es nicht geschehen, weil dieselbe eben-
Sowenig direkt und per se den Willen affizieren kénnte und wirde. Fir
die Molinisten besteht ja ein und dasselbe Hindernis. Der Wille stimmt
demnach der dargebotenen Gnade, gratiae oblatae, einzig und allein
aus seinen natiirlichen Kriften bei.

. Darum ist es weiter nichts als ein leeres Gerede, wenn die Moli-
msten fortwihrend betonen, es gebe in der Kreatur kein Seiendes, keinen
Akt, keine Thatigkeit, welche nicht von Gott wahrhaft und physisch
he_rvorgebracht wiirde. Wie sie in der natiirlichen Ordnung unter diesem
Seienden nicht eine Form, einen Akt, sondern den Effekt, die Wir-
kung oder Thatigkeit verstehen, ebenso fassen sie in der dber-



282 Die Neu-Thomisten.

natiirlichen Ordnung nicht die Beistimmung zu der Gnade, sondern zu
dem ,heilsamen Werke“, also zu dem Effekte der Gnade und Zustim-
mung ins Auge. Zudem ist es ganz und gar sinnlos, die Thomisten
zu bekdmpfen, weil ihre hinreichende Gnade, die gratia sufficiens, keinen
heilsamen Akt besitze, notwendig ohne einen solchen Akt sei. Diese
Gnade der ,Thomisten“ hat einen heilsamen Akt, muls notwendig
einen solchen haben.

Besieht man sich die Theorie der Molinisten ndher, so findet man
alsbald, dafs die Gnade der Molinisten, und zwar weder die ,non con-
grua“, noch die ,congrua® ebenfalls ein heilsames Werk hervorbringt. Und
in der That! 8. 38 Anmerkung sagt unser Autor folgendes: die blofs hin-
reichende oder specifisch hinreichende Gnade entbebrt immer thatséchlich
des heilsamen Werkes. Die specifisch wirksame Gnade dagegen hat immer
das heilsame Werk. Warum verhélt die Sache sich so? Die hinreichende
Gnade besitzt alle physischen Momente, welche der wirksamen zu-
kommen. Der ganze Unterschied zwischen der ausreichenden und wirk-
samen Gnade besteht darin, dals der Wille von der einen thatsichlich
Gebrauch machen will, von der andern hingegen nicht.

Hier haben wir schwarz auf weils den Beweis der Molinisten, dals
ihre Gunade eigentlich ganz und gar nicht wirkt. Mit Bezug auf die
specifisch oder blofs ausreichende Gnade ist die Sache ohne dies klar,
denn diese ist immer thatséchlich ohne das heilsame Werk. Aber auch
hinsichtlich der specifisch wirksamen Gnade kann ein Zweifel nicht auf-
kommen. Denn diese Gnade besitzt als solche, innerlich oder ihrer
Natur nach, kein physisch neues Klement, sondern nur die Zustim-
mung des Willens. Hat etwa die Gnade diese Zustimmung hervor-
gebracht? Nein, davon kann gar nicht die Rede sein. Denn diese wirk-
same Gnade besitzt nicht mehr und auch nicht weniger physische Ele-
mente als die blofs hinreichende. Die hinreichende aber bringt niemals
eine Wirkung hervor. Daraus folgt aber dann, dals auch die wirksame
keinen Effekt hervorbringt. Die Zustimmung des Willens ist folglich
nicht ein Werk der Gnade. Es heifst doch allen Denkgesetzen den
Krieg erkliren, wenn man sagt, die gratia ,non congrua® unterscheide
sich entitativ und innerlich, in Bezug auf ihre physischen Elemente, in
nichts von der gratia ,congrua“, und doch bringe die eine nie, die
andere stets eine heilsame Zustimmung des Willens hervor. Die Ur-
sache ist dieselbe, die Wirkungen dagegen sind ganz verschieden.
Wer ist demnach, wenn wir der Warheit die Ehre geben, gemils
der Theorie der Molinisten die wirksame Ursache der heilsamen
Zustimmung des Willens? Die Gnade ist es nicht. Folglich muls
es ganz allein der Wille selber sein. Fiirchten sich die Molinisten nicht
vor der Hiresie der Pelagianer? Wir sprechen ja hier von der Zu-
stimmung zu der Gnade, nicht zum ,heilsamen Werke®

Die Molinisten suchen sich zwar zu helfen, kommen aber dabei
noch tiefer in den Morast hinein. Sie sagen n#mlich, Gott gibt jenen
Menschen, die ibernatiirlich thitig sein werden, auch jene Gnaden, von
denen er voraussieht, dals die Menschen ihnen thatséchlich beistimmen,
mit ihnen wirken werden. — Wir fragen: sind diese Gnaden entitativ
und innerlich verschieden von denjenigen, denen die Menschen nicht
zustimmen, mit denen sie nicht wirken, oder sind sie nicht in dieser
Weise verschieden? Die Antwort der Molinisten lautet, wie wir bereits
gehort haben, dals diese Gnaden entitativ und innerlich von den andern
nicht verschieden sind. Verhilt sich die Sache also, dann hat das Vor-
auswissen Gottes auf die ganze Angelegenheit nicht den mindesten Einfluls.



Die Neu-Thomisten. 283

Denn abgesehen davon, dafs das Vorauswissen Gottes allein iiberhaupt
gar nichts bewirkt, wie wir alsbald sehen werden, macht ja eben dieses
Vorauswissen die Gnade nicht zu einer ,congrua oder efficax¥ Wire
dem anders, so miilste die Gnade, welche Gott auf Grund der Voraus-
sicht mitteilt, sich entitativ und innerlich von der ,non congrua® unter-
scheiden. Gerade dies aber bestreiten die Molinisten. Folglich teilt
Gott allen Menschen entitativ und innerlich eine und dieselbe Gnade
mit. Gott bewirkt in keiner Weise, dafs diese Gnade fiir manche
Menschen eine ,congrua oder efficax® werde. Wohl aber wird dies
durch die Zustimmung des Willens bewirkt. Folglich ist die
Voraussicht Gottes, selbst wenn sie méglich wiire, was wir entschieden
bestreiten, ganz und gar tiberflissig. Sie #ndert nicht das mindeste an
der Gnade selber. Diese Anderung wird durch den freien Willen,
nicht aber durch Gott vollzogen. Gott sieht voraus in der Theorie der
Molinisten, dals diese seine Gnade vom freien Willen werde zu einer
congrua oder efficax gemacht werden; das ist alles. KEr von seiner Seite
gibt eine und dieselbe Gnade. So lautet die Wahrheit gemifs dem
System der Molinisten. Alles andere ist versuchte Irrefithrung. Bewirkte
d;g Gnade selber diese Zustimmung, so wire sie eben intrinsece
efficax.

Die Gnade Gottes bleibt also eine ,non congrua®“, wenn oder weil
der Mensch ,ipsa uti reapse non vult% Sie wird folglich eine ,congrua
oder efficax“, wenn oder weil der Mensch, ,ipsa uti reapse vult. Was
ist es nun, wenn der Mensch thatsichllch ,ipsa uti reapse non vult*?
Welche Macht hat Gott in der Hand, den rebellischen Willeu des Men-
schen zu beugen? Nach der Theorie der Molinisten ist Gott einem
solchen Menschen gegeniiber einfach ohnméchtig und kraftlos, Er
hat keine entitativ und innerlich andere Gnade zur Verfiigung,

Dies ist durchaus nicht der Fall, bemerkt unser Autor S, 43., dena
nach 8. Augustin und Thomas stehen Gott so viele und so mannigfache
Hilfsmittel zu Gebote, dafs er auch den verhartetsten Willen nach Be-
liecben beugen kann, wie und wohin er will, wenngleich diese Instrumente
und Hilfsmittel an sich ganz und gar indifferent sein mogen.

Diese Antwort der Molinisten mufls mehr als sonderbar genannt
werden. Denn geméls jhrer Theorie besitzt Gott ohne dies nur ein
einziges Hilfsmittel der Gnade, nidmlich die gratia ,non congrua“. Die
gratia ,congrua® setzt ja den Willen bereits voraus. Gott selber kann
diese seine Gnade auch nicht selber zu einer ,congrua® machen, denn
dadurch hiobe er die Freiheit des Willens auf. Somit hat Gott nur die
gratia ,non congrua® zur Verfiigung. Allein diese Gnade bringt gemils
der Behauptung unseres Autors niemals eine Beistimmung des Willens
hervor, beugt also den Willen nie. Ein anderes Hilfsmittel besitzt aber
nach den Molinisten Gott nicht. Damit aber auch die Grundsitze der
P}lilosophie wieder einmal einen vernichtenden Schlag erbalten, ver-
sichert uns der Autor, Gott kénne durch ganz indifferente Mittel,
auxilia de se mere indifferentia, den storrigen Willen zur Ordnung
bringen. Wollen wir die gewdhnlichen Denkgesetze horen, so werden
Sle uns sagen, dals man durch ein indifferentes Mittel nie und
Dimmer einen Effekt erzielen koénne, selbst wenn keinerlei Widerstand
vorhanden ist. Um so weniger wird dann von diesem Mittel ein guter
Erfolg zu erwarten sein, so oft es sich um ein widerstreitendes Substrat
handelt. Ein indifferentes Mittel und eine sichere Wirkung, das
sind Dinge, die sich ebensowenig vereinigen lassen wie Feuer und Wasser.



284 Die Neu-Thomisten.

Gelinge es doch einmal den Arzten, durch ganz indifferente Mittel
zu kurieren!

Sicher wissen S. Augustin und Thomas von vielen und verschie-
denen Hilfsmitteln Gottes zu erzdhlen. Aber es wire ihnen nie im
Leben eingefallen, darunter an sich ganz und gar indifferente Mittel zu
verstehen, Vielmehr sagen sie, dafs Gott Mittel zur Verfiigung habe,
wodurch certissime der gewiinschte Erfolg eintreten werde und miisse,
was doch mit Bezug auf indifferente Mittel kein halbwegs vernitinftiger
Mensch behaupten wird und kann.

Also tber welche Mittel verfiigt Gott, um den verkehrten Willen
des Menschen umzuiéndern? Die Molinisten anerkennen nur jene Mittel,
die moralisch auf den Willen einwirken. Allein, alle diese mora-
lischen Mittel bewegen den kreatiirlichen Willen hier auf Erden ,non
sufficienter et efficaciter”, wie der hl. Thomas ausdriicklich lehrt. Die
Anschauung Gottes ja, die wirde den Willen sufficienter et efficaciter
bewegen. Aber in diesem Falle wire der Wille eben nicht mehr hier
auf Erden. Folglich besitzt Gott im Systen der Molinisten absolut
keine Macht tiber den Willen, der die Gnade anzunehmen sich weigert.
Gott ist ohnméchtig gegeniiber der Kreatur. KEr besitzt nur
jene Gnade, die ,congrua® wird, wenn der Wille selber zustimmft,
,8i uti reapse vult®.

Die Molinisten geben dies sogar ohne alles Bedenken zu. Denn
schreibt der Autor S. 43, Gott kann die schlechten Willen der Menschen,
welche er will, wann er will und wo er will, zum Guten wenden. Allein,
daraus folgt noch nicht, dals diese Bekehrung mit jedem Mittel der
Gnade im Menschen durch Gott unfehlbar gewirkt werde, oder gewirkt
werder konne. Vielmehr widerspriache dies den Naturen und Wesen-
heiten der Dinge, die unverdnderlich sind. — Da diese Antwort gegen
die ,Thomisten“ gerichtet ist, und diese selber lehren, Gott kdnne mit
moralischem Einflusse die Bekehrung nicht bewirken, so kann sie
nur den Sinn haben, Gott bewirke und konne gar nicht die Bekehrung
bewirken durch jeden physischen Einflufls. Das aber widerstreitet
der Allmacht Gottes. Deus movet quidem voluntatem immutabiliter
propter efficaciam virtutis moventis, quae deficere potest. Quaest.
disp. de malo. q. 6. a. unic. ad 3,

Natiirlich ist der Autor hier wiederum im hellen Widerspruche mit
sich selber. Einige Zeilen frither erkldrt er auf das bestimmteste, Gott
besitze so viele und so grofse Hilfsmittel der Gnade, dals er auch den
verstocktesten Willen, und zwar durch ganz indifferente Mittel, beugen
konne, Gegeniiber der Behauptung des Autors, Gott kénne den Willen
nicht physisch bewegen oder gar prideterminieren, weil dies gegen die
Natur und Wesenheit, die unveriinderlich ist, verstiefse, hat die
Philosophie keine Antwort. Denn wenn jemand die modi eines Dinges
mit der Natur und Wesenheit desselben identifiziert, so verdient
er keine Antwort. Selbstverstindlich widerspricht diese Ansicht des
Autors hier abermals jener auf S. 20, wo gesagt wird, Gott konne den
Willen anders bewegen, als seine Natur und Abhéngigkeit vom
Verstande es verlangt.

S. 45 hoéren wir vom Autor, dafs auch nach den Molinisten der
Wille durch die anregende Gnade Gottes vorherbewegt werde, und
im Akte der Zustimmung von der Gnade physisch und innerlich ge-
stirkt und unterstiitzt sei. — Den ersten Teil dieser Behauptung kénnen
wir mit dem Bemerken zugeben, dals der Wille zwar vorherbewegt wird
durch die genannte Gnade, aber unicht sufficienter et efficaciter. Durch



Die Neu-Thomisten. 285

diese Gnade bewegt Gott den Willen, gemifls dem Gestdndnisse der Moli-
nisten, nur moralisch. Dagegen ist der zweite Teil der Behauptung
durch und durch falsch. Wie soll die Gnade den Willen physisch und
innerlich stirken, wenn sie gar nicht auf den Willen einwirkt?
Nach der Theorie der Molinisten wirkt der Konkurs Gottes {berhaupt
nicht auf den Willen, sondern mit dem Willen, Der Konkurs Gottes
bezieht sich ausschlielslich auf die Thatigkeit des Willens, nicht
aber auf den Willen selher. So schreibt der Autor S. 25: contra
vero Molinistae, qui statuunt, concursum Dei directe et immediate tan-
tummodo afficere actum, imo terminative spectatum esse unum idem-
que cum actu et actione, nullo vero modo directe et per se afticere
potentiam voluntatis ut sic, jure meritoque affirmant, Deum se-
cundum ipsos esse quidem causam actionis voluntatis secundum se et
secundum esse physicum spectati. Darum ist es durch und durch falsch,
dafs der Konkurs Gottes, die Gnade den Willen innerlich und physisch
stirke und unterstiitze. Innerlich und physisch kann der Wille durch
die Gnade nur dann gestirkt und unterstiitzt werden, wenn dieselbe im
Willen selbst ist, auf den Willen einwirkt. Der Akt des
Willens, welchen Gott nach den Molivisten einzig und allein wirkt, kann
nicht den Willen physisch und iunerlich stirken und unterstiitzen, da er
ja als Effekt des Willens aus dem bereits gestidrkten Willen, als
aus seiner Ursache, hervorgehen mufs. Wéire dem nicht so, dann
hitten wir abermals das Kunststiick des Herrn Miinchhausen vor uns.
Es ist also diese Behauptung wiederum nichts anderes als eine beabsich-
tigte Irrefihrung. _

Wollen die Molinisten die Gesetze der Logik noch mitreden lassen,
80 miissen sie sagen, der Akt der Zustimmung, nicht der Wille im Akte
der Zustimmung, werde durch die Gnade physisch und innerlich ge-
stirkt und unterstiitzt. Allein, dann ist dieser Akt entweder kein frei-
williger, oder kein iibernatiirlicher, wie S. Thomas dem Magister

der Sentenzen gegeniiber beweist, der annahm, der hl. Geist bringe im
Gerechten unmittelbar selber den Akt der Liebe hervor. Frei und
ibernatirlich zugleich ist der Akt der Zustimmung nur dann, wenn er
aus dem iibernatiirlich vervollkommneten Willen hervorgeht. Im System
der Molinisten wird aber nicht der Wille idbernatirlich vervoll-
kommnet, weil die Gnade gar nicht auf den Willen, sondern nur auf
den Willensakt wirkt. Reden die Molinisten, wie unser Autor S. 45,
trotzdem von einer physischen und moralischen Erhebung des
Willens in die iibernatiirliche Sphire, so hat dies absolut
keinen Sinn und enthilt héchstens eine grobe Unwahrheit. Dies kdnnte
nur durch eine dem Willen selber eingepragte, nicht aber ange-
botene Gnade geschehen.

. Die aktuelle Gnade ist, so versichert uns der Autor S. 46, auch
nicht ,versatilis“, oder ,pendula“, denn sie verfolgt konstant einen
Zweck, von dem sie durch keine Macht abgelenkt werden kann. Dieser
Zweck, dieses Ziel ist das ,heilsame Werk“. — Der Autor verteidigt
damit eine Gnade, die ,infallibel®, ,invincibel“, ,insuperabel® genannt
werden mufs. Denn jene Gnade, die durch keine Macht von ihrem Ziele,
dem heilsamen Werke, abgebracht werden kann, kann man auch nicht
anders nennen als unfehlbar, unbesiegbar, uniibertrefflich. Wie kommt
nun der Autor zu einem Vorwurfe gegeniiber den ,Thomisten®, dals sie
elne Gnade lehrten, die infallibel, invincibel, insuperabel sei. Die Sache
18t nicht recht begreiflich.

Ist es denn aber auch wahr, dals der Gnade im Sinne der Moli-



286 Die Neu-Thomisten.

nisten die genannten Eigenschaften zukommen? Nein, es ist nicht wahr.
Denn eine Gnade, die durch die Zustimmung, oder durch die Nichtbei-
stimmung verdindert, bestimmt wird, ist und bleibt in sich, oder ihrem
Wesen nach, ,versatilis und ,pendula“. Dals die Gnade konstant einen
Zweck, das heilsame Werk, nicht die Sinde oder irgend ein anderes
natiirliches Ziel anstrebe, das begreift jedermann. Aber niemand be-
greift, dafs man die Gnade aus diesem Grunde nicht ,versatilis® und
ypendula® nennen diirfe. Denn versatilis und pendula ist nach der ge-
wohnlichen Auffassung jede Gnade, die in sich keinerlei Bestimmung
hat, sondern entweder ,non congrua“ bleiben, oder ,congrua“ werden
kann, je nachdem der Wille zustimmt oder nicht. Das Wort: versatilis
und pendula besagen doch wohl nur, dals die Gnade in sich ganz und
gar unbestimmt, aber bestimmbar sei. Nun erklirt uns aber der Autor
selber, dals die Gnade durch die Zustimmung des Willens ,congrua®
werden, durch die Nichtbeistimmung ,non congrua“ bleiben kénne. Sind
nun diese beiden Gnaden etwa eins und dasselbe? Eine differentia
specifica, die im Substrate, also hier in der Gnade, keinen Unterschied
hervorbringt, ist eben keine differentia specifica. Dann bleibt die Gnade
folgerichtig versatilis und pendula. Der n#chstfolgende Satz des Autors,
der Mensch konne diese Gnade vernachlissigen, steht im diametralen
Gegensatze zu dem frihern, dals diese Gnade durch keine Macht
von ihrem Ziele abgelenkt werden konne. Nichts als Widerspriiche mit
der Theorie und mit sich selber weist das Buch unseres Autors auf, so
dafs man nie weils, was es eigentlich will und verteidigt.

Dies beweist der Autor abermals anf 8. 47. Da spricht der Autor
von motus ,sollicitantes quidem®, also von der Gnade, die anregt, aber
nicht ,physisch bestimmt®. KEbenso kann der Mensch dieser Gnade zu-
stimmen oder nicht zustimmen. Friiher haben wir das gerade Gegenteil
gehort. Diese Gnade regt den Menschen an, bewegt ihn moralisch
oder objektiv, und erhebt zudem auch noch den Willen innerlich
und physisch zu der iibernatirlichen Sphare. Wie dies moglich
ist, ohne dals Gott im Willen selber wirke, also den Willen dazu deter-
miniere, das hat uns der Autor zu sagen vergessen, Der Autor be-
streitet aber, dafls der Wille ,ab alio determinetur“. Und doch mufs nach
ihm der Wille, um einen heilsamen Akt auszufithren, von der Gnade
innerlich und physisch gestirkt und erhoben, nicht blcfs der Ver-
stand moralisch erleuchtet und inspiriert sein. Leider bringt dies
Wunder Gott selber nicht zustande, namlich, dafs er den Willen
physisch und innerlich stirke und erhebe, dabei aber nicht de-
terminiere, d. h. eine bestimmte Form gebe, so oft es sich um die
aktuelle Gnade, also um die Bewegung handelt. — Der Wille mufs
unter dem Einflusse der Gnade indifferent fir die Thitigkeit
bleiben. Daraus folgt aber nicht, dals er, von der Goade angeregt und
bewegt, blofs durch seine Naturkrafte thitig sei, oder wenigstens théatig
zu sein anfange. 8. 120 hiren wir das gerade Gegenteil. — Also die
Gnade mufs den Willen indifferent lassen. Wenn er aber thitig ist,
so geschieht dies nicht blo[s durch die natirlichen Krifte, sondern auch
durch die Gnade. Darum ist das ganze Werk von der Gnade.
Und warum dies? Offenbar, weil die Gnade den Willen indifferent
lafst ad agendum. Das ganze Werk stammt vom Willen, nicht inso-
fern er rein gemifs den natirlichen Kriften thiitig ist, sondern insofern
er das durch die Gnade innerlich und physisch iiber seine natiirlichen
Bedingungen erhobene und gestirkte Princip seiner Thétigkeit ist. —
Die Gnade wirkt somit aus dem Grunde das ganze heilsame Werk,



Die Neu-Thomisten. 287

weil sie den Willen zu dem indifferenten Princip der Thiatigkeit
macht, d. h. zu jenem Princip, aus welchem das heilsame Werk folgen
oder auch nicht folgen kann. Gegeniiber einer Argumentation dieser
Art lalst sich allerdings nichts Verniinftiges mehr sagen. Es wire alles
umsonst. Wie Gott, der den Willen vdllig indifferent 14lst fir die
Thatigkeit, dennoch die Ursache eben dieser Thatigkeit des Willens
genannt werden koénne, das ist und bleibt ein fiir allemal unbegreif-
lich. Gott bestimmt den Willen nicht zu der Théatigkeit, diese Be-
stimmung ist ausschlielslich Sache des Willens. Nichtsdesto-
weniger ist Gott die ganze Ursache der Thiatigkeit, welche aus
dem selbstbestimmten Willen hervorgeht. Was will man noch mehr?

Damit, so versichert uns der Autor S. 48, ist die Antwort auf die
Frage des Apostels: quis enim te discernit? Quid autem habes quod
non accepisti? von selber gegeben. Bei diesem Werke der ,discretio®
gebtihrt der Hauptanteil nicht dem Menschen, sondern der Gnade.
Und warum dies? Offenbar aus dem Grunde, weil die Gnade den Men-
schen indifferent 14fst ad agendum, und gerade das ,agere“ die
wformalis discretio“ bildet. Nicht doch, antwortet uns der Autor, die
ydiseretio® gebithrt einzig und allein Gott, denn 1. hat die Gnade bei
der ,discretio formalis“ physisch und moralisch den Hauptanteil,
indem alle Aktivitit, alles Bestreben in diesem Wirken vom Menschen
herstammt, insofern er mit neuen physischen Kriften ausgestattet und
moralisch bewegt ist. — KEs ist jedoch dabei nicht zu vergessen, dals
diese neuen physischen Krifte und moralische Bewegung den Menschen
vollkommen indifferent lassen ad agendum, und dals im ,opere
salutari“, also im agere, die ,discretio formalis“ liegt; 2. aber ist auch
die ,radicalis discretio® einzig und allein bei Gott, mit Auschluls einer
jeden Mitwirkung von Seite des Menschen, und ohne Riicksicht auf
die Verdienste, welche von der wirksamen Gnade in der Folge her-
vorgebracht werden, Und wieso dies? Ja, Gott gibt dem Menschen die
Gnade, weil er voraussieht, dals der Mensch dieser Gnade zu-
stimmen, mit dieser Gnade mitwirken werde. Aus diesem Grunde
schlielst die ,radicalis discretio“ Gottes alle Mitwirkung des Menschen
und jedes Verdienst aus. Darum sind die Worte des hl. Paulus, non
volentis neque currentis, sed miserentis est Dei (Rom. 9. 16) auch im
molinistischen Sinne vollkommen wahr. Diese Beweisfithrung des Autors
moge verstehen, wer es vermag. Mit den vom Autor bisher vorgebrachten
Anschauungen stimmt sie nicht.

S. 52 bemerkt der Autor, es hinge einzig und allein von der Aus-
wahl Gottes, von seiner electio ab, welche Gnaden wir empfangen
werden. Verhalt sich die Sache also, wozu braucht dann Gott die V or-
aussicht, dafs wir diesen Gnaden zustimmen, mit ihnen wirken
werden? Ist es ,in uninus Dei electione“ gelegen, die Gnade zu ver-
leihen, so ist die Voraussicht ganz und gar iiberflissiz. Dann kann
Gott ja die aus sich wirksame Gnade wahlen. Dies trifft thatsichlich
zu, wie wir in der Folge noch nachweisen werden. Nein, das ist nicht
der Fall, sagt uns der Autor, sondern es hingt auch vom freien Ge-
brauche ab, ob jene ibernatiirliche Hilfe eine wirksame, oder aber
eime unwirksame ist. (S. 53). Dem zufolge hiingt es wiederum nicht
einzig und allein von der ,electio® Gottes ab, was doch unmittelbar
friher behauptet wurde. Es hangt auch vom Gebrauch der Gnade ab,
allein, versichert uns der Autor, diese bedingungsweise vorausge-
sehenen Verdienste sind keine wahren und realen Verdienste. S. 53.
Also nichtsdestoweniger hingt es auch von diesen nicht wahren und



288 Die Neu-Thomisten.

realen Verdiensten ab, ob die Gnade wirksam, oder aber unwirksam
bleibe. Das ist schwer zu begreifen.

Die Behauptung der ,Thomisten“, dafs der Mensch, gemils der
Theorie der Molinisten, Gott keinen Dank schulde, ist ganz und gar
falsch. Denn obgleich die wirksame und die nicht wirksame Gnade
entitativ und physisch das gleiche Geschenk Gottes bilden, so
ist doch die wirksame moralisch eine unvergleichlich grolsere Gabe
Gottes, weil in dieser auch der gute Gebrauch der Gnade und das
iibernatiirliche Verdienst dem Menschen verliehen wird, Wer konnte es
auch in Zweifel ziehen, dals Gott, der eine blofs hinreichende Gnade
geben kann, moralisch etwas viel Grofseres mitteilt, wenn er die Gnade,
die er als eine wirksame voraussieht, auch als eine wirksame ver-
leiht! Wirksam aber wird die Gnade einzig und allein durch die
Zustimmung des Willens.

Da soll sich nun ein Mensch auskennen! Das einemal wird die
Gnade von Gott als eine wirksame verliehen, mit der absoluten Ab-
sicht Gottes, dals sie eine wirksame sei. Das anderemal dagegen wird
der Wille nicht von Gott oder seiner Gnade, sondern einzig und allein
von sich selbst bestimmt und bewegt. Der Wille bleibt bei der Bewegung
Gottes vollkommen indifferent ad agendum. Die gratia ,non con-
grua® unterscheidet sich entitativ und innerlich nicht von der ,congrua®.
Was heilst deon dann eigentlich wirksam, efficax sein? Efficax,
erklirt der Autor, ist jene Gnade, die geeignet ist in Wirklichkeit
ein gutes Werk hervorzubringen, obgleich sie es nicht in unfehlbarer
Weise wirkt. Sensu generico omne auxilium vere sufficiens est efficax,
i. e. aptum est ad revera efficiendum opus bonum, consensum salutarem,
neque tamen sensu specifico i. e. non infallibiliter efficit. 8. 53. Anmkg.
— Das heilst doch alle Begriffe einfach auf den Kopf stellen. Wofir
sollen wir also Gott eigentlich danken, wenn seine Gnade uns noch voll-
kommen indifferent la(st ad agendum, und die Hauptsache gerade
in diesem ,agere® liegt, die ,formalis discretio“ in diesem agere besteht?
Die Gnade bewirkt ja nicht dieses ,agere“, denn actio non progreditur
nisi ab agente determinato, erklirt der hl. Thomas, und diese Deter-
minierung wird gerade bestritten.

Die ,Thomisten“ verstehen die Molinisten immer falsch, erklért
unser Autor S. 55. Denn bevor der Mensch dieser Gnade in Wirklich-
keit zustimmt, mit ihr wirkt, ist sie schon in ihrer Weise in actu primo
efficax, und dies nicht blofs mit Bezug auf die Wirksamkeit der Kraft,
sondern auch hinsichtlich der Wirksamkeit des Zusammenhanges, des
infalliblen Konnexes mit der heilsamen Beistimmung. Mit andern Worten:
vor der realen Zustimmung ist die Gnade efficax in sensu specifico.
Was ist denn diese efficacia in sensu specifico? Der Autor hat es uns
in der frithern Anmerkung gesagt. Die gratia efficax in sensu specifico
_ibst_jene, welche infallibiliter eine Zustimmung des Willens hervor-

ringt.

Hier stehen wir vor einer neuen Merkwiirdigkeit. Die Gnade,
welche Gott dem Menschen mitteilt, belilst ihm seine volle Indiffe-
renz ad agendum. Und eben diese Guade ist efficax in sensu speci-
fico, d. h. sie bringt infallibel die Zustimmung des Willens hervor.
Sie ist wirksam mit Bezug auf die Kraft und auf den infalliblen Konnex
der Beistimmung des Willens. Friher war die gratia ,non congrua®
und die gratia ,congrua® entitativ und innerlich eins und
dasselbe.

Das ist nun, sagen wir, eine ganz sonderbare Ansicht. Die



Die Neu-Thomisten, 289

» Thomisten“ erklaren, die Gnade sei wirksam oder efficax, bevor der
Mensch dieser Gnade in der Wirklichkeit zustimmt, mit ihr wirkt,
Und diese Gnade ist nach den Molinisten wirksam mit Bezug auf die
Kraft und in Bezug auf den Zusammenhang, den infalliblen Konnex
mit der heilsamen Zustimmung. Warum greift denn der Autor dann
fortwihrend die ,Thomisten“ an, dafs sie eine derartige Theorie ver-
teidigen? Die ,Thomisten“ behaupten durchaus nichts anderes, als dals
die Gnade vor der realen Zustimmung des Willens efficax in sensu
specifico sei, d. h. infallibiliter die Beistimmung des Willens her-
vorbringe, Also warum dieser offene Kampf gegen die ,Thomisten®?
Wir haben es hier wiederum mit einer beabsichtigten Irrefithrung von
Seite der Molinisten zu thun. Die Gnade ist nach der Doktrin der Moli-
nisten nur efficax in actu primo, also der Moéglichkeit nach. In actu
secundo, d. h. in der Wirklichkeit wird sie efficax durch die Zustim-
mung des Willens. Da nun die Gnade in actu primo, in der Moglich-
keit sich wie die Potenz verhilt, so ist die Zustimmung, wodurch sie
in den actus secundus, in die Wirklichkeit der efficacia versetzt wird,
der Akt. Folglich steht die Zustimmung des Willens trotz allen
Protestes der Molinisten, als Akt der Gnade, hoher als die Gnade
selber, die sich wie die Potenz verhilt. So erweisen sich denn die un-
erbittlichen Gesetze der Logik weit stirker als alle gegenteiligen Be-
teuerungen und Versicherungen der Molinisten. Die Bewegung Gottes,
die mit dieser Bewegung identische Kraft Gottes, Gott selber ist die
Potenz, und die Zustimmung des freien Willens ist der entsprechende
Akt, wodurch die Gnade in actu secundo ist.

Nein, und abermals nein, sagt der Autor 8. 55, die Gnade bhat
ihre Wirksamkeit, die efficacia von einer 4ufsern Form, nimlich vom
Wissen Gottes, von der Voraussicht Gottes. Dies, so versichert
uns der Autor, ist die Lehre des hl. Thomas: Quodl. 12. a. 3. ad 2.
Quaest. disp. de veritate. q. 6. a. 3. ad 7, et 8.

Nun denn, die Sache ist wichtig, schlagen wir darum den heil
Thomas auf. Thesis: utrum Praedestinatio sit certa. Einwurf: et vide-
tur quod non. Quia possibile est praedestinatum damnari: sicut Petrum,
si fuisset statim mortuus quando peccavit Christum negando. Si vero
dicas, quod praedicta locutio est de dicto vera, de re vero non; contra:
quia hoc habet locum in formis separabilibus. Sed haec forma quae
est Praedestinatio est inseparabilis. ~ Antwort des heil. Thomas: Ad
secundum dicendum quod bona est distinctio. Sed ad objectum de formis
dicendum quod aliter est de formis realibus, et aliter de praedicatis quae
Important aliquid pertinens ad actum rationis. Quia in primis, scilicet
In realibus si in eis debeat habere locum talis distinctio, oportet in-
esse separationem in re et in consideratione. In secundis non requiritur,
sed oportet quod res illa cadat sub alia consideratione, Et sic dico quod
1ste praedestinatus potest considerare vel ut in se, vel ut cognitioni
relatus. Kt sic uno modo attribuitur ei quod possit damnari, alio
modo non.

Von welcher Kenntnis, scientia spricht hier der hl. Thomas? Das
hat uns eben der Autor sehr sorgfiltiz verschwiegen. Warum? Das
werden wir alsbald sehen. Ks ist hier, wie die Uberschrift des Artikels
sattsam andeutet, die Rede von der Pridistination. Was alles zu der
Pridestination gehort, sagt uns der hl. Thomas an dieser Stelle selbst
sehr genau: Praedestinatio est quaedam pars divinae Praevidentiae. Pro-
videntia autem dicit directionem aliquorum in finem. Kt haec prae-
Bupponit scientiam et voluntatem. Sic ergo Praedestinatio habet certitu-

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 19



290 Die Neu-Thomisten.

dinem ex parte scientiae Dei, qui non potest falli. Et ex parte
voluntatis divinae, cui non potest aliquid resistere. Et ex
parte Providentiae, quae certissimo modo ducit ad finem, cum Deus sit
sapientissimus.

Also nicht die Voraussicht, sondern der Wille Gottes, dem
nichts zu widerstehen vermag, bildet den Grund der Prédestination.
Dies erklart der hl. Thomas ausdricklich hier in der Antwort auf den
ersten Einwurf. Es heifst namlich: Praedestinatio habet certitudinem,
et tamen non est necessarium praedestinatum salvari, sed remanet con-
tingens. Dictum est enim quod habet certitudinem ex scientia, voluntate
et praevidentia. Kt nullum istorum contingentiam impedit. Scientia non,
quia scientia est futurorum prout sunt in praesenti. Kt secundum hoc
sunt determinata. Voluntas non, quia voluntas Dei est principium
totius entis., Krgo non cadit sub ratione contingentiae vel necessitatis,
sed haec effluunt et ordinantur ex Dei voluntate. Kt sic ipsa Dei
voluntas facit quaedam contingentia, praeparando causas contingentes
illis rebus quas vult esse contingentes. Kt similiter necessarias causas
rebus et effectibus necessariis. Kt sic voluntas Dei semper impletur.
Non tamen omnia necessario eveniunt, sed eo modo quo Deus vult ea
esse. Kt vult quod sint contingenter. Providentia non, quia non tollit
contingentiam.

Von welchem Wissen Gottes spricht also hier der hl. Thomas?
Vom Wissen, welches durch den Willen Gottes bestimmt ist., Nicht
das Wissen Gottes bildet die Ursache der Dinge, erklirt der englische
Lehrer an ungezihlten Stellen, sondern der zu dem Wissen hinzutretende
Wille. Voluntas Dei est principium totius entis. Das Wissen Gottes,
als solches, hat einzig und allein nur das Mé&égliche, nicht aber das
Zukinftige zu seinem Gegenstande. Soll Gott das Zukiioftige sehen,
so mufs zu dem Wissen der Wille Gottes hinzukommen, wodurch etwas
zukiinftig wird. Darum treibt der Autor einen argen Milsbrauch,
macht er sich einer ganz famosen Félschung der Doktrin des hl. Thomas
schuldig, wenn er denselben lehren lafst, die Voraussicht der guten
Werke bilde die Ursache der Gnade. Damit wire das Wissen Gottes
Ursache der Dinge, was nach dem hl. Thomas absolut unwahr ist. Weil
Gott vorausweils, dafs der Mensch von der Gnade in Zukunft werde
einen guten Gebrauch machen, deshalb erteilt Gott die Gnade, tritt
der Wille Gottes zu dem Wissen hinzu. So lifst der Autor den heil.
Thomas sagen. Der englische Lehrer behauptet aber, damit Gott @ber-
baupt etwas Zukinftiges wisse, miisse der Wille zu dem Wissen hin-
zukommen, Ohne diesen Willen wisse Gott gar nicht, dals etwas zu-
kiinftig sei, denn nicht das Wissen, sondern der Wille bilde die Ursache
der Dinge. Es liegt somit eine offene Filschung des Autors vor.

Die zweite Stelle aus 8. Thomas, welche der Autor fiir sich an-
ruft, ist Quaest. disp. de veritate. q. 6. a. 3. Wir haben friiher schon
nachgewiesen, dals der hl. Thomas hier mit ausdricklichen Worten
leugnet, dals die Voraussicht Gottes die Ursache der Vorher-
bestimmung bilde. Die gegenteilige Ansicht verstofst nach S. Thomas
contra Scripturam et dicta Santorum. Das ist also die zweite Falschung
des Autors. Wir haben demnach schon hier einen Vorgeschmack daran,
wie der Autor mit den Stellen des hl. Thomas umgeht.

S. 56 endlich erklirt unser Autor, dafs auch die eigene Behauptung,
die Gnade habe ihre Wirksamkeit, efficaciam von einer &ulsern
Form, vom Vorauswissen Gottes, wiederum ganz und gar falsch
sei. Die Gnade habe vielmehr ihre Wirksamkeit von der wirklichen



Die Neu-Thomisten. 291

Zustimmung, von dem actus elicitus salutaris. Dieser Actus elicitus
miisse als die Form betrachtet werden, welche der Gnade, die thitig
ist und jeden Akt hervorzubringen strebt, ihre letzte Vollkommen-
heit, das letzte Complementum mitteilt. Dieser consens bilde dem-
nach die causa formalis der Wirksamkeit.

Wir wollen uns wit diesem neuen Widerspruche des Autors, mit
allem, was er bisher vorgebracht hat, nicht linger beschiftigen. Der
Autor bleibt sich nicht cine Seite seines Buches gleich, aulser darin,
dafs er im bestdndigen Widerspruche mit sich selber lebt. Nur eine
kleine Bemerkung wollen wir uns erlauben. KEs ist ein volliger Wider-
sinn, zu behaupten, der Akt, also der Effekt, die Wirkung der
Potenz bilde die formelle Vollendung, das letzte formale Comple-
mentum eben dieser Potenz. Die Potenz, welche nicht formell und
endgiiltig vollendet ist, welcher das letzte formelle Complementum fehlt,
geht gar nicht in den Akt iiber, bringt keinen Akt hervor. Der zweite
helle Widerspruch liegt darin, dafs der Effekt, die Wirkung, die
eigene Ursache formell vollenden, formell kompletieren
soll! Um so etwas niederschreiben zu konnen, muls man von den Grund-
sitzen der Philosophie absolut keine Ahnung haben. Die Wirkung, der
Effekt ist nicht allein verschieden, sondern auch getrennt von der Ur-
sache, oder mit andern Worten, ist etwas fir die Ursache Aulserliches.
Die Form dagegen, das formelle Complement ist fiir die Ursache etwas
Innerliches. Nun haben wir aber mehr als einmal vom hl. Thomas
gehort, die Théatigkeit der Kreatur sei etwas Heraustretendes, egre-
diens aus ihrer Ursache. Daraus ist klar, dals der Autor von den
Grundsitzen der Philosophie nicht geniigende Kenntnisse besitzt.

Daraus ergiebt sich zur Evidenz, dals der Autor auf wenigen
Seiten wenigstens viermal seine Ansicht dndert. Zuerst wird uns ge-
sagt, die Gnade sei innerlich und entitativ nicht verschieden. KEinen
Unterschied bewirke der Gebrauch oder der Nichtgebrauch dieser
Gnade durch den Willen des Menschen. Dann horen wir, dieser Unter-
schied stamme von der freien Wahl Gottes, von einer electio. Dann
belehrt man uns, dieser Unterschied werde von der Voraussicht Gottes
bewirkt. Weiter heilst es, die Gnade sei vor der thatsiichlichen Zu-
stimmung schon efficax in sensu specifico. Ferner bildet die Zustimmung
des Willens den formellen Grund, dals die Gnade eine wirksame ist.
Welche von diesen wandelbaren Ansichten des Autors ist nun die rich-
tige? Das ist schwer zu sagen. Denn der Autor vertritt alle, je nach-
dem er dieser oder jener Schwierigkeit gegeniibersteht. Im Grunde
genommen verteidigen die Molinisten aber stets eine und dieselbe
Theorie, namlich, die Gnade ist indifferent, ist nur in actu primo,
also der Moglichkeit nach wirksam. Sie wird aber in der Wirklichkeit
wirksam durch die freie Selbstbestimmung des Willens. Nicht die Gnade
determiniert den Willen fiir die Zustimmung, sondern der Wille
selber bestimmt sich dazu. Durch diese Zustimmung des freien Willens
aber wird die Gnade eine gratia ,congrua oder efficax in actu secundo
oder in der Wirklichkeit.

. Es ist nichts als ein flagranter Widerspruch, wenn die Molinisten
einerseits die hinreichende und die wirksame Gnade, die gratia ,non
congrua“ und die gratia ,congrua“, entitativ und innerlich identisch
sein lassen, andererseits aber doch wieder behaupten, die wirksame
Gnade komme durchaus von Gott, Gott bilde den eigentlichen Grund,
dals die Gnade eine wirksame ist, alles miisse Gott zugeschrieben
werden, Die Voraussicht Gottes als solche entfaltet iberhaupt

19%



292 Die Neu-Thomisten.

keinerlei Théatigkeit, kann somit die Gnade nicht zu einer wirksamen
machen, und die electio Gottes hat dort keinen Platz, wo sie auf die
Zustimmung Ricksicht nehmen mufls. So hat der englische
Lehrer ausdriicklich erklart. Non enim potest dici quod Praedestinatio
supra certitudinem Providentiae nihil aliud addit nisi certitudinem Prae-
scientiae; ut si dicatur quod Deus ordinat praedestinatum ad salutem
sicut et quemlibet alium. Sed cum hoc de praedestinato scit quod non
deficiet de salute. Sic enim dicendo non diceretur praedestinatus
differre a non praedestinato ex parte ordinis, sed tantum ex parte
Praescientiae eventus. Kt sic Praescientia esset causa
Praedestinationis, nec Praedestinatio esset per electionem
praedestinantis. Quod est contra auctoritatem Scripturae et dicta
Sanctorum., Quaest. disp. de veritate. ¢. 6. a. 3.

Hier haben wir die Ansicht des englischen Lehrers tiber die Theorie
der Molinisten. Die Gnade hat nach den Molinisten nur ein Ziel, von
welchem sie nicht abgelenkt werden kann. Dieses Ziel ist das heilsame
Werk. Nun sieht aber Gott voraus, was der Mensch mit dieser Gnade
anfangen, ob er sie benutzen, oder nicht benutzen wird. Gott besitzt
somit die Praescientia eventus. Diese Praescientia eventus bildet dann
den Grund, dals Gott die gratia ,congrua oder efficax“ gibt. Wo ist
hier noch fir Gott die Freiheit der Wahl, die electio? Gott ist ja an
die Zustimmung, oder an die Nichtbeistimmung gebunden. Diese
beiden sind fir Gott bestimmend oder mafsgebend. Gott ordnet
alle Menschen gleichmifsig zu dem einen Ziele, zu dem ,heilsamen
Werke“., Aber von dem einen weils Gott voraus, dals er zustimmen,
von dem andern, dafs er nicht zustimmen werde. Daraus ist klar, dals
eigentlich immer die Zustimmung oder die Nichtbeistimmung fiir Gott
und seine Gnade den Ausschlag gibt. Denn Gott richtet seine Gnade
je nach dieser Bestimmung des Willens ein,

Die Lehre der Molinisten ist demnach selbst in dem Falle, als sich
die gratia ,non congrua® innerlich und entitativ von der gratia
wcongrua® unterschiede, ganz und gar falsch. Umsomehr ist sie dann
bei der gegenseitigen Identitit durch und durch unwahr. Darum hilft
der Theorie der Molinisten auch die Voraussicht Gottes mit Bezug auf
die Umstinde und Gelegenheiten, unter welchen der freie Wille zu-
stimmen oder nicht zustimmen wird, in keiner Weise auf die Beine, Denn
nie und nimmer darf zugegeben werden, dals die Voraussicht Gottes den
Grund der wirksamen Gnade abgebe. Die Voraussicht Gottes als solche
bildet niemals die wirksame Ursache fir irgend etwas. Ihr Gegen-
stand oder Objekt ist das M 6gliche, nicht aber das Wirkliche
oder das Zukinftige. Der Wille, das decretum, ist wirksame
Ursache. v



	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

