
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Feldner, Gundisalv

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761865

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761865
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Neu-Thomisten. 275

DIE NEU-THOMISTEN.
VON FR. GUNDISALV FELDNER,

Mag. S. Theol. Ord. Praed.

Was ist nun diese gratia congrua? Der Autor unterscheidet eine
gratia congrua und eine gratia non congrua, tadelt Billuart, dafs er
die gratia non congrua der Molinisten gratiam incongruam nenne.
Diese beiden, die non congrua und die congrua oder efficax, unterscheiden
sich von einander nicht entitativ und innerlich. Der ganze Unterschied

stammt vom Gebrauche, welchen der freie Wille von den ihm
durch die anregende Gnade mitgeteilten moralischen und physischen
Kräften machen wird. Wenn der Wille durch diese Kräfte bewegt,
vermehrt und unterstützt die heilsame Zustimmung thatsächlich gibt,
so ist und war die Gnade congrua, wenn nicht, so war die Gnade nicht
congrua. Congrua ist also die Gnade wegen der freien zukünftigen that-
sächlichen Zustimmung. S. 44 Anmerkung.

Das ist nun eine ganz kuriose Logik. Die Gnade ist und war
congrua, weil der Wille in Zukunft der Gnade thatsächlich
zustimmen wird, also auf Grund der zukünftigen thatsächlichen Bestimmung.
An und für sich aber oder innerlich, entitativ ist die non congrua und
congrua ein und dasselbe. Jeder, der noch etwas auf die Logik hält,
würde sagen, die Gnade ist durch die zukünftige thatsächliche Beistimmung

congrua geworden. Der Autor aber sagt, sie ist und war
congrua. Der zweite logische Widerspruch liegt darin, dafs die Gnade,
die innerlich, entitativ non congrua und congrua zugleich ist, gratia
congrua werden kann. Denn unterscheidet sich die non congrua von
der congrua nicht entitativ und innerlich, so ist sie entweder non
congrua, oder congrua, oder beides zugleich. Ist sie beides zugleich, so
kann sie nicht erst durch die künftige thatsächliche Beistimmung congrua

werden. Sie war es ja schon früher. Dasselbe gilt im zweiten
Falle. Somit bleibt nur die dritte, beziehungsweise die erste Möglichkeit
offen, nämlich: die Gnade ist an sich innerlich und entitativ non
congrua. In diesem Falle kann man dann allerdings sagen, die Gnade
sei durch die zukünftige thatsächliche Beistimmung congrua geworden,
aber es verstöfst gegen alle Gesetze der Logik, zu behaupten, sie ist
und war congrua. Ebenso unlogisch ist es, zu sagen, die non congrua
unterscheide sich nicht innerlich und entitativ von der congrua. Denn
dies heifst mit andern Worten thatsächlich handeln und thatsächlich
nicht handeln sind innerlich, entitativ eins und dasselbe; das,
wodurch der Mensch thatsächlich handelt, unterscheidet sich nicht
innerlich und entitativ von dem, wodurch er thatsächlich nicht
handelt. Beide haben dasselbe Formalprincip.

Die logisch richtige, aus der Theorie der Molinisten abgeleitete
Wahrheit, ist nun die, dafs die Gnade entitativ und innerlich „non
congrua" genannt werden mufs, aber durch die zukünftige thatsächliche
Beistimmung des Menschen congrua oder efficax wird. In unserer Frage
handelt es sich nun um die aktuelle, nicht um die habituelle Gnade.
Die aktuelle Gnade besteht ihrem innersten Wesen nach in einer
Bewegung durch Gott per modum transeuntis. Diese Bewegung nun, die

18*



276 Die Neu-Thomisten.

an sich entitativ und innerlich „non congrua" ist, wird durch die
zukünftige, thatsächliche Beistimmung des Menschen eine „congrua". Wie
kann dies geschehen? Offenbar nur dadurch, dafs diese Bewegung durch
die Zustimmung bestimmt, verändert wird. Die Zustimmung mufs
verändernd, bestimmend auf diese Bewegung einwirken, andernfalls
bliebe sie das, was sie früher entitativ und innerlich war: „non congrua".
Das einwirkende Princip, in unserm Falle die Zustimmung, verhält sich
dann wie das formelle, die Bewegung oder gratia „non congrua" wie
das stoffliche Element. Die Bewegung durch Gott erhält das
„Congrua-sein" von der Zustimmung des Menschen. Folglich bildet sie den
Stoff, und die Zustimmung ist die Form und das Agens. Darum ist
die Zustimmung von Seite des Menschen vornehmer, vollkommener

als die Bewegung Gottes. Illud quod est formale in unoquoque
est excellentius in eo, quia per formam materia completur. In qualibet
autem actione illud quod est ex parte agentis est quasi formale; illud
autem quod est ex parte patientis vel recipientis est quasi materiale.
IY. Sent. d. 46. q. 2. a. 2. qu. 3. Allein die Bewegung Gottes ist virtus
divin a, ist Gott selber. Folglich ist die Zustimmung des Menschen
vornehmer, vollkommener als Gott selber. So leben denn die Moli-
nisten nicht nur mit der Theologie, sondern auch mit der Philosophie
beständig auf dem Kriegsfufse. Was unser Autor nur dunkel andeutet,
das spricht ein anderer Molinist, P. Pesch, klar und offen aus: die
Thätigkeit Gottes wird durch die Thätigkeit der Kreatur
„modifiziert."

Oder haben die Molinisten vielleicht Neigung, zu bestreiten, dafs
das zu Modifizierende zu dem Modifizierenden sich verhalte
wie der Stoff, das Stoffliche, zu der Form, dem Formellen? Sind sie
vielleicht gesonnen, in Abrede zu stellen, dafs die Form der Natur und
Kausalität nach oder simpliciter früher, vornehmer und vollkommener
sei als der Stoff? In diesem Falle haben sie mit allen Grundsätzen der
Philosophie gebrochen. Darum ist es theologisch und philosophisch durch
und durch unwahr, dafs die gratia „non congrua", die Bewegung Gottes,
gratia „congrua" werde durch die zukünftige thatsächliche Beistimmung
des Menschen.

Verstehen aber die Molinisten die Sache in der Weise, dafs Gott
die gratia „congrua" oder „efficax" gibt, weil er die zukünftige,
thatsächliche Beistimmung voraussieht, so spricht dagegen der von uns
früher angeführte Artikel des hl. Thomas, den der Autor gelesen haben
muss, indem er ihn citiert. In diesem Artikel heilst es aber, dafs die
Voraussicht der guten Werke nicht die Ursache der
Vorherbestimmung sein könne, weil dies „contra auctoritatem Scripturae et
dicta Sanctorum" wäre. Diese Ansicht verstöfst aber nicht allein gegen
die hl. Schrift und die Aussprüche der Heiligen, sondern auch gegen die
Vernunft. Denn diese zukünftigen guten Werke können nur dann
Berücksichtigung finden, wenn sie irgendwie auf den Willen Gottes
bestimmend einwirken. Welchen Sinn und Zweck sollten sie sonst haben?
Nun ist es aber gegen alle Vernunft, dafs etwas Geschaffenes, und
das sind die guten Werke der Menschen, bestimmend auf den Willen
Gottes einwirken. Secundum hoc potest esse aliquid Praedestinationis
causa, prout potest esse voluntatis motivum. So der hl. Thomas in dem
früher angezogenen Artikel. Dafs die guten Werke nicht bestimmend
auf Gott einwirken können, lesen wir ebenfalls in jenem Artikel. Finis
autem divinae voluntatis est ipsa ejus bonitas, quae non dependet ab ali-
quo alio. Unde ad hoc quod habeatur a Deo, nullo alio indiget. Also wir



Die Neu-Thomisten. 277

fragen noch einmal: welche Bedeutung, welchen Sinn und Zweck für
Gott, für die Austeilu ng seiner Gnade, sollen die guten Werke haben?
Haben aber diese selber keinerlei Einflufs auf den Willen Gottes,
dann besitzt die Voraussicht dieser Werke ebensowenig einen. Die
Voraussicht, als solche, übt überhaupt keinen Einflufs aus, ist nicht
Ursache der Dinge, non est causa Praedestinationis. Mit Recht
bemerkt darum der englische Lehrer : dafs die certitudo Praescientiae
nicht ausreiche. Ordnet Gott den vorherbestimmten wie jeden andern
Mensehen zum Heile, nur mit dem Unterschiede, dafs er voraus weifs,
der vorherbestimmte werde das Heil erlangen, so unterscheidet sich der
vorherbestimmte vom nicht vorherbestimmten keineswegs durch die
Hinordnung zum Ziele, ex parte ordinis, sondern nur durch das Vorauswissen

der Wirkung, des Erfolges. Dies aber ist durch und durch
falsch, contra sacram Scripturam et dicta Sanctorum. «

So verhält es sich aber thatsächlich mit der Gnade der Molinisten.
Denn nach ihnen ist die Gnade an sich entitativ und innerlich „non
congrua". Gott sieht aber voraus, dafs die einen dieser Gnade
zustimmen werden, die andern nicht. Gibt nun Gott diesen, von welchen
er voraussieht, dafs sie beistimmen werden, infolge dieser Voraussicht
eine gratia „congrua" oder „efficax"? Durchaus nicht. Die Gnade
bleibt entitativ und innerlich also von Seite Gottes und ihrem Wesen
nach das, was sie ist, „non congrua". Congrua oder efficax wird sie
einzig und allein durch die Beistimmung des Menschen. Differentia
pendet ab usu, quem libera voluntas cum collatis sibi excitante gratia
viribus moralibus et pbysicis factura est.

Die Sache wäre noch allenfalls begreiflich, obgleich durchaus falsch,
behaupteten die Molinisten, Gott verleihe jenen, von denen er weifs,
dafs sie beistimmen werden, auf Grund dieser Vorraussicht, eine innerlich

und entitativ andere Gnade, die gratia congrua oder efficax;
allein die Behauptung, die Gnade selber, also die Bewegung von Seite
Gottes, sei innerlich und entitativ fiir die Zustimmenden und Nichtzu-
stimmenden die gleiche oder nämliche, den Unterschied bewirke
ganz allein der Mensch durch seine Zustimmung, das hat ein für allemal
gar keinen Sinn. Da bringt der natürliche Akt des Willens, also die
actio Vitalis in einem übernatürlichen Gute, in der Gnade eine
Wirkung hervor, die alle Gesetze der Philosophie auf den Kopf stellt.
Die gratia „non congrua" wird „congrua" durch die blofse Zustimmung
des Willens. Wunder nehmen mufs es überdies, dafs die Molinisten,
trotzdem sie die Bewegung Gottes, also die virtus und actio Dei, die
mit Gott selber real identisch ist, von der Zustimmung oder Thätigkeit
der Kreatur „modifiziert" werden lassen, noch behaupten, Gottes Rechte
und Herrschaft blieben dabei vollkommen intakt. Das ist ein wunderbares

„dominium" Gottes über die Geschöpfe, das von den Kreaturen
durch deren Zustimmung oder Thätigkeit „modifiziert" wird!
Und diese Modifizierung wird noch dazu bewerkstelligt durch die
Thätigkeit der Kreatur!

Bezüglich der Autorität des hl. Augustin, auf welche sich der Autor
für seine gratia „congrua" beruft, haben wir früher schon einige
Bemerkungen gemacht. Dafs diese Stelle überhaupt gar nicht von der
wirksamen Gnade, sondern von der Gnade des Glaubens, also von der
Vorbereitung zu der wirksamen oder von der gratia sufficiens handelt,
das weifs jeder, der die Stelle einmal gelesen hat. Der Anfang der
Stelle lautet nämlich : Propterea etiam voluntas qua credimus dono Dei
attribuitur, quia de libero existit arbitrio quod cum crearemur ac coepimus.



278 Die Neu-Thomisten.

Es handelt sich darum, ob Gott der Urheber des Glaubens einzig und
allein nur deshalb genannt werden könne und müsse, weil er uns die
Freiheit anerschaffen hat und diese Freiheit es eben ist, die den Glauben
annimmt. Darauf die Antwort des hl. Augustin, dafs Gott nicht aus
diesem Grunde allein der Begründer unseres Glaubens genannt
werden müsse, sondern auch wegen der innern und äufsern Gnaden, die
er dem Mensehen mitteilt. Unser Autor hat im Texte einige Kürzungen
vorgenommen, die natürlich dem Zwecke des Autors dienen. Ebenso
sind von ihm einige Ergänzungen angebracht. Wir hoffen darum auf
die gütige Nachsicht unserer Leser, wenn wir den Text, wie er im heil.
Augustin selbst steht, hiehersetzen. Attendat et videat non ideo tantum
istam voluntatem divino muneri tribuendam, quia ex libero arbitrio est,
quod nobis naturaliter concreatum est, verum etiam quod visorum suasio-
nibus agit Deus ut velimus et ut credamus : sive extrinsecus per evan-
gelicas exhortationes, ubi et mandata legis aliquid agunt, si ad hoc admo-
nent hominem infirmitatis suae, ut ad gratiam justificantem cre-
dendo confugiat; sive intrinsece ubi nemo habet in potestate quidei
veniat in mentem, sed consentire vel dissentire propriae voluntatis
est. His ergo modis quando Deus agit cum anima rationali, ut ei credat
neque enim credere potest quolibet libero arbitrio, si
nulla sit suasio vel vocatio cui credat; profecto et ipsum velle
credere Deus operatur in homine, et in omnibus misericordia ejus
praevenit nos. Der übrige Teil der Stelle ist bei unserm Autor echt.

In dieser Stelle ist, wie jedermann sieht, von der Gnade des Glaubens
als dem initium justifications die Rede. Dafs somit diese Stelle mit der
wirksamen Gnade, durch welche die justificatio selber hervorgebracht
wird, nicht das mindeste zu thun hat, begreift ebenfalls jedermann. Es
ist indefa diese Stelle aus S. Augustin nicht die einzige. S. 49 beruft
sich unser Autor auf S. Augustin: epist. 186 ad. Paulin. cap. 2—Enchi-
ridio: cap. 32—In primo ad Simplic. cap. 2, N. 12. Der Autor glaubt
umsomehr auf den hl. Augustin sich stützen zu können, als derselbe,
Dach der Versicherung unseres Autors, alle oder beinahe alle Elemente
in seinen Werken enthält, mit welchen einige Jahrhunderte später
P. Molina sein System aufgebaut hat.

Die Wahrheit und die Thatsache, welche unser Autor hier ohne
weiters in ihr gerades Gegenteil verkehrt, ist die, dafs S. Augustin ein
entschiedener Gegner des P. Molina genannt werden mufs. Dies
wird übrigens von P. Molina selber offen zugegeben. P. Molina sagt :

Credens autem Augustinus cum iis, quae de gratia adversus haeresim
Pelagianam ex Scripturis rectissime docuerat, conjuncture esse. Prae-
destinationern Dei aeternam non fuisse secundum mérita
qualitatemque usus liberi arbitrii a Deo praevisi sed solum
secundum Dei electionemet beneplacitum juxta earn sententiam
Paulum ad Rom. : 9, multis in suorum operum locis interpretatus est,
restrinxitque illud primae ad Timoth. 2 : „vult omnes homines salvos
fieri"; ut non de omnibus universim hominibus, sed de solis praedestinatis
intelligeretur. Quae doctrina plurimos exfidelibus praesertim ex iis qui in
Gallia morabantur, non solum indoctos, sed etiam doctos, mirum in modum
turbavit, ne dicam illius occasione salutem eorum fuisse periclitatam. Ne
enim hujusmodi doctrinaè adhaererent, haeresi potius Pelagianae ex
parte assentiendum putabant, variosque alios errores circa parvulorum
Praedestinationem confingebant. Id quod inter alia testantur duae illae
epistolae a Prospero et Hilario Arelatensi episcopo ea de re ad Augustinum
missae, quae inter opera Augustini ante librum de Praedestinatione



279

sanctorum habentur Sententiam vero Augustini secutus
•est Divus Thomas et post eum plerique scholasticorum.
Concordia. q. 23. a. 4 et 5. disp. V. membr ult. edit. nov. pag. 546. —• Nos
pro nostra tenuitate rationem totam conciliandi libertatem arbitrii cum
divina gratia, Praescientia et Praedestinatione, quam toto art. 13. q. 14.
et art. 6. q. 19. q. 22 et tota hac quaest. tradidimus sequentibus prin-
cipiis, ex quibus earn deduximus, quaeque variis in locis tradidimus,
initi judicamus. Quae si data explanataque semper fuissent,
forte neque Pelagiana haeresis fuisset exorta; neque Luthe-
rani tam impudenter arbitrii nostri libertatem fuissent ausi negare,
obtendentes cum divina gratia Praescientia et Praedestinatione cobaerere
non posse, neque ex Augustini opinione concertationibusque cum
Pelagianis tot fideles fuissent turbati, ad Pelagianosque defe-
cissent, facileque reliquiae illae Pelagianorum in Gallia,
quarum in epistolis Prosperi et Hilarii fit mentio, fuissent
exstinctae. A. a. 0. S. 546. — Neque vero dubito, quin ab
Augustino et caeteris Patribus unanimi consensu comp ro -

bata fuisset ,baec nostra de Praedestinatione sententia,
ratioque conciliandi libertatem arbitrii cum divina gratia,
Praescientia et Praedestinatione, si eis proposita fuisset.
A. a. 0. S. 550.

Daraus kann jedermann ohne viele Mühe ersehen, inwieweit nicht
blofs die Texte, sondern alle, oder beinahe alle Grundsätze des heil.
Augustin mehrere Jahrhunderte später P. Molina verwendet hat, um sein
System aufzustellen. Der hl. Thomas sowie S. Augustin sind nach dem
eigenen Geständnisse entschiedene Gegner der Lehre des P. Molina
von der Vorherbestimmung mit Rücksicht oder in Voraussicht der Ver-X
dienste; den übrigen Vätern, bekennt P. Molina selber, war dieses sein
System unbekannt: trotzdem hat P. Molina die meisten Elementeder
Doktrin des hl. Augustin zu einem System zusammengefügt! Was doch
Autoren alles niederschreiben! Sententiam vero Augustini secutus est
Divus Thomas et post eum plerique scholasticorum. Diese zwei Sätze
lassen sich nicht vereinigen.

Wir haben an einer früheren Stelle gesagt, dafs es einen Widerspruch

bedeute, w7enn man behaupte, der Willensakt, die actio Vitalis in
der natürlichen Ordnung vermöge die Gnade zu einer gratia „congrua"
zu machen. Denn diese gratia ist ja als motio divina etwas Übernatürliches,

in ordine supernaturali gegeben. Dagegen erklärt nun der Autor
S. 45 folgendes: der Wille wird ja vorherbewegt von der anregenden
Gnade und im Zustimmungsakte selbst ist der Wille physisch und
innerlich gestärkt und unterstützt von der Gnade. Er bestimmt sich
demnach durchaus nicht mit seinen natürlichen Kräften allein für den
heilsamen Akt.

Diese Antwort des Autors löst die Frage nicht. Denn was ist
die anregende Gnade? Nach der Versicherung des Autors an einer
frühern Stelle ist es die moralische Beeinflussung durch Gott. Aber
der moralische Einflufs ist nicht subjektiv im Willen, sondern im
Verstände. Der übernatürlich erleuchtete Verstand wirkt aber nicht
im Willen, sondern auf den Willen. Damit ein Willensakt zustande
komme, müfste diese moralische Bewegung im Willen als ihrem
Substrate sein. Darum betont der hl. Thomas fortwährend, Gott wirke im
Willen. Der Verstand wirkt auf den Willen nur darstellend, nicht
denselben innerlich bewegend. Die moralische Bewegung erklärt
somit ganz und gar nichts. — Der Wille ist physisch und innerlich



280 Die Neu-Thomisten.

gestärkt und unterstützt durch die Gnade. Sehr wohl! Welchen Effekt
bringt diese Stärkung und Unterstützung der Gnade hervor? Ist es
diese Gnade selber, die den Willensakt hervorbringt, thatsächlich
verursacht? Wenn ja, dann müssen wir eben diese Gnade eine wirksame
nennen. Wenn nein, dann kommt doch schliefslich, trotz alles Hin- und
Herredens, das Ganze auf den Willen als solchen an. Zudem ist es

ganz und gar falsch, dafs der Wille physisch und innerlich unterstützt

werde, falls die Molinisten ihrem System halbwegs treu bleiben
wollen. Denn sie sprechen, und der Autor sagt es hier ja ausdrücklich,
davon, dafs die physische und innerliche Unterstützung dem Willen in
ipso actu productionis zu teil werde, also zu einer Zeit, wo der Wille
sich schon in actu befindet, indem der Akt als Wirkung aus ihm
hervorgeht. Diese Unterstützung ist somit eine simultane und greift dann
ein, wenn der Wille sich für die Thätigkeit bereits entschieden oder
determiniert hat. Eine Determinierung des Willens durch die
Gnade lassen die Molinisten überhaupt nicht zu. Der Wille mufs
vielmehr, um frei zu sein und zu bleiben, au s s chli efslich sich selber
determinieren. Jeder Eingriff, selbst von Seite Gottes, würde sofort
die Freiheit zerstören. Diese physische und innerliche Unterstützung
durch die Gnade ist somit ein leeres Gerede. Eine unwirksame
Unterstützung dient zu nichts, und eine andere lassen die Molinisten nicht zu.

Wie sehr die Molinisten der ganzen strittigen Frage aus dem Wege
zu gehen suchen, beweist gerade die soeben vernommene Antwort unseres
Autors. „Der Wille bestimmt durchaus nicht sich selber allein mittelst
der natürlichen Kräfte zu dem heilsamen Akte." Allein, um den
„heilsamen Akt" handelt es sich zunächst gar nicht, sondern um die Gnade.
Nach der Theorie der Molinisten bildet die gratia „non congrua" enti-
tativ und innerlich eins und dasselbe mit der gratia „congrua". Die
Gnade wird und ist aber eine „congrua" durch die Beistimmung der
Kreatur. Somit haben wir es hier unmittelbar mit der Gnade, nicht
aber mit dem „heilsamen Werke" zu thun. Die Gnade bildet den
Gegenstand, das Objekt für die Beistimmung, nicht das heilsame Werk.
Oder sind den Molinisten vielleicht die Gnade und das heilsame Werk
auch entitativ und innerlich identische Dinge? Es scheint fast so, wie
aus ihrer Beweisführung hervorgeht. Und doch bildet gemäfs den
Gesetzen des Denkens und den Grundsätzen des Glaubens das heilsame
Werk einen Effekt, eine Wirkung der Gnade und der freien
Zustimmung des Willens. Wir hätten dann in diesem Falle wiederum die
bekannte Thatsache vor uns, dafs die Molinisten alle Gesetze des Denkens
mit Füfseu treten.

Es bleibt somit nichts anderes übrig, als den entitativen und
innerlichen Unterschied zwischen der Gnade und dem heilsamen Werke
anzuerkennen. Dann aber besitzt der soeben angeführte Beweis unseres
Autors absolut keine Kraft. Wir erklären, es sei und bleibe unmöglich,
dafs der Wille aus seinen natürlichen Kräften einem übernatürlichen

Gute, nämlich der Gnade, beistimme und dieselbe dadurch zu
einer gratia „congrua" mache. Hoc autem communiter in omnibus rebus
naturalibus invenitur, quod quaelibet actio commensuratur virtuti
agentis. Nec aliquod agens naturale nititur ad agendum id quod excedit
suam facultatem. Summ, theol. 2. 2. q. 130. a. 1. Hält nun der Autor
vielleicht dafür, die Beistimmung zu der Gnade übersteige nicht die
Fähigkeit des Willens? In diesem Falle hätte der Autor alleu Grund,
sich vor der Häresie der Pelagianer zu fürchten. Darum war
es höchst unvorsichtig vom Autor, die „Thomisten an diese Furcht zu



Die Neu-Thomisten. 281

erinnern". Übersteigt nun aber der Wahrheit gemäfs die Gnade, sei es
die „non congrua" oder die „congrua", die Fähigkeiten des natürlichen
Willens, so frägt es sich, wie und wodurch der Wille zu der
Beistimmung gelange. Die Gnade bewegt in unserm Falle zwar den
Willen, aber nur objektiv, indem sie den Gegenstand, das Objekt
für die Zustimmung des Willens bildet Allein, die objektive Bewegung
ist nach dem hl. Thomas nicht „sufficiens et efficax". Stimmt also der
Wille nichtsdestoweniger dieser Gnade bei, so kann es nur aus seinen
natürlichen Kräften geschehen. Bei diesem Steine des Anstofses
kommen die Molinisten ein für allemal nicht vorbei. Wir fragen ja
vorläufig gar nicht um die Zustimmung zu dem „heilsamen Werke", sondern
um die Zustimmung zu der angebotenen Gnade, die im Sinne der
Molinisten entitativ und innerlich „non congrua" und „congrua"
zugleich, eigentlich eine wahre Zwittergestalt ist. Es handelt sich vorerst
um diese im wahren Sinne geschlechtlose Gnade, die entweder „non
congrua" ist, wenn der Wille nicht beistimmt, oder eine „congrua" wird,
falls der Wille seine Zustimmung erteilt.

Wer oder was bewirkt, dafs der Wille dieser Gnade, diesem
übernatürlichen Objekte beistimmt? Vielleicht der Wille als natürliche

Fähigkeit? Dann steht die Häresie der Pelagianer, oder
wenigstens der Semipelagiauer drohend vor uns. Behaupten die
Molinisten, diese Beistimmung des Willens erfolge nicht durch die natürliche

Fähigkeit des Willens allein, sondern auch durch die Gnade Gottes,
so kommen sie nur noch tiefer in die Sackgasse hinein. Wir fragen
dann neuerdings, wodurch stimmt der Wille dieser letztern Gnade bei?
Inwiefern bewirkt Gott durch eine Gnade, dafs der Wille der
dargebotenen Gnade zustimme? Es würde sich ja doch wiederum fragen,
wie und wodurch der Wille dieser letztern Gnade beistimme, ob durch
seine natürliche Fähigkeit, oder abermals durch eine andere Gnade.
Damit kämen wir entweder aus dem Pelagianismus oder Semipelagianismus,
oder aber aus dem Fortschreiten in das Unendliche gar nicht mehr heraus.
Dies wäre um so mehr der Fall, als der Konkurs Gottes, also die
dargebotene Gnade, gar nicht auf den Willen selber wirkt, denselben
direkt und unmittelbar gar nicht affiziert. Der Konkurs Gottes,
also auf dem Gebiete der Übernatur oder Gnade, die gratia oblata,
berührt nach den Molinisten gar nicht den Willen als Potenz. Denn,
erklärt unser Autor, die Molinisten behaupten: „concursum Dei directe
et immediate tantumrnodo afficere actum, imo terminative spectatum
esse unum idemque cum actu actioneque, nulloque vero modo directe
et per se afficere potentiam voluntatis ut sic". A. a. 0. S. 25.
— Folglich bleibt noch immer die Frage offen, wodurch dieser Wille,
der vom Konkurs Gottes direkt und per se gar nicht berührt wird, dazu
komme, der dargebotenen Gnade im Sinne der Molinisten beizustimmen.
Durch eine andere Gnade kann es nicht geschehen, weil dieselbe
ebensowenig direkt und per se den Willen affizieren könnte und würde. Für
die Molinisten besteht ja ein und dasselbe Hindernis. Der Wille stimmt
demnach der dargebotenen Gnade, gratiae oblatae, einzig und allein
aus seinen natürlichen Kräften bei.

Darum ist es weiter nichts als ein leeres Gerede, wenn die
Molinisten fortwährend betonen, es gebe in der Kreatur kein Seiendes, keinen
Akt, keine Thätigkeit, welche nicht von Gott wahrhaft und physisch
hervorgebracht würde. Wie sie in der natürlichen Ordnung unter diesem
Seienden nicht eine Form, einen Akt, sondern den Effekt, die Wirkung

oder Thätigkeit verstehen, ebenso fassen sie in der über-



282 Die Neu-Thomisten.

natürlichen Ordnung nicht die Bestimmung zu der Gnade, sondern zu
dem „heilsamen Werke", also zu dem Effekte der Gnade und Zustimmung

ins Auge. Zudem ist es ganz und gar sinnlos, die Thomisten
zu bekämpfen, weil ihre hinreichende Gnade, die gratia sufficiens, keinen
heilsamen Akt besitze, notwendig ohne einen solchen Akt sei. Diese
Gnade der „Thomisten" hat einen heilsamen Akt, mufs notwendig
einen solchen haben.

Besieht man sich die Theorie der Molinisten näher, so findet man
alsbald, dafs die Gnade der Molinisten, und zwar weder die „non con-
grua", noch die „congrua" ebenfalls ein heilsames Werk hervorbringt. Und
in der That! S. 38 Anmerkung sagt unser Autor folgendes: die blofs
hinreichende oder specifiseh hinreichende Gnade entbehrt immer thatsächlich
des heilsamen Werkes. Die specifiseh wirksame Gnade dagegen hat immer
das heilsame Werk. Warum verhält die Sache sich so? ßie hinreichende
Gnade besitzt alle physischen Momente, welche der wirksamen
zukommen. Oer ganze Unterschied zwischen der ausreichenden und
wirksamen Gnade besteht darin, dafs der Wille von der einen thatsächlich
Gebrauch machen will, von der andern hingegen nicht.

Hier haben wir schwarz auf weifs den Beweis der Molinisten, dafs
ihre Gnade eigentlich ganz und gar nicht wirkt. Mit Bezug auf die
specifiseh oder blofs ausreichende Gnade ist die Sache ohne dies klar,
denn diese ist immer thatsächlich ohne das heilsame Werk. Aber auch
hinsichtlich der specifiseh wirksamen Gnade kann ein Zweifel nicht
aufkommen. Denn diese Gnade besitzt als solche, innerlich oder ihrer
Natur nach, kein physisch neues Element, sondern nur die Zustimmung

des Willens. Hat etwa die Gnade diese Zustimmung
hervorgebracht? Nein, davon kann gar nicht die Rede sein. Denn diese wirksame

Gnade besitzt nicht mehr und auch nicht weniger physische
Elemente als die blofs hinreichende. Die hinreichende aber bringt niemals
eine Wirkung hervor. Daraus folgt aber dann, dafs auch die wirksame
keinen Effekt hervorbringt. Die Zustimmung des Willens ist folglich
nicht ein Werk der Gnade. Es heifst doch allen Denkgesetzen den
Krieg erklären, wenn man sagt, die gratia „non congrua" unterscheide
sich entitativ und innerlich, in Bezug auf ihre physischen Elemente, in
nichts von der gratia „congrua", und doch bringe die eine nie, die
andere stets eine heilsame Zustimmung des Willens hervor. Die
Ursache ist dieselbe, die Wirkungen dagegen sind ganz verschieden.
Wer ist demnach, wenn wir der Warheit die Ehre geben, gemäfs
der Theorie der Molinisten die wirksame Ursache der heilsamen
Zustimmung des Willens? Die Gnade ist es nicht. Folglich mufs
es ganz allein der Wille selber sein. Fürchten sich die Molinisten nicht
vor der Häresie der Pelagianer? Wir sprechen ja hier von der
Zustimmung zu der Gnade, nicht zum „heilsamen Werke".

Die Molinisten suchen sich zwar zu helfen, kommen aber dabei
noch tiefer in den Morast hinein. Sie sagen nämlich, Gott gibt jenen
Menschen, die übernatürlich thätig sein werden, auch jene Gnaden, von
denen er voraussieht, dafs die Menschen ihnen thatsächlich beistimmen,
mit ihnen wirken werden. — Wir fragen: sind diese Gnaden entitativ
und innerlich verschieden von denjenigen, denen die Menschen nicht
zustimmen, mit denen sie nicht wirken, oder sind sie nicht in dieser
Weise verschieden? Die Antwort der Molinisten lautet, wie wir bereits
gehört haben, dafs diese Gnaden entitativ und innerlich von den andern
nicht verschieden sind. Verhält sich die Sache also, dann hat das
Vorauswissen Gottes auf die ganze Angelegenheit nicht den mindesten Einflufs.



Die Neu-Thomisten. 283

Denn abgesehen davon, dafs das Vorauswissen Gottes allein überhaupt
gar nichts bewirkt, wie wir alsbald sehen werden, macht ja eben dieses
Vorauswissen die Gnade nicht zu einer „congrua oder efficax". Wäre
dem anders, so müfste die Gnade, welche Gott auf Grund der Voraussicht

mitteilt, sich entitativ und innerlich von der „non congrua"
unterscheiden. Gerade dies aber bestreiten die Molinisten. Folglich teilt
Gott allen Menschen entitativ und innerlich eine und dieselbe Gnade
mit. Gott bewirkt in keiner Weise, dafs diese Gnade für manche
Menschen eine „congrua oder efficax" werde. Wohl aber wird dies
durch die Zustimmung des Willens bewirkt. Folglich ist die
Voraussicht Gottes, selbst wenn sie möglich wäre, was wir entschieden
bestreiten, ganz und gar überflüssig. Sie ändert nicht das mindeste an
der Gnade selber. Diese Änderung wird durch den fr ei e n Wil len,
nicht aber durch Gott vollzogen. Gott sieht voraus in der Theorie der
Molinisten, dafs diese seine Gnade vom freien Willen werde zu einer
congrua oder efficax gemacht werden ; das ist alles. Er von seiner Seite
gibt eine und dieselbe Gnade. So lautet die Wahrheit gemäfs dem
System der Molinisten. Alles andere ist versuchte Irreführung. Bewirkte
die Gnade selber diese Zustimmung, so wäre sie eben intrinsece
efficax.

Die Gnade Gottes bleibt also eine „non congrua", wenn oder weil
der Mensch „ipsa uti reapse non vult". Sie wird folglich eine „congrua
oder efficax", wenn oder weil der Mensch, „ipsa uti reapse vult." Was
ist es nun, wenn der Mensch thatsächllch „ipsa uti reapse non vult"
Welche Macht hat Gott in der Hand, den rebellischen Willen des
Menschen zu beugen? Nach der Theorie der Molinisten ist Gott einem
solchen Menschen gegenüber einfach ohnmächtig und kraftlos. Er
hat keine entitativ und innerlich andere Gnade zur Verfügung.

Dies ist durchaus nicht der Fall, bemerkt unser Autor S. 43., denn
nach 8. Augustin und Thomas stehen Gott so viele und so mannigfache
Hilfsmittel zu Gebote, dafs er auch den verhärtetsten Willen nach
Belieben beugen kann, wie und wohin er will, wenngleich diese Instrumente
und Hilfsmittel an sich ganz und gar indifferent sein mögen.

Diese Antwort der Molinisten mufs mehr als sonderbar genannt
werden. Denn gemäfs ihrer Theorie besitzt Gott ohne dies nur ein
einziges Hilfsmittel der Gnade, nämlich die gratia „non congrua". Die
gratia „congrua" setzt ja den Willen bereits voraus. Gott selber kann
diese seine Gnade auch nicht selber zu einer „congrua" machen, denn
dadurch höbe er die Freiheit des Willens auf. Somit hat Gott nur die
gratia „non congrua" zur Verfügung. Allein diese Gnade bringt gemäfs
der Behauptung unseres Autors niemals eine Beistimmung des Willens
hervor, beugt also den Willen nie. Ein anderes Hilfsmittel besitzt aber
nach den Molinisten Gott nicht. Damit aber auch die Grundsätze der
Philosophie wieder einmal einen vernichtenden Schlag erhalten,
versichert uns der Autor, Gott könne durch ganz indifferente Mittel,
auxilia de se mere indifferentia, den störrigen Willen zur Ordnung
bringen. Wollen wir die gewöhnlichen Denkgesetze hören, so werden
sie uns sagen, dafs man durch ein indifferentes Mittel nie und
nimmer einen Effekt erzielen könne, selbst wenn keinerlei Widerstand
vorhanden ist. Um so weniger wird dann von diesem Mittel ein guter
Erfolg zu erwarten sein, so oft es sich um ein widerstreitendes Substrat
handelt. Ein indifferentes Mittel und eine sichere Wirkung, das
sind Dinge, die sich ebensowenig vereinigen lassen wie Feuer und Wasser.



284 Die Neu-Thomisten.

Gelänge es doch einmal den Ärzten, durch ganz indifferente Mittel
zu kurieren!

Sicher wissen S. Augustin und Thomas von vielen und verschiedenen

Hilfsmitteln Gottes zu erzählen. Aber es wäre ihnen nie im
Leben eingefallen, darunter an sich ganz und gar indifferente Mittel zu
verstehen. Vielmehr sagen sie, dafs Gott Mittel zur Verfügung habe,
wodurch certissime der gewünschte Erfolg eintreten werde und müsse,
was doch mit Bezug auf indifferente Mittel kein halbwegs vernünftiger
Mensch behaupten wird und kann.

Also über welche Mittel verfügt Gott, um den verkehrten Willen
des Menschen umzuändern? Die Molinisten anerkennen nur jene Mittel,
die moralisch auf den Willen einwirken. Allein, alle diese
moralischen Mittel bewegen den kreatürlichen Willen hier auf Erden „non
sufiicienter et efficaciter", wie der hl. Thomas ausdrücklich lehrt. Die
Anschauung Gottes ja, die würde den Willen sufiicienter et efficaciter
bewegen. Aber in diesem Falle wäre der Wille eben nicht mehr hier
auf Erden. Folglich besitzt Gott im Systen der Molinisten absolut
keine Macht über den Willen, der die Gnade anzunehmen sich weigert.
Gott ist ohnmächtig gegenüber der Kreatur. Er besitzt nur
jene Gnade, die „congrua" wird, wenn der Wille selber zustimmt,
„si uti reapse vult".

Die Molinisten geben dies sogar ohne alles Bedenken zu. Denn
schreibt der Autor S. 43, Gott kann die schlechten Willen der Menschen,
welche er will, wann er will und wo er will, zum Guten wenden. Allein,
daraus folgt noch nicht, dafs diese Bekehrung mit jedem Mittel der
Gnade im Menschen durch Gott unfehlbar gewirkt werde, oder gewirkt
werden könne. Vielmehr widerspräche dies den Naturen und Wesenheiten

der Dinge, die unveränderlich sind. — Da diese Antwort gegen
die „Thomisten" gerichtet ist, und diese selber lehren, Gott könne mit
moralischem Einflüsse die Bekehrung nicht bewirken, so kann sie
nur den Sinn haben, Gott bewirke und könne gar nicht die Bekehrung
bewirken durch jeden physischen Einflufs. Das aber widerstreitet
der Allmacht Gottes. Deus movet quidem voluntatem immutabiliter
propter efficaciam virtutis moventis, quae de fi c er e pot e s t. Quaest.
disp. de malo. q. 6. a. unie, ad 3.

Natürlich ist der Autor hier wiederum im hellen Widerspruche mit
sich selber. Einige Zeilen früher erklärt er auf das bestimmteste, Gott
besitze so viele und so grofse Hilfsmittel der Gnade, dafs er auch den
verstocktesten Willen, und zwar durch ganz indifferentè Mittel, beugen
könne. Gegenüber der Behauptung des Autors, Gott könne den Willen
nicht physisch bewegen oder gar prädeterminieren, weil dies gegen die
Natur und Wesenheit, die unveränderlich ist, verstiefse, hat die
Philosophie keine Antwort. Denn wenn jemand die modi eines Dinges
mit der Natur und Wesenheit desselben identifiziert, so verdient
er keine Antwort. Selbstverständlich widerspricht diese Ansicht des

Autors hier abermals jener auf S. 20, wo gesagt wird, Gott könne den
Willen anders bewegen, als seine Natur, und Abhängigkeit vom
Verstände es verlangt.

S. 45 hören wir vom Autor, dafs auch nach den Molinisten der
Wille durch die anregende Gnade Gottes vor her bewegt werde, und
im Akte der Zustimmung von der Gnade physisch und innerlich
gestärkt und unterstützt sei. — Den ersten Teil dieser Behauptung können
wir mit dem Bemerken zugeben, dafs der Wille zwar vorherbewegt wird
durch die genannte Gnade, aber nicht sufiicienter et efficaciter. Durch



Die Neu-Thomisten. 285

diese Gnade bewegt Gott den Willen, gemäfs dem Geständnisse der Moli-
nisten, nur moralisch. Dagegen ist der zweite Teil der Behauptung
durch und durch falsch. Wie soll die Gnade den Willen physisch und
innerlich stärken, wenn sie gar nicht auf den Willen einwirkt?
Nach der Theorie der Molinisten wirkt der Konkurs Gottes überhaupt
nicht auf den Willen, sondern mit dem Willen. Der Konkurs Gottes
bezieht sich ausschliefslich auf die Thätigkeit des Willens, nicht
aber auf den Willen selber. So schreibt der Autor S. 25: contra
vero Molinistaé, qui statuunt, concursum Dei directe et immediate tan-
tum modo affleere actum, imo terminative spectatum esse unum idem-
que cum actu et actione, nullo vero modo directe et per se afticere
potentiam voluntatis ut sic, jure meritoque affirmant, Deum
secundum ipsos esse quidem causam actionis voluntatis secundum se et
secundum esse physicum spectati. Darum ist es durch und durch falsch,
dafs der Konkurs Gottes, die Gnade den Willen innerlich und physisch
stärke und unterstütze. Innerlich und physisch kann der Wille durch
die Gnade nur dann gestärkt und unterstützt werden, wenn dieselbe im
Willen selbst ist, auf den Willen einwirkt. Der Akt des

Willens, welchen Gott nach den Molinisten einzig und allein wirkt, kann
nicht den Willen physisch und innerlich stärken und unterstützen, da er
ja als Effekt des Willens aus dem bereits gestärkten Willen, als
aus seiner Ursache, hervorgehen mufs. Wäre dem nicht so, dann
hätten wir abermals das Kunststück des Herrn Münchhausen vor uns.
Es ist also diese Behauptung wiederum nichts anderes als eine beabsichtigte

Irreführung.
Wollen die Molinisten die Gesetze der Logik noch mitreden lassen,

so müssen sie sagen, der Akt der Zustimmung, nicht der Wille im Akte
der Zustimmung, werde durch die Gnade physisch und innerlich
gestärkt und unterstützt. Allein, dann ist dieser Akt entweder kein
freiwilliger, oder kein übernatürlicher, wie S. Thomas dem Magister
der Sentenzen gegenüber beweist, der annahm, der hl. Geist bringe im
Gerechten unmittelbar selber den Akt der Liebe hervor. Frei und
übernatürlich zugleich ist der Akt der Zustimmung nur dann, wenn er
aus dem übernatürlich vervollkommneten Will en hervorgeht. Im System
der Molinisten wird aber nicht der Wille übernatürlich
vervollkommnet, weil die Gnade gar nicht auf den Willen, sondern nur auf
den Willensakt wirkt. Reden die Molinisten, wie unser Autor S. 45,
trotzdem von einer physischen und moralischen Erhebung des
Willens in die übernatürliche Sphäre, so hat dies absolut
keinen Sinn und enthält höchstens eine grobe Unwahrheit. Dies könnte
nur durch eine dem Willen selber eingeprägte, nicht aber
angebotene Gnade geschehen.

Die aktuelle Gnade ist, so versichert uns der Autor S. 46, auch
nicht „versatilis", oder „pendula", denn sie verfolgt konstant einen
Zweck, von dem sie durch keine Macht abgelenkt werden kann. Dieser
Zweck, dieses Ziel ist das „heilsame Werk". — Der Autor verteidigt
damit eine Gnade, die „infallibel", „invincibel", „insuperabel" genannt
werden mufs. Denn jene Gnade, die durch keine Macht von ihrem Ziele,
dem heilsamen Werke, abgebracht werden kann, kann man auch nicht
anders nennen als unfehlbar, unbesiegbar, unübertrefflich. Wie kommt
nun der Autor zu einem Vorwurfe gegenüber den „Thomisten", dafs sie
eine Gnade lehrten, die infallibel, invincibel, insuperabel sei. Die Sache
ist nicht recht begreiflich.

Ist es denn aber auch wahr, dafs der Gnade im Sinne der Moli-



Die Neu-Thomisten.

nisten die genannten Eigenschaften zukommen? Kein, es ist nicht wahr.
Denn eine Gnade, die durch die Zustimmung, oder durch die Nichtbei-
stimmung verändert, bestimmt wird, ist und bleibt in sieh, oder ihrem
Wesen nach, „versatilis" und „pendula". Dafs die Gnade konstant einen
Zweck, das heilsame Werk, nicht die Sünde oder irgend ein anderes
natürliches Ziel anstrebe, das begreift jedermann. Aber niemand
begreift, dafs man die Gnade aus diesem Grunde nicht „versatilis" und
„pendula" nennen dürfe. Denn versatilis und pendula ist nach der
gewöhnlichen Auffassung jede Gnade, die in sich keinerlei Bestimmung
hat, sondern entweder „non congrua" bleiben, oder „congrua" werden
kann, je nachdem der Wille zustimmt oder nicht. Das Wort: versatilis
und pendula besagen doch wohl nur, dafs die Gnade in sich ganz und
gar unbestimmt, aber bestimmbar sei. Nun erklärt uns aber der Autor
selber, dafs die Gnade durch die Zustimmung des Willens „congrua"
werden, durch die Nichtbeistimmung „non congrua" bleiben könne. Sind
nun diese beiden Gnaden etwa eins und dasselbe? Eine differentia
specifica, die im Substrate, also hier in der Gnade, keinen Unterschied
hervorbringt, ist eben keine differentia specifica. Dann bleibt die Gnade
folgerichtig versatilis und pendula. Der nächstfolgende Satz des Autors,
der Mensch könne diese Gnade vernachlässigen, steht im diametralen
Gegensatze zu dem frühern, dafs diese Gnade durch keine Macht
von ihrem Ziele abgelenkt werden könne. Nichts als Widersprüche mit
der Theorie und mit sich selber weist das Buch unseres Autors auf, so
dafs man nie weifs, was es eigentlich will und verteidigt.

Dies beweist der Autor abermals auf S. 47. Da spricht der Autor
von motus „sollicitantes quidem", also von der Gnade, die anregt, aber
nicht „physisch bestimmt". Ebenso kann der Mensch dieser Gnade
zustimmen oder nicht zustimmen. Früher haben wir das gerade Gegenteil
gehört. Diese Gnade regt den Menschen an, bewegt ihn moralisch
oder objektiv, und erhebt zudem auch noch den Willen innerlich
und physisch zu der übernatürlichen Sphäre. Wie dies möglich
ist, ohne dafs Gott im Willen selber wirke, also den Willen dazu
determiniere, das hat uns der Autor zu sagen vergessen. Der Autor
bestreitet aber, dafs der Wille „ab alio determinetur". Und doch mufs nach
ihm der Wille, um einen heilsamen Akt auszuführen, von der Gnade
innerlich und physisch gestärkt und erhoben, nicht blofs der
Verstand moralisch erleuchtet und inspiriert sein. Leider bringt dies
Wunder Gott selber nicht zustande, nämlich, dafs er den Willen
physisch und innerlich stärke und erhebe, dabei aber nicht
determiniere, d. h. eine bestimmte Form gebe, so oft es sich um die
aktuelle Gnade, also um die Bewegung handelt. — Der Wille mufs
unter dem Einflüsse der Gnade indifferent für die Thätigkeit
bleiben. Daraus folgt aber nicht, dafs er, von der Gnade angeregt und
bewegt, blofs durch seine Naturkräfte thätig sei, oder wenigstens thätig
zu sein anfange. S. 120 hören wir das gerade Gegenteil. — Also die
Gnade mufs den Willen indifferent lassen. Wenn er aber thätig ist,
so geschieht dies nicht blofs durch die natürlichen Kräfte, sondern auch
durch die Gnade. Darum ist das ganze Werk von der Gnade.
Und warum dies? Offenbar, weil die Gnade den Willen indifferent
läfst ad agendum. Das ganze Werk stammt vom Willen, nicht insofern

er rein gemäfs den natürlichen Kräften thätig ist, sondern insofern
er das durch die Gnade innerlich und physisch über seine natürlichen
Bedingungen erhobene und gestärkte Princip seiner Thätigkeit ist. —
Die Gnade wirkt somit aus dem Grunde das ganze heilsame Werk,



Die Neu-Thomisten. 287

weil sie den Willen zu dem indifferenten Princip der Thätigkeit
macht, d. h. zu jenem Princip, aus welchem das heilsame Werk folgen
oder auch nicht folgen kann. Gegenüber einer Argumentation dieser
Art läfst sich allerdings nichts Vernünftiges mehr sagen. Es wäre alles
umsonst. Wie Gott, der den Willen völlig indifferent läfst für die
Thätigkeit, dennoch die Ursache eben dieser Thätigkeit des Willens
genannt werden könne, das ist und bleibt ein für allemal unbegreiflich.

Gott bestimmt den Willen nicht zu der Thätigkeit, diese
Bestimmung ist aus sch 1 i efslich Sache des Willens. Nichtsdestoweniger

ist Gott die ganze Ursache der Thätigkeit, welche aus
dem selbstbestimmten Willen hervorgeht. Was will mau noch mehr?

Damit, so versichert uns der Autor S. 48, ist die Antwort auf die
Frage des Apostels: quis enim te discernit? Quid autem habes quod
non accepisti? von selber gegeben. Bei diesem Werke der „discretio"
gebührt der Hauptanteil nicht dem Menschen, sondern der Gnade.
Ünd warum dies? Offenbar aus dem Grunde, weil die Gnade den
Menschen indifferent läfst ad agendum, und gerade das „agere" die
„formalis discretio" bildet. Nicht doch, antwortet uns der Autor, die
„discretio" gebührt einzig und allein Gott, denn X. hat die Gnade bei
der „discretio formalis" physisch und moralisch den Hauptanteil,
indem alle Aktivität, alles Bestreben in diesem Wirken vom Menschen
herstammt, insofern er mit neuen physischen Kräften ausgestattet und
moralisch bewegt ist. — Es ist jedoch dabei nicht zu vergessen, dafs
diese neuen physischen Kräfte und moralische Bewegung den Menschen
vollkommen indifferent lassen ad agendum, und dafs im „opere
salutari", also im agere, die „discretio formalis" liegt; 2. aber ist auch
die „radicalis discretio" einzig und allein bei Gott, mit Auschlufs einer
jeden Mitwirkung von Seite des Menschen, und ohne Rücksicht auf
die Verdienste, welche von der wirksamen Gnade in der Folge
hervorgebracht werden. Und wieso dies? Ja, Gott gibt dem Menschen die
Gnade, weil er voraussieht, dafs der Mensch dieser Gnade
zustimmen, mit dieser Gnade mitwirken werde. Aus diesem Grunde
schliefst die „radicalis discretio" Gottes alle Mitwirkung des Menschen
und jedes Verdienst aus. Darum sind die Worte des hl. Paulus, non
volentis neque currentis, sed miserentis est Dei (Rom. 9. 16) auch im
molinistischen Sinne vollkommen wahr. Diese Beweisführung des Autors
möge verstehen, wer es vermag. Mit den vom Autor bisher vorgebrachten
Anschauungen stimmt sie nicht.

8. 52 bemerkt der Autor, es hänge einzig und allein von der Auswahl

Gottes, von seiner electio ab, welche Gnaden wir empfangen
werden. Verhält sich die Sache also, wozu braucht dann Gott die V or-
aussicht, dafs wir diesen Gnaden zustimmen, mit ihnen wirken
werden? Ist es „in unius Dei electione" gelegen, die Gnade zu
verleihen, so ist die Voraussicht ganz und gar überflüssig. Dann kann
Gott ja die aus sich wirksame Gnade wählen. Dies trifft thatsächiich
zu, wie wir in der Folge noch nachweisen werden. Nein, das ist nicht
der Fall, sagt uns der Autor, sondern es hängt auch vom freien
Gebrauche ab, ob jene übernatürliche Hilfe eine wirksame, oder aber
eine unwirksame ist. (S. 53). Dem zufolge hängt es wiederum nicht
einzig und allein von der „electio" Gottes ab, was doch unmittelbar
früher behauptet wurde. Es hängt auch vom Gebrauch der Gnade ab,
allein, versichert uns der Autor, diese bedingungsweise vorausgesehenen

Verdienste sind keine wahren und realen Verdienste. S. 53.
Also nichtsdestoweniger hängt es auch von diesen nicht wahren und



288 Die Neu-Thomisten.

realen Verdiensten ab, ob die Gnade wirksam, oder aber unwirksam
bleibe. Das ist schwer zu begreifen.

Die Behauptung der „Thomisten", dafs der Mensch, gemäfs der
Theorie der Molinisten, Gott keinen Dank schulde, ist ganz und gar
falsch. Denn obgleich die wirksame und die nicht wirksame Gnade
entitativ und physisch das gleiche Geschenk Gottes bilden, so
ist doch die wirksame moralisch eine unvergleichlich gröfsere Gabe
Gottes, weil in dieser auch der gute Gebrauch der Gnade und das
übernatürliche Verdienst dem Menschen verliehen wird. Wer könnte es
auch in Zweifel ziehen, dafs Gott, der eine blofs hinreichende Gnade
geben kann, moralisch etwas viel Gröfseres mitteilt, wenn er die Gnade,
die er als eine wirksame voraussieht, auch als eine wirksame
verleiht! Wirksam aber wird die Gnade einzig und allein durch die
Zustimmung des Willens.

Da soll sich nun ein Mensch auskennen Das einemal wird die
Gnade von Gott als eine wirksame verliehen, mit der absoluten
Absicht Gottes, dafs sie eine wirksame sei. Das anderemal dagegen wird
der Wille nicht von Gott oder seiner Gnade, sondern einzig und allein
von sich selbst bestimmt und bewegt. Der Wille bleibt bei der Bewegung
Gottes vollkommen indifferent ad agendum. Die gratia „non con-
grua" unterscheidet sich entitativ und innerlich nicht von der „congrua".
Was heifst denn dann eigentlich wirksam, efficax sein? Efficax,
erklärt der Autor, ist jene Gnade, die geeignet ist in Wirklichkeit
ein gutes Werk hervorzubringen, obgleich sie es nicht in unfehlbarer
Weise wirkt. Sensu generico omne auxilium vere sufficiens est efficax,
i. e. aptum est ad revera efficiendum opus bonum, consensum salutarem,
neque tarnen sensu specifico i. e. non infallibiliter efficit. S. 53. Anmkg.
— Das heifst doch alle Begriffe einfach auf den Kopf stellen. Wofür
sollen wir also Gott eigentlich danken, wenn seine Gnade uns noch
vollkommen indifferent läfst ad agendum, und die Hauptsache gerade
in diesem „agere" liegt, die „formalis discretio" in diesem agere besteht?
Die Gnade bewirkt ja nicht dieses „agere", denn actio non progreditur
nisi ab agente determinato, erklärt der hl. Thomas, und diese
Determinierung wird gerade bestritten.

Die „Thomisten" verstehen die Molinisten immer falsch, erklärt
unser Autor S. 55. Denn bevor der Mensch dieser Gnade in Wirklichkeit

zustimmt, mit ihr wirkt, ist sie schon in ihrer Weise in actu primo
efficax, und dies nicht blofs mit Bezug auf die Wirksamkeit der Kraft,
sondern auch hinsichtlich der Wirksamkeit des Zusammenhanges, des
infalliblen Konnexes mit der heilsamen Beistimmung. Mit andern Worten:
vor der realen Zustimmung ist die Gnade efficax in sensu specifico.
Was ist denn diese efficacia in sensu specifico? Der Autor hat es uns
in der frühern Anmerkung gesagt. Die gratia efficax in sensu specifico
ist jene, welche infallibiliter eine Zustimmung des Willens hervorbringt.

Hier stehen wir vor einer neuen Merkwürdigkeit. Die Gnade,
welche Gott dem Menschen mitteilt, beläfst ihm seine volle Indifferenz

ad agendum. Und eben diese Gnade ist efficax in sensu specifico,

d. h. sie bringt infallibel die Zustimmung des Willens hervor.
Sie ist wirksam mit Bezug auf die Kraft und auf den infalliblen Konnex
der Beistimmung des Willens. Früher war die gratia „non congrua"
und die gratia „congrua" entitativ und innerlich eins udü
dasselbe.

Das ist nun, sagen wir, eine ganz sonderbare Ansicht. Die



Die Neu-Thomisten. 289

„Thomisten" erklären, die Gnade sei wirksam oder efficax, bevor der
Mensch dieser Gnade in der Wirklichkeit zustimmt, mit ihr wirkt.
Und diese Gnade ist nach den Molinisten wirksam mit Bezug auf die
Kraft und in Bezug auf den Zusammenhang, den infalliblen Konnex
mit der heilsamen Zustimmung. Warum greift denn der Autor dann
fortwährend die „Thomisten" an, dafs sie eine derartige Theorie
verteidigen? Die „Thomisten" behaupten durchaus nichts anderes, als dafs
die Gnade vor der realen Zustimmung des Willens efficax in sensu
specifico sei, d. h. infallibiliter die Beistimmung des Willens
hervorbringe. Also warum dieser offene Kampf gegen die „Thomisten"
Wir haben es hier wiederum mit einer beabsichtigten Irreführung von
Seite der Molinisten zu thun. Die Gnade ist nach der Doktrin der
Molinisten nur efficax in actu primo, also der Möglichkeit nach. In actu
secundo, d. h. in der Wirklichkeit wird sie efficax durch die Zustimmung

des Willens. Da nun die Gnade in actu primo, in der Möglichkeit
sich wie die Potenz verhält, so ist die Zustimmung, wodurch sie

in den actus secundus, in die Wirklichkeit der efficacia versetzt wird,
der Akt. Folglich steht die Zustimmung des Willens trotz allen
Protestes der Molinisten, als Akt der Gnade, höher als die Gnade
selber, die sich wie die Potenz verhält. So erweisen sich denn die
unerbittlichen Gesetze der Logik weit stärker als alle gegenteiligen
Beteuerungen und Versicherungen der Molinisten. Die Bewegung Gottes,
die mit dieser Bewegung identische Kraft Gottes, Gott selber ist die
Potenz, und die Zustimmung des freien Willens ist der entsprechende
Akt, wodurch die Gnade in actu secundo ist.

Nein, und abermals nein, sagt der Autor S. 55, die Gnade hat
ihre Wirksamkeit, die efficacia von einer äufsern Form, nämlich vom
Wissen Gottes, von der Voraussicht Gottes. Dies, so versichert
uns der Autor, ist die Lehre des hl. Thomas: Quodl. 12. a. 3. ad 2.
Quaest. disp. de veritate. q. 6. a. 3. ad 7, et 8.

Nun denn, die Sache ist wichtig, schlagen wir darum den heil.
Thomas auf. Thesis: utrum Praedestinatio sit certa. Einwurf: et vide-
tur quod non. Quia possibile est praedestinatum damnari: sicut Petrum,
si fuisset statim mortuus quando peccavit Christum negando. Si vero
dicas, quod praedicta locutio est de dicto vera, de re vero non; contra:
quia hoc habet locum in formis separabilibus. Sed haec forma quae
est Praedestinatio est inseparabilis. Antwort des heil. Thomas: Ad
secundum dicendum quod bona est distinctio. Sed ad objectum de formis
dicendum quod aliter est de formis realibus, et aliter de praedicatis quae
important aliquid pertinens ad actum rationis. Quia in primis, scilicet
in realibus si in eis debeat habere locum talis distinctio, oportet in-
esse separationem in re et in consideratione. In secundis non requiritur,
sed oportet quod res ilia cadat sub alia consideratione. Et sie dico quod
iste praedestinatus potest considerare vel ut in se, vel ut cognitioni
relatus. Et sie uno modo attribuitur ei quod possit damnari, alio
modo non.

Von welcher Kenntnis, scientia spricht hier der hl. Thomas? Das
hat uns eben der Autor sehr sorgfältig verschwiegen. Warum? Das
werden wir alsbald sehen. Es ist hier, wie die Überschrift des Artikels
sattsam andeutet, die Rede von der Prädistination. Was alles zu der
Prädestination gehört, sagt uns der hl. Thomas an dieser Stelle selbst
sehr genau : Praedestinatio est quaedam pars divinae Praevidentiae.
Providentia autem dicit directionem aliquorum in finem. Et haec prae-
supponit scientiam et voluntatem. Sic ergo Praedestinatio habet certitu-

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 19



290 Die Neu-Thomisten.

dinem ex parte seientiae Dei, qui noil potest falli. Et ex parte
voluntatis divinae, cui non potest aliquid resistere. Et ex
parte Providentiae, quae certissimo modo ducit ad finem, cum Deus sit
sapientissimus.

Also nicht die Voraussicht, sondern der Wille Gottes, dem
nichts zu widerstehen vermag, bildet den Grund der Prädestination.
Dies erklärt der hl. Thomas ausdrücklich hier in der Antwort auf den
ersten Einwurf. Es heifst nämlich: Praedestinatio habet certitudinem,
et tarnen non est necessarium praedestinatum salvari, sed remanet con-
tingens. Dictum est enim quod habet certitudinem ex scientia, voluntate
et praevidentia. Et nullum istorum contingentiam impedit. Scientia non,
quia scientia est futurorum prout sunt in praesenti. Et secundum hoc
sunt determinata. Voluntas non, quia voluntas Dei est principium
totius entis. Ergo non cadit sub ratione contingentiae vel necessitatis,
sed haec effluunt et ordinantur ex Dei voluntate. Et sic ipsa Dei
voluntas facit quaedam contingentia, praeparando causas contingentes
illis rebus quas vult esse contingentes. Et similiter necessarias causas
rebus et effectibus necessariis. Et sic voluntas Dei semper impletur.
Non tarnen omnia necessario eveniunt, sed eo modo quo Deus vult ea
esse. Et vult quod sint contingenter. Providentia non, quia non tollit
contingentiam.

Von welchem Wissen Gottes spricht also hier der hl. Thomas?
Vom Wissen, welches durch den Willen Gottes bestimmt ist. Nicht
das Wissen Gottes bildet die Ursache der Dinge, erklärt der englische
Lehrer an ungezählten Stellen, sondern der zu dem Wissen hinzutretende
Wille. Voluntas Dei est principium totius entis. Das Wissen Gottes,
als solches, hat einzig und allein nur das Mögliche, nicht aber das

Zukünftige zu seinem Gegenstande. Soli Gott das Zukünftige sehen,
so mufs zu dem Wissen der Wille Gottes hinzukommen, wodurch etwas
zukünftig wird. Darum treibt der Autor einen argen Mifsbrauch,
macht er sich einer ganz famosen Fälschung der Doktrin des hl. Thomas
schuldig, wenn er denselben lehren läfst, die Voraussicht der guten
Werke bilde die Ursache der Gnade. Damit wäre das Wissen Gottes
Ursache der Dinge, was nach dem hl. Thomas absolut unwahr ist. Weil
Gott vorausweifs, dafs der Mensch von der Gnade in Zukunft werde
einen guten Gebrauch machen, deshalb erteilt Gott die Gnade, tritt
der Wille Gottes zu dem Wissen hinzu. So läfst der Autor den heil.
Thomas sagen. Der englische Lehrer behauptet aber, damit Gott
überhaupt etwas Zukünftiges wisse, müsse der Wille zu dem Wissen
hinzukommen. Ohne diesen Willen wisse Gott gar nicht, dafs etwas
zukünftig sei, denn nicht das Wissen, sondern der Wille bilde die Ursache
der Dinge. Es liegt somit eine offene Fälschung des Autors vor.

Die zweite Stelle aus S. Thomas, welche der Autor für sich
anruft, ist Quaest. disp. de veritate. q. 6. a. 3. Wir haben früher schon
nachgewiesen, dafs der hl. Thomas hier mit ausdrücklichen Worten
leugnet, dafs die Voraussicht Gottes die Ursache der
Vorherbestimmung bilde. Die gegenteilige Ansicht verstöfst nach S. Thomas
contra Scripturam et dicta Santorum. Das ist also die zweite Fälschung
des Autors. Wir haben demnach schon hier einen Vorgeschmack daran,
wie der Autor mit den Stellen des hl. Thomas umgeht.

S. 56 endlich erklärt unser Autor, dafs auch die eigene Behauptung,
die Gnade habe ihre Wirksamkeit, efficaciam von einer äufsern
Form, vom Vorauswissen Gottes, wiederum ganz und gar falsch
sei. Die Gnade habe vielmehr ihre Wirksamkeit von der wirklichen



Die Neu-Thomisten. 291

Zustimmung, von dem actus elicitus salutaris. Dieser Actus elicitus
müsse als die Form betrachtet werden, welche der Gnade, die thätig
ist und jeden Akt hervorzubringen strebt, ihre letzte Vollkommenheit,

das letzte Complementum mitteilt. Dieser consens bilde demnach

die causa formalis der Wirksamkeit.
Wir wollen uns mit diesem neuen Widerspruche des Autors, mit

allem, was er bisher vorgebracht hat, nicht länger beschäftigen. Der
Autor bleibt sich nicht eine Seite seines Buches gleich, aufser darin,
dafs er im beständigen Widerspruche mit sich selber lebt. Nur eine
kleine Bemerkung wollen wir uns erlauben. Es ist ein völliger Widersinn,

zu behaupten, der Akt, also der Effekt, die Wirkung der
Potenz bilde die formelle Vollendung, das letzte formale Complementum

eben dieser Potenz. Die Potenz, welche nicht formell und
endgültig vollendet ist, welcher das letzte formelle Complementum fehlt,
geht gar nicht in den Akt über, bringt keinen Akt hervor. Der zweite
helle Widerspruch liegt darin, dafs der Effekt, die Wirkung, die
eigene Ursache formell vollenden, formell kompletieren
soll! Um so etwas niederschreiben zu können, mufs man von den Grundsätzen

der Philosophie absolut keine Ahnung haben. Die Wirkung, der
Effekt ist nicht allein verschieden, sondern auch getrennt von der
Ursache, oder mit andern Worten, ist etwas für die Ursache Aufserliches.
Die Form dagegen, das formelle Complement ist für die Ursache etwas
Innerliches. Nun haben wir aber mehr als einmal vom hl. Thomas
gehört, die Thätigkeit der Kreatur sei etwas Heraustretendes, egre-
diens aus ihrer Ursache. Daraus ist klar, dafs der Autor von den
Grundsätzen der Philosophie nicht genügende Kenntnisse besitzt.

Daraus ergiebt sich zur Evidenz, dafs der Autor auf wenigen
Seiten wenigstens viermal seine Ansicht ändert. Zuerst wird uns
gesagt, die Gnade sei innerlich und entitativ nicht verschieden. Einen
Unterschied bewirke der Gebrauch oder der Nichtgebrauch dieser
Gnade durch den Willen des Menschen. Dann hören wir, dieser Unterschied

stamme von der freien Wahl Gottes, von einer electio. Dann
belehrt man uns, dieser Unterschied werde von der Voraussicht Gottes
bewirkt. Weiter heifst es, die Gnade sei vor der thatsächlichen
Zustimmung schon efficax in sensu specifico. Ferner bildet die Zustimmung
des Willens den formellen Grund, dafs die Gnade eine wirksame ist.
Welche von diesen wandelbaren Ansichten des Autors ist nun die
richtige? Das ist schwer zu sagen. Denn der Autor vertritt alle, je nachdem

er dieser oder jener Schwierigkeit gegenübersteht. Im Grunde
genommen verteidigen die Molinisten aber stets eine und dieselbe
Theorie, nämlich, die Gnade ist indifferent, ist nur in actu primo,
also der Möglichkeit nach wirksam. Sie wird aber in der Wirklichkeit
wirksam durch die freie Selbstbestimmung des Willens. Nicht die Gnade
determiniert den Willen für die Zustimmung, sondern der Wille
selber bestimmt sich dazu. Durch diese Zustimmung des freien Willens
aber wird die Gnade eine gratia „congrua oder efficax in actu secundo"
oder in der Wirklichkeit.

Es ist nichts als ein flagranter Widerspruch, wenn die Molinisten
einerseits die hinreichende und die wirksame Gnade, die gratia „non
congrua" und die gratia „congrua", entitativ und innerlich identisch
sein lassen, andererseits aber doch wieder behaupten, die wirksame
Gnade komme durchaus von Gott, Gott bilde den eigentlichen Grund,
dafs die Gnade eine wirksame ist, alles müsse Gott zugeschrieben
werden. Die Voraussicht Gottes als solche entfaltet überhaupt

19*



292 Die Neu-Thomisten.

keinerlei Thätigkeit, kann somit die Gnade nicht zu einer wirksamen
machen, und die electio Gottes hat dort keinen Platz, wo sie auf die
Zustimmung Rücksicht nehmen mufs. So hat der englische
Lehrer ausdrücklich erklärt. Non enim potest dici quod Praedestinatio
supra certitudinem Providentiae nihil aliud addit nisi certitudinem Prae-
scientiae; ut si dicatur quod Deus ordinat praedestinatum ad salutem
sicut et quemlibet alium. Sed cum hoc de praedestinato seit quod non
deficiet de salute. Sic enim dicendo non diceretur praedestinatus
differre a non praedestinato ex parte ordinis, sed tantum ex parte
Praescientiae eventus. Et sie Praescientia esset causa
Praedestinationis, nèc Praedestinatio esset per electionem
praedestinantis. Quod est contra auetoritatem Scripturae et dicta
Sanctorum. Quaest. disp. de veritate. q. 6. a. 3.

Hier haben wir die Ansicht des englischen Lehrers über die Theorie
der Molinisten. Die Gnade hat nach den Molinisten nur ein Ziel, von
welchem sie nicht abgelenkt werden kann. Dieses Ziel ist das heilsame
Werk. Nun sieht aber Gott voraus, was der Mensch mit dieser Gnade
anfangen, ob er sie benutzen, oder nicht benutzen wird. Gott besitzt
somit die Praescientia eventus. Diese Praescientia eventus bildet dann
den Grund, dafs Gott die gratia „congrua oder efficax" gibt. Wo ist
hier noch für Gott die Freiheit der Wahl, die electio? Gott ist ja an
die Zustimmung, oder an die Nichtbeistimmung gebunden. Diese
beiden sind für Gott bestimmend oder mafsgebend. Gott ordnet
alle Menschen gleichmäfsig zu dem einen Ziele, zu dem „heilsamen
Werke". Aber von dem einen weifs Gott voraus, dafs er zustimmen,
von dem andern, dafs er nicht zustimmen werde. Daraus ist klar, dafs
eigentlich immer die Zustimmung oder die Nichtbeistimmung für Gott
und seine Gnade den Ausschlag gibt. Denn Gott richtet seine Gnade
je nach dieser Bestimmung des Willens ein.

Die Lehre der Molinisten ist demnach selbst in dem Falle, als sich
die gratia „non congrua" innerlich und entitativ von der gratia
„congrua" unterschiede, ganz und gar falsch. Umsomehr ist sie dann
bei der gegenseitigen Identität durch und durch unwahr. Darum hilft
der Theorie der Molinisten auch die Voraussicht Gottes mit Bezug auf
die Umstände und Gelegenheiten, unter welchen der freie Wille
zustimmen oder nicht zustimmen wird, in keiner Weise auf die Beine. Denn
nie und nimmer darf zugegeben werden, dafs die Voraussicht Gottes den
Grund der wirksamen Gnade abgebe. Die Voraussicht Gottes als solche
bildet niemals die wirksame Ursache für irgend etwas. Ihr Gegenstand

oder Objekt ist das Mögliche, nicht aber das Wirkliche
oder das Zukünftige. Der Wille, das decretum, ist wirksame
Ursache.


	Die Neu-Thomisten [Fortsetzung]

