Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Selbstverursachung Gottes? : Kennzeichnung und Beurteilung einer
These des Herrn Prof. Dr. Schell

Autor: Dorholt, B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Giovanni Battista Tornatore. P. M.



SELBSTVERURSACHUNG GOTTES? —

KENNZEICHNUNG UND BEURTEILUNG EINER THESE
DES HERRN PROF. Dr. SCHELL.

Von Dr. B.DORHOLT.

Kraft des Kausalgesetzes erhebt sich der denkende Menschen-
geist von den bedingten und kontingenten Dmgen seiner Erfahrungs-
welt zu der Uberzeugung von der Existenz einer von dieser Welt
durchaus verschiedenen, unbedingten und in sich notwendigen
Ursache, die eben deswegen, weil sie auf keine hohere Ursache
hinweist, sondern in sich selbst den hinreichenden Grund ihres
Seins hat, die erste und hochste Ursache ist und als solche das
kausale Forschen der menschlichen Vernunft vollkommen befriedigt.
Nachdem die erste und hochste Ursache erkannt ist, noch weiter
nach einer Ursache dieser ersten Ursache forschen, erscheint der
Vernunft als Thorheit. Es wird doch jemand, nachdem er sein
letztes Reiseziel erreicht hat, micht noch weiter gehen wohl aber
kann es fiir ihn ein Interesse haben, das Ziel (z. B. eine Weltstadt)
naher kennen zu lernen. Auch bezﬁgl'i‘ch Gottes hort fiir uns,
nachdem wir sein Dasein aus der Welt erschlossen haben, nicht
alles Forschen und Fragen auf; nur das kausale Forschen hort
auf, weil wir eben wissen, dals wir bei der ersten und hochsten,
also beim Ende der Ursachen angelangt sind. Diese lstzte Ursache
aber in ihrer Beschaffenheit, wo moglich in ihrem eigentlichen
Wesen kennen zu lernen, hat fiir uns das grofste Interesse. Darum
stellt die Vernunft, nachdem sie erkannt hat, dals Gott ist, sofort
die weitere Frage, wie beschaffen er sei, und die noch tiefere
Frage, was er eigentlich seinem Wesen nach sei. Auf das »al
sit Deus“ folgt von alters ber bei den Theologen das ,,quomodo
et quid sit.“ Vgl. S. Thomas L q. 2. a. 2. ad 2.

Beide Fragen sind aber durchaus verschieden. Will die
erste eine Thatsache als solche feststellen, so will die zweite das
Wesen, dessen Dasein als Thatsache erkannt ist, nun auch nach
Sein und Wesenheit niher erforschen. Dafs Professor Schell in
seiner Dogmatik beide Fragen zusammenwirft und die erste nicht
glaubt hinreichend beantworten zu konnen, ohne zugleich die
zweite zu erforschen, ist zunéchst offenbar ein Fehler gegen die

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 17



258 Selbstverursachung Gottes ? —

gute Methode, welche gebietet, verschiedene Fragen genau und
scharf aus einander zu halten. Allerdings muls ich ja, wenn ich
das Dasein Gottes beweisen will, eine gewisse Vorstellung von
ihm haben (wie ich auch in etwa das Reiseziel kennen muls, das
ich erreichen will); aber ich brauche doch seine nidhere Beschaffen-
heit und ganz gewifs sein Wesen nicht zu kennen. KEs geniigt
vollkommen, wenn ich ihn als die von der Welt verschiedene
Ursache der Welt erkenne, die von keiner hoheren Ursache
abhéngt, sondern in sich selbst griindet.

Wer indes die Schellsche Dogmatik etwas genauer sich
ansieht, wird bald ionewerden, dals wir es hier keineswegs mit
einem blofs methodischen Fehler zu thun haben, dals vielmehr
dieses Vorgehen des Verfassers bei den Gottesbeweisen ein wohl-
iiberlegtes ist und aufs innigste zusammenhéngt mit dem Grund-
gedanken seiner ganzen spekulativen Theologie, der derselben
das eigentliche Geprage aufdriickt und fast in jedem Abschnitte
seiner Dogmatik in irgend einer Form wiederkehrt, mit dem
Gedanken pdmlich und der Behauptung, dals Gott die causa
sui sei, dals er durch seine Thétigkeit, durch sein Denken und
Wollen, sein eigenes Sein verursache, sich selbst Existenz gebe.

Diese von den in theologischen Kreisen bisher geltenden
Anschauungen ganz und gar abweichende Behauptung hatte ich
in einer Recension des letzten Bandes der Schellschen Dogmatik
in der , Litterarischen Rundschau® (1894, p. 382) als den grofsten
Fehler des ganzen Werkes bezeichnet und um bei dem kurzen
Raum, der mir fiir die Recension zur Verfigung stand, auf die
Todeswunde jener Behauptung wenigstens hinzudeuten, hervor-
gehoben, dafs Gott schon deswegen nicht als causa sui — im
Sinne von causa efficiens, wie Schell offenbar verstanden sein
will, — gedacht werden diirfe, weil der Ursache die Wirkung
entspreche, die stets ein von der Ursache verschiedenes Sein
habe. Die Schlulsfolgerung, dafs somit durch das Hineintragen
von Ursache und Wirkung in Gott die gottliche Einfachheit
zerstort werde, glaubte ich bei meinem Streben nach Kiirze dem
einsichtigen Leser iiberlassen zu diirfen.

Das von mir ausgesprochene antecedens nun bezeichnet
Professor Schell in seinem neuesten, apologetischen Werk ,,Die
gottliche Wahrheit des Christentums* (I, p. 149.) als eine
Tautologie. Wie er zu dieser sonderbaren Aussage kommt, ist
mir einigermalfsen ritselhaft; ich sehe aber, dafls der Ausdruck
,»Tautologie® ihm sehr geldufig ist, und dals er denselben auch
andern Autoren gegeniiber nicht sparsam gebraucht. Gewils,
hitte ich gesagt, der Ursache, die nicht sich selbst, sondern ein



Selbstverursachung Gottes? — 259*

anderes verursache, entspreche auch ein anderes, als sie selbst sei,
als Wirkung, so wire das freilich eine Tautologie, und auch eine
naive, ja mehr als naive Tautologie. Ich weils ja nun freilich nicht
mit Gewilsheit, ob der Herr Professor Schell wirklich diesen Unsinn
aus meinen Worten herausgelesen hat; aber was soll ich denken,
wenn er nach Anfilhrung meiner Worte (die Wirkung habe stets ein
von der Ursache verschiedenes Sein) so fortfahrt: ,,Diese naive
Tautologie soll eine Widerlegung sein? Die Wirkung hat natirlich
ein von ihrer Ursache verschiedenes Sein, wenn die Ursache nicht
die Ursache ihrer selbst, sondern einer andern Sache ist! Wenn
sie aber sich selbst zum Inhalt ihrer Thatigkeit hat, so ist diese
Wirkung nicht von ihr verschieden.“ L. c. pag. 149. Das ist
es ja gerade, was ich fiir unmdéglich erklidre, wenn ich sage,
dafs die Wirkung stets ein anderes Sein habe als ihre Ursache.
Ursache und Wirkung konnen nie und nimmer in eins zu-
sammenfallen, so dals etwas seine eigene Ursache oder seine
eigene Wirkung wére. Das leidet das innere logische und meta-
physische Verhéltnis nicht, in welchem Ursache und Wirkung
zu einander stehen,

Und weil dieses Verhiltnis ein durchaus reales Verbiltnis
ist und notwendig sein muls, — denn nur reale, nicht ideale
Dinge konnen Wirkursachen sein, -— so geniigt auch die Unter-
scheidung nicht, die Schell in Erwiderung auf meine ,,Tauto-
logie’ macht, indem er nach den soeben citierten Worten so fort-
tahrt: ,,sondern sie“ (die sich selbst wirkende Ursache) ,,ist ihre
eigene Ursache (als Thétigkeit) und ihre eigene Wirkung (als
Inhalt ihrer Denk- und Willensthétigkeit)“. Nicht umsonst habe
ich gesagt, die Wirkung habe stets und notwendig ein von der
Ursache verschiedenes Sein. Es geniigt eben nicht eine blofs
logische Unterscheidung dazu, dafs die so unterschiedenen
Dinge im Verhdltnis von Ursache und Wirkung zu einander
stehen konnen, sondern sie miissen real verschieden sein, ver-
schiedenes reales Sein haben. Wohl ist es moglich, dals etwas
unter irgend einer Riicksicht sich selbst zum Gegenstand seiner
Thétigkeit mache, wie denn z. B. ein geistiges Wesen sich selbst
erkennen und lieben kann; was aber da gewirkt werden mag, ist nie
und nimmer das wirkende Ding selbst seinem Wesen oder seinem
Dasein nach, sondern immer etwas anderes, sei es nun ein Bild
des Wirkenden, wie bei der Erkenntnis, oder eine ausgeprigte
Hinneigung, wie bei dem Wollen, oder etwas der Art. Dals
etwas durch Denken und Wollen sich selbst Wesen und Dasein
verleihen, sich selbst ausdenken und hervorbringen konne, ist ein
durch und durch idealistischer Gedanke, ein innerer Widerspruch.

17#



260 Selbstverursachung Gottes? —

Schell meint (l. ¢.), im Reiche des Geschopflichen sei es
ja wohl so, wie ich sage: da entspreche der Ursache stets eine
von ihr verschiedene Wirkung, weil sich da nur solche
Wesen finden, die nicht ihre eigenen Ursachen seien, sondern
nur die Wirkungen anderer, von ihnen verschiedener Ursachen.
Gott aber sel jene Thatsache, bei der das Auseinanderfallen von
Ursache und Wirkung nicht mehr stattfinden konne, weil er
eben nicht die Wirkung einer hoheren Ursache oder Thatigkeit
sel, sondern der eigenen. ,Was selber die Wirkung eines andern
ist, ist auch von seiner Wirkung verschieden; was selber nicht
die Wirkung eines andern ist, hat sich selbst zum Inhalt und
Ziel seiner Thatigkeit — in seinem ganzen Dasein und Wesen . ..
Miissen ferner nicht alle Begriffe bei der Ubertragung auf Gott
abgeéndert und berichtigt werden ?*

Allerdings miissen unsere Begriffe, weil sie alle aus dem
Endlichen gewonnen und darum Vorstellungen endlicher Dinge
sind, bei der Ubertragung auf Gott berichtigt und sublimiert
werden — den Ausdruck ,abdndern® mochte ich lieber ver-
mieden sehen, — jede Vorstellung von Unvollkommenheit muls
aus denselben entfernt werden. Aus diesem Grunde aber diirfen
solche Begriffe, aus denen die Vorstellung des Unvollkommenen
nicht entfernt werden kann, ohne dals sie zerstort und in wesent-
lich andere Begriffe abgedndert werden, iiberhaupt nicht auf
das hochste und vollkommenste Wesen iibertragen werden. Zu
den Begriffen dieser Art gehdrt nun auch der Begriff der Wirkung,
jedenfalls insofern, als er das Hervorgebrachtwerden einer Exi-
stenz bedeutet, weil dies den Begriff des Abhéngig- und Unter-
geordoetseins wesentlich und notwendig einschlielst. Daraus aber,
dafs dasjenige, was selbst die Wirkung eines andern ist, auch
von seiner Wirkung verschieden sein muls, folgt nicht, dals das-
jenige, was nicht Wirkung eines andern ist, sich selbst als
Wirkung hervorbringen kdonne; zwischen beiden Sétzen ist auch
nicht der geringste logische Zusammenhang.

Schell weist mich auf das Mysterium der gottlichen Hervor-
génge hin und meint, das Licht, das von diesen ausstrahle, hitte
mich abhalten sollen, ihm jenen Einwand zu machen (dafs die
Wirkung stets von ihrer Ursache dem Sein nach verschieden sei).
Aber selbst wenn wir einmal mit Schell annehmen wollten, dafs das
Verhiltnis von Ursache und Wirkung auf die gottlichen Hervor-
ginge passend Anwendung finden konne, so konnte ich auch darin
nur eine Bestdtigung meines Satzes finden, dals die Wirkung
stets von ihrer Ursache real verschieden sein miisse. Denn
Gott Vater ist doch insofern, als er das Princip des Sohnes



Selbstverursachung Gottes? — 261

ist, von diesem real verschieden. Cf. Conc. Later. IV. cap..
,Damnamus® bei Denzinger n. 358. Weil aber Vater und Sohn,
wenngleich dem relativen und hypostatischen Sein nach
verschieden, doch dem absoluten und wesenhaften Sein nach
ganz und gar dasselbe sind (,,id quod est Pater, est Filius, et
Spiritus sanctus idem omnino“ Later. IV. 1. ¢.), so ist es besser
und theologisch exakter, das Verhéltnis von Ursache und Wirkung
auf die trinitarischen Hervorgédnge gar nicht zu iibertragen. Zwar
nennen viele griechische Viter den Vater die airia des Sohnes,
und einige lateinische Viter nennen ihn die causa des Sohues,
aber die Theologen der lateinischen Kirche haben schon im
Mittelalter den Ausdruck ,principium“ vorgezogen. Der heil.
Thomas sagt in seinem opusculum ,,Contra errores Graecorum®
l. I. e. 1.: Apud Latinos non est consuetum, quod Pater dicatur
causa filii vel Spiritus sancti, sed solum principium vel
auctor. Von den drei Griinden, die er folgen lifst, wollen wir
nur den ersten hier anfilhren: Primo quidem, quia Pater non
posset intelligi causa Filii per modum causae formalis vel materi-
alis vel finalis, sed solum per modum causae originantis, quae
est causa efficiens. Hanc autem semper invenimus se-
cundum essentiam esse diversam ab eo cuius est causa.
Et ideo ne Filius intelligeretur esse alterius essentiae a Patre,
non consuevimus dicere Patrem esse causam Filii, sed magis
utimur illis nominibus, quae significant originem cum quadam
consubstantialitate, sicut fons, caput et alia huiusmodi. Cf. I.
qu. 33. a. 1. ad 1.; de pot. qu. 7. a. 8. c.; qu. 10. a. 1. ad 8.
An letzterer Stelle finden sich wieder die ausdriicklichen Worte:
Nomen causae significat aliquid in essentia diversum.

Es bleibt also dabei: die Wirkung hat stets und iiberall
ein anderes Sein als ihre Ursache. Was also sich selbst ver-
ursachen sollte, miifste ein anderes sein als es selbst
ist, um dann sich selbst Existenz zu geben, — ein heller
Widerspruch.

Aber nicht blofs ein anderes miifste es sein, als es selbst
ist, sondern es miifste auch, um das eigene Dasein verursachen
zu kénnen, vor der eigenen Existenz existieren, wenig-
stens als ein prius natura. Denn soll etwas als Wirkursache
thitig sein, so mufs es doch notwendig existieren: das Wirken
hat das Dasein des wirkenden Princips zur notwendigen Voraus-
setzung. Ein Existieren aber vor der eigenen Existenz, auch
nur prioritate naturae, ist ein Unding und ein Undenkbares fiir
jede Vernunft, etwas rein Unmogliches, eine klaffende Absurditit.
Non invenitur nec est possibile, quod aliquid sit causa efficiens



262 Selbstverursachung Gottes? —

sui ipsius, quia esset prius seipso, quod est impossibile. So
kurz und biindig der hl. Thomas in der theologischen Summa
I qu. 2. a. 3. e

Professor Schell hat diesen Puunkt nicht iibersehen. Er
macht sich (l. c. pag. 138) den Einwand: ,,Doch kann denn etwas
wirken, ehe es existiert? Natiirlich nicht, ehe es der Zeit nach
existiert, aber doch der Sache nach?* FEr bemiiht sich, um
diesen Einwand hinfillig zu machen, zu beweisen, dafls in der
That nicht eigentlich das Dasein dem Wirken gegeniiber das
begrifflich und sachlich Friihere (natura prius) sei, sondern dals
die Sache sich umgekehrt verhalte. Bevor er jedoch diese an-
gebliche Lésung der Schwierigkeit auseinandersetzt, sucht er
uns darauf vorzubereiten durch ein von der Willensfreiheit her-
genommenes und mit der Auktoritit des hl. Thomas verbramtes
Beispiel. Vernehmen wir zunéchst das illustrierende Beispiel, um
sodann die ,,Losung® der Schwierigkeit selbst zu wiirdigen.

»,Die Freiheit,” so heilst es 1. c., ,ist Selbstbestimmung und
demnach eine gewisse Selbstursédchlichkeit. Nam liberum est
quod sui causa est (Thomas c. g. I, 89). Freiheit ist Selbst-
ursichlichkeit des geschaffenen Geistes im Gebiete der acciden-
tellen Lebensgestaltung; bei Gott ist sie wesenhafte Selbst-
bestimmung. Ist die Wirkung dieser Selbstbestimmung efwa
spater, auch nur dem Begriffe nach, als die Ursache? Schliefsen
sich nicht beide wechselseitiz ein? Ganz ebenso schlielst die
Théatigkeit das Dasein ein . . . .“

Was zundchst das Citat aus Thomas betrifft, so wiirde
unser verehrter Gegner es wohl nicht so arg milsverstanden
haben, wenn er sich den Urtext bei Aristoteles angesehen hitte.
Der hl. Thomas bemerkt doch ausdriicklich, dafs er die Worte
dem Anfang der Metaphysik des Aristoteles entnommen habe.
Dort aber finden wir (Metaph. L., 2. pag. 982 col. 2. ed. Bekker)
folgende Auseinandersetzung: die Wiirde des philosophischen
Wissens leuchte daraus hervor, dafs man es nicht wegen eines
Nutzens, sondern seiner selbst wegen anstrebe; wie der freie
Mensch seiner selbst wegen sei und nicht eines anderen wegen
(dem er als Sklave diene), so sei auch die ph1losoph180he Wissen-
schaft eine frele weil 1hrer selbst wegen: wg avﬁ@mﬂog (goaysv)
elem‘}egoc 0 avTod Evexa xal uy &AAov cov ovra) xat avmy

omy elefuﬂ“spa 0v60 THY EmOTHUDY" uoYYy YaQ avTy QUTHS

evexéy éotw. Das aus diesen Worten gebildete Citat des heil.
Thomas: , Liberum est quod sui causa est ist also zu iibersetzen:
Frei ist, was seiner selbst wegen ist, nicht aber: Frei ist,
was seine eigene Ursache ist.



Selbstverursachung Gottes ® — 263

Es konnte dem hl. Thomas auch wahrlich nicht einfallen,
in den Akt der Selbstbestimmung des Willens, die dessen Freiheit
ausmacht, das Verhdltnis von Ursache und Wirkuug hineinzu-
tragen. Was ist denn diese Selbstbestimmung? Es ist ein
Wihlen zwischen diesem und jenem (wirklich oder doch scheinbar
guten) Objekt, — libertas specificationis, — oder doch zwischen
Handeln und Nichthandeln, Wollen und Nichtwollen, — libertas
exercitil. Sollte in diese Selbstbestimmung das Verhéltnis von
Ursache und Wirkung hineingetragen werden, so miifste ent-
weder das Objekt oder aber das Handeln (Wollen) bzw. Nicht-
handeln (Nichtwollen), als ihre Wirkung aufgefalst werden. Dalfs
das Objekt nicht als Wirkung des Willens gedacht werden
diirfe, ist klar genug. Der Wille bringt das Objekt seiner Wahl
ja doch nicht hervor, sondern findet es im Intellekt vor und
erhélt von ihm seine specifische Bestimmtheit. Auch das Handeln
(oder Nichthandeln) kanu, soweit der actus elicitus, das Wollen
selbst, damit gemeint ist, — und darauf kommt es hier allein
an, nicht auf den actus imperatus, — nicht als Wirkung der
Selbstbestimmung betrachtet werden, sondern nur als innerer
und formaler Terminus derselben. Will man die Selbstbestimmung
die causa formalis sui ipsius nennen, so konnte man das
immerhin thun, aber damit wire in dieser Sache nichts gewonnen,
da es sich hier um die causa efficiens handelt. Wo das Wollen
einen Ubergang von der Potenz zum Akt bedeutet, d. i. bei
allem geschopflichen Wollen, bedarf es allerdings, damit es
moglich sei, einer Unterstiitzung von seiten der ersten und hochsten
Ursache. Dieser gegeniiber ist freilich der in dem geschépflichen
Willen sich vollziehende Ubergang von der Potenz zum Akt eine
Wirkung im vollen Sinne des Wortes, ein effectus, der der
causa efficiens entspricht: aber innerhalb des Aktes der freien
Selbstbestimmung oder des Wollens selbst gibt es nichts, was
sich als Ursache und Wirkung unterscheiden lielse.

Und selbst wenn das der Fall wire, so konnte dennoch
die Selbstbestimmmung des freien Willens noch nicht als Beispiel
der eigentlichen Selbstverursachung gelten, wie Professor Schell
sie in Bezug auf Gott lehrt. Denn selbst wenn der freie Wille
die causa efficiens seines Aktes wire, so wire er doch noch
nicht seine eigene Ursache, da der Akt des Willens doch
nicht der Wille selbst ist, sondern diesen voraussetzt. Hoffent-
lich erhalten wir hierauf nicht die Antwort, in Gott falle aller-
dings der Akt des Willens mit dem Willen selbst zusammen.
Denn wenngleich das der Sache nach wirklich der Fall ist, so miissen
wir doch in unserm Denken einen Unterschied zwischen dem



204 Selbstverursachung Gottes? —

gottlichen Willen und seinem Akte machen, und zwar einen
Unterschied, der in der Sache selbst, wenn wir sie unserer Art.
und Weise zu denken gegeniiberstellen, seinen Grund hat; und
wir wiirden schwere Fehler machen, wenn wir alles, was vom
gottlichen Willen gilt, von jedem Willensakte Gottes oder um-
gekehrt das vom Willensakte Geltende vom gottlichen Willen
aussagen wollten. ,

Sehr auffillig sind in dem oben Angefiithrten die Worte:
,Auch nur dem Begriffe nach“. Denn wenn in dem einfachen
Akt der Selbstbestimmung sich Ursache und Wirkung unter-
scheiden liefsen, so wére doch immerhin das, was als Ursache
bezeichnet wiirde, wenigstens dem Begriffe nach friher
als dasjenige, was als Wirkung gekennzeichnet wiirde. Hat
doch Sch. selbst zugestanden, dals ein logischer Unterschied
zwischen Ursache und Wirkung sein miisse. Das Aufféllige
schwindet indes, wenn wir gehort haben werden, was er unter
»begrifflich frither” versteht.

Vernehmen wir nunmehr die angebliche Losung der Schwierig-
keit selbst, den innern Grund, der darthun soll, dafs nicht eigent-
lich das Dasein, sondern die Thétigkeit begrifflich und sachlich
das Friithere sei. ,,Die Thatigkeit“, so wird uns l. ¢. gesagt,
,,6chliefst das Dasein ein, und zwar als der vollere und voll-
kommenere Begriff; denn Thatigkeit sagt mehr als Dasein im
gewohnlichen Sinne der ruhenden Anlage, und doch nichts an-
deres als Dasein im strengen Sinne. Darum kann die Thitigkeit
auch das Dasein als dessen Ursache umschliefsen, — ohne von
ihm verschieden zu sein, als das (ranze, welches den unter-
geordneten Teil enthdlt, wie das Leben, welches den leblosen
Stoff in sich enthdlt, wie das Vollkommene die Grundlage in
sich birgt. Denn alles, was Thétigkeit ist und enthélt, ist Dasein;
nicht aber jedes Dasein ist Thatigkeit.“ L. ¢. pag. 138. Der-
selbe Gedanke wird p. 155 mit besonderer Applikation auf Gott
ausgefiihrt: ,,Gottes Thatigkeit ist der Grund oder die ratio
seiner ewigen Existenz und geht ihr dem Begriffe nach (als
natura prior) voran.“

Wenn wir etwas das natura prius beziiglich eines andern
nennen, so wollen wir damit sagen, dals es fir dieses andere
die logische und metaphysische Voraussetzung und Vor-
bedingung sei. Wenn uns gesagt wird, die Théatigkeit schlielse
das Dasein im gewohnlichen Sinne der ruhenden Anlage ein,
so wire das richtig, wenn damit gesagt werden sollte, sie setze
das einfache Dasein (des Théatigen) voraus. Wenn es aber gleich
darauf heifst, die Thatigkeit konne auch das Dasein ,als dessen



Selbstverursachung Gottes? — 265

Ursache®“ umschliefsen, und noch dazu ,ohne von ihm ver-
schieden zu sein‘, so konnen wir nicht beistimmen. Kann denn
etwas die Voraussetzung und innere Vorbedingung seiner selbst
als Ursache hervorbringen und in diesem Sinne umschlielsen,
und noch obendrein ohne von dieser Voraussetzung und Vor-
bedingung verschieden zu sein? ,Alles, was Thétigkeit ist und
enthélt, ist Dasein. Gewils, weil jede Thatigkeit Dasein voraus-
setzt. ,Nicht aber jedes Dasein ist Thatigkeit.“ Nein, weil das
Dasein nicht notwendig durch eine Thitigkeit bedingt ist. Und
doch soll nach unserm Autor die Thitigkeit begrifflich und
sachlich friiher sein als das Dasein! Und warum? Weil die
Thatigkeit der vollere und vollkommenere Begriff und daher
inhaltlich reicher sei als das blofse Dasein. Ist denn das inhaltlich
Reichere immer die Voraussetzung und Vorbedingung des inhalt-
lich weniger Reichen? Das miilste bewiesen werden; denn selbst-
verstindlich ist es nicht. Auch ist es nicht wahr. Ist nicht
die Grundlage eines Gebdudes begrifflich oder inhaltlich weniger
reich als das Gebédude selbst? Und doch ist die Grundlage nicht
blofs zeitlich, sondern auch begrifflich und sachlich das Friihere.
Der leblose Stoff enthélt ohne Zweifel weniger Sein (oder, um
mit Sch. zu reden, ist begrifflich unvollkommener) als das lebende
Wesen, dem er als der untergeordnete Teil angehort; und doch
ist er begrifflich und sachlich frither als das lebende Wesen oder
das (vegetative) Leben, weil er die notwendige Vorbedingung
fir dasselbe ist, — auch dort noch, wo etwa das Lebensprincip
und der Stoff zeitlich in demselben Momente Dasein erhielten.
So ist nun auch das Dasein als blofse Thatsache begrifflich zwar
nicht so inhaltreich wie ein lebendiges, thatiges Wesen oder wie
eine konkret gefalste Thatigkeit. Und doch ist das Dasein be-
grifflich und sachlich das Friithere, weil die unbedingt notwendige
Voraussetzung und unerlifsliche innere Vorbedingung fir die
Thitigkeit, Daher ist der Satz, das inhaltlich Vollere und Reichere
sel stets das begrifflich und sachlich Friithere, nicht richtig,
sondern jede einzelne Voraussetzung und Bedingung,
mag sie inhaltlich noch so diirftig sein, ist begrifflich und sachlich
frither als das durch sie Bedingte. '

Es scheint, dafs Sch. bei Aufstellung seines” neuen Begriffes
von ,begrifflich frilher nur an die Summe aller Voraus-
setzungen gedacht hat. Mag besziiglich dieser das Kausal-
gesetz immerhin fordern, dafs sie inhaltlich reicher als das durch
sie Bedingte sei, so ist sie doch nicht deswegen das begrifflich
Friihere, weil sie das inhaltlich Reichere, sondern eben deswegen,
weil sie die Summe aller Voraussetzungen ist. Voraussetzung,



266 Selbstverursachung Gottes? —

und darum begrifflich friither als das durch sie Bedingte, ist aber
selbstverstindlich auch jede noch so geringe Voravssetzung
und Vorbedingung. Mag daher die Thétigkeit inhaltlich auch
noch so viel reicher sein als das einfache Dasein, so ist sie doch
deswegen nie und nimmer das begrifflich Friihere, sondern es
hat nach allem verniinftigen Denken stets und iiberall und not-
wendig jede Thatigkeit ein Dasein zu seiner Voraussetzung; nie
und nimmer kann das Dasein des Théatigen und seiner Thatigkeit
erst eine Wirkung dieser Thitigkeit sein und darf daher auch
nicht als eine solche gedacht werden, wenn wir das, was in Gott
ist, nach Analogie menschlicher Dinge in unsern Gedanken uns
zurecht zu legen suchen.

Wir kommen zu dem Hauptgrunde, den Professor Schell
fur seine Meinung ins Feld fiihrt. Das Kausalgesetz, so meint
er, miisse eine ganz ausnahmslose Geltung fiir alles Wirkliche
haben: alles Wirkliche, auch Gott, miisse eine Ursache haben.
Rdumen wir ihm ein, es miisse zwar alles endliche Sein eine
Ursache haben, und auch das unendliche Sein miisse einen
Grund (eine ratio sufficiens) haben und habe diesen in sich
selbst, in der Art und Weise seines Seins, so ist er keineswegs
befriedigt, sondern er verlangt fiir alles Wirkliche, auch fiir Gott,
eine Wirkursache (causa efficiens), — ,,einen durch Thatigkeit
wirksamen und dadurch als wirklich erwiesenen Grund“ (1. ec.
pag. 157). ,,Ein wirklicher Grund, der wirkt und Wirkliches
zur Folge hat, und zwar auf dem Wege der Thitigkeit, heilst
Ursache* (pag. 135). Diese Forderung, dafs alles Wirkliche,
sowohl ,,das Bestehende* als ,,das Entstehende*, eine Wirkursache
habe, fiihrt er zuriick auf das allgemeine Gesetz vom hinreichenden
Grunde. Er kennt ndmlich fir Wirkliches keinen andern hin-
reichenden Grund und léfst keinen andern gelten als eine ent-
sprechende Thitigkeit, die das Wirkliche hervorbringt oder
hervorgebracht hat: ,,Der hinreichende Grund der inhaltlichen
Wesensbestimmtheit heifst im engern Sinne Grund (ratio),
der hinreichende Grund der Wirklichkeit heifst im engern
Sinne Ursache (causa). L. c. pag. 109. Gott ist nach ihm
ratio sui, weil er sein eigenes Wesen inhaltlich bestimmt und
denkend festsetzt, causa sui, weil er durch seinen Willen sich
selbst setzt, sein eigenes Dasein hervorbringt. ,,Alles, ohne
irgend welche Ausnahme und ohne irgend welche Einschrinkung,
bedarf und fordert eine hinreichende Ursache, — sei es in sich
selbst, sei es in einem andern und Hohern: sonst bleibt es un-
verstindlich, dunkel und rétselhaft; Finsternis wire sonst die
letzte Thatsache, zu der uns das Licht des Denkens fithrt* (p. 113).



Selbstverursachung Gottes? — 267

,Das Kausalgesetz steht nur und erst still bei einer Ursache,
welche sich selbst als Wesen und alles andere als Wirkung
bestimmend zusammenfafst und wirkend durchdringt bis auf
den tiefsten Grund“ (pag. 114). ,Alles Thatsidchliche wird in
dem Grade verstindlich, als es auf eine Thétigkeit oder Ur-
sachlichkeit zuriickgefiihrt wird. Grund- und ursachlose Exi-
stenz, d. h. ein Dasein aus absolutem Zufall oder blinder Not-
wendigkeit ist dann von vornherein ausgeschlossen. Nur was
sich selbst in seinem Wesen bestimmen und entfalten, in seinem
Dasein begriinden und vollziehen kann, was sich selbst als seine
eigene Wirkung innerlich umfassen und enthalten kann... das
kann urthatsdchlich existieren” (pag. 115. 116).

Priifen wir diese Aufstellungen in aller Ruhe. Dals das
Gesetz vom hinreichenden Grunde ein allumfassendes ist, wird
kein denkender Mensch leugnen. Nihil sine ratione sufficiente:
alles mufs seinen hinreichenden Grund haben, alles ohne Ausnabme, in
der Ordnung der Erkenntnis wie in der Ordnung der Wirklichkeit.
In der Ordnung der Erkenntnis mufs alles seinen Erkenntnis-
grund haben, sei dieser ein Grund a priori oder a posteriori;
in der realen Ordnung mufls alles seinen realen Grund haben,
einen Grund fiir sein Sein, mag derselbe in ihm selbst oder in
einem andern liegen. Fiir eine Erkenntnis, die das ganze Sein
durchschaut, ist selbstverstindlich der Seinsgrund auch immer
der Erkenntnisgrund, nicht aber fiir eine unvollkommene Er-
kenntnis, die nicht das ganze Sein durchschaut; diese muls sich
auch mit minder hellen und durchsichtigen Erkenntuisgriinden
zufrieden geben. Principium (&gy7}) nennt man den Grund, weil
er begrifflich frither ist als das Begriindete, welches aus ihm
hervorgeht, von ihm ausgebt, sei das nun in der realen oder
in der logischen Ordnung. Ursache im Sinne von eigentlicher
oder Wirkursache (causa efficiens) nennt man denjenigen
Realgrund, der durch Thitigkeit das Begriindete hervorbringt,
und dies so Begriindete heilst Wirkung.

Die Behauptung nun, die unser Befremden in so hohem
Mafse erregt, ist diese, dafs alles Wirkliche ohne Ausnahme,
also auch Gott, einen solchen durch Thétigkeit wirksamen
Realgrund haben miisse. Warum soll denn nicht ein einfach
seiender Realgrund geniigen? Warum mufs es gerade ein
thitiger sein? Unsere Erkenntnis, so wird uns auf solche
Fragen geantwortet, gebe sich nicht zufrieden, wenn sie nicht
das Sein auf eine Thitigkeit zuriickfihren und es aus der
Thétigkeit als seinem Grunde erkliren konne. ,Alles, was
Thatsache ist, fordert die Erklirung aus einer Thitigkeit. . . .



268 Selbstverursachung Gottes? —

Alles, was besteht und entsteht, kann nur aus einer entsprechenden
Thatigkeit verstindlich werden. Die Thatsachen und das Sein
sind an und fiir sich dunkel und unverstindlich, blinder Zufall,
sofern sie nicht auf eine Thétigkeit als ihre hinreichende Ursache
zuriickgefiihrt werden. Die Thitigkeit dagegen ist aus sich selbst
verstindlich . . .“ L. c. pag. 106.

Darin liegt nun das modrov Wwsvdog der ganzen Deduktion,
dals behauptet wird, eine Thétigkeit, eine That, sei aus sich
selbst verstindlich. Bedarf sie deon nicht ebenso gut einer
Erklarung wie das Sein (Dasein)? Eine That, deren Grund und
Ziel wir nicht kennen, kann ebenso verbliiffend und verwirrend
auf uns einwirken, wie eine Existenz, die plotzlich vor uns
auftaucht. Sein wie Thitigkeit werden erst verstindlich durch
Erkenntnis ihres Grundes und Zweckes. Redarf das Sein eines
Grundes, dann die Thatigkeit erst recht; sie ist, wo die Er-
kenntnis ihres Grundes fehlt, noch viel unverstdndlicher als das
einfache Sein (oder Dasein). Eben weil der actus secundus
inhaltlich reicher ist, ist er, wo sein Grund nicht erkannt wird,
ein grofseres Ritsel als der actus primus, dessen Grund ver-
borgen bleibt. Jede Thatigkeit ruft, sobald sie in ihrem Dasein
erkannt ist, sofort zwei Fragen hervor: eine nach dem Dasein
des Thatigen und eine nach dem Wesen des Thitigen. Wollte
jemand diese heiden Fragen uns verwehren und abschneiden
und uns zumuten, bei der Erkenntnis der Thétigkeit selbst, als
einer Thatsache, stehen zu bleiben, den wiirden wir in der That
nicht verstehen. Erst weon das Dasein des der Thitigkeit zu
Grunde liegenden, von ihr vorausgesetzten Seienden erkannt ist,
ist der Grund fir das Dasein der Thatigkeit, und erst wenn
das Wesen oder die Natur dieses vorausgesetzten Seienden erkannt
ist, ist fiir die Beschaffenheit oder Kigenart oder Natur der
Thitigkeit der Grund erkannt und damit diese einigermalfsen
verstdndlich gemacht; soll sie vollkom men verstdndlich gemacht
werden, dann mufs freilich auch noch ihr Objekt und ihr Zweck
dargelegt werden. Ist Thatigkeit, wie Schell (1. c. p. 154) sagt,
»eben jener Begriff, in dem die beiden Grundordnungen des
Seins, das wesenhafte und thatséchliche Sein, zusammenlaufen
und sich wie in der Spitze einer Pyramide vereinigen®“, — s0
ist sie doch erst dann uns verstandlich, wenn wir die beiden
Komponenten, die in ihr zusammenlaufen, in ihrem Grunde ver-
stehen: in dem Dasein und Wesen des thatigen Princips.

Wenn Schell die Thitigkeit fiir den tiefsten Grund in Gott
erklart, so will er damit eine dhnliche Frage beantworten, wie die
Theologen sie zu stellen pflegen, wenn sie nach dem metaphysischen



Selbstverursachung Gottes? — 269

Wesen oder Grunde oder Konstitutiv in Gott fragen. Ich sage
eine ,dhnliche“, nicht dieselbe, weil schon in dem eigentlichen
Fragepunkt eine wesentliche Verschiedenheit zu bemerken ist.
Wenn nédmlich die Theologen, nachdem sie das Dasein Gottes,
d. i, das wirkliche Sein Gottes als einfache Thatsache, bewiesen
haben, sich daran geben, das Wesen Gottes zu erforschen, so
pflegen sie die Bemerkung vorauszuschicken, dals diese Unter-
suchung nur Wert habe fiir unsere inadédquate und analogische
Gotteserkenntnis. In Wirklichkeit gebe es in dem absoluten,
gottlichen Sein nichts, was sich als Wesen von Unwesentlichem
unterscheiden lasse, sondern alles sei in demselben in gleicher
Weise wesentlich; fiir die richtige Ordoung unserer Erkennt-
nisse aber vom absoluten Sein sei es von Interesse zu unter-
suchen, was ,secundum nostrum concipiendi modum®, d. i. nach
unserer den endlichen Dingen angepalsten Art zu denken, als
das Wesen oder der metaphysische Grund in ihm zu denken
sel. Bel Sch. habe ich eine derartige Bemerkung nirgends ge-
funden, und wenn wir seine Ausfilhrungen lesen, so konnen wir
nicht anders als annehmen, dafs er nach einem wirklichen Real-
grunde in Gott suche und als solchen die sich selbst verwirkli-
chende Ursache uns anpreisen wolle. Anders konnen wir ihn
doch unmoglich verstehen, wenn er uns immer wiederholt, Gott
sel seine eigene Wirkursache, bringe sich selbst durch Denken
und Wollen hervor. Namentlich was er 1. c. pag. 137 gegen
Hontheim und was er pag. 167 ff. gegen die ,Tautologie“ des-
selben Autors sagt, deutet klar genug darauf hin, dafs er einen
wirklichen Realgrund in Gott bestimmen wolle. Auch geht dies
daraus klar hervor, dals er diese Frage in Verbindung bringt
mit den trinitarischen Hervorgangen.

Warum sind denn unsere Theologen so vorsichtig und ver-
meiden es so &dngstlich, nach einem realen Wesensgrunde in
Gott zu suchen? Weil sie recht gut wissen, dals schon damit
die gottliche Einfachheit preisgegeben wire. Das Begriindete kann
nédmlich mit seinem Grunde, soweit dieser formal als Grund ins
Auge gefalst wird, nie vollkommen identisch sein; er mufs
wenigstens logisch von ihm unterschieden sein, weil sonst, wie
von selbst einleuchtet, eine Begriindung des einen durch den
andern nicht stattfinden konnte. Wo es aber um mehr als einen
blofsen Erkenntnisgrund sich handelt, da mufs auch zwischen
Grund und Begriindetem eine mehr als rein logische Unter-
scheidung, da mufs irgendwie eine reale Verschiedenheit zwischen
ihnen vorhanden sein. Weil nun die Theologen mit Recht diese
letztere von dem absoluten Sein Gottes ganz und gar ausgeschlossen



270 Selbstverursachung Gottes? —

wissen wollen, so hiiten sie sich sorgfiltig, nach einem realen
Wesensgrunde in Gott zu forschen, Und nun erst einen durch
Théitigkeit wirkenden Realgrund (d. i. eine Ursache), — wie
wiirden sie den weit zuriickgewiesen haben?

Und wofiir eigentlich sucht man den Grund, — Professor
Schell einen durch Thétigkeit wirkenden Realgrund, unsere
Theologen einen Hrkenntnisgrund? Auch darin herrscht nur
eine scheinbare Ubereinstimmung zwischen Sch. und den Theo-
logen. Fiir das gottliche Sein, — wird man vielleicht antworten.
Ganz recht, aber wenngleich es selbstverstindlich nur ein gott-
liches Sein gibt, so miissen wir doch in unserm Denken, wenn
wir mnicht verhdngnisvolle, riesengrofse Fehler machen wollen,
notwendig unterscheiden zwischen dem gottlichen Sein als ein-
facher Thatsache des Daseins und dem gottlichen Sein, das
nicht blofs Thatsache, sondern auch reinster und vollkommenster
Inhalt, die Summe und Fiille aller Vollkommenheiten ist. Unsere
Theologen setzen, wenn sie an die Frage nach dem metaphysischen
Grunde in Gott herantreten, das Sein Gottes als Thatsache, also
das einfache Dasein Gottes, voraus; wofiir sie den metaphysischen
Grund finden wollen, ist das gottliche Sein als Fille aller Voll-
kommenheiten. Sch. dagegen spricht immer nur von dem gott-
lichen Sein oder Dasein, sofern es eine Thatsache oder, wie
er zu sagen pflegt, eine , Urthatsache“ bezeichnet. Fiir diese
Urthatsache fordert er eine Ursache.

Aus dem Gesagten geht hervor, mit welchem Recht wir
oben sagen konnten, die Frage, wie Professor Sch. sie stelle,
sei nicht dieselbe mit der Frage, wie unsere Theologen sie zu
stellen pflegen. Die eine ist von der andern so verschieden,
dals wir fast fiirchten miissen, schon zuviel gesagt zu haben,
wenn wir sie Ahnliche Fragen nannten. Ahnlich sind sie indes
immerhin darin, dafs beide den tiefsten Grund in Gott erforschen
wollen. Auch durften wir schon deshalb auf eine Vergleichung
beider Fragen nicht verzichten, weil Sch. in der Dogmatik
(I, pag. 239) sich den Anschein gibt, als wolle er die Frage
nach dem Grunde in Gott in dem Sinne stellen, in welchem
unsere Theologen sie zu stellen pflegen, und als wolle er sie
im Sinne jener Thomisten — es sind Johannes a St. Thoma,
(Gonet, die Salmaticenses und andere, auch Cajetan und Suarez,
-— beantworten, welche das aktuale geistige Erkennen (intelligere)
als das metaphysische Wesen Gottes betrachten.

Wir beabsichtigen nun nicht, auf die Meinung dieser Theo-
logen und ihre Abweichungen von der Meinung anderer Theologen,
zu denen auch wieder Thomisten (wie z. B. Gotti) gehoren, hier



Selbstverursachung Gottes? — 271

naher einzugehen und wollen nur im Voriibergehen bemerken,
dafs nach unserer Ansicht diese beiden Meinungen so gefalst
werden konnen, dafls sie keine (egensétze mehr sind, sondern
sich einander ergénzen. Wenn ndmlich Gotti und viele andere,
namentlich auch die meisten Theologen unserer Tage, das meta-
physische Konstitutiv Gottes in die Aseitit setzen oder in das
durch sich selbst subsistierende Sein, so haben sie vorwiegend
einen Seinsgrund im Auge, wéhrend jene andern Theologen
mehr an einen Thétigkeitsgrund denken. Ich sage ,vor-
wiegend* und ,,mehr; denn weder die einen noch die andern
machen ausdriicklich einen solchen Unterschied zwischen Sein
und Wirken, sondern sowohl diese als jene wollen einfach dem
nachforschen, was fiir unser KErkennen als der metaphysische
Grund fiir das gottliche Sein und Wirken zugleich sich darstellt,
zwischen denen ja auch ein sachlicher Unterschied nicht ist.
Dabei bleibt aber bestehen, dals der Gesichtspunkt bei der
Stellung und Beantwortung der Frage ein anderer, wenigstens
einigermafsen modifizierter, sein kann. Und dals er das in der
That ist, sehen wir schon daraus, dals diejenigen Theologen,
welche das metaphysische Konstitutiv in der Aseitdt finden,
meistens und vorwiegend von dem gottlichen ,,W esen‘ sprechen,
wihrend jene andern mehr von der gottlichen ,Natur® reden.
Das Wort ,,Wesen* (essentia, ovoia) nidmlich hingt mit ,sein®
(esse, elvat) zusammen, und darum begzeichnet es passend den
Seinsgrund als solchen, wihrend das Wort ,,Natur (natura,
@VYog) mit dem Begriff ,keimen*, ,treiben® (nasci, gveww) zu-
sammenhangt und daher gewdhnlich das Wesen der Dinge be-
zeichnet, soweit es der Grund fiir eine entsprechende Thitigkeit
ist, wobei zunichst an die Lebensthitigkeit gedacht wird.
Weiter wollen wir an dieser Stelle auf diese Meinung und
Meinungsverschiedenheit nicht eingehen, sondern nur konstatieren,
dafs die Meinung der Theologen, die das metaphysische Kon-
stitutiv. Gottes in das intelligere setzen, nichts gemeinsam hat
mit der Behauptung, Gott verursache sich selbst. Wollte
der Urheber und Verteidiger dieser Behauptung wirklich nur
das sagen, was jene Theologen lehren, wir wiirden sicher die
letzten sein, die ihm widersprochen hitten. Wir wollen auch
seine gute Absicht nicht verkennen, wenn er in dem apologetischen
Werke (I, pag. 138) sagt: ,,Durch den Begriff der Selbstursache
wird von Gottes Dasein dieser Verdacht ausgeschlossen, als ob
er ein nach Art der Geschopfe als Wesensanlage konstituiertes
oder blofs substantielles, miifsiges Dasein sei, und behauptet, dafls
er ganz (eistesthitigkeit sei....“ und weiter pag. 139: ,Von



272 Selbstverursachung Gottes? —

Gott gilt hinsichtlich des Wirkens nicht, was von dem acciden-
tellen Wesen des Einzelnen gilt; sein Wesen und sein Dasein
ist selber ganz und gar Thétigkeit und zwar auf sich selbst
gerichtete und mit sich selbst beschaftigte Thatigkeit.“ Ja freilich,
wollte Sch. nur dies sagen, dals in Gott zwischen Sein und
Wirken kein sachlicher Unterschied sei, dafs das gottliche Sein
ganz bis auf den Grund Leben, Wirken, geistige Thatigkeit,
Erkennen und Wollen sei, und dals Gott selbst das primére
Objekt dieser Thatigkeit sei, wir wiirden ihm freudig zustimmen,
vorausgesetzt, dals er in diese Worte nichts anders hineinlegte,
als was andere Theologen, und mit besonders scharfer Accentu-
ierung jene Thomisten (Johannes a St. Thoma, Gonet u. s. w.),
auf die er mit Unrecht sich beruft, hineingelegt haben. Denn
das ist ja selbstverstdndlich, dals Gott in derselben Weise ganz
Leben und Thétigkeit ist, wie er ganz Sein, ohne Schatten von
Nichtsein oder Defekt, ist; er ist nicht blofs actus primus (Sein),
sondern auch actus secundus (Thatigkeit), und zwar so, dals
zwischen beiden kein sachlicher, sondern nur ein von uns nach
der Analogie irdischer Dinge gedachter (virtueller) Unterschied
ist. Cf S. Thom. de pot. qu. 7. a. 1. ad 7.  Schell will aber
mehr sagen und sagt es deutlich und oft genug: dafs Gott ndmlich
durch die auf sich selbst gerichtete Thatigkeit in Denken und
Wollen sich selbst verwirkliche. ,,Gott ist die reinste That,
heilst: Gott ist die ewig-thdtige Verwirklichung seines eigenen
Wesens und Daseins, so sagt er an derselben Stelle (pag. 139),
und ganz in Ubereinstimmung damit (pag. 170), Gott sei ,,selbst-
erdachte und selbstgewollte Vollkommenheit.“ Ist es denn das-
selbe: ,,Gott ist ganz Leben und Thatigkeit® — und: ,,Gott
verwirklicht sich selbst“? In dem ersten Satze spreche ich doch
offenbar nur von dem ,,Was“ Gottes und setze sein ,,Dals* voraus;
in dem zweiten aber wird von dem ,Dafs* Gottes gesprochen
und gesagt, dals er selbst es setze.

Weiter will ich fiir jetzt auf die Schellsche These von der
Selbstverursachung Gottes nicht eingehen. Ich denke, das Ge-
sagte wird geniigen, sie in hinreichender Weise zu kennzeichnen.
Insbesondere verzichte ich darauf, fiir jetzt auf die Trinitédtslehre
Schells, obgleich dieselbe mit seiner Lehre von der Selbstverwirk-
lichung Gottes sehr innig verquickt ist, ndher mich einzulassen. Nur
noch eine Bemerkung allgemeiner Art will ich hinzufiigen. Wenn
wir iiber Gott und die gottlichen Dinge spekulieren, so miissen
wir uns streng innerhalb der Grenzen der menschlichen Begriffe
halten, d. i. derjenigen intellektuellen Vorstellungen, die aus den
endlichen Dingen gewonnen (abstrahiert) sind. So lange wir



Selbstverursachung Gottes ? — 273

hier auf Erden pilgern, kommen wir aus dem Rahmen und dem
Gefiige dieser Begriffe nicht hinaus. Innerhalb desselben konnen
wir Korrektive anbringen, zusammensetzen, trennen und wieder
anders zusammensetzen, um einen moglichst treuen Spiegel der
mehr als sternenhoch iiber uns erhabenen Dinge zu gewinnen,
— aber heraustreten aus diesem Rahmen, uns frei machen von
diesem Gefiige konnen wir nicht. Und wer aus Ungeduld iiber
die blassen Bilder und iiber das Inaddquate unserer Gottes-
erkenntnis sich vermessen wollte, das Gefiige zu zerstoren und
die menschlichen Begriffe wirklich ,,abzuidndern®, dem wiirde es
ergehen wie dem Astronomen, der aus Ungeduld sein Fernrohr
zerstorte. Dals auch Sch. gelegentlich von einem ,,Abdndern‘ der
Begriffe spricht, haben wir vorhin schon vernommen. Wir
wiirden indes auf dieses einzelne Wort kein besonderes Gewicht
legen, es vielmehr im guten Sinne deuten, wenn wir nicht
anderswo (l. c. pag. 108) von einer Forderung horten, ,,Begriffe
zu bilden, welche iiber alles Gewohnheitsméfsige und darum
Denkgeldufige hinausgehen.” Freilich der Begriff einer Ursache,
die sich selbst Dasein giebt, die aus ihrem reicheren begrifflichen
Inhalte heraus wirkt, bevor sie existiert, geht sehr iber alles
Gewohnheitsmilsige und Denkgeldufige hinaus. Wenn wir dann
aber an derselben Stelle weiter lesen, es miisse ,,der Ursprung,
der fir sich selbst und alles andere Licht und Erkldrung spendet,
in ganz anderer Weise Dasein und Wesen bekunden als die
Gesamtheit der Thatsachen, in denen wir uns zwar gewohnheits-
milsig (sic!) bewegen, von deren Daseins- und Wesensart wir
uns darum auch bei der Begriffsbildung als dem Muster und
Mafsstab fiir Dasein und Wesen iiberhaupt gewohnheitsméfsig
leiten lassen® — so wissen wir, was wir unter dem ,,Gewohnheits-
wilsigen und Denkgeldufigen des vorhergehenden Satzes zu
verstehen haben. Bewegen wir uns denn etwa blols gewohn-
heitsmédlsig innerhalb der Thatsachen unserer Krfahrung, ucd
nicht vielmehr naturnotwendig? Lassen wir uns von denselben
blofs gewohnheitsmiflsig bei der Bildung unserer Begriffe
leiten? Allerdings ,,Muster und Maflsstab® sollen sie uns nicht
sein bei Betrachtung des Gottlichen, aber — wir sind bei dieser
Betrachtung, so lange wir hier auf KErden sind, ganz auf sie
angewiesen. Mag der ,,Ursprung® noch so sehr fiir sich selbst
und alles andere Licht und Erklirung spenden und in ganz
anderer Weise Dasein und Wesen bekunden als die Gesamtheit
der Thatsachen, in denen wir uns bewegen, so dndert das doch
unsere Art und Weise, wie wir hier auf Erden Gott erkennen,
nicht im geringsten. Ein Ontologist und ein Idealist konnten so
Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 18



274 Selbstverursachung Gottes? —

sprechen, wie es hier unser Autor thut. - Vielleicht wird er uns
néchstens iiber seine KErkenntnislehre etwas mehr sagen. Was
er uns bisher iiber dieselbe gesagt hat, berechtigt uns zu ver-
muten, dals verschiedene dunkle Punkte in derselben liegen.
Wenn wir den ,,Ursprung® schauten, so wiirde er uns ohne
allen Zweifel Licht und Erkldrung iiber sich selbst und alles
andere spenden und auch sein Dasein und sein Wesen in einer
Weise uns kund geben, dafs wir der Gesamtheit der Thatsachen
unserer gegenwiartigen Erfahrung recht wohl entraten konnten.
Aber in der Lage, in der wir thatsichlich uns befinden, bediirfen
wir dieser Thatsachen, um von ihnen aus zu dem Ursprung erst
uns zu erheben und zundchst sein Dasein mit Gewilsheit zu
erkennen, dann allerdings auch von seiner ndheren Beschaffenheit
und seinem Wesen eine gewisse Vorstellung zu gewinnen. Aber
auch nur eine gewisse, recht dunkle und blasse, mehr negativ
als positiv gehaltene Vorstellung davon vermégen wir aus den
irdischen Dingen zu gewinnen. Die Offenbarung hat dieses Bild
inhaltlich zwar sehr gehoben, hat es mit Licht und Glanz aus
einer hoheren Sphare erfiillt, aber beziiglich der Art und Weise,
das Gottliche uns vorstellig zn machen, wird sie erst in ihrer
jenseitigen Vollendung uns iiber uns selbst erheben. Im gegen-
wartigen, diesseitigen Stadium aber lafst die Offenbarung, oder
Gott in seiner Offenbarung, sich vielmehr zu uns herab: er hat
seine himmlischen Wahrheiten in menschliche Begriffe und Worte
gekleidet, in Begriffe, die wir Menschen durch die natiirliche
Kraft unseres Geistes aus den Thatsachen unserer Erfahrung
gewonnen, in Worte, die wir entsprechend den Begriffen gebildet
haben. Selbst als die Offenbarung in ihrem diesseitigen Stadium
den Hohepunkt erreichte, als das personliche Wort Gottes Mensch
wurde, hat sich hierin nichts gedndert. Da erst recht hat sich
Gott zu uns Menschen, zu unserer Art und Weise zu denken
und zu reden, herabgelassen, um uns zu sich, zu seiner Art und
Weise zu erkennen, zum unvermittelten Schauen des Gottlichen
(in unserer Vollendung) zu erheben. So lange wir hier auf
Erden wallen und pilgern, haben wir uns mit den Formen zu
begniigen und zu bescheiden, an die unser Denken nicht etwa
kraft eingewurzelter Gewohnheit, sondern kraft unserer natiir-
lichen Einrichtung und Zusammensetzung gebunden ist.



	Selbstverursachung Gottes? : Kennzeichnung und Beurteilung einer These des Herrn Prof. Dr. Schell

