
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Selbstverursachung Gottes? : Kennzeichnung und Beurteilung einer
These des Herrn Prof. Dr. Schell

Autor: Dörholt, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giovanni Battista Tornatore. P. I.



SELBSTVERURSACHUNG GOTTES? —

KENNZEICHNUNG UND BEURTEILUNG EINER THESE
DES HERRN PROF. Dr. SCHELL.

Von Dr. B. DÖRHOLT.

Kraft des Kausalgesetzes erhebt sich der denkende Menschengeist

von den bedingten und kontingenten Dingen seiner Erfahrungswelt

zu der Überzeugung von der Existenz einer von dieser Welt
durchaus verschiedenen, unbedingten und in sich notwendigen
Ursache, die eben deswegen, weil sie auf keine höhere Ursache
hinweist, sondern in sich selbst den hinreichenden Grund ihres
Seins hat, die erste und höchste Ursache ist und als solche das
kausale Forschen der menschlichen Vernunft vollkommen befriedigt.
.Nachdem die erste und höchste Ursache erkannt ist, noch weiter
nach einer Ursache dieser ersten Ursache forschen, erscheint der
Vernunft als Thorheit. Es wird doch jemand, nachdem er sein
letztes Reiseziel erreicht hat, nicht noch weiter gehen; wohl aber
kann es für ihn ein Interesse haben, das Ziel (z. B. eine Weltstadt)
näher kennen zu lernen. Auch bezüglich Gottes hört für uns,
nachdem wir sein Dasein aus der Welt erschlossen haben, nicht
alles Forschen und Fragen auf; nur das kausale Forschen hört
auf, weil wir eben wissen, dafs wir bei der ersten und höchsten,
also beim Ende der Ursachen angelangt sind. Diese letzte Ursache
aber in ihrer Beschaffenheit, wo möglich in ihrem eigentlichen
Wesen kennen zu lernen, hat für uns das gröfste Interesse. Darum
stellt die Vernunft, nachdem sie erkannt hat, dafs Gott ist, sofort
die weitere Frage, wie beschaffen er sei, und die noch tiefere
Frage, was er eigentlich seinem Wesen nach sei. Auf das „an
sit Deus" folgt von alters her bei den Theologen das „quomodo
«t quid sit." Vgl. S. Thomas I. q. 2. a. 2. ad 2.

Beide Fragen sind aber durchaus verschieden. Will die
erste eine Thatsache als solche feststellen, so will die zweite das
Wesen, dessen Dasein als Thatsache erkannt ist, nun auch nach
Sein und Wesenheit näher erforschen. Dafs Professor Schell in
seiner Dogmatik beide Fragen zusammenwirft und die erste nicht
glaubt hinreichend beantworten zu können, ohne zugleich die
zweite zu erforschen, ist zunächst offenbar ein Fehler gegen die

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 17



Selbstverursachung Gottes —

gute Methode, welche gebietet, verschiedene Fragen genau und
scharf aus einander zu halten. Allerdings mufs ich ja, wenn ich
das Dasein Gottes beweisen will, eine gewisse Vorstellung von
ihm haben (wie ich auch in etwa das Reiseziel kennen mufs, das
ich erreichen will); aber ich brauche doch seine nähere Beschaffenheit

und ganz gewifs sein Wesen nicht zu kennen. Es genügt
vollkommen, wenn ich ihn als die von der Welt verschiedene
Ursache der Welt erkenne, die von keiner höheren Ursache
abhängt, sondern in sich selbst gründet.

Wer indes die Schellsche Dogmatik etwas genauer sich
ansieht, wird bald innewerden, dafs wir es hier keineswegs mit
einem blofs methodischen Fehler zu thun haben, dafs vielmehr
dieses Vorgehen des Verfassers bei den Gottesbeweisen ein
wohlüberlegtes ist und aufs innigste zusammenhängt mit dem
Grundgedanken seiner ganzen spekulativen Theologie, der derselben
das eigentliche Gepräge aufdrückt und fast in jedem Abschnitte
seiner Dogmatik in irgend einer Form wiederkehrt, mit dem
Gedanken nämlich und der Behauptung, dafs Gott die causa
sui sei, dafs er durch seine Thätigkeit, durch sein Denken und
Wollen, sein eigenes Sein verursache, sich selbst Existenz gebe.

Diese von den in theologischen Kreisen bisher geltenden
Anschauungen ganz und gar abweichende Behauptung hatte ich
in einer Recension des letzten Bandes der Schellschen Dogmatik
in der „Litterarischen Rundschau" (1894, p. 382) als den gröfsten
Fehler des ganzen Werkes bezeichnet und um bei dem kurzen
Raum, der mir für die Recension zur Verfügung stand, auf die
Todeswunde jener Behauptung wenigstens hinzudeuten,
hervorgehoben, dafs Gott schon deswegen nicht als causa sui — im
Sinne von causa efficiens, wie Schell offenbar verstanden sein

will, — gedacht werden dürfe, weil der Ursache die Wirkung
entspreche, die stets ein von der Ursache verschiedenes Sein
habe. Die Schlufsfolgerung, dafs somit durch das Hineintragen
von Ursache und Wirkung in Gott die göttliche Einfachheit
zerstört werde, glaubte ich bei meinem Streben nach Kürze dem

einsichtigen Leser überlassen zu dürfen.
Das von mir ausgesprochene antecedens nun bezeichnet

Professor Schell in seinem neuesten, apologetischen Werk „Die
göttliche Wahrheit des Christentums" (I, p. 149.) als eine

Tautologie. Wie er zu dieser sonderbaren Aussage kommt, ist
mir einigermafsen rätselhaft; ich sehe aber, dafs der Ausdruck
„Tautologie" ihm sehr geläufig ist, und dafs er denselben auch
andern Autoren gegenüber nicht sparsam gebraucht. Gewifs,
hätte ich gesagt, der Ursache, die nicht sich selbst, sondern ein



Selbstverursachung Gottes? — 259

anderes verursache, entspreche auch ein anderes, als sie selbst sei,
als Wirkung, so wäre das freilich eine Tautologie, und auch eine
naive, ja mehr als naive Tautologie. Ich weifs ja nun freilich nicht
mit Gewifsheit, ob der Herr Professor Schell wirklich diesen Unsinn
aus meinen Worten herausgelesen hat; aber was soll ich denken,
wenn er nach Anführung meiner Worte (die Wirkung habe stets ein
von der Ursache verschiedenes Sein) so fortfährt: „Diese naive
Tautologie soll eine Widerlegung sein? Die Wirkung hat natürlich
ein von ihrer Ursache verschiedenes Sein, wenn die Ursache nicht
die Ursache ihrer selbst, sondern einer andern Sache ist! Wenn
sie aber sich selbst zum Inhalt ihrer Thätigkeit hat, so ist diese

Wirkung nicht von ihr verschieden." L. c. pag. 149. Das ist
es ja gerade, was ich für unmöglich erkläre, wenn ich sage,
dafs die Wirkung stets ein anderes Sein habe als ihre Ursache.
Ursache und Wirkung können nie und nimmer in eins
zusammenfallen, so dafs etwas seine eigene Ursache oder seine
eigene Wirkung wäre. Das leidet das innere logische und
metaphysische Verhältnis nicht, in welchem Ursache und Wirkung
zu einander stehen.

Und weil dieses Verhältnis ein durchaus reales Verhältnis
ist und notwendig sein mufs, — denn nur reale, nicht ideale
Dinge können Wirkursachen sein, — so genügt auch die
Unterscheidung nicht, die Schell in Erwiderung auf meine „Tautologie"

macht, indem er nach den soeben citierten Worten so
fortfährt: „sondern sie" (die sich selbst wirkende Ursache) „ist ihre
eigene Ursache (als Thätigkeit) und ihre eigene Wirkung (als
Inhalt ihrer Denk- und Willensthätigkeit)". Eicht umsonst habe
ich gesagt, die Wirkung habe stets und notwendig ein von der
Ursache verschiedenes Sein. Es genügt eben nicht eine blofs

logische Unterscheidung dazu, dafs die so unterschiedenen
Dinge im Verhältnis von Ursache und Wirkung zu einander
stehen können, sondern sie müssen real verschieden sein,
verschiedenes reales Sein haben. Wohl ist es möglich, dafs etwas
unter irgend einer Rücksicht sich selbst zum Gegenstand seiner
Thätigkeit mache, wie denn z. B. ein geistiges Wesen sich selbst
erkennen und lieben kann; was aber da gewirkt werden mag, ist nie
und nimmer das wirkende Ding selbst seinem Wesen oder seinem
Dasein nach, sondern immer etwas anderes, sei es nun ein Bild
des Wirkenden, wie bei der Erkenntnis, oder eine ausgeprägte
Hinneigung, wie bei dem Wollen, oder etwas der Art. Dafs
etwas durch Denken und Wollen sich selbst Wesen und Dasein
verleihen, sich selbst ausdenken und hervorbringen könne, ist ein
durch und durch idealistischer Gedanke, ein innerer Widerspruch.

17*



*260 Selbstverursachung Gottes? —

Schell meint (1. c.), im Reiche des Geschöpflichen sei es

ja wohl so, wie ich sage: da entspreche der Ursache stets eine

von ihr verschiedene Wirkung, weil sich da nur solche
Wesen fänden, die nicht ihre eigenen Ursachen seien, sondern
nur die Wirkungen anderer, von ihnen verschiedener Ursachen.
Gott aber sei jene Thatsaehe, bei der das Auseinanderfallen von
Ursache und Wirkung nicht mehr stattfinden könne, weil er
eben nicht die Wirkung einer höheren Ursache oder Thätigkeit
sei, sondern der eigenen. „Was selber die Wirkung eines andern
ist, ist auch von seiner Wirkung verschieden; was selber nicht
die Wirkung eines andern ist, hat sich selbst zum Inhalt und
Ziel seiner Thätigkeit — in seinem ganzen Dasein und Wesen
Müssen ferner nicht alle Begriffe bei der Übertragung auf Gott
abgeändert und berichtigt werden?"

Allerdings müssen unsere Begriffe, weil sie alle aus dem
Endlichen gewonnen und darum Vorstellungen endlicher Dinge
sind, bei der Übertragung auf Gott berichtigt und sublimiert
werden, — den Ausdruck „abändern" möchte ich lieber
vermieden sehen, — jede Vorstellung von Unvollkommenheit mufs
aus denselben entfernt werden. Aus diesem Grunde aber dürfen
solche Begriffe, aus denen die Vorstellung des Unvollkommenen
nicht entfernt werden kann, ohne dafs sie zerstört und in wesentlich

andere Begriffe abgeändert werden, überhaupt nicht auf
das höchste und vollkommenste Wesen übertragen werden. Zu
den Begriffen dieser Art gehört nun auch der Begriff der Wirkung,
jedenfalls insofern, als er das Hervorgebrachtwerden einer
Existenz bedeutet, weil dies den Begriff des Abhängig- und
Untergeordnetseins wesentlich und notwendig einschliefst. Daraus aber,
dafs dasjenige, was selbst die Wirkung eines andern ist, auch

von seiner Wirkung verschieden sein mufs, folgt nicht, dafs
dasjenige, was nicht Wirkung eines andern ist, sich selbst als

Wirkung hervorbringen könne; zwischen beiden Sätzen ist auch
nicht der geringste logische Zusammenhang.

Schell weist mich auf das Mysterium der göttlichen Hervorgänge

hin und meint, das Licht, das von diesen ausstrahle, hätte
mich abhalten sollen, ihm jenen Einwand zu machen (dafs die
Wirkung stets von ihrer Ursache dem Sein nach verschieden sei).
Aber selbst wenn wir einmal mit Schell annehmen wollten, dafs das
Verhältnis von Ursache und Wirkung auf die göttlichen Hervorgänge

passend Anwendung finden könne, so könnte ich auch darin
nur eine Bestätigung meines Satzes finden, dafs die Wirkung
stets von ihrer Ursache real verschieden sein müsse. Denn
Gott Vater ist doch insofern, als er das Princip des Sohnes



Selbstverursachung Gottes — 261

ist, von diesem real verschieden. Cf'. Cone. Later. IV. cap.,
„Damnamus" bei Denzinger n. 358. Weil aber Vater und Sohn,
wenngleich dem relativen und hypostatischen Sein nach
verschieden, doch dem absoluten und wesenhaften Sein nach

ganz und gar dasselbe sind („id quod est Pater, est Filius, et
Spiritus sanctus idem omnino" Later. IV. 1. c.), so ist es besser
und theologisch exakter, das Verhältnis von Ursache und Wirkung
auf die trinitarischen Hervorgänge gar nicht zu übertragen. Zwar
nennen viele griechische Väter den Vater die aitla des Sohnes,
und einige lateinische Väter nennen ihn die causa des Sohnes,
aber die Theologen der lateinischen Kirche haben schon im
Mittelalter den Ausdruck „prineipium" vorgezogen. Der heil.
Thomas sagt in seinem opuseulum „Contra errores Graecorum"
1. I. c. 1.: Apud Latinos non est consuetum, quod Pater dicatur
causa filii vel Spiritus sancti, sed solum prineipium vel
auetor. Von den drei Gründen, die er folgen läfst, wollen wir
nur den ersten hier anführen: Primo quidem, quia Pater non
posset intelligi causa Filii per modum causae formalis vel materi-
aiis vel finalis, sed solum per modum causae originantis, quae
est causa efficiens. Hanc autem semper invenimus
secundum essentiam esse diversam ab eo cuius est causa.
Et ideo ne Filius intelligeretur esse alterius essentiae a Patre,
non consuevimus dicere Patrem esse causam Filii, sed magis
utimur illis nominibus, quae significant originem cum quadam
consubstantialitate, sicut fons, caput et alia nuiusmodi. Of. I.
qu. 33. a. 1. ad 1.; de pot. qu. 7. a. 8. e.; qu. 10. a. 1. ad 8.
An letzterer Stelle finden sich wieder die ausdrücklichen Worte:
Nomen causae significat aliquid in essentia diversum.

Es bleibt also dabei: die Wirkung hat stets und überall
ein anderes Sein als ihre Ursache. Was also sich selbst
verursachen sollte, müfste ein anderes sein als es selbst
ist, um dann sich selbst Existenz zu geben, — ein heller
Widerspruch.

Aber nicht blofs ein anderes müfste es sein, als es selbst
ist, sondern es müfste auch, um das eigene Dasein verursachen
zu können, vor der eigenen Existenz existieren, wenigstens

als ein prius natura. Denn soll etwas als Wirkursache
thätig sein, so mufs es doch notwendig existieren: das Wirken
hat das Dasein des wirkenden Princips zur notwendigen
Voraussetzung. Ein Existieren aber vor der eigenen Existenz, auch
nur prioritate naturae, ist ein Unding und ein Undenkbares für
jede Vernunft, etwas rein Unmögliches, eine klaffende Absurdität.
Non invenitur nec est possibile, quod aliquid sit causa efficiens



262 Selbstverursachung Gottes —

sui ipsius, quia esset prius seipso, quod est impossibile. So

kurz und bündig der hl. Thomas in der theologischen Summa
I. qu. 2. a. 3. c.

Professor Schell hat diesen Punkt nicht übersehen. Er
macht sich (1. c. pag. 138) den Einwand: „Doch kann denn etwas
wirken, ehe es existiert? Natürlich nicht, ehe es der Zeit nach

existiert, aber doch der Sache nach?" Er bemüht sich, um
diesen Einwand hinfällig zu machen, zu beweisen, dafs in der
That nicht eigentlich das Dasein dem Wirken gegenüber das

begrifflich und sachlich Frühere (natura prius) sei, sondern dafs
die Sache sich umgekehrt verhalte. Bevor er jedoch diese
angebliche Lösung der Schwierigkeit auseinandersetzt, sucht er
uns darauf vorzubereiten durch ein von der Willensfreiheit
hergenommenes und mit der Auktorität des hl. Thomas verbrämtes
Beispiel. Vernehmen wir zunächst das illustrierende Beispiel, um
sodann die „Lösung" der Schwierigkeit selbst zu würdigen.

„Die Freiheit," so heifst es 1. c., „ist Selbstbestimmung und
demnach eine gewisse Selbstursächliehkeit. Nam liberum est
quod sui causa est (Thomas c. g. I, 89). Freiheit ist
Selbstursächliehkeit des geschaffenen Geistes im Gebiete der acciden-
tellen Lebensgestaltung; bei Gott ist sie wesenhafte
Selbstbestimmung. Ist die Wirkung dieser Selbstbestimmung etwa
später, auch nur dem Begriffe nach, als die Ursache? Schliefsen
sich nicht beide wechselseitig ein? Ganz ebenso schliefst die

Thätigkeit das Dasein ein
Was zunächst das Citat aus Thomas betrifft, so würde

unser verehrter Gegner es wohl nicht so arg mifsverstanden
haben, wenn er sich den Urtext bei Aristoteles angesehen hätte.
Der hl. Thomas bemerkt doch ausdrücklich, dafs er die Worte
dem Anfang der Metaphysik des Aristoteles entnommen habe.
Dort aber finden wir (Metaph. I., 2. pag. 982 col. 2. ed. Bekker)
folgende Auseinandersetzung: die Würde des philosophischen
Wissens leuchte daraus hervor, dafs man es nicht wegen eines
Nutzens, sondern seiner selbst wegen anstrebe; wie der freie
Mensch seiner selbst wegen sei und nicht eines anderen wegen
(dem er als Sklave diene), so sei auch die philosophische Wissenschaft

eine freie, weil ihrer selbst wegen: mç âv&çcojiôç (cpa/isv)
èZsvd-sçoç o avrov evsxa xaï firj aXXov mv, ovtco xaï avrrj
uâvrj èXsvO-sça ovGa rcàv èjiiOrrji/r/n' [lôvr] yàç avrrj avrrjç
'èvsxèv èoriv. Das aus diesen Worten gebildete Oitat des heil.
Thomas: „Liberum est quod sui causa est" ist also zu übersetzen:
Frei ist, was seiner selbst wegen ist, nicht aber: Frei ist,
was seine eigene Ursache ist.



263

Es konnte dem hl. Thomas auch wahrlich nicht einfallen,
in den Akt der Selbstbestimmung des Willens, die dessen Freiheit
ausmacht, das Verhältnis von Ursache und Wirkung hineinzutragen.

Was ist denn diese Selbstbestimmung? Es ist ein
Wählen zwischen diesem und jenem (wirklich oder doch scheinbar
guten) Objekt, — libertas speciflcationis, — oder doch zwischen
Handeln und Nichthandeln, Wollen und Nichtwollen, — libertas
exercitii. Sollte in diese Selbstbestimmung das Verhältnis von
Ursache und Wirkung hineingetragen werden, so müfste
entweder das Objekt oder aber das Handeln (Wollen) bzw. Nicht-
handeln (Nichtwollen), als ihre Wirkung aufgefafst werden. Dafs
das Objekt nicht als Wirkung des Willens gedacht werden
dürfe, ist klar genug. Der Wille bringt das Objekt seiner Wahl
ja doch nicht hervor, sondern findet es im Intellekt vor und
erhält von ihm seine specifische Bestimmtheit. Auch das Handeln
(oder Nichthandeln) kann, soweit der actus elicitus, das Wollen
selbst, damit gemeint ist, — und darauf kommt es hier allein
an, nicht auf den actus imperatus, — nicht als Wirkung der
Selbstbestimmung betrachtet werden, sondern nur als innerer
und formaler Terminus derselben. Will man die Selbstbestimmung
die causa for mal is sui ipsius nennen, so könnte man das
immerhin thun, aber damit wäre in dieser Sache nichts gewonnen,
da es sich hier um die causa efficiens handelt. Wo das Wollen
einen Ubergang von der Potenz zum Akt bedeutet, d. i. bei
allem geschöpflichen Wollen, bedarf es allerdings, damit es

möglich sei, einer Unterstützung von Seiten der ersten und höchsten
Ursache. Dieser gegenüber ist freilieh der in dem geschöpflichen
Willen sich vollziehende Ubergang von der Potenz zum Akt eine

Wirkung im vollen Sinne des Wortes, ein effectua, der der
causa efficiens entspricht: aber innerhalb des Aktes der freien
Selbstbestimmung oder des Wollens selbst gibt es nichts, was
sich als Ursache und Wirkung unterscheiden liefse.

Und selbst wenn das der Fall wäre, so könnte dennoch
•die Selbstbestimmmung des freien Willens noch nicht als Beispiel
der eigentlichen Selbstverursachung gelten, wie Professor Schell
«ie in Bezug auf Gott lehrt. Denn selbst wenn der freie Wille
die causa efficiens seines Aktes wäre, so wäre er doch noch
nicht seine eigene Ursache, da der Akt des Willens doch
nicht der Wille selbst ist, sondern diesen voraussetzt. Hoffentlich

erhalten wir hierauf nicht die Antwort, in Gott falle
allerdings der Akt des Willens mit dem Willen selbst zusammen.
Denn wenngleich das der Sache nach wirklich der Fall ist, so müssen
wir doch in unserm Denken einen Unterschied zwischen dem



264 Selbstverursachung Gottes —

göttlichen Willen und seinem Akte machen, und zwar einen
Unterschied, der in der Sache selbst, wenn wir sie unserer Art.
und Weise zu denken gegenüberstellen, seinen Grund hat; und
wir würden schwere Fehler machen, wenn wir alles, was vom.

göttlichen Willen gilt, von jedem Wiilensakte Gottes oder
umgekehrt das vom Willensakte Geltende vom göttlichen Willen,
aussagen wollten.

Sehr auffällig sind in dem oben Angeführten die Worter
„Auch nur dem Begriffe nach". Denn wenn in dem einfachen
Akt der Selbstbestimmung sich Ursache und Wirkung
unterscheiden liefsen, so wäre doch immerhin das, was als Ursache
bezeichnet würde, wenigstens dem Begriffe nach früher
als dasjenige, was als Wirkung gekennzeichnet würde. Hat
doch Sch. selbst zugestanden, dafs ein logischer Unterschied
zwischen Ursache und Wirkung sein müsse. Das Auffällige
schwindet indes, wenn wir gehört haben werden, was er unter
„begrifflich früher" versteht.

Vernehmen wir nunmehr die angebliche Lösung der Schwierigkeit

selbst, den innern Grund, der darthun soll, dafs nicht eigentlich

das Dasein, sondern die Thätigkeit begrifflich und sachlich
das Frühere sei. „Die Thätigkeit", so wird uns 1. c. gesagt,,
„schliefst das Dasein ein, und zwar als der vollere und
vollkommenere Begriff; denn Thätigkeit sagt mehr als Dasein im
gewöhnlichen Sinne der ruhenden Anlage, und doch nichts
anderes als Dasein im strengen Sinne. Darum kann die Thätigkeit
auch das Dasein als dessen Ursache umschliefsen, —• ohne von
ihm verschieden zu sein, als das Ganze, welches den
untergeordneten Teil enthält, wie das Leben, welches den leblosen.
Stoff in sich enthält, wie das Vollkommene die Grundlage in,

sich birgt. Denn alles, was Thätigkeit ist und enthält, ist Dasein ;
nicht aber jedes Dasein ist Thätigkeit." L. c. pag. 138.
Derselbe Gedanke wird p. 155 mit besonderer Applikation auf Gott
ausgeführt: „Gottes Thätigkeit ist der Grund oder die ratio
seiner ewigen Existenz und geht ihr dem Begriffe nach (als-
natura prior) voran."

Wenn wir etwas das natura prius bezüglich eines andern
nennen, so wollen wir damit sagen, dafs es für dieses andere
die logische und metaphysische Voraussetzung und
Vorbedingung sei. Wenn uns gesagt wird, die Thätigkeit schliefse
das Dasein im gewöhnlichen Sinne der ruhenden Anlage ein,
so wäre das richtig, wenn damit gesagt werden sollte, sie setze
das einfache Dasein (des Thätigen) voraus. Wenn es aber gleich
darauf heifst, die Thätigkeit könne auch das Dasein „als dessen



Selbstverursachung Gottes? — 265

Ursache" umschliefsen, und noch dazu „ohne von ihm
verschieden zu sein", so können wir nicht beistimmen. Kann denn
etwas die Voraussetzung und innere Vorbedingung seiner selbst
als Ursache hervorbringen und in diesem Sinne umschliefsen,
und noch obendrein ohne von dieser Voraussetzung und
Vorbedingung verschieden zu sein? „Alles, was Thätigkeit ist und
enthält, ist Dasein." Gewifs, weil jede Thätigkeit Dasein voraussetzt.

„Nicht aber jedes Dasein ist Thätigkeit." Nein, weil das
Dasein nicht notwendig durch eine Thätigkeit bedingt ist. Und
doch soll nach unserm Autor die Thätigkeit begrifflich und
sachlich früher sein als das Dasein! Und warum? Weil die
Thätigkeit der vollere und vollkommenere Begriff und daher
inhaltlich reicher sei als das blofse Dasein. Ist denn das inhaltlich
Reichere immer die Voraussetzung und Vorbedingung des inhaltlich

weniger Reichen? Das müfste bewiesen werden; denn
selbstverständlich ist es nicht. Auch ist es nicht wahr. Ist nicht
die Grundlage eines Gebäudes begrifflich oder inhaltlich weniger
reich als das Gebäude selbst? Und doch ist die Grundlage nicht
blofs zeitlich, sondern auch begrifflich und sachlich das Frühere.
Der leblose Stoff enthält ohne Zweifel weniger Sein (oder, um
mit Sch. zu reden, ist begrifflich unvollkommener) als das lebende
Wesen, dem er als der untergeordnete Teil angehört; und doch
ist er begrifflich und sachlich früher als das lebende Wesen oder
das (vegetative) Leben, weil er die notwendige Vorbedingung
für dasselbe ist, — auch dort noch, wo etwa das Lebensprincip
und der Stoff zeitlich in demselben Momente Dasein erhielten.
So ist nun auch das Dasein als blofse Thatsache begrifflich zwar
nicht so inhaltreich wie ein lebendiges, thätiges Wesen oder wie
eine konkret gefafste Thätigkeit. Und doch ist das Dasein
begrifflich und sachlich das Frühere, weil die unbedingt notwendige
Voraussetzung und unerläfsliche innere Vorbedingung für die
Thätigkeit. Daher ist der Satz, das inhaltlich Vollere und Reichere
sei stets das begrifflich und sachlich Frühere, nicht richtig,
sondern jede einzelne Voraussetzung und Bedingung,
mag sie inhaltlich noch so dürftig sein, ist begrifflich und sachlich
früher als das durch sie Bedingte.

Es scheint, dafs Sch. bei Aufstellung seines' neuen Begriffes
von „begrifflich früher" nur an die Summe aller
Voraussetzungen gedacht hat. Mag bezüglich dieser das Kausalgesetz

immerhin fordern, dafs sie inhaltlich reicher als das durch
sie Bedingte sei, so ist sie doch nicht deswegen das begrifflich
Frühere, weil sie das inhaltlich Reichere, sondern eben deswegen,
weil sie die Summe aller Voraussetzungen ist. Voraussetzung,



266 Selbstverursachung Gottes? —

und darum begrifflich früher als das durch sie Bedingte, ist aber
selbstverständlich auch jede noch so geringe Voraussetzung
und Vorbedingung. Mag daher die Thätigkeit inhaltlich auch
noch so viel reicher sein als das einfache Dasein, so ist sie doch

deswegen nie und nimmer das begrifflich Frühere, sondern es
hat nach allem vernünftigen Denken stets und überall und
notwendig jede Thätigkeit ein Dasein zu seiner Voraussetzung; nie
und nimmer kann das Dasein des Thätigen und seiner Thätigkeit
erst eine Wirkung dieser Thätigkeit sein und darf daher auch
nicht als eine solche gedacht werden, wenn wir das, was in Gott
ist, nach Analogie menschlicher Dinge in unsern Gedanken uns
zurecht zu legen suchen.

Wir kommen zu dem Hauptgründe, den Professor Schell
für seine Meinung ins Feld führt. Das Kausalgesetz, so meint

er, müsse eine ganz ausnahmslose Geltung für alles Wirkliche
haben: alles Wirkliche, auch Gott, müsse eine Ursache haben.
Räumen wir ihm ein, es müsse zwar alles endliche Sein eine
Ursache haben, und auch das unendliche Sein müsse einen
Grund (eine ratio sufficiens) haben und habe diesen in sich

selbst, in der Art und Weise seines Seins, so ist er keineswegs
befriedigt, sondern er verlangt für alles Wirkliche, auch für Gott,
eine Wirkursache (causa efficiens), — „einen durch Thätigkeit
wirksamen und dadurch als wirklich erwiesenen Grund" (1. c.

pag. 157). „Ein wirklicher Grund, der wirkt und Wirkliches
zur Folge hat, und zwar auf dem Wege der Thätigkeit, heifst
Ursache" (pag. 135). Diese Forderung, dafs alles Wirkliche,
sowohl „das Bestehende" als „das Entstehende", eine Wirkursache
habe, führt er zurück auf das allgemeine Gesetz vom hinreichenden
Grunde. Er kennt nämlich für Wirkliches keinen andern
hinreichenden Grund und läfst keinen andern gelten als eine
entsprechende Thätigkeit, die das Wirkliche hervorbringt oder
hervorgebracht hat: „Der hinreichende Grund der inhaltlichen
Wesensbestimmtheit heifst im engern Sinne Grund (ratio),
der hinreichende Grund der Wirklichkeit heifst im engern
Sinne Ursache (causa)." L. c. pag. 109. Gott ist nach ihm
ratio sui, weil er sein eigenes Wesen inhaltlich bestimmt und
denkend festsetzt, causa sui, weil er durch seinen Willen sich
selbst setzt, sein eigenes Dasein hervorbringt. „Alles, ohne

irgend welche Ausnahme und ohne irgend welche Einschränkung,
bedarf und fordert eine hinreichende Ursache, — sei es in sich

selbst, sei es in einem andern und Höhern: sonst bleibt es

unverständlich, dunkel und rätselhaft; Finsternis wäre sonst die
letzte Thatsache, zu der uns das Licht des Denkens führt" (p. 113).



Selbstverursachung Gottes? — 267

„Das Kausalgesetz steht nur und erst still bei einer Ursache,
welche sich selbst als Wesen und alles andere als Wirkung
bestimmend zusammenfafst und wirkend durchdringt bis auf
den tiefsten Grund" (pag. 114). „Alles Thatsächliche wird in
dem Grade verständlich, als es auf eine Thätigkeit oder
Ursächlichkeit zurückgeführt wird. Grund- und ursachlose
Existenz, d. h. ein Dasein aus absolutem Zufall oder blinder Kot-
wendigkeit ist dann von vornherein ausgeschlossen. Kur was
sich selbst in seinem Wesen bestimmen und entfalten, in seinem
Dasein begründen und vollziehen kann, was sich selbst als seine
eigene Wirkung innerlich umfassen und enthalten kann das
kann urthatsächlich existieren" (pag. 115. 116).

Prüfen wir diese Aufstellungen in aller Ruhe. Dafs das
Gesetz vom hinreichenden Grunde ein allumfassendes ist, wird
kein denkender Mensch leugnen. Kihil sine ratione sufficiente:
alles mufs seinen hinreichenden Grundhaben, alles ohne Ausnahme, in
der Ordnung der Erkenntnis wie in der Ordnung der Wirklichkeit.
In der Ordnung der Erkenntnis mufs alles seinen Erkenntnisgrund

haben, sei dieser ein Grund a priori oder a posteriori;
in der realen Ordnung mufs alles seinen realen Grund haben,
einen Grund für sein Sein, mag derselbe in ihm selbst oder in
einem andern liegen. Für eine Erkenntnis, die das ganze Sein
durchschaut, ist selbstverständlich der Seinsgrund auch immer
der Erkenntnisgrund, nicht aber für eine unvollkommene
Erkenntnis, die nicht das ganze Sein durchschaut; diese mufs sich
auch mit minder hellen und durchsichtigen Erkenntnisgriinden
zufrieden geben. Principium («px7?) neiint man den Grund, weil
er begrifflich früher ist als das Begründete, welches aus ihm
hervorgeht, von ihm ausgebt, sei das nun in der realen oder
in der logischen Ordnung. Ursache im Sinne von eigentlicher
oder Wirkursache (causa efficiens) nennt man denjenigen
Realgrund, der durch Thätigkeit das Begründete hervorbringt,
und dies so Begründete heifst Wirkung.

Die Behauptung nun, die unser Befremden in so hohem
Mafse erregt, ist diese, dafs alles Wirkliche ohne Ausnahme,
also auch Gott, einen solchen durch Thätigkeit wirksamen
Realgrund haben müsse. Warum soll denn nicht ein einfach
seiender Realgrund genügen? Warum mufs es gerade ein

thätiger sein? Unsere Erkenntnis, so wird uns auf solche
Fragen geantwortet, gebe sich nicht zufrieden, wenn sie nicht
das Sein auf eine Thätigkeit zurückfuhren und es aus der
Thätigkeit als seinem Grunde erklären könne. „Alles, was
Thatsache ist, fordert die Erklärung aus einer Thätigkeit.



268 Selbstverursachung Gottes —

Alles, was besteht und entsteht, kann nur aus einer entsprechenden
Thätigkeit verständlich werden. Die Thatsachen und das Sein
sind an und für sich dunkel und unverständlich, blinder Zufall,,
sofern sie nicht auf eine Thätigkeit als ihre hinreichende Ursache
zurückgeführt werden. Die Thätigkeit dagegen ist aus sich selbst
verständlich L. c. pag. 106.

Darin liegt nun das kqcötov xpevÔoç der ganzen Deduktion,
dafs behauptet wird, eine Thätigkeit, eine That, sei aus sich
selbst verständlich. Bedarf sie denn nicht ebenso gut einer
Erklärung wie das Sein (Dasein)? Eine That, deren Grund und
Ziel wir nicht kennen, kann ebenso verblüffend und verwirrend
auf uns einwirken, wie eine Existenz, die plötzlich vor uns
auftaucht. Sein wie Thätigkeit werden erst verständlich durch
Erkenntnis ihres Grundes und Zweckes. Bedarf das Sein eines
Grundes, dann die Thätigkeit erst recht; sie ist, wo die
Erkenntnis ihres Grundes fehlt, noch viel unverständlicher als das
einfache Sein (oder Dasein). Eben weil der actus secundus
inhaltlich reicher ist, ist er, wo sein Grund nicht erkannt wird,
ein gröfseres Bätsei als der actus primus, dessen Grund
verborgen bleibt. Jede Thätigkeit ruft, sobald sie in ihrem Dasein
erkannt ist, sofort zwei Fragen hervor: eine nach dem Dasein
des Thätigen und eine nach dem Wesen des Thätigen. Wollte
jemand diese beiden Fragen uns verwehren und abschneiden
und uns zumuten, bei der Erkenntnis der Thätigkeit selbst, als
einer Thatsache, stehen zu bleiben, den würden wir in der That
nicht verstehen. Erst wenn das Dasein des der Thätigkeit zu
Gi'unde liegenden, von ihr vorausgesetzten Seienden erkannt ist,
ist der Grund für das Dasein der Thätigkeit, und erst wenn
das Wesen oder die Natur dieses vorausgesetzten Seienden erkannt
ist, ist für die Beschaffenheit oder Eigenart oder Natur der
Thätigkeit der Grund erkannt und damit diese einigermafsen
verständlieh gemacht; soll sie vollkommen verständlich gemacht
werden, dann mufs freilich auch noch ihr Objekt und ihr Zweck
dargelegt werden. Ist Thätigkeit, wie Schell (1. c. p. 154) sagt,
„eben jener Begriff, in dem die beiden Grundordnungen des

Seins, das wesenhafte und thatsächliche Sein, zusammenlaufen
und sich wie in der Spitze einer Pyramide vereinigen", — so

ist sie doch erst dann uns verständlich, wenn wir die beiden
Komponenten, die in ihr zusammenlaufen, in ihrem Grunde
verstehen: in dem Dasein und Wesen des thätigen Princips.

Wenn Schell die Thätigkeit für den tiefsten Grund in Gott
erklärt, so will er damit eine ähnliche Frage beantworten, wie die
Theologen sie zu stellen pflegen, wenn sie nach dem metaphysischen



Selbstverursachung Gottes? — 269

Wesen oder Grunde oder Konstitutiv in Gott fragen. Ich sage
eine „ähnliche", nicht dieselbe, weil schon in dem eigentlichen
Fragepunkt eine wesentliche Verschiedenheit zu bemerken ist.
Wenn nämlich die Theologen, nachdem sie das Dasein Gottes,
d. i. das wirkliche Sein Gottes als einfache Thatsache, bewiesen
haben, sich daran geben, das Wesen Gottes zu erforschen, so
pflegen sie die Bemerkung vorauszuschicken, dafs diese
Untersuchung nur Wert habe für unsere inadäquate und analogische
Gotteserkenntnis. In Wirklichkeit gebe es in dem absoluten,
göttlichen Sein nichts, was sich als Wesen von Unwesentlichem
unterscheiden lasse, sondern alles sei in demselben in gleicher
Weise wesentlich; für die richtige Ordnung unserer Erkenntnisse

aber vom absoluten Sein sei es von Interesse zu
untersuchen, was „secundum nostrum concipiendi modum", d. i. nach
unserer den endlichen Dingen angepafsten Art zu denken, als
das Wesen oder der metaphysische Grund in ihm zu denken
sei. Bei Sch. habe ich eine derartige Bemerkung nirgends
gefunden, und wenn wir seine Ausführungen lesen, so können wir
nicht anders als annehmen, dafs er nach einem wirklichen
Realgrunde in Gott suche und als solchen die sich selbst verwirklichende

Ursache uns anpreisen wolle. Anders können wir ihn
doch unmöglich verstehen, wenn er uns immer wiederholt, Gott
sei seine eigene Wirkursache, bringe sich selbst durch Denken
und Wollen hervor. Namentlich was er 1. c. pag. 137 gegen
Hontheim und was er pag. 167 ff. gegen die „Tautologie"
desselben Autors sagt, deutet klar genug darauf hin, dafs er einen
wirklichen Realgrund in Gott bestimmen wolle. Auch geht dies
daraus klar hervor, dafs er diese Frage in Verbindung bringt
mit den trinitarischen Hervorgängen.

Warum sind denn unsere Theologen so vorsichtig und
vermeiden es so ängstlich, nach einem realen Wesensgrunde in
Gott zu suchen? Weil sie recht gut wissen, dafs schon damit
die göttliche Einfachheit preisgegeben wäre. Das Begründete kann
nämlich mit seinem Grunde, soweit dieser formal als Grund ins
Auge gefafst wird, nie vollkommen identisch sein; er mufs
wenigstens logisch von ihm unterschieden sein, weil sonst, wie
von selbst einleuchtet, eine Begründung des einen durch den
andern nicht stattfinden könnte. Wo es aber um mehr als einen
blofsen Erkenntnisgrund sich handelt, da mufs auch zwischen
Grund und Begründetem eine mehr als rein logische
Unterscheidung, da mufs irgendwie eine reale Verschiedenheit zwischen
ihnen vorhanden sein. Weil nun die Theologen mit Recht diese
letztere von dem absoluten Sein Gottes ganz und gar ausgeschlossen



270 Selbstverursachung Gottes? —

wissen wollen, so hüten sie sich sorgfältig, nach einem realen
Wesensgrunde in Gott zu forschen. Und nun erst einen durch
Thätigkeit wirkenden Realgrund (d. i. eine Ursache), — wie
würden sie den weit zurückgewiesen haben?

Und wofür eigentlich sucht man den Grund, — Professor
Schell einen durch Thätigkeit wirkenden Realgrund, unsere
Theologen einen Erkenntnisgrund? Auch darin herrscht nur
eine scheinbare Übereinstimmung zwischen Sch. und den
Theologen. Für das göttliche Sein, — wird man vielleicht antworten.
Ganz recht, aber wenngleich es selbstverständlich nur ein
göttliches Sein gibt, so müssen wir doch in unserm Denken, wenn
wir nicht verhängnisvolle, riesengrofse Fehler machen wollen,
notwendig unterscheiden zwischen dem göttlichen Sein als
einfacher Thatsache des Daseins und dem göttlichen Sein, das
nicht blofs Thatsache, sondern auch reinster und vollkommenster
Inhalt, die Summe und Fülle aller Vollkommenheiten ist. Unsere
Theologen setzen, wenn sie an die Frage nach dem metaphysischen
Grunde in Gott herantreten, das Sein Gottes als Thatsache, also
das einfache Dasein Gottes, voraus; wofür sie den metaphysischen
Grund finden wollen, ist das göttliche Sein als Fülle aller
Vollkommenheiten. Sch. dagegen spricht immer nur von dem
göttlichen Sein oder Dasein, sofern es eine Thatsache oder, wie
er zu sagen pflegt, eine „Urthatsache" bezeichnet. Für diese
Urthatsache fordert er eine Ursache.

Aus dem Gesagten geht hervor, mit welchem Recht wir
oben sagen konnten, die Frage, wie Professor Sch. sie stelle,
sei nicht dieselbe mit der Frage, wie unsere Theologen sie zu
stellen pflegen. Die eine ist von der andern so verschieden,
dafs wir fast fürchten müssen, schon zuviel gesagt zu haben,
wenn wir sie ähnliche Fragen nannten. Ahnlich sind sie indes
immerhin darin, dafs beide den tiefsten Grund in Gott erforschen
wollen. Auch durften wir schon deshalb auf eine Vergleichung
beider Fragen nicht verzichten, weil Sch. in der Dogmatik
(I, pag. 239) sich den Anschein gibt, als wolle er die Frage
nach dem Grunde in Gott in dem Sinne stellen, in welchem
unsere Theologen sie zu stellen pflegen, und als wolle er sie

im Sinne jener Thomisten — es sind Johannes a St. Thoma,
Gonet, die Salmaticenses und andere, auch Cajetan und Suarez,
— beantworten, welche das aktuale geistige Erkennen (intelligere)
als das metaphysische Wesen Gottes betrachten.

Wir beabsichtigen nun nicht, auf die Meinung dieser Theologen

und ihre Abweichungen von der Meinung anderer Theologen,
zu denen auch wieder Thomisten (wie z. B. Gotti) gehören, hier



271

näher einzugehen und wollen nur im Vorübergehen bemerken,
dafs nach unserer Ansicht diese beiden Meinungen so gefafst
werden können, dafs sie keine Gegensätze mehr sind, sondern
sich einander ergänzen. Wenn nämlich Gotti und viele andere,
namentlich auch die meisten Theologen unserer Tage, das
metaphysische Konstitutiv Gottes in die Aseität setzen oder in das
durch sich selbst subsistierende Sein, so haben sie vorwiegend
einen Seinsgrund im Auge, während jene andern Theologen
mehr an einen Thätigkeitsgrund denken. Ich sage
„vorwiegend" und „mehr"; denn weder die einen noch die andern
machen ausdrücklich einen solchen Unterschied zwischen Sein
und W irken, sondern sowohl diese als jene wollen einfach dem
nachforschen, was für unser Erkennen als der metaphysische
Grund für das göttliche Sein und Wirken zugleich sich darstellt,
zwischen denen ja auch ein sachlicher Unterschied nicht ist.
Dabei bleibt aber bestehen, dafs der Gesichtspunkt bei der
Stellung und Beantwortung der Frage ein anderer, wenigstens
einigermafsen modifizierter, sein kann. Und dafs er das in der
That ist, sehen wir schon daraus, dafs diejenigen Theologen,
welche das metaphysische Konstitutiv in der Aseität finden,
meistens und vorwiegend von dem göttlichen „Wesen" sprechen,
während jene andern mehr von der göttlichen „Natur" reden.
Das Wort „Wesen" (essentia, ovöia) nämlich hängt mit „sein"
(esse, sivai) zusammen, und darum bezeichnet es passend den
Seinsgrund als solchen, während das Wort „Natur" (natura,
<pvOig) mit dem Begriff „keimen", „treiben" (nasci, (pvtiv)
zusammenhängt und daher gewöhnlich das Wesen der Dinge
bezeichnet, soweit es der Grund für eine entsprechende Thätigkeit
ist, wobei zunächst an die Lebensthätigkeit gedacht wird.

Weiter wollen wir an dieser Stelle auf diese Meinung und
Meinungsverschiedenheit nicht eingehen, sondern nur konstatieren,
dafs die Meinung der Theologen, die das metaphysische
Konstitutiv Gottes in das intelligere setzen, nichts gemeinsam hat
mit der Behauptung, Gott verursache sich selbst. Wollte
der Urheber und Verteidiger dieser Behauptung wirklich nur
das sagen, was jene Theologen lehren, wir würden sieher die
letzten sein, die ihm widersprochen hätten. Wir wollen auch
seine gute Absieht nicht verkennen, wenn er in dem apologetischen
Werke (I, pag. 138) sagt: „Durch den Begriff der Selbstursache
wird von Gottes Dasein dieser Verdacht ausgeschlossen, als ob
er ein nach Art der Geschöpfe als Wesensanlage konstituiertes
oder blofs substantielles, müfsiges Dasein sei, und behauptet, dafs
er ganz Geistesthätigkeit sei ." und weiter pag. 139: „Von



272 Selbstverursachung Gottes? —

Gott gilt hinsichtlich des Wirkens nicht, was von dem aeciden-
tellen Wesen des Einzelnen gilt; sein Wesen und sein Dasein
ist selber ganz und gar Thätigkeit und zwar auf sich selbst
gerichtete und mit sich selbst beschäftigte Thätigkeit." Ja freilich,,
wollte Sch. nur dies sagen, dafs in Gott zwischen Sein und
Wirken kein sachlicher Unterschied sei, dafs das göttliche Sein

ganz bis auf den Grund Leben, Wirken, geistige Thätigkeit,
Erkennen und Wollen sei, und dafs Gott selbst das primäre
Objekt dieser Thätigkeit sei, wir würden ihm freudig zustimmen,
vorausgesetzt, dafs er in diese Worte nichts anders hineinlegte,
als was andere Theologen, und mit besonders scharfer Accentu-
ierung jene Thomisten (Johannes a St. Thoma, Gonet u. s. w.),
auf die er mit Unrecht sich beruft, hineingelegt haben. Denn
das ist ja selbstverständlich, dafs Gott in derselben Weise ganz
Leben und Thätigkeit ist, wie er ganz Sein, ohne Schatten von
Nichtsein oder Defekt, ist; er ist nicht blofs actus primus (Sein),
sondern auch actus secundus (Thätigkeit), und zwar so, dafs
zwischen beiden kein sachlicher, sondern nur ein von uns nach
der Analogie irdischer Dinge gedachter (virtueller) Unterschied
ist. Cf. S. Thorn, de pot. qu. 7. a. 1. ad 7. Schell will aber
mehr sagen und sagt es deutlich und oft genug: dafs Gott nämlich
durch die auf sich selbst gerichtete Thätigkeit in Denken und
Wollen sich selbst verwirkliche. „Gott ist die reinste That,
heifst: Gott ist die ewig-thätige Verwirklichung seines eigenen
Wesens und Daseins", so sagt er an derselben Stelle (pag. 139),
und ganz in Übereinstimmung damit (pag. 170), Gott sei
„selbsterdachte und selbstgewollte Vollkommenheit." Ist es denn
dasselbe: „Gott ist ganz Leben und Thätigkeit" — und: „Gott
verwirklicht sich selbst"? In dem ersten Satze spreche ich doch
offenbar nur von dem „Was" Gottes und setze sein „Dafs" voraus;
in dem zweiten aber wird von dem „Dafs" Gottes gesprochen
und gesagt, dafs er selbst es setze.

Weiter will ich für jetzt auf die Sehelische These von der
Selbstverursachung Gottes nicht eingehen. Ich denke, das
Gesagte wird genügen, sie in hinreichender Weise zu kennzeichnen.
Insbesondere verzichte ich darauf, für jetzt auf die Trinitätslehre
Schells, obgleich dieselbe mit seiner Lehre von der Selbstverwirklichung

Gottes sehr innig verquickt ist, näher mich einzulassen. Nur
noch eine Bemerkung allgemeiner Art will ich hinzufügen. Wenn
wir über Gott und die göttlichen Dinge spekulieren, so müssen
wir uns streng innerhalb der Grenzen der menschlichen Begriffe
halten, d. i. derjenigen intellektuellen Vorstellungen, die aus den
endlichen Dingen gewonnen (abstrahiert) sind. So lange wir



Selbstverursachung Gottes — 273

hier auf Erden pilgern, kommen wir aus dem Rahmen und dem
Gefüge dieser Begriffe nicht hinaus. Innerhalb desselben können
wir Korrektive anbringen, zusammensetzen, trennen und wieder
anders zusammensetzen, um einen möglichst treuen Spiegel der
mehr als Sternen hoch über uns erhabenen Dinge zu gewinnen,
— aber heraustreten aus diesem Rahmen, uns frei machen von
diesem Gefüge können wir nicht. Und wer aus Ungeduld über
die blassen Bilder und über das Inadäquate unserer
Gotteserkenntnis sich vermessen wollte, das Gefüge zu zerstören und
die menschlichen Begriffe wirklich „abzuändern", dem würde es

ergehen wie dem Astronomen, der aus Ungeduld sein Fernrohr
zerstörte. Dafs auch Sch. gelegentlich von einem „Abändern" der
Begriffe spricht, haben wir vorhin schon vernommen. Wir
würden indes auf dieses einzelne Wort kein besonderes Gewicht
legen, es vielmehr im guten Sinne deuten, wenn wir nicht
anderswo (1. c. pag. 108) von einer Forderung hörten, „Begriffe
zu bilden, welche über alles Gewohnheitsmäfsige und darum
Denkgeläufige hinausgehen." Freilich der Begriff einer Ursache,
die sich selbst Dasein giebt, die aus ihrem reicheren begrifflichen
Inhalte heraus wirkt, bevor sie existiert, geht sehr über alles
Gewohnheitsmäfsige und Denkgeläufige hinaus. Wenn wir dann
aber an derselben Stelle weiter lesen, es müsse „der Ursprung,
der für sich selbst und alles andere Licht und Erklärung spendet,
in ganz anderer Weise Dasein und Wesen bekunden als die
Gesamtheit der Thatsachen, in denen wir uns zwar gewohnheits-
mäfsig (sie!) bewegen, von deren Daseins- und Wesensart wir
uns darum auch bei der Begriffsbildung als dem Muster und
Mafsstab für Dasein und Wesen überhaupt gewohnheitsmäfsig
leiten lassen" — so wissen wir, was wir unter dem „Gewohnheits-
mäfsigen und Denkgeläufigen" des vorhergehenden Satzes zu
verstehen haben. Bewegen wir uns denn etwa blofs
gewohnheitsmäfsig innerhalb der Thatsachen unserer Erfahrung, und
nicht vielmehr naturnotwendig? Lassen wir uns von denselben
blofs gewohnheitsmäfsig bei der Bildung unserer Begriffe
leiten? Allerdings „Muster und Mafsstab" sollen sie uns nicht
sein bei Betrachtung des Göttlichen, aber — wir sind bei dieser
Betrachtung, so lange wir hier auf Erden sind, ganz auf sie
angewiesen. Mag der „Ursprung" noch so sehr für sich selbst
und alles andere Licht und Erklärung spenden und in ganz
anderer Weise Dasein und Wesen bekunden als die Gesamtheit
der Thatsachen, in denen wir uns bewegen, so ändert das doch
unsere Art und Weise, wie wir hier auf Erden Gott erkennen,
nicht im geringsten. Ein Ontologist und ein Idealist könnten so

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 18



274 Selbstverursachung Gottes? —

sprechen, wie es hier unser Autor thut. Vielleicht wird er uns
nächstens über seine Erkenntnislehre etwas mehr sagen. Was
er uns bisher über dieselbe gesagt hat, berechtigt uns zu
vermuten, dafs verschiedene dunkle Punkte in derselben liegen.
Wenn wir den „Ursprung" schauten, so würde er uns ohne
allen Zweifel Licht und Erklärung über sich selbst und alles
andere spenden und auch sein Dasein und sein W esen in einer
Weise uns kund geben, dafs wir der Gesamtheit der Thatsachen
unserer gegenwärtigen Erfahrung recht wohl entraten könnten.
Aber in der Lage, in der wir thatsächlich uns befinden, bedürfen
wir dieser Thatsachen, um von ihnen aus zu dem Ursprung erst
uns zu erheben und zunächst sein Dasein mit Gewifsheit zu
erkennen, dann allerdings auch von seiner näheren Beschaffenheit
und seinem Wesen eine gewisse Vorstellung zu gewinnen. Aber
auch nur eine gewisse, recht dunkle und blasse, mehr negativ
als positiv gehaltene Vorstellung davon vermögen wir aus den
irdischen Dingen zu gewinnen. Die Offenbarung hat dieses Bild
inhaltlich zwar sehr gehoben, hat es mit Licht und Glanz aus
einer höheren Sphäre erfüllt, aber bezüglich der Art und Weise,
das Göttliche uns vorstellig zu machen, wird sie erst in ihrer
jenseitigen Vollendung uns über uns selbst erheben. Im
gegenwärtigen, diesseitigen Stadium aber läfst die Offenbarung, oder
Gott in seiner Offenbarung, sich vielmehr zu uns herab : er hat
seine himmlischen Wahrheiten in menschliche Begriffe und Worte
gekleidet, in Begriffe, die wir Menschen durch die natürliche
Kraft unseres Geistes aus den Thatsachen unserer Erfahrung
gewonnen, in Worte, die wir entsprechend den Begriffen gebildet
haben. Selbst als die Offenbarung in ihrem diesseitigen Stadium
den Höhepunkt erreichte, als das persönliche Wort Gottes Mensch
wurde, hat sich hierin nichts geändert. Da erst recht hat sich
Gott zu uns Menschen, zu unserer Art und Weise zu denken
und zu reden, herabgelassen, um uns zu sich, zu seiner Art und
Weise zu erkennen, zum unvermittelten Schauen des Göttlichen
(in unserer Vollendung) zu erheben. So lange wir hier auf
Erden wallen und pilgern, haben wir uns mit den Formen zu
begnügen und zu bescheiden, an die unser Denken nicht etwa
kraft eingewurzelter Gewohnheit, sondern kraft unserer
natürlichen Einrichtung und Zusammensetzung gebunden ist.


	Selbstverursachung Gottes? : Kennzeichnung und Beurteilung einer These des Herrn Prof. Dr. Schell

