
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.
Vom Herausgeber.

G. Sagemann : Logik und Noetik. Ein Leitfaden für
akadem. Vorlesungen sowie zum Selbstunterricht. 6. Aufl.
Freiburg i. B., Herder 1894.

Der Verfasser schickt eine allgemeine Einleitung in die Philosophie
voraus. Wenn er sagt, es ist nachzuweisen, dafs der Begriff einer
Wissenschaft mit Rücksicht auf die Aufgabe des menschlichen Erkennens
im allgemeinen als eine besondere Aufgabe sich herausstelle (S. 1),
so ist das mindestens schief und unklar ausgedrückt. Die Definition einer
Wissenschaft gibt den Begriff derselben durch die Bestimmung ihres
besondern Erkenntnisgegenstandes. Die Aufgabe einer Wissenschaft ist
dagegen die praktische Bestimmung ihres Inhaltes, d. h. der von ihr zu
beweisenden Wahrheiten. Begriff und Aufgabe einer Wissenschaft sind
daher nicht dasselbe. Auch die Erklärung der Philosophie als „lauteres
Streben nach vollkommener Erkenntnis der Wahrheit" ist aus mehr als
einem Grunde ungenügend. Es fehlt überhaupt in dem ganzen Buche
eine sichere Definition von Wissen und Wissenschaft; und dieser Mangel
ist an vielen unklaren und mifsverständlichen Äufserungen schuld. Wenn
der Verfasser (3) die Philosophie allen Erfahrungswissenschaften
gegenüberstellt, so könnte man glauben, dafs sie nicht auf der Erfahrung
beruhe. Er erklärt sich aber weiter dahin ; „Sie ist eine allgemeine, über
die einzelnen Erfahrungs Wissenschaften hinausgehende Wissenschaft, welche^
das den Erscheinungen und Thatsachen zu Grande liegende Wesen der
Dinge zum Gegenstand hat", und beschränkt sie damit auf das
metaphysische Gebiet. Zuletzt definiert er sie daher als die Wissenschaft von
dem Wesen, Grunde und Endziele aller Dinge. Wenn er kein eigentliches

Dienstverhältnis der Philosophie gegenüber der Theologie
anerkennen will, aber doch zugibt, dafs die Philosophie der Theologie
durch Feststellung der praeambula fidei notwendige Dienste leistet,
so ist das ein Widerspruch.

Die Logik ist summulistisch dargestellt. Ihr Objekt ist dieDenk-
thätigkeit als solche, und doch hat sie wieder die Denkformen zum
Gegenstand (12) „Ihre Aufgabe besteht darin, nachzuweisen, nach welchen
Gesetzen das Denken sich richten mufs, um in allen seinen
Gedankenformationen in Übereinstimmung mit diesen Gesetzen zu verfahren, mit
anderen Worten, um richtig, d. h. logisch wahr zu sein. Die Logik ist
also die Wissenschaft von den Gesetzen des Denkens und der dadurch
bedingten Richtigkeit der Gedankenformen" (12). Er teilt sie ein in die
Lehre von den Denkgesetzen, den elementaren und systematischen
Denkformen. In dieser Definition ist das Objekt der Logik von demjenigen
der Psychologie nicht unterschieden.

Die Denkthätigkeiten selbst fallen unter die psychologische
Betrachtung. Nun insofern sie einer Regulierung und Direktion fähig sind,
gehören sie zum Materialobjekt der Logik. Insofern sie aktuell die Leitung
verursachen, sind sie nicht Zweck und Formalobjekt der Denkkunst,
sondern vielmehr das Streben des Verstandes nach diesem Zweck und
diesem Objekt. Die Gedanken sind ebenso wenig das Formalobjekt,
insofern sie natürliche Repräsentationen der erkannten Dinge sind, weil
sie als solche gar nichts Künstliches haben. Das formale Objekt ist



246 Litterarische Besprechungen.

vielmehr die Form, welche die logische Kunst an sich zuerst ihrem
Material gibt, und das ist die richtige Anordnung (Thomas Aq., Eth. 1..

lect. 1), oder die objektive oder passive Leitung, die Richtigkeit, die in
der erkannten Sache selbst liegt, ihre Übereinstimmung mit den Regeln
der Kunst: die in die erkannten Dinge von unserm Verstände
hineingelegte Anordnung, und das ist ein ens rationis (Thom. Met. 4 lect. 4)>
nämlich der modus sciendi, oder die sogenannten secundae intentiones,
jene Denkformen, welche die Wahrheit bezeichnen und anzeigen : wie
Folgerungen, Schlüsse, Urteile, Sätze, Worte, Begriffe. Daher besteht die
Aufgabe der Logik darin, die Werkzeuge für das Wissen darzubieten
(Thom. op. 70 qu. 5 a. 1).

In der Übersicht über die Geschichte der Logik (15—20) fehlt die
Angabe der scholastischen Logiker ganz. Albertus und Thomas werden
zwar als Kommentatoren der logischen Schriften des Aristoteles genannt.
Es folgen aber sofort die Logiker der Neuzeit, deren Werke genau
angegeben werden: während die späteren Kommentatoren des Aristoteles,
wie einerseits Cajetan, Soto, die Complutenser, Sanchiez Sedegno u.s.w.,
oder anderseits Toletus, Silvester Maurus u. s. w. gar nicht genannt sind.
Der Verfasser geht eben an der Scholastik und ihrem Fürsten kalt vorüber:
für ihre Geschichte und ihre Bedeutung fehlt ihm das Verständnis. Das
zeigt sich auch darin, dafs er bei Angabe der katholischen Schriftsteller
unserer Zeit die principiellen Unterschiede nicht bemerkt: Tongiorgi und
Palmieri stehen dort friedlich neben Zigliara, Plafsmann neben Gutberiet.

Die zu Grunde liegende moderne Auffassung zeigt sich auch
darin, dafs der Verfasser sagt: „Der erste Denkakt ist das Selbst-
bewufstsein, d. h. das Wissen um das eigene Sein und seine
jedesmalige Zuständlichkeit. Dieses Wissen um das eigene Selbst kommt
dadurch zu Stande, dafs der Mensch erstens von dem äufsern Erkenntnisobjekt

auf den Erkenntnisakt und damit auf das Erkenntnissubjekt zurückgeht

(reflektiert); dafs er zweitens dieses Subjekt (sein Ich) von den
äufseren Gegenständen und den eigenen Zuständen unterscheidet; dafs er
endlich drittens diese Zustände als die seinigen auf sich als den
dauernden Träger derselben bezieht und sie in seinem Ich einheitlich
zusammenfafst. Dieses Reflektieren, Unterscheiden, Beziehen und
Zusammenfassen bethätigt das Denken ganz in derselben Weise auch in
betreff der äufseren Gegenstände": so gelangt der Denkgeist „schliefslich
zum (allgemeinen) Begriff des Gegenstandes" (21). Offenbar ist die
unmittelbare Auffassung des in unbestimmter Weise vorgestellten Seins und
Wesens des Gegenstandes, auf welche erst die Reflexion folgen mufs, dem
Verfasser noch kein Denkakt, mufs also noch der Sinnesthätigkeit
zugehören; und der Begriff als solcher kann nur ein reflexer sein (26),
was gegen die Erfahrung ist. Auch kommt der Verfasser nicht aus den
Schlingen der modernen Bewufstseinstheorie heraus. So ist das Urteil
„die unmittelbare Bestimmung eines Begriffes durch andere" (37) : die
Beziehung zur Objektivität ist damit ganz aufgegeben.

Die Erkenntnislehre ist „die Wissenschaft von der Wahrheit,
der Gewifsheit und den Grenzen unseres Erkennens" (117). Von unserm
Standpunkte (vgl. die Äufserung von Glossner in diesem Jahrb. VIII, 225)
ist eine solche Wissenschaft ganz unberechtigt; und wir freuen uns, dafs
dieses Urteil jetzt auch von der neuesten Philosophie bestätigt wird..
(Busse, Philosophie und Erkenntnistheorie I, 251.) Der Verfasser
behandelt im ersten Teile Wahrheit und Irrtum, im zweiten Gewifsheit und
Zweifel, im dritten die Grenzen der Erkenntnis. Wir versagen es uns,
auf das Einzelne einzugehen. Hagemanns Standpunkt als gläubiger Ka-



Litterarische Besprechungen. 247

tholik verdient alle Anerkennung. Auch die summulistischen Lehrvorzüge
müssen unumwunden zugestanden werden. Aber seine entschiedene
Abhängigkeit von modernen Principien darf auch nicht verschwiegen werden.

2. Paulus Mielle: De substantiae eorporalis vi et ratione
secundum Aristotelis doctorumque scholasticorum sententiam
dissertatio metaphysica. Lingonis, ex typis Rallet-Bideaud
1894.

In der Einleitung zu dieser ausführlichen Monographie definiert der
Verfasser die Philosophie der Natur in einem von der aristotelischen
und scholastischen Bedeutung abweichenden Sinne als Metaphysik der
Natur: scientia mundi corporei, sic enim in praesenti aeeipitur vox
natura, secundum quod in eo considerantur prineipia suprema attributaque
generalia, sub qua ratione, nempe obiecto formali, ut aiunt, differt a
scientiis physicis, quae in investigandis specialibus naturis phaenomenisque
8ensibilibus versantur. Den „positiven" Naturwissenschaften gegenüber
sei die Naturphilosophie eine ideale Wissenschaft; er nennt sie in diesem
Sinne auch philosophia scientiarum. Dafs diese Begriffsbestimmung falsch
ist und den peripatetischen Principien widerspricht, steht fest. Denn
das Formalobjekt der Naturphilosophie ist das ens mobile als solches,
während die Metaphysik das ens als solches betrachtet; beide
verlangen eine ganz verschiedene Abstraktion von der Materie zur Bildung
ihres formalen Objekts : die Naturphilosophie abstrahiert nur von der
einzelnen sinnlich wahrnehmbaren Materie und Bewegung, die Metaphysik
dagegen von Materie, Bewegung und Quantität überhaupt. Will man
diesen Unterschied im specifischen Objekt der Wissenschaften leugnen,
so fällt auch ihre principielle Verschiedenheit. Darum ist nach den
Grundsätzen der Schule des hl. Thomas eine metaphysische Kosmologie
und Psychologie oder Naturphilosophie eine contradictio in adiecto : es
hiefse soviel als die Körperwelt in Bezug auf ihre Veränderungen dadurch
zu erkennen, dafs man gerade diese Veränderungen gar nicht betrachtet,
sondern etwas ganz anderes, nämlich das Sein. Ebenso ist der Unterschied

zwischen positiven und idealen Wissenschaften nach dem
aristotelischen Wissenschaftsbegriff unmöglich.

Der heilige Thomas lehrt ausdrücklich: Naturalis scientia est circa
determinatum subiectum, quod est ens mobile, et habet determinatum
modum definiendi, scilicet cum materia (6 Metaph. lect. 1). Der Begriff
mobile innerhalb der ganzen Gattung des Wissensobjekts fügt zu dem
Begriffe ens als solchem noch einen wesentlichen Unterschied innerhalb
jener Gattung hinzu. Weil die Physik formal ein solches distinktes
Wissensobjekt betrachtet, ist sie specifisch von der Metaphysik
unterschieden. Der Ausdruck ens mobile bezeichnet formal einen an sich
einheitlichen Begriff, den wir nur durch zwei Worte ausdrücken, von denen
das eine, mobile, formale Bedeutung hat, während das andere, ens, nur
materiale Bedeutung hat. Der Ausdruck ens mobile ist gleichbedeutend
mit quidditas physice mobilis oder substantia corporea naturaliter mobilis.
Die Ausdrücke ens mobile, corpus mobile, substantia mobilis, welche das
subiectum mobilitatis vel motus bezeichnen, sind sachlich identisch, aber
durch die Weise, wie sie jenes Subjekt bezeichnen, verschieden. Allein
der Ausdruck ens mobile bezeichnet ausdrücklicher und mit gröfserer
Sicherheit das Subjekt der Bewegung als die übrigen und deshalb auch
passender und besser den formalen Gegenstand der Physik.



248 Litterariscbe Besprechungen.

Wir müssen übrigens nicht blofs den Ausdruck metaphysische
Naturphilosophie als falsch abweisen, sondern können uns auch nicht einmal
den Namen Naturphilosophie gern gefallen lassen, obwohl er von einigen
strengen Thomisten, wie z. B. Johannes a S. Thoma und Nikolaus Arnu,
in dem Sinne von Philosophia physica gebraucht wird, indem sie unter
dem Begriffe naturalia (rà cpvaixa) alle entia mobilia verstanden, deren
Princip die Natur ist. Denn das Wort Natur selbst ist so vieldeutig,
dafs damit allein das einheitliche Wissensobjekt nicht genügend bezeichnet
werden kann. Wir müssen bei dieser Veranlassung darauf aufmerksam
machen, welche fundamentale Bedeutung die zwar schwierige aber doch
erkenntnistheoretisch so fruchtbare Lehre von der Unterscheidung der
Wissenschaften in der Scholastik hat; sie ist gleichsam der Schlüssel zur
Philosophie: wer sie verstanden hat, kann leicht alle Schätze der
scholastischen Spekulation sich aneignen. Eine klare und gründliche
Erörterung dieser Lehre findet man beispielsweise bei Sanchiez Sedegno
(Logica, Tom. I. q. 11) und bei Xantes Mariales (Controversiae ad
Universum summam Theologiae D. Thomae Aquinatis, Controv. XXV). Weil
aber die Principien einer Wissenschaft ihrem Formalobjekt entsprechen,
so ist klar, dafs bei verschiedener Aulfassung des letzteren auch die
principielle Behandlung der ganzen Wissenschaft eine andere wird : error
in principio parvus fit magnus in fine. In der That ist dieser principielle
Irrtum, obwohl der Verfasser sich redlich bemüht hat, die peripatetisch-
scholastische Lehre zu verteidigen, an manchen Mängeln schuld.

Das 1. Kapitel stellt Ursprung und Synthese der Ansichten
über dieWesenheit des Körpers dar, das 2. und 3. die Geschichte
des Atomismus und Dynamismus, das vierte endlich die Grundlagen

des peripatetisch-scholastischen,.Systems. In diesem
letzteren gibt der Verf. zuerst eine summarische Übersicht des 1. Buches
der aristotelischen Physik (§ 1) und erklärt darauf die Begriffe Substanz,
Ursache und Ens nach der Lehre der Scholastiker (§ 2). Er erkennt
dabei den realen Unterschied von Wesenheit und Dasein nach dem heil.
Thomas an. Das 5. Kapitel handelt von den Principien des Körpers
„in facto esse". Die materia prima (§ 1) ist actus imperfectus, cui
convenit esse pura potentia (p. 81). Diese Auffassung entspricht jedoch
nicht der strengen thomistischen Tradition, wie wir sie bei Capreolus,
Cajetanus, Johannes a S. Thoma, Parra u. a. finden, und läfst sich nur
halten, wenn man unter actus essentialis den nur in einem allgemeineren
Sinne sogenannten metaphysischen oder logischen actus versteht (vergl.
Zigliara, de mente Concilii Viennensis etc. p. 12—15 ff.).

Verfasser beruft sich auf Pesch, der von einem actus inchoativus
oder vialis spricht, welcher ein unvollkommener actus essentialis sein
soll, und findet auch eine Analogie zwischen der Materie und der
Bewegung, weshalb er sagen kann: Si cui autem placeat in materiae defi-
nitione mentionem habere de genere ad quod spectat, nihil prohibet
quin id dicatur esse actus ille imperfectus, quo est subjectum stans in
se; unde sic materia est actus imperfectus cui convenit esse pura
potentia (p. 81). Wir müssen jedoch am strengen Sprachgebrauch festhalten
(Thorn. Aq. I. q. 115 a. 1 : materia prima est pura potentia, sicut Deus purus
actus) und darum den Begriff actus id quod déterminât potentiam) von der
Materie negieren, deren reine Potentialität auch der Verfasser anerkennen
will. Wenn er zuletzt definiert: Materia prima est realitas substantialis,
in potentia ad omnes quascumque formas, cuius tota essentia est earum
esse subiectum (83), so drückt diese Definition immer noch nicht die 3pe-
cifisch inkomplete Substantialität scharf genug aus. Die substantiale



Litterarische Besprechungen. 249

Form definiert er (§ 2) so : actus primus materiae, corpori essentialem
tribuens determinationem, vi cuius certa exigit accidentia, certasque ope-
rationes producere potest (96). Weiter werden die Attribute der Materie
und der Form (§ 3) und die Wirkungen der Form betrachtet, besonders
diejenige,-welche darin besteht, dafs sie der Materie das Sein gibt (§ 4);
ferner die Wirkungen der Materie, besonders insofern sie Individuations-
princip ist (§ 5). In letzterer Hinsicht sagt der Verfasser: Materia
signata per quantitatem est principium individuationis, quatenus est quan-
titatis fundamentum et radix, seu quatenus, ut aiunt, banc habet
virtualiter; nimirum in eo sensu quod materia sit ultima ratio
propter quam duo entia duabus partibus quantitatis respondentia,

eo ipso numerice differunt inter se (124). Sodann wird
das compositum substantiale selbst (§ 6) und in Beziehung zu seinen
Accidentien erklärt (§ 7). Mit Recht wird die entitative und transcendente
Ausdehnung der Substanz verworfen und ihre Einfachheit bezüglich der
Ausdehnung und der integrierenden Teile behauptet (140). Endlich wird
das eigentliche Subjekt der Accidentien und ihr Ausflufs aus der Substanz
erklärt (§ 8).

Das 6. Kapitel behandelt die Pr in ci pien des Körpers „in fieri":
die Lehre von der generatio. Das 7. Kapitel entwickelt die Geschichte
des Systems von Materie und Form. Hier ist das Werk von
Baumker nicht benutzt worden. Im 8. Kapitel wird der Beweis für
dieses System geführt. Hier stellt der Verfasser die Objektivität der
kontinuierlichen Quantität auf (§ 1), behandelt die Existenz von Kräften
in den Körpern (§ 2) und zëîgt ferner, dafs weder Ausdehnung noch
Kräfte die Wesenheit des Körpers bilden (§ 3). Ferner beweist er das
System aus den Eigenschaften der Körper (§ 4) und induziert es aus den
substantialen Veränderungen (§ 5) und gibt noch andere, besonders
teleologische Gründe dafür an (§ 6—7). Das 9. Kapitel endlich behandelt die
Beziehungen dieses Systems zu den Naturwissenschaften.

Diese Monographie verdient alles Lob. Die Achtung vor der Lehre
des heil. Thomas und der Anschlufs an die Scholastik ist anzuerkennen.
Freilich hat der Verfasser vorwiegend die Vertreter der Jesuitenschule
benutzt und die alte Tradition der Thomistenschule nicht so aufgespürt.
Auch ist es zu bedauern, dafs er die deutsche Litteratur gar nicht kennt.
Allein es ist ein Verdienst, dafs er einen so wichtigen Gegenstand wieder
ausführlich untersucht hat und zwar mit mehr Erfolg, als wir es von der
herrschenden Richtung der katholischen Philosophie in Frankreich
erwartet hätten.

3. M. Kralili : Weltgerechtigkeit. Versuch einer allgemeinen
Ethik. Wien, Konegen 1895.

Dieses Buch ist der 2. Teil des Versuchs eines Systems der
Philosophie unter dem Titel Weltweisheit.—Der 1. Teil gibt eine Grundlegung
der Ethik. Verfasser spricht zuerst über die Möglichkeit der
Ethik (S. 3). Die Ethik baut ihr Gebäude auf der Willensfreiheit auf.
Aber diese letztere ist dem Verfasser nur das Vermögen, nach Zwecken
zu handeln; und der Wille ist ihm die Eigenschaft des bewufsten Geistes,
aktiv zu werden, zu wirken. Wille, Gefühl und Gedanke sind die Seiten
oder Vermögen des bewufsten Geistes, der Seele. Die Ethik betrachtet
den Willen zuerst, wie er sich ein Ziel seines Begehrens sucht: das ergibt
eine Güterlehre. Sie schaut ihn sodann in eine objektive Ordnung der
Güter eingehend : das ergibt eine Rechts- oder Pflichtenlehre. Sie betrachtet



Litterarische Besprechungen.

ihn endlich in seiner Richtung auf Vollendung des Subjekts: das ergibt
die Tugendlehre.

1. Güterlehre (10). Das Gute ist das Ziel und der Zweck des
Willens. Seine Wahlfreiheit ist sein zureichender Grund. „Das Gute,
das der Wille erstrebt, darf, um ein solches zu sein, nur der Wille selbst,
sein Ziel, seine absolute Befriedigung sein. Das höchste Gut mufs also
der absolute Wille, mufs mit modernem Namen Gott sein" (11). Darnach
betrachtet Verfasser die besonderen Güter : nämlich das Gute des Thuns,
des Leidens, des Erkennens, das Gute nach der Quantität, dem Räume
nach, nach der Qualität, der Zeit nach, der Relation, dem Stoffe nach.

2. Rechts- und Pflichtenlehre: die objektiven Güter (28). Die
Pflicht ist der Wille mit seinem Wollen selber (29). Aus den mannigfachen

Kategorieen des Seins werden hierauf die Gesetze abgeleitet, auf
denen ethische Pflichten und Rechte beruhen. Diese Ableitung macht
der Verfasser nicht ohne dialektische Gewandtheit, trifft auch manche
richtige Resultate, ohne dafs die willkürlich aufgestellten Prämissen dazu
nötigen.

3. Tugendlehre: die subjektiven Güter (51). Die Tugend ist die
Nachschöpfung der Weltgerechtigkeit; sie besteht in dem Einhalten des
rechten Mafses im Wollen, also in der Gerechtigkeit. Es folgt die
Ableitung der besonderen Tugenden (53): des Handelns, Leidens, der
Erkenntnis, der Quantität (Ehrerbietung), der Qualität (Berufstreue oder
Berufstüchtigkeit), der Relation (der Gegenseitigkeit), des Stoffes
(Sinnesgerechtigkeit), des Raumes (Weltüberwindung), derZeit (Beharrlichkeit).

Der 2. Teil ist überschrieben: die Meister der Ethik (69). „Ich
versuche zu zeigen, dafs von meinem Standpunkt aus die wichtigsten
ethischen Systeme in keinem allzugrofsen und unausgleichbaren Widerspruch

mit einander stehen" (70). So werden uns nacheinander die
verschiedensten Ansichten in lebenden Bildern vorgestellt: Indien, China,
altpersische, altjüdische, althellenische Ethik, Sokrates, Ethik der Ky-
niker, der Hedoniker, peripatetische, stoische, epikureische, skeptische
Ethik, Ethik des Evangeliums, neuplatonische Ethik, Ethik der Gnadenwahl,

Ethik des Islams, scholastische Ethik. Für letztere hat der
Verfasser ein freundliches Wort (102): „So wird die scholastische Ethik,
nachdem die Wissenschaft des Altertums und des Mittelalters alle
Einseitigkeiten der Betrachtung erschöpft zu haben scheint, in einer ab-
schliefsenden Behandlung allen Seiten der Welt und des Lebens gerecht
und errichtet ein grofsartiges Gebäude, in das mit der weitestgehenden
Menschenfreundlichkeit und Milde alle nach dem Guten' Strebenden
geladen sind, gewifs viele, die von den Stufen manches andern prunkenden
Weisheitstempels mit kleinlichem Hochmut wären abgewiesen worden.
Die scholastische Form der Ethik ist es, die durch Poesie, Predigt und
Katechismus bis heute populär geworden und geblieben ist."

Es folgen weiter: Ethik des Humanismus, dès Utopismus und der
Autorität, egoistischer und socialer Utilitarismus, absolute Ethik
(Malebranche, Spinoza), Ethik der Vollkommenheit (Leibniz), des kategorischen
Imperativs, der harmonischen Triebe (Schiller, Krause), der objektiven
Mächte (Hegel, St. Martin, Baader), individualisierende und differenzierende

(Schleiermacher, Herbart), altruistische Ethik (Schopenhauer, Comte),
Historismus, Ethik des Socialismus, Anarchismus.

Der 3. Teil beschreibt das System der ethischen Gebiete (131).
Wir geben die bunte Reihe des Inhalts wieder, so wie die Bilder auf
einander folgen: Umfang des ethischen Gebietes, das Naturrecht, Ethos
der Zeit, Ethogonie, Ethos der Arbeit, der Erfindung und Entdeckung,



Litterarische Besprechungen. 251

Res nullius, Ethos der Erde, die Früchte der Erde, der Mensch und die
Tiere. Darüber sagt Verfasser: Wenn auch das Tier dem Menschen
rechtlos gegenüber steht, so ist doch der Mensch nicht ohne Pflichten
dem Tier gegenüber (150).

Unter der Überschrift Menschenrecht bemerkt er: Wir Menschen
sind einmal doch die Hauptsache auf dieser Erde; nur vom anthropo-
centrischen theistischen) Standpunkt ist eine Ethik überhaupt möglich
(151). Es folgt weiter: ethische Somatologie, nach welcher eine kunstvolle

Askese notwendig ist; ethische Psychologie, welche lehrt, dafs das
Aufgeben der Willkür, freiwillige Unterordnung, der vollkommenste
Gebrauch der Freiheit ist (156). Weiter: ethische Pneumatologie, Ethos
der Heilkunde, des Krieges, der Weltgeschichte, der Sprache, der Kultur,
ethische Geographie, die Freundschaft, Liebe, Familie, Pädagogik. Der
Zweck der letzteren (178) ist gut ausgedrückt. Ferner: die Gesellschaft;
der Staat, der die Idee der Ethik in sinnlicher Erscheinung ist (182);
Volkswirtschaft, wobei der Verfasser sagt, man sollte sich wieder erinnern,
dafs es rein ethische Probleme und Principien sind, die das ökonomische
Gebiet beherrschen (185). Endlich: Gericht, Völkerrecht, Ethos der
Kunst, Religion, Ethos der Wissenschaft.

Der Verfasser ist Dichter durch und durch und hat sich schon
früher als solcher eingeführt. Seine Ethik liest sich wie eine Dichtung
in ungebundener Rede, die oftmals in der Begeisterung für das Göttliche
ihren pindarischen Ausdruck findet. Doch ist es Dichtung und Wahrheit,
was er uns bietet; wir wollen beide Elemente nicht kritisch scheiden,
uns vielmehr des Sonnenstrahles freuen, der aus diesem Versuche in die
traurige Öde der modernen Ethik fällt.

4. James Seth : A Study of Ethical Principles. Edinburgh
and London, Blackwood 1894.

Von Kralik, dem Dichter der Ethik, wenden wir uns zu ihrem
Analysten. Die Einleitung stellt das ethische Problem auf. Aufgabe

der Ethik ist die Auffindung des centralen Princips für das moralische

Leben. Die Methode der Ethik ist viel mehr philosophisch
als naturwissenschaftlich. Ethik ist keine exakte Wissenschaft; sie ist
von der Metaphysik nicht zu trennen : wollen wir das menschliche Leben
adäquat erklären, so müssen wir die Beziehungen des Menschen zur Welt
und zu Gott aufsuchen (p. 32). Die Metaphysik ist wesentlich und
unvermeidlich theologisch. Es ist wahrscheinlich mehr Furcht vor der
Theologie als vor der Metaphysik, was die agnostische und positive Ethik
inspiriert hat (32). Die psychologische Basis ist für die Ethik
notwendig. Nur eine adäquate Ansicht von der menschlichen Natur
ermöglicht eine ebensolche vom menschlichen Leben (35); sie wird durch
sorgfältige Analysis der Willensvorgänge begründet.

Der 1. Teil des Werkes stellt das moralische Ideal auf. Diese
Untersuchung soll das ethische Problem lösen, nämlich die Natur des
moralischen Ideals oder des ethischen Zweckes zu finden (77). Dazu
werden kritische Untersuchungen angestellt über den Hedonismus oder
die Ethik der Sinnlichkeit (81), den Rigorismus oder die Ethik der
Vernunft (152) und den Eudämonismus oder die Ethik der Persönlichkeit

(193). Weder Hedonismus noch Rigorismus bieten die volle Wahrheit,

sondern nur der Eudämonismus, welcher die Ethik der ganzen
menschlichen Persönlichkeit ist und beides, Vernunft und Sinnlichkeit, in



252 Litterarische Besprechungen.

sich enthält (192). Das Christentum läfst diesen beiden Seiten unserer
Natur volle Gerechtigkeit widerfahren; und weil es mit einzig dastehender
Emphase den Widerstreit zwischen beiden behauptet, ist seine Erklärung
des menschlichen Lebens die am meisten adäquate. Es bringt in vielen
Schülern ein tiefes Gefühl von Unbefriedigung mit dem wirklichen Leben
hervor und führt zum Kampf zwischen.Natur und Sinnlichkeit: aber nur
deshalb, weil es seinen Schülern die Uberzeugung von einem Ideal
einholst, welches die Wirklichkeit nie erreichen kann; und weil es dem
Menschen zeigt, um wieviel mehr und gröfser er ist als die Natur (200 ff.).
Die wahre und vollständige Deutung des moralischen Lehens liegt in
dem Verhältnis der beiden Seiten, der Vernunft und der Sinnlichkeit, zu
einander (203). Ist das Losungswort des Hedonismus Selbstbefriedigung
und das des Rigorismus Selbstverleugnung, so ist die Losung des Eudä-
monismus Selbstvervollkommnung (self-realisation, self-fulfilment, 204).
Der Mensch ist als animal rationale berufen, seine sinnlichen Impulse
unter das Gesetz seines vernünftigen „Selbst" zu bringen (205 ff.). Diese
Selbstverwirklichung, das Leben der Persönlichkeit ist Glück oder Seligkeit

(happiness, nicht pleasure, 216). Die Person ist Selbstzweck, niemals
Mittel oder Werkzeug (217 ff.). Die moralische Aufgabe liegt in der
Unterwerfung der Individualität unter die Persönlichkeit, oder im
Gehorsam gegen das Gesetz der Vernunft, welches ebenso unser eigenes
Leben wie das unserer Mitmenschen umfafst (219). Das Lebensgesetz
eines vernünftigen Wesens mufs Autonomie sein: ein vernunftbegabtes
Wesen ist Selbstzweck und kann nur in seiner eigenen Natur das Gesetz
seines Lebens finden (221). Das ist das Vorrecht der Vernunft: sich selbst
Gesetze zu geben, zugleich Unterthan und Herrscher im moralischen-
Königreich zu sein, wie sie zugleich Lehrer und Schüler in der intellektuellen

Schule ist (221).

Der 2. Teil entwickelt das moralische Leben (249). Nach einer
einleitenden Besprechung von Tugenden und Pflichten (249) folgt 1. das
individuelle Leben. Die Sphäre der Sinnlichkeit mufs zuerst erobert
werden, um das natürliche Selbst moralisch zu machen, zu regulieren,
unter das Gesetz der Vernunft zu unterwerfen: diese Eroberung istMäfsig-
keit oder Selbstschulung (251); es mufs ferner durch Selbstentwicklung
kultiviert werden (258). 2. Das sociale Leben (283). a) Die socialen
Tugenden sind Gerechtigkeit und Wohlwollen. Das Gesetz des
moralischen Lebens erstreckt sich auf die Sphäre der socialen Pflicht ebenso
wie der individuellen Pflicht. Es lautet: handele so, dafs du die Menschheit,

— gleichviel ob in deiner eigenen oder in einer fremden Person,
stets als einen Zweck betrachtest, niemals als ein Mittel zu einem Zweck
(284). b) Die sociale Organisation des Lebens: die ethische Basis
und die Funktionen des Staates (297). Der Staat ist ein Mittel, nicht in
sich selbst Zweck. Er existiert für die Person und nicht umgekehrt.
Seine Aufgabe ist es, die Person nicht aufzuheben, sondern ihr in der
Entfaltung ihrer Persönlichkeit zu helfen (300). Daraus folgt auch seine
Aufgabe, das materielle Wohl zu heben, um das volle ethische Leben
auch für die Armeren zu ermöglichen (331).

Der 3. und vielleicht wichtigste Teil behandelt die metaphysischen

Voraussetzungen der Moralität (341). 1. Das Problem
der Freiheit (345): es ist das Problem der Persönlichkeit (361). Das
konstitutive synthetische Princip des ethischen Lebens ist die moralische
Persönlichkeit : sie ist die Quelle der originellen und formativen Thätig-
keit und frei (364). 2. Das Gottesproblem (389). Es gibt eine letzte



253

und absolute moralische Realität, einen letzten Grund der Güte und Wahrheit:

wir kommen zur Überzeugung von der Realität des moralischen
Ideals. Das, was wir von unserer Seite als das Ideale sehen, ist das Reale
selbst: hinter unserem ewigen Sein-Sollen liegt das ewige Ich bin der
göttlichen Gerechtigkeit (421), Gott, die höchste Person, deren Bild wir
als Person tragen (424). Der kategorische Imperativ, das moralische
Gesetz, ist das Echo der Stimme des Ewigen in unseren Seelen (424).
3. Das Problem der Unsterblichkeit (447). Nur persönliche
Unsterblichkeit ist die notwendige Ergänzung des moralischen Lebens (454).

Wir müssen herzlich mit dem Verfasser sympathisieren und ihm für
seine ernste christliche Überzeugung und das mannhafte Bekenntnis
derselben danken. Wir erfreuen uns an der wahrhaft edlen Gesinnung, an
der Klarheit seines Gedankens und der geschickten Verteidigung seines
Standpunktes. Deshalb vergessen wir auch gern einzelne Mifsverständ-
nisse des katholischen Christentums (wie z. B. auf Seite 272), die er bei
seinem ehrlichen Forschen leicht überwinden könnte.

E. Commer.

o

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienne. 129, 6. 130, 1. 2. 1895. Hu-
gonin: Dieu est-il inconnaissable? 505 suite. M. Griveau: Le problème
esthétique 532 su. Jouvin: Essai d'une nouvelle théorie de la connaissance

554 su. Second: L'essence de la morale 564. Hébert: Science et
religion 570. Denis: Les Annales de philosophie chrétienne 5. Gardair:
L'objectivité de la sensation 9. Griveau: La science en faillite et la
science infaillible 29. Jouvin: L'idée du nécessaire et le système de
l'évolution 45. Peillaube: La théorie de Kant sur l'origine des concepts 59.
Denis: La philosophie du clergé en France de 1797 à 1S79. I. 83. 182.
Les idées et les hommes 91. 190. de Vorges: Le mouvement au point
de vue métaphysique 113. BouiTlier : Cousin, sa vie et sa correspondance
128. Ermoni: Les facultés de l'âme, les données communes I. 133.
Funck-Brentano : Le créateur de l'esprit moderne 144. Bertin : La preuve
de l'existence de Dieu d'après le Proslogium de S. Anselme I. 155.
Desdouits: Le phénomène et la pluralité des substances; essai d'une
nouvelle théorie sur l'idée du phénomène 166. Lechalas : Une expérience
d'auto-suggestion 177. — Divus Thomas 5, 23—26.1895. Botelli: Comment,
in qu. D. Thomae Aqu. S. th. III. q. 1—26. cont. 353. 393. A. Th. :
Comment, in encycl. De studiis s. scripturae 358 cont. M. F.: De Deo
uno 366. 396 cont. Ramellini : De intelligere Dei 369. 406. Evangelista :
Schema ad recte tradendos tractatus de religione in genere et in specie
377 cont. Jorio: Leo PP. XIII instaurans Angelici doctrinis scientias
naturales 385. Gornesiewicz : Testimonium D. Thomae Aqu. pro dogmate
infallibilitatis R. Pontificis 401. — Philosophisches Jahrbuch VIII, 2.1895.
v. Hertling: Über Ziel und Methode der Rechtsphilosophie 117. Schanz:
Der Parsismus 144. Beitz: Die Aristotelische Materialursache 158. Forts.
Gutberiet: Die Wirtschaftspolitik des Vaterunser nach G. Ruhland 172. —
Revue de métaphysique et de morale 3, 3. 1895. Boutroux: La
philosophie de Charles Secrétan 253. Biquier: Des axiomes mathématiques
269.^ Dumont: De la ressemblance et de la contiguïté dans l'association
des idées 285. Lapie: L'année sociologique 1894. 308. Pécaut: L'idée


	Litterarische Besprechungen

