Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

Vom Herausgeber.

G. Hagemann: Logik und Noetik. Ein Leitfaden fiir
akadem. Vorlesungen sowie zum Selbstunterricht. 6. Aufl.
Freiburg i. B., Herder 1894,

Der Verfasser schickt eine allgemeine Einleitung in die Philosophie
voraus. Wenn er sagt, es ist nachzuweisen, dals der Begriff einer
Wissenschaft mit Riicksicht auf die Aufgabe des menschlichen Erkennens
im allgemeinen als eine besondere Aufgabe sich herausstelle (8. 1),
80 ist das mindestens schief und unklar ausgedriickt. Die Definition einer
Wissenschaft gibt den Begriff derselben durch die Bestimmung ihres be-
sondern Erkenntnisgegenstandes. Die Aufgabe einer Wissenschaft ist
dagegen die praktische Bestimmung ihres Inhaltes, d. h. der von ihr zu
beweisenden Wahrheiten. Begrifft und Aufgabe einer Wissenschaft sind
daher nicht dasselbe. Auch die Erklirung der Philosophie als ,lauteres
Streben nach vollkommener Erkenntnis der Wahrheit* ist aus mehr als
einem Grunde ungeniigend. KEs fehlt tGberhaupt in dem ganzen Buche
eine sichere Definition von Wissen und Wissenschaft; und dieser Mangel
ist an vielen unklaren und mifsverstindlichen Aufserungen schuld. Wenn
der Verfasser (8) die Philosophie allen Erfahrungswissenschaften gegen-
Uberstellt, so konnte man glauben, dals sie nicht auf der Erfahrung
berubhe. Er erklirt sich aber weiter dahin: ,Sie ist eine allgemeine, tiber
die einzelnen Erfahrungswissenschaften hinausgehende Wissenschaft, welche_
das den Erscheinungen und Thatsachen zu Grunde liegende Wesen der
Dinge zum Gegenstand hat®, und beschrinkt sie damit auf das meta-
physische Gebiet., Zuletzt definiert er sie daher als die Wissenschaft von
dem Wesen, Grunde und Endziele aller Dinge. Wenn er kein eigent-
liches Dienstverh#ltnis der Philosophie gegeniiber der Theologie
anerkennen will, aber doch zugibt, dafls die Philosophie der Theologie
durch Feststellung der praeambula fidei notwendige Dienste leistet,
so ist das ein Widerspruch.

Die Logik ist summulistisch dargestellt. Ihr Objekt ist die Denk-
thitigkeit als solche, und doch hat sie wieder die Denkformen zum
Gegenstand (12)! ,Thre Aufgabe besteht darin, nachzuweisen, nach welchen
Gesetzen das Denken sich richten mufs, um in allen seinen Gedanken-
formationen in Ubereinstimmung mit diesen Gesetzen zu verfahren, mit
anderen Worten, um richtig, d. h. logisch wahr zu sein. Die Logik ist
also die Wissenschaft von den Gesetzen des Denkens und der dadurch
bedingten Richtigkeit der Gedankenformen® (12). Er teilt sie ein in die
Lehre von den Denkgesetzen, den elementaren und systematischen Denk-
formen. In dieser Definition ist das Objekt der Logik von demjenigen
der Psychologie nicht unterschieden.

Die Denkthiétigkeiten selbst fallen unter die psychologische Be-
trachtung. Nun insofern sie einer Regulierung und Direktion fahig sind,
gehoren sie zum Materialobjekt der Logik. Insofern sie aktuell die Leitung
verursachen, sind sie nicht Zweck und Formalobjekt der Denkkunst,
sondern vielmehr das Streben des Verstandes nach diesem Zweck und
diesem Objekt. Die Gedanken sind ebenso wenig das Formalobjekt,
nsofern sie natiirliche Reprisentationen der erkannten Dinge sind, weil
sie als solche gar nichts Kiinstliches haben. Das formale Objekt ist



246 Litterarische Besprechungen.

vielmehr die Form, welche die logische Kunst an sich zuerst ihrem Ma-
terial gibt, und das ist die richtige Anordnung (Thomas Agq., Eth. 1.
lect. 1), oder die objektive oder passive Leitung, die Richtigkeit, die in
der erkannten Sache selbst liegt, ihre Ubereinstimmung mit den Regeln
der Kunst: die in die erkannten Dinge von unserm Verstande hinein-
gelegte Anordnung, und das ist ein ens rationis (Thom. Met. 4 lect. 4),
pamlich der modus sciendi, oder die sogenannten secundae intentiones,
jene Denkformen, welche die Wahrhbeit bezeichnen und anzeigen: wie
Folgerungen, Schlisse, Urteile, Sitze, Worte, Begriffe. Daher besteht die
Aufgabe der Logik darin, die Werkzeuge fir das Wissen darzubieten
(Thom. op. 70 qu. 5 a. 1).

In der Ubersicht tiber die Geschichte der Logik (15—20) fehlt die
Angabe der scholastischen Logiker ganz. Albertus und Thomas werden
zwar als Kommentatoren der logischen Schriften des Aristoteles genannt.
Es folgen aber sofort die Logiker der Neuzeit, deren Werke genau an-
gegeben werden: wihrend die spiteren Kommentatoren des Aristoteles,
wie einerseits Cajetan, Soto, die Complutenser, Sanchiez Sedegno u.s.w.,
oder anderseits Toletus, Silvester Maurus u. s. w. gar nicht genannt sind.
Der Verfasser geht eben an der Scholastik und ihrem Firsten kalt voriiber:
fiir ihre Geschichte und ihre Bedeutung fehlt ihm das Verstindnis. Das
zeigt sich auch darin, dals er bei Angabe der katholischen Schriftsteller
unserer Zeit die principiellen Unterschiede nicht bemerkt: Tongiorgi und
Palmieri stehen dort friedlich neben Zigliara, Plafsmann neben Gutberlet.

Die zu Grunde liegende moderne Auffassung zeigt sich auch
darin, dafs der Verfasser sagt: ,Der erste Denkakt ist das Selbst-
bewulstsein, d. h. das Wissen um das eigene Sein und seine jedes-
malige Zustindlichkeit. Dieses Wissen um das eigene Selbst kommt
dadurch zu stande, dafs der Mensch erstens von dem dufsern Erkenntnis-
objekt auf den Erkenntnisakt und damit auf das Erkenntnissubjekt zuriick-
geht (reflektiert); dals er zweitens dieses Subjekt (sein Ich) von den
aulseren Gegenstinden und den eigenen Zustdnden unterscheidet; dals er
endlich drittens diese Zustinde als die seinigen auf sich als den
dauernden Triger derselben bezieht und sie in seinem Ich einheitlich
zusammenfalst, Dieses Reflektieren, Unterscheiden, Beziehen und Zu-
sammenfassen bethitigt das Denken ganz in derselben Weise auch in
betreff der dulseren Gegenstinde“: so gelangt der Denkgeist ,schliefslich
zum (allgemeinen) Begriff des Gegenstandes“ (21). Offenbar ist die un-
mittelbare Auffassung des in unbestimmter Weise vorgestellten Seins und
Wesens des Gegenstandes, auf welche erst die Reflexion folgen mufs, dem
Verfasser noch kein Denkakt, muls also noch der Sinnesthitigkeit zu-
gehoren; und der Begriff als solcher kann nur ein reflexer sein (26),
was gegen die Erfahrung ist. Auch kommt der Verfasser nicht aus den
Schlingen der modernen Bewulstseinstheorie heraus. So ist das Urteil
,die unmittelbare Bestimmung eines Begriffes durch andere“ (37): die
Beziehung zur Objektivitit ist damit ganz aufgegeben.

Die Erkenntnislehre ist ,die Wissenschaft von der Wahrheit,
der Gewilsheit und den Grenzen unseres Erkennens“ (117). Von unserm
Standpunkte (vgl. die Aulserung von Glossner in diesem Jahrb. VIII, 225)
ist eine solche Wissenschaft ganz unberechtigt; und wir freuen uns, dals
dieses Urteil jetzt auch von der neuesten Philosophie bestitigt wird.
(Busse, Philosophie und Erkenntnistheorie I, 251.) Der Verfasser be-
handelt im ersten Teile Wahrheit und Irrtum, im zweiten Gewilsheit und
Zweifel, im dritten die Grenzen der Erkenntnis. Wir versagen es uns,
auf das Einzelne einzugehen. Hagemanns Standpunkt als gliubiger Ka-



Litterarische Besprechungen. 247

tholik verdient alle Anerkennung. Auch die summulistischen Lehrvorziige
miissen unumwunden zugestanden werden. Aber seine entschiedene Ab-
héngigkeit von modernen Principien darf auch nicht verschwiegen werden.

2. Paulus Mielle: De substantiae corporalis vi et ratione
secundum Aristotelis doctorumque scholasticorum sententiam
dissertatio metaphysica. Lingonis, ex typis Rallet-Bideaud
1894.

In der Einleitung zu dieser ausfiihrlichen Monographie definiert der
Verfasser die Philosophie der Natur in einem von der aristotelischen
und scholastischen Bedeutung abweichenden Sinne als Metaphysik der
Natur: scientia mundi corporei, sic enim in praesenti accipitur vox na-
tura, secundum quod in eo considerantur principia suprema attributaque
generalia, sub qua ratione, nempe obiecto formali, ut aiunt, differt a
scientiis physicis, quae in investigandis specialibus naturis phaenomenisque
sensibilibus versantur. Den ,positiven® Naturwissenschaften gegeniiber
sei die Naturphilosophie eine ideale Wissenschaft; er nennt sie in diesem
Sinne auch philosophia scientiarum. Dafs diese Begriffsbestimmung falsch
ist und den peripatetischen Principien widerspricht, steht fest. Denn
das Formalobjekt der Naturphilosophie ist das ens mobile als solches,
wihrend die Metaphysik das ens als solches betrachtet; beide ver-
langen eine ganz verschiedene Abstraktion von der Materie zur Bildung
ihres formalen Objekts: die Naturplilosophie abstrahiert nur von der
einzelnen sinnlich wahrnehmbaren Materie und Bewegung, die Metaphysik
dagegen von Materie, Bewegung und Quantitdt tberhaupt. Will man
diesen Unterschied im specifischen Objekt der Wissenschaften leugnen,-
so fallt auch ibhre principielle Verschiedenheit. Darum ist nach den
Grundsdtzen der Schule des hl. Thomas eine metaphysische Kosmologie
und Psychologie oder Naturphilosophie eine contradictio in adiecto: es
hiefse soviel als die Korperwelt in Bezug auf ihre Verdnderungen dadurch
zu erkennen, dals man gerade diese Verdnderungen gar nicht betrachtet,
sondern etwas ganz anderes, nimlich das Sein. Ebenso ist der Unter-
schied zwischen positiven und idealen Wissenschaften nach dem aristo-
telischen Wissenschaftsbegriff unmoglich.

Der heilige Thomas lehrt aunsdriicklich: Naturalis scientia est circa
determinatum subiectum, quod est ens mobile, et habet determinatum
modum definiendi, scilicet cum materia (6 Metaph. lect. 1). Der Begriff
mobile innerhalb der ganzen Gattung des Wissensobjekts fiigt zu dem
Begriffe ens als solchem noch einen wesentlichen Unterschied innerhalb
jener Gattung hinzu. Weil die Physik formal ein solches distinktes
Wissensobjekt betrachtet, ist sie specifisch von der Metaphysik unter-
schieden. Der Ausdruck ens mobile bezeichnet formal einen an sich ein-
heitlichen Begriff, den wir nur durch zwei Worte ausdriicken, von denen
das eine, mobile, formale Bedeutung hat, wihrend das andere, ens, nur
materiale Bedeutung hat. Der Ausdruck ens mobile ist gleichbedeutend
mit quidditas physice mobilis oder substantia corporea naturaliter mobilis.
Die Ausdriicke ens mobile, corpus mobile, substantia mobilis, welche das
subiectum mobilitatis vel motus bezeichnen, sind sachlich identisch, aber
durch die Weise, wie sie jenes Subjekt bezeichnen, verschieden. Allein
der Ausdruck ens mobile bezeichnet ausdriicklicher und mit grofserer
Sicherheit das Subjekt der Bewegung als die tibrigen und deshalb auch
passender und besser den formalen Gegenstand der Physik.



248 Litterarische Besprechungen.

Wir miissen iibrigens nicht blofs den Ausdruck metaphysische Natur-
philosophie als falsch abweisen, sondern konnen uns auch nicht einmal
den Namen Naturphilosophie gern gefallen lassen, obwohl er von einigen
strengen Thomisten, wie z. B. Johannes a S. Thoma und Nikolaus Arnu,
in dem Sinne von Philosophia physica gebraucht wird, indem sie unter
dem Begriffe naturalia (z& @uvowxe) alle entia mobilia verstanden, deren
Princip die Natur ist. Denn das Wort Natur selbst ist so vieldeutig,
dafs damit allein das einheitliche Wissensobjekt nicht geniigend bezeichnet
werden kann. Wir miissen bei dieser Veranlassung darauf aufmerksam
machen, welche fundamentale Bedeutung die zwar schwierige aber doch
erkenntnistheoretisch so fruchtbare Lehre von der Unterscheidung der
Wissenschaften in der Scholastik hat; sie ist gleichsam der Schliissel zur
Philosophie: wer sie verstanden hat, kann leicht alle Schitze der scho-
lastischen Spekulation sich aneignen. Kine klare und griindliche Er-
orterung dieser Lehre findet man beispielsweise bei Sanchiez Sedegno
(Logica, Tom. I. q. 11) und bei Xantes Mariales (Controversiae ad uni-
versam summam Theologiae D. Thomae Aquinatis, Controv. XXV), Weil
aber die Principien einer Wissenschaft ihrem Formalobjekt entsprechen,
so ist klar, dafs bei verschiedener Auffassung des letzteren auch die
principielle Behandlung der ganzen Wissenschaft eine andere wird: error
in principio parvus fit magnus in fine. In der That ist dieser principielle
Irrtum, obwohl der Verfasser sich redlich bemiiht hat, die peripatetisch-
scholastische Lehre zu verteidigen, an manchen Mé#ngeln schuld.

Das 1. Kapitel stellt Ursprung und Synthese der Ansichten
tiber die Wesenheit des Kérpers dar, das 2. und 3. die Geschichte
des Atomismus uind Dynamismus, das vierte endlich die Grund-
lagen des peripatetisch-scholastischen Systems. In diesem
letzteren gibt der Verf. zuerst eine summarische Ubersicht des 1. Buches
der aristotelischen Physik (§ 1) und erklirt darauf die Begriffe Substanz,
Ursache und Ens nach der Lehre der Scholastiker (§ 2). Er erkennt
dabei den realen Unterschied von Wesenheit und Dasein nach dem heil.
Thomas an. Das 5. Kapitel handelt von den Principien des Korpers
»in facto esse“. Die materia prima (§ 1) ist actus imperfectus, cui
convenit esse pura potentia (p. 81). Diese Auffassung entspricht jedoch
nicht der strengen thomistischen Tradition, wie wir sie bei Capreolus,
Cajetanus, Johannes a 8. Thoma, Parra u. a. finden, und lifst sich nur
halten, wenn man unter actus essentialis den nur in einem allgemeineren
Sinne sogenannten metaphysischen oder logischen actus versteht (vergl.
Zigliara, de mente Concilii Viennensis etc. p. 12—15 ff.).

Verfasser beruft sich auf Pesch, der von einem actus inchoativus
oder vialis spricht, welcher ein unvollkommener actus essentialis sein
soll, und findet auch eine Analogie zwischen der Materie und der Be-
wegung, weshalb er sagen kann: Si cui autem placeat in materiae defi-
nitione mentionem habere de genere ad quod spectat, nihil prohibet
quin id dicatur esse actus ille imperfectus, quo est subjectum stans in
se; unde sic materia est actus imperfectus cui convenit esse pura po-
tentia (p. 81). Wir miissen jedoch am strengen Sprachgebrauch festhalten
(Thom. Aq.I.q.115 a.1: materia prima est pura potentia, sicut Deus purus
actus) und darum den Begriff actus (=id quod determinat potentiam) von der
Materie negieren, deren reine Potentialitit auch der Verfasser anerkennen
will. Wenn er zuletzt definiert: Materia prima est realitas substantialis,
in potentia ad omnes quascumque formas, cuius tota essentia est earum
esse subiectum (83), so driickt diese Definition immer noch nicht die spe-
cifisch inkomplete Substantialitit scharf genug aus. Die substantiale



Litterarische Besprechungen. 249

Form definiert er (§ 2) so: actus primus materiae, corpori essentialem
tribuens determinationem, vi cuius certa exigit accidentia, certasque ope-
rationes producere potest (96). Weiter werden die Attribute der Materie
und der Form (§ 3) und die Wirkungen der Form betrachtet, besonders
diejenige,-welche darin besteht, dals sie der Materie das Sein gibt (§ 4);
ferner die Wirkungen der Materie, besonders insofern sie Individuations-
princip ist (§ 5). In letzterer Hinsicht sagt der Verfasser: Materia
signata per quantitatem est principium individuationis, quatenus est quan-
titatis fundamentum et radix, seu quatenus, ut aiunt, hanc habet
virtualiter; nimirum in eo sensu quod materia sit ultima ratio
propter quam duo entia duabus partibus quantitatis respon-
dentia, eo ipso numerice differunt inter se (124). Sodann wird
das compositum substantiale selbst (§ 6) und in Beziehung zu seinen
Accidentien erklart (§ 7). Mit Recht wird die entitative und transcendente
Ausdehnung der Substanz verworfen und ihre Einfachheit beziglich der
Ausdehnung und der integrierenden Teile behauptet (140). Endlich wird
das eigentliche Subjekt der Accidentien und ihr Ausflufs aus der Substanz
erklart (§ 8).

Das 6. Kapitel behandelt die Principien des Kérpers ,in fieri“:
die Lehre von der generatio. Das 7. Kapitel entwickelt die Geschichte
des Systems von Materie und Form. Hier ist das Werk von
Béaumker nicht benutzt worden. Im 8. Kapitel wird der Beweis fiir
dieses System gefiihrt. Hier stellt der Verfasser die Objektivitit der
kontinuierlichen Quantitdt auf (§ 1), behandelt die Existenz von Kriften
in den Korpern (§ 2) und zélgt ferner, dals weder Ausdehnung noch
Krifte die Wesenheit des Korpers bilden (§ 8). Ferner beweist er das
System aus den Eigenschaften der Korper (§ 4) und induziert es aus den
substantialen Verdnderungen (§ 5) und gibt noch andere, besonders teleo-
logische Griinde dafiir an (§ 6—7). Das 9. Kapitel endlich behandelt die
Beziehungen dieses Systems zu den Naturwissenschaften.

Diese Monographie verdient alles Lob. Die Achtung vor der Lehre
des heil. Thomas und der Anschlufs an die Scholastik ist anzuerkennen.
Freilich hat der Verfasser vorwiegend die Vertreter der Jesuitenschule
benutzt und die alte Tradition der Thomistenschule nicht so aufgespiirt.
Auch ist es zu bedauern, dafls er die deutsche Litteratur gar nicht kennt.
Allein es ist ein Verdienst, dals er einen so wichtigen Gegenstand wieder
ausfihrlich untersucht hat und zwar mit mehr Erfolg, als wir es von der
herrschenden Richtung der katholischen Philosophie in Frankreich er-
wartet hitten.

3. R. Kralil:: Weltgerechtigkeit. Versuch einer allgemeinen
Ethik. Wien, Konegen 1895.

Dieses Buch ist der 2. Teil des Versuchs eines Systems der Philo-
sophie unter dem Titel Weltweisheit.— Der 1. Teil gibt eine Grundlegung
der Ethik. Verfasser spricht zuerst iiber die Moglichkeit der
Ethik (8. 8). Die Ethik baut ihr Gebdude auf der Willensfreiheit auf.
Aber diese letztere ist dem Verfasser nur das Vermogen, nach Zwecken
zu handeln; und der Wille ist ihm die Eigenschaft des bewulsten Geistes,
aktiv zu werden, zu wirken. Wille, Gefithl und Gedanke sind die Seiten
oder Vermégen des bewuflsten Geistes, der Seele. Die Ethik betrachtet
den Willen zuerst, wie er sich ein Ziel seines Begehrens sucht: das ergibt
eine Giiterlehre. Sie schaut ihn sodann in eine objektive Ordnung der
Gtiter eingehend: das ergibt eine Rechts- oder Pflichtenlehre. Sie betrachtet



250 Litterarische Besprechungen.

ihn endlich in seiner Richtung auf Vollendung des Subjekts: das ergibt
die Tugendlehre.

1. Giiterlehre (10). Das Gute ist das Ziel und der Zweck des
Willens. Seine Wahlfreiheit ist sein zureichender Grund. ,Das Gute,
das der Wille erstrebt, darf, um ein solches zu sein, nur der Wille selbst,
sein Ziel, seine absolute Befriedigung sein. Das hochste Gut muls also
der absolute Wille, mufs mit modernem Namen Gott sein® (11). Darnach
betrachtet Verfagser die besonderen Giiter: ndmlich das Gute des Thuns,
des Leidens, des Erkennens, das Gute nach der Quantitit, dem Raume
nach, nach der Qualitit, der Zeit nach, der Relation, dem Stoffe nach.

2. Rechts- und Pflichtenlehre: die objektiven Giiter (28). Die
Pflicht ist der Wille mit seinem Wollen selber (29). Aus den mannig-
fachen Kategorieen des Seins werden hierauf die Gesetze abgeleitet, auf
denen ethische Pflichten und Rechte beruhen. Diese Ableitung macht
der Verfasser nicht ohne dialektische Gewandtheit, trifft auch manche
richtige Resultate, ohne dafs die willkiirlich aufgestellten Primissen dazu
ndtigen. ‘

3. Tugendlehre: die subjektiven Giiter (51). Die Tugend ist die
Nachschopfung der Weltgerechtigkeit; sie besteht in dem Einhalten des
rechten Malses im Wollen, also in der Gerechtigkeit. Es folgt die Ab-
leitung der besonderen Tugenden (53): des Handelns, Leidens, der Er-
kenntnis, der Quantitit (Ehrerbietung), der Qualitit (Berufstreue oder
Berufstiichtigkeit), der Relation (der Gegenseitigkeit), des Stoffes (Sinnes-
gerechtigkeit), des Raumes (Weltiiberwindung), der Zeit (Beharrlichkeit).

Der 2. Teil ist iiberschrieben: die Meister der Ethik (69). ,Ich
versuche zu zeigen, dafs von meinem Standpunkt aus die wichtigsten
ethischen Systeme in keinem allzugrofsen und unausgleichbaren Wider-
gpruch mit einander stehen“ (70). So werden uns nacheinander die ver-
schiedensten Ansichten in lebenden Bildern vorgestellt: Indien, China,
altpersische, altjidische, althellenische Ethik, Sokrates, Ethik der Ky-
niker, der Hedoniker, peripatetische, stoische, epikureische, skeptische
Ethik, Ethik des Kvangeliums, neuplatonische KEthik, Ethik der Gnaden-
wahl, Ethik des Islams, scholastische Ethik. Fiir letztere hat der Ver-
fasser ein freundliches Wort (102): ,So wird die scholastische Ithik,
nachdem die Wissenschaft des Altertums und des Mittelalters alle Ein-
seitigkeiten der Betrachtung erschopft zu haben scheint, in einer ab-
schliefsenden Behandlung allen Seiten der Welt und des Lebens gerecht
und errichtet ein grofsartiges Gebdude, in das mit der weitestgehenden
Menschenfreundlichkeit und Milde alle nach dem Guten Strebenden ge-
laden sind, gewils viele, die von den Stufen manches andern prunkenden
Weisheitstempels mit kleinlichem Hochmut wiren abgewiesen worden.
Die scholastische Form der Ethik ist es, die durch Poesie, Predigt und
Katechismus bis heute populidr geworden und geblieben ist.“

Es folgen weiter: KEthik des Humanismus, des Utopismus und der
Autoritit, egoistischer und socialer Utilitarismus, absolute Ethik (Male-
branche, Spinoza), Ethik der Vollkommenheit (Leibniz), des kategorischen
Imperativs, der harmonischen Triebe (Schiller, Krause), der objektiven
Michte (Hegel, St. Martin, Baader), individualisierende und differenzie-
rende (Schleiermacher, Herbart), altruistische Ethik (Schopenhauer, Comte),
Historismus, Ethik des Socialismus, Anarchismus.

Der 3. Teil beschreibt das System der ethischen Gebiete (131).
Wir geben die bunte Reihe des Inhalts wieder, so wie die Bilder auf
einander folgen: Umfang des ethischen Gebietes, das Naturrecht, KEthos
der Zeit, Ethogonie, Ethos der Arbeit, der Erfindung und Entdeckung,



Litterarische Besprechungen. 251

Res nullius, Ethos der Erde, die Friichte der Erde, der Mensch und die
Tiere. Dariiber sagt Verfasser: Wenn auch das Tier dem Menschen
rechtlos gegeniiber steht, so ist doch der Mensch nicht ohne Pflichten
dem Tier gegeniiber (150).

Unter der Uberschrift Menschenrecht bemerkt er: Wir Menschen
sind einmal doch die Hauptsache auf dieser Erde; nur vom anthropo-
centrischen (= theistischen) Standpunkt ist eine Ethik tiberhaupt moglich
(161). Es folgt weiter: ethische Somatologie, nach welcher eine kunst-
volle Askese notwendig ist; ethische Psychologie, welche lehrt, dals das
Aufgeben der Willkiir, freiwillige Unterordnung, der vollkommenste Ge-
brauch der Freiheit ist (156). Weiter: ethische Pneumatologie, Ethos
der Heilkunde, des Krieges, der Weltgeschichte, der Sprache, der Kultur,
ethische Geographie, die Freundschaft, Liebe, Familie, Padagogik. Der
Zweck der letzteren (178) ist gut ausgedriickt. Ferner: die Gesellschaft;
der Staat, der die Idee der KEthik in sinnlicher Krscheinung ist (182);
Volkswirtschaft, wobei der Verfasser sagt, man sollte sich wieder erinnern,
dafs es rein ethische Probleme und Principien sind, die das 0konomische
Gebiet beherrschen (185). Endlich: Gericht, Volkerrecht, Ethos der
Kunst, Religion, Ethos der Wissenschaft.

Der Verfasser ist Dichter durch und durch und hat sich schon
frither als solcher eingefithrt, Seine Ethik liest sich wie eine Dichtung
in ungebundener Rede, die oftmals in der Begeisterung fiir das Gottliche
ihren pindarischen Ausdruck findet. Doch ist es Dichtung und Wahrheit,
was er uns bietet; wir wollen beide Elemente nicht kritisch scheiden,
uns vielmehr des Sonnenstrahles freuen, der aus diesem Versuche in die
traurige Ode der modernen Ethik fallt.

4. James Seth: A Study of Ethical Principles. Edinburgh
and London, Blackwood 1894.

Von Kralik, dem Dichter der Ethik, wenden wir uns zu ihrem
Analysten. Die Einleitung stellt das ethische Problem auf. Auf-
gabe der Ethik ist die Aaffindung des centralen Princips fiir das mora-
lische Leben. Die Methode der Ethik ist viel mehr philosophisch
als naturwissenschaftlich. KEthik ist keine exakte Wissenschaft; sie ist
von der Metaphysik nicht zu trennen: wollen wir das menschliche Leben
adiquat erklaren, so miissen wir die Beziehungen des Menschen zur Welt
und zu Gott aufsuchen (p. 82). Die Metaphysik ist wesentlich und un-
vermeidlich theologisch. KEs ist wahrscheinlich mehr Furcht vor der
Theologie als vor der Metaphysik, was die agnostische und positive Ethik
mspiriert hat (32). Die psychologische Basis ist fir die Ethik
notwendig. Nur eine adidquate Ansicht von der menschlichen Natur er-
moglicht eine ebensolche vom menschlichen Leben (85); sie wird durch
sorgfiltige Analysis der Willensvorginge begriindet,

Der 1. Teil des Werkes stellt das moralische Ideal auf. Diese
Untersuchung soll das ethische Problem lésen, nimlich die Natur des
moralischen Ideals oder des ethischen Zweckes zu finden (77). Dazu
werden kritische Untersuchungen angestellt tiber den Hedonismus oder
die Ethik der Sinnlichkeit (81), den Rigorismus oder die Ethik der
Vernunft (152) und den Eudédmonismus oder die Ethik der Person-
lichkeit (193).,  Weder Hedonismus noch Rigorismus bieten die volle Wahr-
heit, sondern nur der Eudimonismus, welcher die Ethik der ganzen
menschlichen Personlichkeit ist und beides, Vernunft und Sinnlichkeit, in



252 Litterarische Besprechungen.

sich enthilt (192). Das Christentum lalst diesen beiden Seiten unserer
Natur volle Grerechtigkeit widerfahren; und weil es mit einzig dastehender
Emphase den Widerstreit zwischen beiden behauptet, ist seine KErklirung
des menschlichen Lebens die am meisten adaquate. Ks bringt in vielen
Schillern ein tiefes Gefithl von Unbefriedigung mit dem wirklichen Leben
hervor und fihrt zum Kampf zwischen Natur und Sinnlichkeit: aber nur
deshalb, weil es seinen Schiilern die Uberzeugung von einem Ideal ein-
flofst, welches die Wirklichkeit nie erreichen kann; und weil es dem
Menschen zeigt, um wieviel mehr und grofser er ist als die Natur (200 ff.).
Die wahre und vollstindige Deutung des moralischen Lebens liegt in
dem Verhéltnis der beiden Seiten, der Vernunft und der Sinnlichkeit, zu
einander (208). Ist das Losungswort des Hedonismus Selbstbefriedigung
und das des Rigorismus Selbstverleugnung, so ist die Losung des Euda-
monismus Selbstvervollcommnung (self-realisation, self-fulfilment, 204).
Der Mensch ist als animal rationale berufen, seine sinnlichen Impulse
unter das Gesetz seines verniinftigen ,Selbst zu bringen (205 ff.). Diese
Selbstverwirklichung, das Leben der Persénlichkeit ist Glick oder Selig-
keit (happiness, nicht pleasure, 216). Die Person ist Selbstzweck, niemals
Mittel oder Werkzeug (217 ff,). Die moralische Aufgabe liegt in der
Unterwerfung der Individualitit unter die Persénlichkeit, oder im Ge-
horsam gegen das Gesetz der Vernunft, welches ebenso unser eigenes
Leben wie das unserer Mitmenschen umfafst (219). Das Lebensgesetz
eines verniinftigen Wesens muls Autonomie sein: ein vernunftbegabtes
Wesen ist Selbstzweck und kann nur in seiner eigenen Natur das Gesetz
seines Lebens finden (221). Das ist das Vorrecht der Vernunft: sich selbst
Gesetze zu geben, zugleich Unterthan und Herrscher im moralischen.
Konigreich zu sein, wie sie zugleich Lehrer und Schiiler in der intellek-
tuellen Schule ist (221).

Der 2. Teil entwickelt das moralische Leben (249). Nach einer
einleitenden Besprechung von Tugenden und Pflichten (249) folgt 1. das
individuelle Leben. Die Sphére der Sinnlichkeit muls zuerst erobert
werden, um das natiirliche Selbst moralisch zu machen, zu regulieren,
unter das Gesetz der Vernunft zu unterwerfen: diese Eroberung ist Malsig-
keit oder Selbstschulung (251); es mulfs ferner durch Selbstentwicklung
kultiviert werden (258). 2. Das sociale Leben (283). a) Die socialen
Tugenden sind Gerechtigkeit und Wohlwollen. Das Gesetz des mora-
lischen Lebens erstreckt sich auf die Sphiare der socialen Pflicht ebenso
wie der individuellen Pflicht, Es lautet: handele so, dals du die Mensch-
heit, — gleichviel ob in deiner eigenen oder in einer fremden Person,
stets als einen Zweck betrachtest, niemals als ein Mittel zu einem Zweck
(284). b) Die sociale Organisation des Lebens: die ethische Basis
und die Funktionen des Staates (297). Der Staat ist ein Mittel, nicht in
sich selbst Zweck. Er existiert fiir die Person und nicht umgekehrt,
Seine Aufgabe ist es, die Person nicht aufzuheben, sondern ihr in der
Entfaltung ihrer Personlichkeit zu helfen (800). Daraus folgt auch seine
Aufgabe, das_materielle Wohl zu heben, um das volle ethische Leben
auch fiir die Armeren zu ermdglichen (331).

Der 3. und vielleicht wichtigste Teil behandelt die metaphy-
sischen Voraussetzungen der Moralitit (341). 1. Das Problem
der Freiheit (845): es ist das Problem der Personlichkeit (361). Das
konstitutive synthetische Princip des ethischen Lebens ist die moralische
Personlichkeit : sie ist die Quelle der originellen und formativen Théatig-
keit und frei (364). 2. Das Gottesproblem (389). Es gibt eine letzte



Zeitschriftenschau, 253

und absolute moralische Realitit, einen letzten Grund der Giite und Wahr-
heit: wir kommen zur Uberzeugung von der Realitit des moralischen
Ideals. Das, was wir von unserer Seite als das Ideale sehen, ist das Reale
selbst: hinter unserem ewigen Sein-Sollen liegt das ewige Ich bin der
gottlichen Gerechfigkeit (421), Gott, die hochste Person, deren Bild wir
als Person tragen (424). Der kategorische Imperativ, das moralische
Gesetz, ist das Echo der Stimme des KEwigen in unseren Seelen (424).
3. Das Problem der Unsterblichkeit (447). Nur persdnliche Un-
sterblichkeit ist die notwendige Krgénzung des moralischen Lebens (454).

Wir miissen herzlich mit dem Verfasser sympathisieren und ihm fir
seine ernste christliche Uberzeugung und das mannhafte Bekenntnis der-
selben danken. Wir erfreuen uns an der wahrhaft edlen Gesinnung, an
der Klarheit seines Gedankens und der geschickten Verteidigung seines
Standpunktes. Deshalb vergessen wir auch gern einzelne Milsverstind-
nisse des katholischen Christentums (wie z. B. auf Seite 272), die er bei
seinem ehrlichen Forschen leicht {iberwinden konnte.

' E. Commer.

_— S NN —

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

Annales de philosophie chrétienne. 129, 6. 130, 1. 2. 1895. Hu-
gonin: Dieu est-il inconnaissable? 505 suite. M, Griveau: Le probléme
esthétique 532 su. Jouwvin: KEssai d’une nouvelle théorie de la connais-
sance 554 su. Second: L’essence de la morale 564, Hébert: Science et
religion 570. Denis: Les Annales de philosophie chrétienne 6. Gardair:
L’objectivité de la sensation 9. Griveaw: La science en faillite et la
science infaillible 29. Jouwin: L’idée du nécessaire et le systéme de
I'évolution 45, Peillaube: La théorie de Kant sur lorigine des concepts 59.
Denis: La philosophie du clergé en France de 1797 a 1879. 1. 83. 182,
Les idées et les hommes 91. 190. de Vorges: Le mouvement au point
de vue métaphysique 113. Boutllier : Cousin, sa vie et sa correspondance
128. FErmoni: Les facultés de 1’Ame, les données communes I. 133.
Funck-Brentano: Le créateur de I'esprit moderne 144, Bertin: La preuve
de Dexistence de Dieu d’aprés le Proslogium de S. Anselme I. 155.
Desdouits: Le phénoméne et la pluralité des substances; essai d’une nou-
velle théorie sur l'idée du phénoméne 166. Lechalas: Une expérience
d’auto-suggestion 177. — Divus Thomas 5, 23—26.1895. Rotelli: Comment.
in qu. D. Thomae Aqu. S. th. ITL. q. 1—26. cont. 353. 393. A. Th.:
Comment. in encyel. De studiis s. scripturae 358 cont. M. F.: De Deo
uno 366. 396 cont. Ramellini: De intelligere Dei 869. 406. FEvangelista :
Schema ad recte tradendos tractatus de religione in genere et in specie
377 cont. Jorio: Leo PP. XIII instaurans Angelici doctrinis scientias
naturales 385. Gornesiewicz: Testimonium D. Thomae Aqu. pro dogmate
Infallibilitatis R. Pontificis 401. — Philosophisches Jahrbuch VIII, 2. 1895.
v. Hertling: Uber Ziel und Methode der Rechtsphilosophie 117. Schanz:
Der Parsismus 144. Reitz: Die Aristotelische Materialursache 158, Forts.
Gutberlet: Die Wirtschaftspolitik des Vaterunser nach G. Ruhland 172. —
Revue de métaphysique et de morale 3, 3. 1895, Boutroux: La philo-
sophie de Charles Secrétan 253. Riguier: Des axiomes mathématiques
269.. Dumont: De la ressemblance et de la contiguité dans Passociation
des idées 285. Lapie: L’année sociologique 1894. 308. Pécaut: L’idée



	Litterarische Besprechungen

