
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grundprincipien d. hl. Thomas n. d. moderne Socialismus. 217

Grund war für diese Reinheit und Heiligkeit, stellt sie fest die
Schuld in der Natur, für die genuggethan und die aufgehalten
werden mufste. ."

«33«

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

(Fortsetzung von Bd. IX. S. 283.)

YI.
Die Gnade im allgemeinen.

Wir lesen in einem erzliberalen Blatte Italiens, Don Chi-
sciotte 1894 nr. 314, folgende mit Rücksicht auf die gemordete
Schwester Augustina geschriebenen Zeilen: „Die Sache ist diese.
Wir waren mit unserer Wissenschaft sehlecht beraten oder besser,
wir waren mit Blindheit geschlagen, als wir die Krankenschwestern,
mit Ausnahme weniger, aus den Hospitälern hinausjagten. Viele
haben wir entfernt; und was konnten wir an die Stelle setzen?
Menschen, welche augenscheinlich blofs deshalb es fertig brachten,
einen Krankenwärterposten anzunehmen, weil sie nichts Besseres,
Angenehmeres, Lohnenderes fanden, um ihren Lebensunterhalt
zu gewinnen. Und so ist es uns mit dieser ganzen Säkularisierung

gegangen. Seit einem Jahrhundert macht die Menschheit
steten Fortschritt nach dieser Seite hin. Wie viel Glorreiches wurde
versprochen, wenn alle Zweige menschlicher Thätigkeit unter
der Verwaltung von Laien ständen! Und am Ende droht die
ganze Bewegung in vollständige Unfruchtbarkeit zu münden.
In den Schulen haben wir den Priester und den religiösen Unterricht

entfernt .; aber nachher stellte sich heraus, dafs wir
keine neue bürgerliehe Religion an die Stelle der andern zu
setzen vermochten. In welcher Weise haben wir die feierliche
Eheschliefsung in der Kirche mit ihren eindrucksvollen Cere-
monieen ersetzt? Durch einen Ehekontrakt, bei dem, oft in einem
schmutzigen Zimmer, ein grotesk gekleideter Gemeindebeamter
einen Artikel des codex hermurmelt. An die Stelle der
majestätischen Prozessionen, bei denen auch die Kunst nicht zu kurz



218

kam, Helsen wir demonstrative Aufzüge, Wahlversammlungen,
Militärparaden treten und glaubten, dafs dies dem Volke genügen
müsse. Alles dies ist elendiglich wenig und noch dazu
abgeschmackt. Die Menge will etwas ganz anderes, sie will
begeistert werden, sie verlangt nach Liebe und Zuneigung, nicht
nach trockenen, leeren Schaustellungen. Deshalb entfernt sie
sich nach und nach von uns."

Nicht die geringste Quelle der socialen Unordnungen ist
die Thatsache, dafs der moderne Staat auf allen Gebieten den
Meister spielen will, sich als die einzige Rettungsanstalt aus
jeder Gefahr ansieht, sich für fähig erachtet, jeden Schaden zu
beseitigen und jedes Bedürfnis zu befriedigen. In der Theorie
mag es ja noch unterhaltend sein, den Staat als den präsenten
Gott nachzuweisen. Im praktischen Leben aber fragt man:
Welche Hilfsmittel hat denn der Staat, welche Kraft steht ihm
zu Gebote, um alle Verhältnisse regeln zu wollen? Der Staat
will lehren, will Kranke heilen, will Ehen schliefsen, will
Almosenpfleger sein, und zu noch hundert andern Dingen, die

ja an sich ganz gut sind, fühlt er sich berufen. Aber ist zu
ihm gesagt worden: „Gehet hin und lehret alle Völker"? Kann
er dem Krankenwärter die Liebe zu seinem Berufe einflöfsen?
Hat er heiligende Kraft, um den Eheleuten die Standesgnade
zu vermitteln? Ist ihm die herzliche Liebe zu eigen, so dafs

er sie mitteilen kann, ohne welche das Almosen denjenigen, der
es geben mufs, erbittert und jenen, der es erhält, verhärtet?
Eben weil der moderne Staat so viele Aufgaben beansprucht,
denen er nicht gerecht werden kann, „entfernt sich", wie oben
das Blatt richtig sagt, „die Volksmenge von ihm."

Die Gewalt ist die dem Staate eigene Kraft, der Zwang
-nämlich mit seinen Strafen,, „der Eürst trägt das Schwert", sagt
Paulus. Aber mit Hilfe dieser Kraft kann man wohl Verbrecher
unschädlich machen, die Grenze des Staates gegen brutale Angriffe
schützen, die öffentliche Ordnung aufrecht erhalten, nicht aber
die Seele erleuchten und mit Tugenden anfüllen, nicht erziehen,
nicht ein gesundes Familienleben begründen, nicht die Armut
versöhnen. Der Stahl ist kalt. Das Herz gefriert am Ende,
wenn ihm überall nichts als Zwang und Gewalt, nichts als das

Schwert entgegentritt. Es wendet sich, für die Freiheit vom
Schöpfer gemacht, naturgemäfs von einem solchen Staate ab.

Dem Staate steht innerhalb seiner Sphäre nicht jene Kraft zur
Verfügung, welche das höchste Leben der Freiheit mit sich

bringt, der alle natürlichen Kräfte und Vermögen, selbst der
Schmerz und der Tod dienen, weil sie allein es versteht, so



und der moderne Socialismus. 219

den Menschen zum willigen Gliede des naturgemäfsen Ganzen
zu machen, dafs wieder das Ganze zum Besitze des natürlichen
Endzweckes hilft, soweit dieser jede einzelne menschliche Person
vollauf beseligt. Wir sprechen von der Gnade. Sie ist die
Kraft, welche alles versöhnt, die da jeden erleuchten kann, die
dem Menschen seine eigene Thätigkeit erst recht zu eigen macht,
so dafs sie die seinige bleibt für Zeit und Ewigkeit.

X. Die Gnade fafst alle Kräfte versöhnend zusammen.
Man leistet dem Menschen einen schlechten Dienst, wenn

man, in welcher Weise auch immer, auf ihn die entscheidende
Stimme für sein endgültiges Wohlergehen zurückführt. Der
Protestantismus begann dies mit ganz ausdrücklichen Worten
vor beinahe vier Jahrhunderten. Er ging weiter wie Pelagius,
der doch wenigstens die volle Gesundheit des freien Willens
betonte und somit die Erbsünde sowie die durch sie verursachte
Schwächung des Menschen leugnete. Der Protestantismus nahm
die Erbsünde an; trotzdem aber sollte das Privaturteil in Sachen
des Heiles an der leitenden Spitze stehen, also in gesunder Kraft
walten. Der Molinismus behauptete dies nicht in so allgemeiner
Faasung; er stellte das Privaturteil nicht über das Urteil der
von Christo gestifteten Heilsanstalt. Im derart beschränkten
Kreise aber liefs er beim einzelnen Menschen ebenfalls dem
Privaturteile in letzter Instanz die Entscheidung. Die über alle
Natur erhabene Macht der Gnade erhält nach ihm ihre that-
sächliche Anwendung erst durch den Entschlufs des freien Willens.
Die Gnade erachtet der Molinismus wohl für das Licht, durch
welches allein das Haus der menschlichen Seele erleuchtet werden
kann. Aber dafs das Fenster in diesem Hause offen steht oder
nicht, dies hängt vom Urteile des privaten freien Willens ab.
Dieser letztere verursacht den Unterschied, dafs hier die Gnade
Eintritt hat und dort nicht. Keineswegs bringt nach ihm die
Gnade die Kraft mit sich, um das Thor des menschlichen Herzens
zu öffnen und dieses mit der göttlichen Freiheit, die an nichts
Geschaffenes gebunden ist, thatsächlich zu durchdringen.

„Der König herrscht, aber er regiert nicht", so drückte
einmal ein bedeutender Staatsmann das Wesen des konstitutionellen

Kegimes aus. Ähnlich möchte der Molinismus den
Allmächtigen zu einem konstitutionellen Monarchen machen. Gott
legt die Gesetze vor, in seinem Namen haben sie Geltung, er
giebt die Kraft zu deren Ausführung; aber ob sie angenommen
werden und dementsprechend in Wirksamkeit treten, das hängt
rein vom freien Willen des Menschen ab. Bei allem, was der



220 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Herr durch die Menschen vollbringen lassen will, darf er beileibe
nicht einzig auf seine allwaltende Liebe sehen; er mufs erst den
Willen der betreffenden einzelnen Menschen untersuchen, ob
derselbe denn zu dem vorausgesetzten Ratschlüsse zustimmen
wird. Und wird diese Zustimmung im Willen nicht gefunden,
so mufs Gott eben nach andern Mitteln und Wegen forschen,
um entweder die Zustimmung doch noch zu erhalten oder um
die Sache anders anzufangen.

Man würde einem solchen System noch ein Verständnis
entgegenbringen können, wenn, wie es im Paradiese war und
wie in der modernen Zeit die Rationalisten meinen, die menschliche

Natur in voller Gesundheit und Kraft strahlte. Aber sie
ist nach der geoffenbarten Lehre sowie nach der Erfahrung, die
wir vor uns haben, und die wir täglich an uns selber machen,
in allem, was ihr eigenes Heil angeht, krank. Die sinnliche
Begierde beansprucht den Vortritt vor der Vernunft; der freie
Wille „klebt", wie der Prophet .„sagt, „am Boden"; dem Adler
sind die Flügel beschnitten, er kann sich nicht ohne grofse Mühe
in die reinen Regionen der heiligen Wahrheit erheben. Wie soll
da es ein Trost für den Menschen sein, zu wissen oder zu meinen,
auf ihn komme es schliefslich an, auf seinen freien Willen nämlich,
dafs die Gnade ihn heile! Wie soll denn von der Krankheit
die Gesundheit kommen oder von der Blendung das Sehen!

Möchten doch, zumal von Theologen, die goldenen Worte
recht beherzigt werden, welche in seinem Exercitienbuche der
hl. Ignatius über das „sentire cum ecclesia" ausspricht. Man
würde dann nicht solche thörichte Aufserungen in dogmatischen
Werken finden, wie z. B., dafs Molina „lucubrationibus suis novum
sane splendorem et quidemfulgidissimum doctrinae de gratia adiecit,"
dafs Suarez der „theologus gratiae" sei und ähnliche. Molina
steht pnoch heute als Angeklagter vor dem kirchlichen Richterstuhle.

Sein Prozefs ist durchaus nicht beendet. Kein Ausdruck
der kirchlichen Obrigkeit kann aus den letzten drei Jahrhunderten
dahin gedeutet werden, dafs die Kirche auch nur im geringsten
für die Lehre Molinas eintrete. Wohl aber ist das Gegenteil
der Fall. Wer „mit der Kirche fühlt", der darf höchstens
behaupten, dafs Molina noch nicht kirchlich verurteilt ist; dafs, wer
seiner Lehre folgt, nicht als formaler Häretiker dasteht. Er
darf aber in keiner Weise Molina auf dieselbe Stufe mit Augustin
stellen und die ihm folgen als Anhänger der Gnadenlehre Au-
gustins kennzeichnen.

Die menschliche Gesellschaft sieht in der Gegenwart
verzweifelnd in und um sich. Sie ist, jetzt länger als drei



und der moderne Socialismus. 221

Jahrhunderte, mit dem „Privaturteile" gespeist worden. Sie

hungert mehr als je nach einer Nahrung, die nicht aus dem
Innern ihrer Natur herrührt, sondern von aufsen, über die Kraft
der Natur hinaus, ihr gereicht wird. Wer die Geschichte von
Kunst und Wissenschaft in der modernen Zeit kennt, wird es
nicht leugnen, dafs die hervorragendsten Talente nicht auf dem
Boden des positiven Glaubens gewachsen sind. Wir brauchen
uns nicht zu scheuen, dies einzugestehen. Denn fragt man, was
haben diese hohen Talente zum Frommen der menschlichen
Gesellschaft geleistet, dann ist die Antwort der Hinweis auf unsere
heutigen Zustände: die Staaten in Todesunruhe, die Kunst ohne

jede höhere Weihe, die Wissenschaft am eingestandenen
Abgrunde des Nichts, jeder Stand in Not, Zerrissenheit überall.
Gott hat es zugelassen. Er hat die Natur mit hohen Talenten
bedacht. Wozu hat sie es gebracht? Die Quelle hat sie
verstopft, aus der die Talente strömten, und jetzt verdurstet und
verhungert sie, wenn sie nicht in Verzweiflung das Schwert sich
selbst in die Brust stöfst. Der Blick mufs nach oben gerichtet
werden, soll Heilung kommen. Die Gnade wird in ihrer
allwirksamen Kraft verspottet und verneint; sie mufs in ihre Rechte
wiedereingesetzt werden, die Überzeugung von ihrer Notwendigkeit
mufs die Herzen von neuem durchdringen.

Und welche Zeit könnte eindringlicher auf diese Notwendigkeit
einer Kraft hinweisen, die über das Eigeninteresse erhebt

und den Willen des einzelnen in der Gewalt hat, wie die unsrige!
Als noch im Leben der menschlichen Gesellschaft das
Übernatürliche einen die Verhältnisse durchdringenden Einflufs that-
sächlich besafs, konnte man sich eher den Luxus erlauben, in
der Theorie dem persönlichen Willen die Entscheidung über das
Schicksal der verliehenen Gnade zu überlassen; im praktischen
Verhalten waren die Folgen nicht wahrzunehmen. Aber in der
Gegenwart gewöhnt man sich immer mehr daran, Staat und
Kirche als kalt nebeneinanderstehende Gewalten zu betrachten,
die nach Bedürfnis sich befeinden oder sich vertragen; die
Natur in der einen Tasche zu tragen und das Übernatürliche
in der andern, damit man sich, wie es bequem erscheint, bald
auf das eine, bald auf das andere berufe; die Freiheit, welche
dem natürlichen Zwecke entspricht, zu scheiden von der Gnade,
die den Besitz eines übernatürlichen Zweckes verbürgt.

Was sind die Folgen? Wie sie nicht anders sein können.
Auf jene Kraft verzichtet man in der Regelung der gesellschaftlichen

Angelegenheiten, welche ihrem Wesen nach alles gleich-
mäfsig beherrscht und darum alles abzuwägen und zu einen



222 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

vermag. Innerhalb der Natur ist keine solche allumfassende
Kraft; da sind nur beschränkte, einseitige, einander gegenüberstehende

Kräfte. Also wird die menschliche Gesellschaft
notwendig dem Widerstreite der Interessen überantwortet. Am
Klassenhasse krankt sie. An der einseitigen Betonung des jedem
Stande Nützlichen geht sie zu Grunde. Der Ackerbau nimmt
nur auf sich allein Rücksicht und stützt sich auf seine
Notwendigkeit. Die Industrie aber betont einzig ihren Vorteil. Der
Besitzer schaut auf nichts als auf die Erhaltung und Vergröfserung
seines Eigentums und beansprucht dafür ausschliefslich den Schutz
des Staates. Die Arbeiter aber wollen, dafs ihre Interessen
vorangehen, und tritt der Staat nicht zu deren Schutze ein, so

pochen sie auf ihre Zahl, die ihnen erlaube, selber sie zu schützen.
In jeder Klasse der Gesellschaft aber findet die nämliche
Einseitigkeit statt mit Bezug auf die einzelnen Glieder. Jeder will
am Ende das grofse Ganze des Staates für sich mit Beschlag
belegen. Nur wo der Geist des Übernatürlichen noch von
gewissem Einflufs auf die einzelne Person ist, bemerkt man die
Rücksichtnahme auf andere.

Das kann nicht anders sein. Wo die blofse Natur
vorwaltet, wo der Wille des einzelnen für sich allein entscheidend ist,,
da herrscht auch Beschränktheit auf das Eigeninteresse, und der
Blick auf das harmonische Ganze wird geschlossen. Die Kräfte
der Natur sind einmal alle insgesamt beschränkt. Die Vernunft
ist in ihrem Thätigsein auf die Mitwirkung der Sinne angewiesen,,
die den Gegenstand vorhalten, und der freie Wille richtet sich
auf die Güter, soweit sie durch die Vernunft vorgelegt werden.
Alle diese Güter aber sind, ein jedes für sich und alle zusammen,,
voller Schranken, wenn sie von Menschen genossen oder besessen,

werden sollen.
Wir müssen sehen, wie die Gnade den Schranken der

Natur abhilft und sonach die von dieser gelassene Lücke zwischen,
dem Besten des Ganzen und dem endgültigen Wohle des
einzelnen ausfüllt. Die Lehre des heiligen Thomas vom Bilde im.

Menschen wird uns hier aufklären (I„ qu. 93.; Übers. Bd. III,.
S. 487—582). Es ist bekannt, dafs Thomas oft vom „natürlichen.
Verlangen des Menschen", dem naturale desiderium, spricht, das
sich auf die Anschauung Gottes richtet. Ganz falsch wäre es,

anzunehmen, dafs Thomas und alle übrigen grofsen Scholastiker
im Gefolge des hl. Augustin dieses „natürliche Verlangen" auf
die ursprüngliche Erhebung des Menschengeschlechtes zu einem
höheren als dem mit der Natur gegebenen Zwecke gründen.
Ebenso falsch ist es, dafs sich der engelgleiche Lehrer faktisch



und der moderne Socialismus. 223

auf den Standpunkt einer solchen Erhebung, nämlich auf die
göttliche Anordnung einer sog. „Ubernatur" stellt. Man möge
nur alle die Stellen nachlesen, in welchen er dieses naturale
desiderium darlegt; immer stellt er es auf die blofse Natur, auf
das reine Wesen der Vernunft.

Oder bedarf es einer „ursprünglichen Erhebung", einer
eigenen „göttlichen Anordnung", damit die Vernunft nach dem
Grunde frage? Auf dieses Fundament aber stellt er im 1. Art.
der 12. Quästion des 1. Teiles die betr. Behauptung: Inest
homini naturale desiderium cognoscendi causam, cum intuetur
effeetum, et hoc desiderium naturae remaneret inane, si intellectus
rationalis creaturae non posset pertingere ad I. causam rerum.
Unde simpliciter concedendum est quod beati Dei essentiam
yideant. Oder es ist nicht der Natur der Vernunft eigen, zu
ihrem Gegenstande das Wesen der Dinge zu haben? Thomas
behauptet dies im 8. Artikel der 3. Quästion aus der I, II,
und wie wir meinen, leugnet dies niemand. Thomas aber schliefst
daraus: Ideo remanet naturaliter homini desiderium, cum cognoscit
effeetum et seit eum habere causam, ut etiam sciat de causa,
quid est. Si igitur ratio humana cognoscens essentiam ali-
cuius effectus creati non cognoseat de Deo nisi an est, nondum
perfectio eius attingit simpliciter ad causam primam sed remanet
ei adhuc naturale desiderium, inquirendi causam. Ad perfectam.
igitur beatitudinem requiritur, quod intellectus pertingat ad
ipsam essentiam primae causae.

Wie sehr Thomas auf der Natur basiert, um als den
natürlichen Endzweck des Menschen die Anschauung Gottes
nachzuweisen, geht noch besonders daraus hervor, dal's, wie er stets
hinzufügt, der Mensch sich wundert, also unruhig wird und
nachforschen will, wenn er eine Wirkung sieht und nicht die
volle Ursache kennt. Er kann somit gar nicht im Bereiche der
Natur seine Buhe, d. h. seine Seligkeit finden; denn das Wesen
des ersten Grundes ist aufserhaib der Natur. Ist aber vielleicht
diese Verwunderung erst einer besonderen „göttlichen Anordnung"
gedankt, einer ursprünglichen Erhebung und nicht dem Wesen
selber der Vernunft?

Es darf auch nicht gesagt werden, dafs Thomas die
Folgerungen aus seiner Ausdrucksweise nicht durchschaute. Für
ihn nämlich hat diese Schlusfolgerung keine Wahrheit: Die
Anschauung Gottes entspricht dem natürlichen Verlangen des
Menschen und ist somit kraft der Vernunft bereits der einzige
Zweck des Menschen; also besteht zu deren Besitze und demnach
zur Erreichung des letzten Endzieles eine natürliche Potenz. Er



224 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

leugnet diesen Schlufs durchaus. Vielmehr hält er die
Anschauung Gottes für den einzig möglichen natürlichen Endzweck
— naturaliter inclinatur in finem ultimum — ; und trotzdem hat
der Mensch keine Potenz innerhalb seiner Natur, um denselben
zu erreichen — non tarnen potest ilium consequi naturaliter, sed
solum per gratiam et hoc est propter eminentiam huius finis (in
Boët. de Trin. qu. 6., art. 4., ad V.).

Er untersucht das sogar in einem eigenen Artikel (I., IL,
qu. 5.) und antwortet auf den Einwand, dafs die Natur dessen,
was ihr notwendig ist, nicht ermangelt und ihr nichts so
notwendig ist wie der letzte Endzweck (non deficit in necessariis;
nihil tarnen homini est ita necessarium sicut ultimus finis): „Wie
die Natur im Menschen nicht des Notwendigen ermangelt,
trotzdem sie ihm keine Verteidigungswaffen, keine Kleider etc.
gab, gleich den übrigen sinnbegabten Wesen, denn sie verlieh
ihm die Vernunft und die Hände, um sich dieses alles zu
verschaffen; so ermangelt sie nicht des Notwendigen, obgleich sie
ihm keinerlei Potenz gab, um die Seligkeit zu erreichen
(quamvis non daret ipsi aliquot principium, quo posset beatitudi-
nem consequi), denn das war unmöglich. Aber sie gab ihm den
freien Willen, kraft dessen er sich zu Gott bekehren kann, der
ihn selig machen wird. Was wir aber durch Freunde vermögen,
das können wir gewissermafsen selbst."

Nachdem wir dies betont haben, werden wir leicht
verstehen, wie beschaffen die Lehre ist, welche uns Thomas betreffs
des Bildes Gottes im Menschen giebt, Sie ist der Schlüssel
zur Auffassung der Gnade als einer direkt die natürlichen Kräfte
zusammenfassenden und vollendenden, das Ganze mit dem Wohle
des einzelnen organisch verbindenden Kraft. Wie verhält sich
beim Bilde Gottes im Menschen die Natur und wie die Gnade?
Klarer kann die Frage nicht beantwortet werden, wie sie Thomas
beantwortet. Er erläutert in dieser Antwort die Worte St. Au-
gustins (de praed. Sanctor. c. 8.): „Das posse, den Glauben und
die heilige Liebe, zu haben oder dafür geeignet zu sein, ist der
menschlichen Natur eigen; wirklich zu glauben und die heilige
Liebe zu üben, das giebt den Gläubigen die Gnade" — posse
habere fidem et caritatem naturae est hominum; habere autem,
gratiae fidelium. — Der Aquinate drückt das Nämliche
eingehender so aus (I., qu. 93., art. 4.; Übers. Bd. III, S. 49):
„Der Mensch trägt kraft seiner vernünftigen Natur Gottes Bild
in sich, weil diese am meisten Gott nachahmen kann. Nun ahmt
die vernünftige Natur darin Gott nach, dafs Gott sich selbst
erkennt und liebt. Deshalb kann das Bild Gottes in dreifacher



und der moderne Socialismus. 225

Weise im Menschen betrachtet werden: 1. insofern der Mensch
von Natur aus geeignet ist, Gott zu erkennen und zu lieben
(secundum quod homo habet aptitudinem naturalem ad intelli-
gendum et amandum Deum) und da in dieser aptitudo die Natur
selber des Geistes besteht, ist dies allen Menschen gemeinsam;
2. insofern der Mensch thatsächlich oder dem Zustande nach
Gott liebt und erkennt, jedoch unvollkommen; dies ist Gottes
Ebenbild gemäfs der in der Gnade begründeten Ähnlichkeit oder
Gleichförmigkeit (secundum quod homo actu vel habitu Deum
cognoscit et amat, sed tarnen imperfecte, et haec est imago per
conformitatem gratiae); 3. insofern der Mensch Gott erkennt und
liebt, sowohl dem thatsächlichen Akte nach als auch in
vollkommener Weise; und so besteht das Bild Gottes gemäfs der
Herrlichkeit (actu et perfecte)."

Mau könnte fragen, was denn diese Erörterungen für einen
praktischen Nutzen bringen? Der Nutzen besteht darin, dafs
die schemenhaften Mittelwesen aus dem Geiste weggeschafft
werden, welche erfunden sind, um Gottes, des Urbildes vom
ganzen All, direkten Einflüsse auf die geschaffenen Wesen eine
Barrière vorzuschieben. Die menschliche Gesellschaft bedarf des
Brotes, welches derselben ihr Werkmeister allein vorlegen kann ;

und man möchte sie mit gefühllosen Steinen abspeisen. Zwischen
die Freiheit und die belebende Gnadenkraft schiebt man ein
unbestimmbares, rätselhaftes „Mittelwissen" Gottes; zwischen
die Natur und ihren beseligenden Endzweck das Hirngespinst
einer „Übernatur", die weder Fisch noch Fleisch, weder Gnade
noch Natur ist; zwischen die Schöpfung und den dreieinigen Gott
schiebt man das Irrlicht einer communis subsistentia in Gott, die
weder PersoD noch Natur ist, wogegen Thomas erklärt: die drei
Personen zusammen haben unmittelbar, nicht durch Vermittelung
einer communis subsistentia, sondern weil in der einen selben
Natur geeint, die Geschöpfe da aufsen hergestellt, und der heil.
Johannes ausruft: „Alles 1st durch das "Wort gemacht, welches
bei Gott und Gott selber ist, und ohne es ist nichts gemacht."

Die ganze gegenwärtige Weltlage bestätigt die Worte des
Aquinaten. Oder fehlt heute etwas der Natur und den ihr
innewohnenden Kräften? Sind diese letzteren nicht über alles
Erwarten hinaus vervollkommnet? Stöfst man nicht überall auf
das Triumphgeschrei über die erstaunliche Fertigkeit der Kunst
unserer Tage? Wird aber andererseits jemand zu behaupten
wagen, dafs solch hohe Entwickelung der natürlichen Kräfte
das Ebenbild Gottes im Menschen verwirklicht und der Menschheit
thatsächlich aufgeprägt hat? Eher alles andere ist durch die

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 15



226 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Vollendung der natürlichen Kräfte gezeitigt worden. „Die Natur
unseres Geistes ist blofs geeignet, hat blofs ein posse für das
Ebenbild Gottes" hiefs es oben. Ja wohl; unsere Natur selber
ist trotz aller Verderbnis geeignet, das Ebenbild Gottes, d. h.
des Friedens, des Segens, der allseitigen dauernden Fruchtbarkeit
zu tragen. Und deshalb verzweifelt der Mensch nicht, auch bei
aller Aussichtslosigkeit natürlicher Mittel. Deshalb tönt vom
Innersten des menschlichen Herzens mitten im Kampfgewühle der
Parteigegensätze immer der Ruf nach der Notwendigkeit einer
Versöhnung durch. Deshalb wagt keine Partei den nackten
Eigennutz und auch keine das vollständige Aufgehen der
einzelnen Person im Ganzen auf die Fahne zu schreiben. Es bedarf
nur noch der Überzeugung, dafs eben innerhalb der natürlichen
Kräfte nicht das Heil zu finden ist.

Die Gnade allein kann das Ebenbild Gottes im Menschen
verwirklichen, d. h. die Natur mufs sich weit öffnen, um den
heiligen Glanz der Sonne der Gerechtigkeit in sich aufzunehmen,
die allem und jedem den gebührenden Teil zuzuwägen versteht.
Thomas ist über die Mafsen entschieden in unserm Punkte. Er
läfst direkt auf die Natur die Gnade wirken oder vielmehr er
setzt die Natur des vernünftigen Geistes in nichts anderes als
dafs dieser „geeignet ist für die unmittelbare Bethätigung seitens
der Gnade." Es giebt keinen Gott wie den dreipersönlichen.
Das Bild Gottes im Menschen kann somit auf keinen andern
Gott gehen als auf den in drei Personen für sich bestehenden
(art. 5.). Also folgt mit metaphysischer Schlufsfolgerung, dafs

nur der Dreipersönliche, ohne das Dazwischentreten einer geschöpflichen

Ursache, dafs nur er allein in erster Linie das Bild im
Menschen zu einem thatsächlich — actu — in die Welt
hineinstrahlenden machen kann. Gerade aber die' Gnade ist auf Seiten
des Menschen die Folge solchen Einwirkens des Dreipersönlichen.
Das Bild Gottes also kann nur durch die Gnade thatsächlich, actu,
werden, während die Natur blofs das chrystallhelle Wasser ist,
geeignet, die Sonne durchstrahlen zu lassen. Darum bestimmt Thomas
im 7. Artikel, dafs zuerst und von leitender Stelle in uns das

Bild der Dreieinigkeit ist gemäfs der thatsächlichen
Wirksamkeit (primo et principaliter attenditur imago Trinitatis
secundum actus).

Da tritt aber sogleich die erste grofse Folge der Gnade
hervor, die Lösung der radikalsten Frage im socialen Leben:
nämlich die Versöhnung des Ganzen mit dem Einzelinteresse.
In der Natur findet sich kein Wesen, welches zugleich das

Ganze, Alles ist und doch für sich einzeln bestehend. In der



und der moderne Socialismus. 227

Dreieinigkeit allein ist jede PersoD über alles hinaus eine einzeln
für sich bestehende und zugleich die ganze göttliche Natur, das

ganze göttliche Sein, die ganze göttliche Fülle aller Volkommenheit.
Da nimmt dem Vater nichts der eigen für sich bestehende Sohn,
und dem Sohne und dem Vater nimmt nichts der eigen für sich
bestehende hl. Geist. Jeder ist voll und ganz der eine selbe
Gott und somit die eine selbe Quelle alles Friedens, aller
Vollkommenheiten, aller Fruchtbarkeit.

Gerade aber die Gnade läfst lebensvoll wiederstrahlen in der
Seele diese Quelle eines alles versöhnenden Friedens, diese Quelle,
aus der das gesamte Sein unerschöpflich fliefst, in der jegliche
Natur mit ihren Kräften ihr lebensvolles Urbild hat. Von da
her allein kann nach dem menschlichen Bemühen der den Erfolg
gebende Segen kommen; von irgend anders her diesen Segen
herabzuziehen, dazu hat die Natur nicht die mindeste Kraft;
ihn für den einzelnen Menschen näher zu bestimmen, dazu bietet
sie nicht die mindeste Möglichkeit. „Das Bild hat dies zu eigen,"
sagt Thomas, (art. 1.), „dafs es vom Urbilde ausgeht." Wir
können uns aber auf jenen verlassen, der aus reinster Güte uns
gemacht. Er am wenigsten wird das Material, auf dem er sein
Bild vollenden will, aufgeben. Er hat den Vortritt wie jeder
Künstler mit Rücksicht auf sein Werk. Neue Kräfte gibt er
dem Menschen über alle Natur hinaus, wenn dieser dem Winke
dieser Natur selber folgt und in keinem Gute des geschaffenen
All seinen beseligenden Endzweck findet. Zuerst gibt der
Dreieinige ihm neues Licht.

2. Die Gnade als Leuchte im Menschen.

Das eben Gesagte wird in unleugbar entscheidender Weise
von Thomas bestätigt durch folgende Worte. Er fragt, ob die
Rechtfertigung des Sünders ein Wunder sei, und verneint dies
(I, II, qu. 113., qu. 10.; Übers. Bd. VI, S. 541): „Es kann in
den Wunderwerken betrachtet werden 1. die Macht des
Wirkenden, denn nur von Gott können sie hervorgebracht werden;
sie haben eine verborgene Ursache und demnach sind sie wunderbar.

Nach dieser Seite hin kann die Erschaffung der Welt sowie
die Rechtfertigung des Sünders und überhaupt jedes Werk Gottes
wunderbar genannt werden, welches einzig und allein von ihm
geschehen kann. Es kann 2. in den Wunderwerken betrachtet,
werden das natürliche Vermögen des betreffenden Stoffes (quod
forma inducta est supra naturalem potentiam materiae), wie bei
der Totenerweckung das Leben über dem natürlichen Vermögen
des Stoffes steht; und danach ist die Rechtfertigung des Sünders

15*



228 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquiu

nicht ein Wunder (et quantum ad hoc iustificatio impii non est
miraculum). Denn ihrer Natur nach ist die Seele fähig, die
Gnade aufzunehmen (naturaliter anima est capax gratiae); insofern
daraus bereits, wie Augustin sagt (de praed. Sanct. or. 8.), dafs
sie nach dem Bilde Gottes gemacht ist, folgt, sie sei fähig und
vermögend für den Besitz Gottes durch die Gnade." Und wie
die Natur selber des Menschen ohne weitere Erhebung einerseits
vermögend ist für den Besitz der Gnade; jedoch andererseits
kein Princip, keine Fähigkeit in sich hat, um die Gnade durch
eigene Thätigkeit zu ergreifen oder zu verdienen, ist doch im
Bereiche des Geschaffenen jegliche Natur nur thätig vermittels
der Potenzen oder Vermögen; das bestimmt Thomas noch
ausdrücklich in der Antwort ad III. und stellt so die Gnade nach
beiden Seiten hin sicher: „Die Weisheit und Wissenschaft zu
erwerben, ist der Mensch von Natur geeignet (natus est acquirere)
durch eigenes Talent und eigene Mühe. Wer also aufserhalb
dieser natürlichen Ursache Weisheit und Wissenschaft erlangt,
der hat sie durch ein Wunder. Die rechtfertigende Gnade aber
zu erlangen, ist der Mensch von Natur nicht geeignet infolge
eigener Mühe, sondern nur kraft des Einwirkens Gottes. Da ist
also kein Vergleich."

Um diese Auffassung der Gnade als der Bethätigung der
natürlichen Empfangsfähigkeit (anima naturaliter est capax gratiae,
quia facta ad imaginem Dei) recht zu verstehen, ist es
notwendig, sich der weiteren ständigen Lehre des Aquinaten zu
erinnern, wonach die Gnade eine „der Person verliehene
Vollkommenheit" bildet und zwar in dem Grade, dafs sie sogar „zur
Erbsünde in keinem direkten Gegensatze steht, weil diese eine
Sünde der Natur ist (gratia sanctificans non omnino directe opponitur
peccato originali, sed solum prout peccatum originale personam
inficit; est enim gratia perfectio personalis, peccatum vero originale

vitium naturae, III. d. 3. q. 1. a. 1.). Wodurch
unterscheidet sich die Natur von der Person iin Menschen? Jene
ist das Princip des allgemeinen Seins, wonach der Mensch zur
Gattung „Mensch" gehört und dies mit ailen Menschen gemeinsam
hat. Die Person im Menschen ist das Princip des Einzelseins,
der Selbständigkeit, wonach der eine Mensch geschieden wird
von allen andern Menschen. Die Natur bildet das Princip der
Potenzen oder Vermögen, soweit diese je ihre eigene, der menschlichen

Gattung entsprechende Wirksamkeit haben. Die Person
ist der Träger von Natur und Vermögen, soweit beide dem
einzelnen Menschen zukommen; sie begründet im Menschen das
einheitliche Sein von allem, was in ihm ist: von Natur, Sein,



und der moderne Socialismus. 229

Geist, Thätigkeit etc. Die Natur liefert dem Menschen ein
"Werkzeug, um zur Vollendung zu gelangen. Die Person ist
unmittelbar dem Zwecke selber, als dem Princip der
vervollkommnenden Wirksamkeit, zugewandt; sie handhabt das

Werkzeug. Der Natur im Menschen entspricht das Menschsein;
der Person das Sein der Zweckvollendung.

Halten wir demnach fest, dafs die Gnade eine perfectio
personalis ist, so wissen wir auch sogleich, warum denn Thomas
so entschieden betont, das Bild Gottes im Menschen sei das
Bild des Dreieinigen und es werde bethätigt durch die Gnade
als das Mittel für die Teilnahme am göttlichen Leben. In Gott
nämlich sind drei Personen Principien aller Thätigkeit nach aufsen.
Die göttliche Natur aber, welche jede dieser drei Personen selber
ganz und voll ist, steht als der Grund dafür da, dafs das
Einwirken Gottes durchaus frei, losgelöst von allem fremden
Einflüsse, sich vollzieht. Wo also im Bereiche des Geschöpflichen
eine Natur sich findet, welche durch kein Band der Notwendigkeit
mit einem einzelnen Gute aufsen als mit ihrem letzten Endzwecke
verbunden erscheint, welche vielmehr von sich aus frei ist, indifferent
nach allen Seiten der Einzelgüter; da besteht auch von Natur eine
Fähigkeit, eine capacitas, dafs die über alles Geschaffene hinaus
waltenden göttlichen Personen durch die Gnade sie bestimmen
und vollenden. Eine solche geschöpfliche Natur ist die mit
Vernunft begabte, die natura intellectualis, welche auf das
Allgemeine sich richtet und sonach kein einzelnes besonderes Gut
sowie kein einzelnes besonderes Wahre kraft natürlicher
Notwendigkeit zum Gegenstande hat.

Das erste Licht demgemäfs, welches die Gnade begleitet
und aus derselben fliefst, löst die Seele actu los von allen Fesseln
der natürlichen Güter. Dieselbe sieht sich in ihrer vollen
Indifferenz, wie nichts in der Natur sie endgültig zu befriedigen
vermag. Damit wird die Seele thatsächlich im Akte ähnlich der
göttlichen Natur, insoweit diese von nichts Geschaffenem bestimmt
werden kann. Es ist dies die höchste Vollendung der menschlichen

und überhaupt der Vernunftnatur im Bereiche des
Geschaffenen. Letztere wird von nichts festgehalten. Sie bedarf
keines Geschöpfes, als ob dieses ihr die endgültige Vollendung
bringen könnte.

Frei ist sie von allen Banden innen und aufsen. Bestimmbar
bleibt sie, nachdem die ganze Fülle der natürlichen Einzelgüter
vor ihr gestanden. In keinem derselben sieht sie ihren
beseligenden Zweck. Nur die Gnade kann solches bewirken
d. h. das unmittelbare Einwirken des Dreieinigen. Denn kein®



230 Die Orundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

natürliche Kraft ist allumfassend und kann somit die Seele frei
machen von der gesamten Natur. Zudem ist ein Zustand oder
ein Akt, dessen Inhalt die blofse Indifferenz, also das Freisein
von aller bestimmenden Kraft wäre, nicht möglich. Auch die
Ähnlichkeit mit der göttlichen Natur verlangt die Verbindung
mit dem unmittelbaren Einflüsse jener Personen, welche zu
gleicher Zeit allumfassend sind und bis zu dem Grade im
einzelnen Sein bestimmt, dafs sie, sich selber Endzweck, zu nichts
Weiterem, Höherem mehr zu dienen vermögen.

Thomas zeigt dies in praktischer Weise durch die Anordnung
der verschiedenen Moralprincipien, also der Principien für das
menschliche Handeln, im 1. Teile seines 2. Teiles der Summa.
Man folgt dieser Anordnung nicht mehr; dies ist die Ursache,
dafs die Moralbücher der neueren Zeit den Leser so wenig fähig
zu eigenem, selbständigem Urteile machen. Sie enthalten eine
Masse einzelner Fragen, die weniger aus dem Wesen der Sache
heraus gelöst werden wie aus Angaben mehr oder minder
probabler Autoren. Die Menge der Autoren wird in Betracht
gezogen, nicht dazu angeleitet, die Gründe gemäfs den gesunden
Principien selbständig zu wägen.

Der Aufbau der I. II. ist bei Thomas warhaft bewundernswert.

Zuerst wird nach allen Seiten der letzte Endzweck
betrachtet, welcher allein die Weite der menschlichen Natur füllen
kann. Es ist die Anschauung des göttlichen Wesens: ein Zweck,
der aus der wesentlichen Beschaffenheit der Vernunft hervorgeht,
wie wir oben schon betont haben. Wie verhalten sich die
Potenzen der Seele zu diesem Zwecke? Wie die Thätigkeiten
dieser Potenzen? Was bereitet in der Beantwortung dieser
Fragen die gröfste Schwierigkeit? Offenbar das Verhältnis der
Vernunft zum Willen und zu der Sinnlichkeit. Die Vernunft
hat zum Gegenstande das schlechthin Allgemeine, die Wesenheit
in den Dingen, die ja nicht zusammenfallt mit der Wirklichkeit,
denn sie ist nichts als ein an sich leeres Vermögen in jedem Dinge
für das entsprechende Gattungssein. Auf die Wirklichkeit aber, also
auf das, was so recht eigentlich gut und begehrenswert ist, richtet
sich der Sinn und der Wille: jener unter dem Gesichtspunkte des
beschränkten Guten, dieser unter dem des Guten im allgemeinen.
Wie ist da alles zu vereinen, um den allein entsprechenden Zweck
zu erreichen? Die Vernunft kennt keine Grenzen, sie will
immer weiter; der Sinn will beim besonderen Gute stehen bleiben;
der Wille hat kein Gut vor sich, das der Wirklichkeit nach

allgemein ist, also alles wirklich Gute in sich enthält, und kein
besonderes Gut genügt ihm.



und der moderne Socialismus. 231

Thomas geht, um hier klar zu seiu, alle Principien der
menschlichen Thätigkeit durch. Da sind die Leidenschaften oder
die Eindrücke der aufsen befindlichen Gegenstände in unsere Sinne.
Sind sie ein vollendetes Princip der menschlichen Thätigkeit?
Ganz im Gegenteil; sie sind, wenn ihre innere Natur festgehalten
wird, wesentlich weiter bestimmbar. Beanspruchen sie hie und
da, die Vollendung zu bringen, wir wollen sagen, will der Mensch
bei ihnen stehen bleiben als ob der. durch sie vermittelte Gegenstand

unser letzter Endzweck wäre, so ist dies gegen das Wesen
der Sinne sowohl wie gegen das vernunftbegabte Wesen des
Menschen überhaupt und bringt nach allen Seiten Verwirrung.
Die Leidenschaften also legen wohl ein besonderes, einzelnes,
in der äufseren Wirklichkeit befindliches Gut vor, wie das der
letzte Endzweck verlangt, welcher den Besitz eines besonderen
Gutes bedeutet und nicht die Betrachtung allgemeiner abstrakter
Wahrheiten. Aber darin haben die Leidenschaften als Princip
der menschlichen Thätigkeit ihren Grundmangel, dafs ihr
besonderes einzelnes Gut nicht die Allgemeinheit, das Allumfassende
einschliefst und somit der Vernunft und dem Willen keineswegs

genügt.
Steht es nun mit der Vernunft und dem Willen besser?

Nach der einen Seite wohl; nach der andern aber um so
schlechter. Thomas untersucht nach den Leidenschaften die
Tugenden, welche ja den Zweck haben, die Leidenschaften unter
den Mafsstab des Allgeméihen oder der Vernunft zu bringen,
sie dem höheren Elemente dienen zu lassen. Aber da findet
sich, dafs die Tugenden am Ende nichts sind wie eine
ausgezeichnete allgemeine Richtschnur, die vielmehr lehrt, vom
Einzelnen, Besonderen im praktischen Urteile abzusehen, als
jedem Menschen bei jeder Handlung das einzelne Gut vorzulegen,
welches gerade ihn beseligen kann. Jede Tugend ist gut für
alle Menseben. Jede Tugend hat eine endlos ausgedehnte
Herrschaft. Und auch die Gesetze, soweit sie Gott durch die
Natur offenbart oder menschliche Weisheit sie erfindet, bringen
keine Abhilfe. Ereilich engen sie den Kreis, auf den die
Tugenden zeigen, in etwa vernunftmäfsig ein; aber auch sie sind
wesentlich für gröfsere oder kleinere Gemeinschaften eingerichtet.

„Das hauptsächlichste Kreuz aber," sagt mit Recht Schelling,
„sowohl für die Philosophie wie für das praktische Leben ist die
Einzelexistenz, sei es der Dinge, sei es der Handlungen." Welche
Kraft nun verbindet den Vorzug der Sinne, die sich auf
Besonderes richten, mit dem Vorzuge der Vernunft und des Willens,
deren Gegenstand das Allgemeine ist? Welche Kraft füllt die



23 2 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Lücke gleichmäfsig aus, welche der Sinn läl'st, der das
Allgemeine verachtet, und welche von der Vernunft gelassen wird,
die einzig auf den Gesichtspunkt des Allgemeinen angewiesen
ist? Die Natur kann hier kein Licht bringen. Sie hat das

Verlangen nach einem Gute, welches beiden Seiten gerecht wird;
denn der Sinn gehört ebenso zur menschlichen Natur wie der
vernünftige Teil. Aber sie hat keinerlei Vermögen, um auch
nur zu erkennen, in welchem einzelnen Gute diese Fülle der
Seligkeit sich finde. Nur dazu dienen ihr die Vermögen, welche
sie besitzt, um zu erkennen, dafs nichts, was die natürliche
Vernunft ihr vorlegen kann, dieses einzelne Gut ist. Ihr
Verlangen nach dem letzten Endzwecke kann durch keine natürliche

Kraft bethätigt werden, so dafs es sich positiv auf das Gut
richten könnte, in welchem der letzte Endzweck besteht. Es ist
eben, ganz genau ausgedrückt, ein naturale desiderium, welches
durch keine natürliche Potenz zum Akte werden kann; es ist
das desiderium der Verwunderung. Damit tritt nicht in
Widerspruch, dafs Thomas 2. d. 18. qu. 2. eine Hinneigung der Natur
zu übernatürlichen Gaben leugnet, insoweit sie durch eine
natürliche Kraft bethätigt wird (prout ab agente naturali
in actum reducitur).

Hier ist der Platz der Gnade und da strömt aus ihr ein
weiteres, alles menschliche Handeln bis in die letzte Instanz
hinein vollendendes Licht: die würdige Vervollständigung der
Richtschnur unserer moralischen Thätigkeiten. Dem ganzen
Wesen der Gnade widerspricht es, wenn man sie als eine
allgemeine Kraft hinstellt, welche erst durch den Menschen
determiniert werden mufs; wie etwa das Sonnenlicht das völlig
gleiche ist für alle Pflanzen, die Verschiedenheit in den
Wirkungen desselben aber von der Beschaffenheit des Bodens sowie
des Samens kommt, auf den es fällt. Da hätten wir die Gnade

gar nicht notwendig. Allgemeine Kräfte haben wir in uns von
Natur: die Vernunft und den Willen. Diesen Fähigkeiten fehlt
am Charakter der Allgemeinheit nicht das Mindeste. Der Gnade
kommt es ihrem innersten Wesen nach vielmehr zu, auf das
Einzelne hin zu bestimmen und zwar nicht wie die Sinne,
denen die Schranken des Einzelnen oder Besonderen anhaften.
Die Gnade bestimmt zum Einzelnen, sagen wir, zum Ein-
zelsten, insoweit dieses in keiner Weise mehr weiter
bestimmbar ist, in keiner Weise also mehr dienen kann, und
unverbrüchlich, unzertrennlich mit dem Allumfassenden, mit dem
letzten Endzwecke, mit dem Dreieinigen verbunden ist. Dieser
ist ja so alles wirkliche Sein und alles Gute dem Wesen nach,



und der moderne Socialismus. 233

dafs er zugleich, als einfachster, simplicissimus, Akt dasteht. Dies
müssen wir noch eingehender erklären.

Alle Kreaturen und alle kreatürlichen Thätigkeiten sind in
sich und sind in der Weisheit Gottes. Darum heifst es bei
Paulus (Hebr. 13.): „Die Welt ist unsichtbar bereitet im Worte
Gottes, auf dafs aus den unsichtbaren Dingen die ' sichtbaren
würden." Er gibt mit anderen Worten die Stelle beim Psalmisten
wieder (Ps. 77, 72): „In den Verständnissen seiner Hände hat
er sie geleitet." in sich sind diese Dinge sowie die menschlichen

Handlungen vorübergehend, haben vielmehr ein Nichtsein
als wirkliches Sein. In Gott sind sie die ewigen Ideen, von
denen Aug. sagt (üb. 83. Quaest. 46) : „Eine solche Kraft liegt
in den Ideen, dafs, wer dieselben nicht verstanden hat, nicht
verdient, weise genannt zu werden;" und er definiert sie folgender-
mafsen : „Die Ideen sind gewisse, an erster Stelle mafsgebende
Formen oder feststehende und unveränderliche Gründe für die

Dinge. Denn sie selber sind nicht gemacht und deshalb ewig,
in ihrem Verhalten immer dieselben und eingeschlossen im
göttlichen Verständnisse. Während sie selber nun weder entstehen
noch vergehen, wird doch alles, was entstehen und vergehen
kann und was thatsächlich entsteht und vergeht, nach ihnen
geformt. Alle Dinge sind also nach eigenen Musterideen
geschaffen."

Thomas erläutert diese Lehre weiter (I., qu. 15., art. 2.;
Übers. Bd. I, S. 294): „Gott erkennt in vollkommenster Weise
sein Wesen. Er sieht deshalb, dafs von seinen Vollkommenheiten
in verschiedener Weise mitgeteilt werden kann; denn so ist sein
Wesen erkennbar. Eine jede Kreatur aber hat eine eigene
Wesensform und einen eigenen Seinsgrund, wonach sie Anteil
hat an den Vollkommenheiten Gottes. So kennt Gott also sein
Wesen als den eigensten Grund und als die Idee der bestimmten
Kreatur, insoweit diese letztere an den Vollkommenheiten des

göttlichen Seins Anteil hat und demnach Gott ähnlich ist. Und
so verhält es sich mit aller und jeder Kreatur. So erkennt Gott
eine Vielheit von Gründen für die den einzelnen Kreaturen eigene
Seinsweise und hat somit eine Vielheit von Ideen." Die Idee
in Gott ist also das einfache, nur Wirklichkeit seiende Wesen
Gottes selber, nicht freilich, soweit dieses in sieh ist, sondern
insoweit es die Ähnlichkeit oder den mafsgebenden Grund enthält
für dieses oder jenes Geschaffene (inquantum essentia I)ei est
similitudo vel ratio huius vel illius rei; essentia divina potest
a Deo eognosci, non solum quatenus est in se, sed etiam qua-
tenus est participabilis).



234 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Wenn Gott also durch seine Gnade auf das Einzelne hin
bestimmt und dadurch das Bild des Dreieinigen im Menschen
bethätigt, so darf man unter diesem Einzelnen, Wirklichen nicht
den vergänglichen Gegenstand verstehen, wie z. B. beim heiligen
Franziskus Xaverius die Reise nach Indien. Vielmehr ist dieses
Einzelne der Bestand des Gegenstandes in der göttlichen Weisheit,
mit andern Worten: die Idee in Gott von dem betreffenden
Willensakte. Und die Kraft, welche den Willen bewegt, hat
zum Zwecke, diesen Akt ähnlich zu machen seinem Urbilde und
ihn dadurch mit dem Wesen selber Gottes als mit der endgültigen
Vollendung zu verbinden. Das Ich oder die Person selber des
Menschen ist ja ein Geschöpf. Er hat darum seinen mafsgebenden,
alle Bethätigung des Ichs wirkenden Grund in der Wesenheit
Gottes, soweit diese nachahmbar ist, nämlich in der entsprechenden

Idee; wie etwa das Kunstwerk sich zurückführen läfst auf
die gestaltende Idee im Künstler. Es gilt da das WTort Pauli
(I. Kor. 13): „Dann werde ich erkennen, wie ich erkannt bin,
sicut cognitus sum." In der Wesenheit Gottes, in diesem Ich,
das wegen der inneren Seinsfülle in drei Personen als das eine
selbe wiederstrahlt, finden sich alle die geschaffenen Ichs geeint
wie im mafsgebenden, wirkenden Grunde und wie Ähnlichkeiten

des unendlichen Ich.
Sich selbst, sein Wesen allein sieht Gott als nachahmbare

Vollkommenheit, wenn er die geschöpflichen Vermögen, die sein
Bild tragen, durch die Gnade bethätigt. Und da sein Wesen
nichts als Wirklichkeit, als einfachste, über alles Denken einzelste
Bestimmtheit ist, kann er auch nur, wenn er ohne jede Ver-
mittelung von natürlichen Ursachen rein durch sich bestimmt,
also durch die Gnade, in erster Linie auf Einzelnes, Besonderes
hin bestimmen, nämlich zur Ähnlichkeit mit dem Urbilde. Der
Kreatur ist es dagegen eigen, Vermögen für weiteres Werden
zu haben, bestimmbar zu sein für höhere Zwecke. Es heifst die
Gnade in die Tiefe der geschaffenen natürlichen Kräfte
hinabziehen und Gott den Dreieinigen mit dem Geschöpfe verwechseln,
wenn man ihm nicht den „primatum in omnibus" (Kol. 1) gibt,
sondern die Kraft, welche ihn selbst, sein Leben mitteilt, noch
für fähig hält, vom Menschen aus weiter determiniert oder
modifiziert zu werden.

Es ist klar, dafs auf diese Weise, wenn die Gnade in ihrer
Richtung auf das Einzelne, mit dem letzten Endzwecke
Verbundene, die Seele des Menschen bestimmt, sie die ganze Natur
desselben erheben, d. h. mit der Vollendung des letzten
Endzweckes, mit der dreieinigen Seinsfülle vereinigen mufs. Denn



und der moderne Socialismus. 235

diese Gnade ist eben der unmittelbare Ausdruck der göttlichen
Wesenheit oder Natur selber, die das Urbild und die erste
Ursache ist unserer Natur. Die Gnade dringt notwendig von der
Person aus durch bis zur Natur im Menschen. Sie macht den
Menschen selbständig. Er selber ist es, der da kraft der Gnade
wirkt. Sie erhebt, da sie zum Urbilde in der Wesenheit Gottes
hin bestimmt, den Menschen über alles Erschaffene, so dafs

er, gehalten durch unendliche Kraft, frei dasteht in seinem that-
sächlichen Wirken von allen bestimmenden Einflüssen der
Geschöpfe. Durch die Gnade wird von den Tiefen der menschlichen

Natur hinauf die Vernunft glänzendhell, der Wille stark
in seiner Freiheit, so dafs der Mensch recht urteilt über den
Wert der Kreatur und sich ihr nur soweit zuwendet, als die
Vereinigung mit dem göttlichen Wesen es zuläfst.

Die praktische Gegenprobe dafür, dafs die Gnade gerade
und vor allem sich auf das Einzelne richtet und zu einzelnen
Gegenständen des menschlichen Handelns bestimmt, wird von
keiner geringeren Seite geliefert wie von der allbekannten
Beschaffenheit der modernen Gesellschaft. Wir lesen in einem
Berichte der Stiftungsversammlung des Vereins für bayrische
Volkskunde und Mundartforschung in Würzburg: „Professor
Brenner führte aus: Von Jahr zu Jahr stirbt von den alten,
schönen und bedeutungsvollen Sitten, Sagen, Sprüchen und Versen
gar viel für immer ab, und ein aufmerksamer Beobachter weifs
auch davon zu erzählen, dafs die alte kräftige, unabhängig
entwickelte Volksmundart überall verblafst. Schule, Militärdienst,
der gesteigerte Verkehr schleifen das Naturwüchsige ab und es
bleibt allmählich nur ein verwildertes Hochdeutsch übrig." Und
etwas allgemeiner sagt Joh. Lucas in seinem „Schulmeister von
Sadowa": „Die Schule, der Militarismus verlassen den kräftigen,
unabhängig entwickelten Volksgeist, und allmählich bleibt eine
entartete moderne Kultur."

Wir können noch mehr verallgemeinern. Es verlieren sich
in unsern Tagen die Selbständigen Charaktere; es verwischen
sich die eigengearteten Volkssitten; Volkstracht, Volksfeste,
Volksspiele gehen Dach und nach zu Grunde; nur die Schablone
herrscht, das Originelle kann sich nicht geltend machen. Das
kommt aber nicht so sehr von Schule und Militarismus. Auch
früher waren Schulen und Armeen. Aber die nach dem „System"
glaubensloser Wissenschaft eingerichtete, alles nivellierende
Staatszwangsschule, der mechanische Militarismus, die gleichmachende
Bureaukratie als Werkzeug einer Staatsmaschine im wahren
Sinne des Wortes und ähnliche Erscheinungen fliefsen insgesamt



236 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

aus der nämlichen Quelle: Man will blofs Natur und rechnet
mit nichts als mit Naturkräften. Die Natur und ihre Kräfte
aber sind und wirken überall gleicherweise, nämlich mechanisch.

Durch Jahrzehnte und Jahrhunderte langes Ringen und
Umwälzen ist es gelungen, die Völker und das Staatsleben als solches

gegen den Einflufs des Übernatürlichen auf die menschliche Natur
beinahe hermetisch abzusperren. Gerade aber die Gnade schliefst
dies in ihrem Wesen ein, dafs sie Gott den Dreieinigen in die
einzelnen Handlungen in bestimmender Weise einführt. Der
Dreieinige eben sieht, indem er sich selber anschaut, in wie
unendlich vielfacher Weise er nachgeahmt werden kann. Er
hat die über alle Natur erhabene Freiheit, auszuwählen, welche
Nachahmung ihm gefällt. Er hat die Kraft, den Geist zu
festigen, dafs derselbe den Schwankungen der vergänglichen
Natur nicht unterliegt, sondern vielmehr diese regelt, bald so
bald anders. Von ihm kommt das Naturwüchsige in den
einzelnen Völkern, Gemeinden, Menschen. Er allein kann die
Verschiedenheiten aufrechthalten. Mit dem Augenblicke, dafs
die Nationen aus eigener Schuld zu Boden liegen, abgefallen
von der belebenden und erleuchteten Kraft der übernatürlichen
Gnade, liegt auch ihr Vermögen am Boden, je in eigener Weise,
frei von beengenden Fesseln, sich zu äufsern.

Von Natur hat der Mensch blofs ein Vermögen für die
Freiheit. Bethätigt wird dieses Vermögen erst in seiner ganzen
Weite, so dafs es nicht mehr Anderem, Höherem dient, durch
die Gnade. In die Natur selber und ihre Fähigkeit tritt die
Gnade ein als das vollendende Princip im einzelnen Akt. Mit
den Leidenschaften hat sie gemein die Richtung auf Einzelnes,
Besonderes. Aber sie vollendet dieselben durch die Verbindung
mit jenem Einzelsein, welches die allumfassende Wesenheit ist.

Mit den Tugenden hat die Gnade gemein die Richtung
auf den letzten, für alle geltenden Endzweck. Aber sie
vollendet die Tugenden, indem sie ihnen widerspruchslos die

Thätigkeit der Sinne unterwirft. Sie ist das „fleckenlose Gesetz,
das die Seelen bekehrt" und dem einzigen endgültigen Wohle
zuwendet, dem jeder Gedanke, jedes Wort, jedes Thun und
Lassen zu dienen hat, und von dem aus alles bis ins Einzelste
hinein vollendet wird. Sie ist der leuchtende Mafsstab, der da

zur Verfügung steht, wenn die natürliche Richtschnur der blofsen
Vernunft sich ins unbestimmte Allgemeine, in das bonum commune,
verliert. Mit unaussprechlicher Kraft nimmt sie alle der Natur
entfallenen Fäden auf und befestigt sie am „einzig Notwendigen."
Es geht schon daraus hervor, wie die Gnade dem Menschen



und der moderne Socialismus. 237

seiner Natur nach nicht nur nicht fremd ist, sondern vielmehr
wie als Werkzeug des hl. Geistes ihre besondere Aufgabe darin
besteht, das, was der Mensch wirkt, ihm auch fiir Zeit und
Ewigkeit als untrennbares Eigen zu schenken. Darüber noch
Eingehenderes.

3. Die Gnade macht zu eigen.

In seinem gegen das Christentum gerichteten Buche: in
atheos macht Julian der Abtrünnige folgende Bemerkung: „Man
prüfe die verschiedenen Völkerstämme und man wird bei jedem
einen besonderen Charakter und eine grofse Mannigfaltigkeit von
Anlagen finden. Der Gallier, der Germane hat die Kühnheit;
die Griechen und Römer haben die Civilisation, die Künste, die
Beharrlichkeit und das Genie für die Kriegsführung; die Agyptier
ragen hervor in den beschaulichen Wissenschaften und besitzen
unvergleichlichen Scharfsinn; die Syrier verbinden mit ihrer
vollständigen Indolenz Verschmitztheit und Schlauheit, sie sind
zugleich leichtlebig und gelehrig. Welchen Grund sollen wir
für diese scharf sich abzeichnenden Unterschiede angeben?
Jedenfalls hat der Zufall da keinen Anteil. Wohl aber teilen
die Götter, welche an der Spitze der Nationen stehen, einer
jeden die eigene Anlage mit. Würde alles unter der Leitung
eines einzigen Gottes stehen, so müfste die Folge sein die
Gleichförmigkeit der Charaktere, da ja die menschliche Natur überall
dieselbe ist."

Das möchte stimmen, wenn die menschliche Natur innerhalb
der ihr eigenen Kräfte irgend einen Abschlufs, einen letzten
Endzweck einschlösse oder einschliefsen könnte. Da würde im
Bereiche derselben etwa die gleiche Einförmigkeit herrschen wie
zwischen Pflanzen, Tieren, die ein und derselben Gattung
angehören. Aber so ist es nicht. Die Natur enthält in sich selbst
den Hinweis auf einen aufserweltlichen und darum in seinem
Wesen keinerlei Beschränkung unterliegenden Gott. Am Ende
ihrer natürlichen Vollendung ist sie unter der Richtschnur der
Vernunft auf das Allgemeine, Unbestimmte und deshalb Ruhelose
gerichtet; fügt ja doch die Vernunft zur Thätigkeit der Sinne
den Gesichtspunkt des Allgemeinen hinzu, und jenes Allgemeine,
das dem Wesen nach bestimmteste, wirkliche Einzelexistenz ist,
kann sie nicht erfassen. Notwendig also bleibt die Natur, schon
auf Grund der Vernunft in ihr, am Ende der Wirksamkeit ihrer
natürlichen Kräfte rein bestimmbar durch einen weiteren, in den
Grenzen der Natur nicht enthaltenen Endzweck.



238 Die Grundprincipien des hl. Thoraas von Aqain

Weil die menschliehe Natur aber eben einen solchen
Endzweck hat, der sich allein zugehört und der in sich selbst
endlos zahlreiche Verschiedenheiten schaut, in denen er sich
mitteilen kann, nämlich den unendlichen Gott, wie er in sich ist;
deshalb schliefst sie bereits in ihren natürlichen Grenzen
Vermögen für die denkbar gröfsten Verschiedenheiten der Charaktere,
nicht nur der Völker, sondern auch der einzelnen Personen ein.
Und diese Verschiedenheiten entwickeln sich dem thatsächlichen
Sein nach dann am schärfsten, wenn der Einflofs des
Übernatürlichen die entsprechenden Vermögen recht lebendig be-
thätigt.

In den Zeiten des Glaubens, der herzlichen Religiosität
prägten sich die jedem Volke eigenen Vorzüge des
Nationalcharakters am schärfsten aus, und sie zeigten die unendliche
Tiefe der menschlichen Natur, wenn der Schöpfer gleichsam in
Person dieselben belebt. Die Heilsanstalt Christi auf Erden
weifs am besten Charaktere zu erziehen, denn ihr hilft die Gnade.
In den Klöstern, im Klerus, zumal in den Heiligen finden sich,
was Zahl und Schärfe betrifft, die originellsten Köpfe. Es stellt
sich da zum Zeugnisse der einen allheiligen Liebe, die an der
höchsten Spitze steht, recht packend heraus, wie die
Verschiedenheit solcher Volks- und persönlichen Charaktere nur zu
dem Zwecke einen Gegensatz einschliefst, dafs der Vorzug im
einen den Mangel im andern ersetze und dadurch das Gefühl der
Zusammengehörigkeit um so stärker hervortreten lasse.

Sowie Gott seinem ganzen Wesen nach nur er selber ist,
nur sich gehört, so flöfat die Teilnahme an diesem Wesen,
welche von der Gnade kommt, auch das heilige Selbstgefühl
ein. Der Mensch dient da mit seinen Thätigkeiten nichts anderem
mehr als sich selbst, denn dieses Selbst ist ein Bild, ein Abglanz
des ewigen Selbst. Je tiefer Gott durch die Gnade eindringt
in die Seele, desto heller ist dieser Abglanz, desto fester gehört,
was die Seele thut, nur ihr in ihrem Gotte; desto höher steigt
die Natur im Menschen über die Abhängigkeit von den natürlichen

Kräften empor, um in der Freiheit Gottes, der alles umfafst,
frei über sich selbst zu bestimmen. Und da diese
Selbstbestimmung nicht von Gott scheidet, kein Privaturteil ist, das
blofs für den einzelnen Menschen Wert hat, sondern seine be-

thätigende, belebende Kraft im wesentlich freien, von nichts
abhängigen Selbst des allwaltenden Dreieinigen hat; so vollzieht
sie sich, wie oben vom National- und Personalcharakter gesagt
worden. Jede Selbstbestimmung ist ein Glied im Ganzen. Was
in jeder Ausgezeichnetes ist, hilft ab dem Mangel und der



und der moderne Socialismus. 239

Schwäche in der andern. Das eine nämliche Selbst des Drei-
einigen strahlt ihr Licht hinein in eine jede Selbstbestimmung
und macht sie dadurch zu einer von der ganzen Aufsenwelt
unabhängigen.

Dieses Verhältnis drückt Thomas in einem Artikel der
quaest. de Veritate (qu. 27., art. 2.) schön aus: „Es gibt einen
Zweck, für welchen der Mensch von Gott vorbereitet wird, weil
er das Verhältnis und die Kraft der menschlichen Natur
übersteigt, nämlich das ewige Leben. Dieses besteht im Schauen
Gottes kraft der göttlichen Wesenheit und überragt das
Verhältnis und die Kraft einer jeden geschaffenen Natur. Nur für
Gott allein ist dieser Zweck mit Naturnotwendigkeit gegeben.
Darum mufs dem Menschen etwas gegeben werden, nicht nur
auf dafs er dadurch mitwirke zur Erreichung dieses Zweckes,
und auf dafs sein Begehren auf diesen Zweck" als auf ein
bestimmtes Gut „hingeneigt werde, sondern damit die Natur selber
zu derselben Würde erhoben sei, der gemäfs ihr dann ein
derartiger Zweck gebührt; dazu dient das Verleihen der Gnade."
(Est aliquis finis, ad quem homo a Deo praeparatur, naturae
humanae proportionemjexcedens, seil, vita aeterna, quae consistit
in visione Dei per essentiam, quae excedit proportionem cuiuslibet
naturae creatae, soli Deo connaturalis existens. Unde oportet,
quod homini detur aliquid, non solum per quod operetur ad finem
vel per quod inçlinetur eius appetitus ad finem illum, sed per
quod ipsa natura hominis elevetur ad eandem dignitatem,
secundum quam talis finis est ei competens; et ad hoc datur
gratia.)

Gott allein ist so sein eigenes Selbst, dafs seine ganze
Wesenheit keinerlei Vermögen enthält, um je anderem zu dienen.
Ihm ist es Natur, er ist darin nicht frei, Notwendigkeit ist es
für ihn, dafs er stets sich selbst völlig erschöpfend schaue und
somit die Seligkeit selber sei. Die vernünftige Kreatur ist von
Natur frei mit Rücksicht auf diesen Zweck. Er findet sich nicht
unter den natürlichen Gegenständen und Gütern. Fände er sich
da, so müfste er begehrt werden, wie das Licht notwendig
der Gegenstand des Auges ist. Innnerhalb seiner Natur nur,
nicht in einer Potenz hat sonach das vernünftige Geschöpf das
desiderium nach dem Anschauen des Wesens im Urgründe, und
dieses desiderium äufsert sich in der Ruhelosigkeit, mit welcher
der Mensch von einem Gute der Natur zum anderen endlos
getrieben wird. Diese Ruhelosigkeit, die ihn immer wieder von
neuem suchen läfst (admiratio inquisitionem causat), kommt vom
Innersten der Natur und findet ihren rein negativen Ausdruck



240 Die Grundprinzipien des hl. Thomas von Aquin

in der Thätigkeit der natürlichen Kräfte der Vernunft und des
Willens.

Einen positiven Ausdruck kann sie in keiner von diesen
Kräften haben, und darum endet die blofse Natur im Dienen,
d. h. in der Bestimmbarkeit einem weiteren Zwecke gegenüber,
von dem sie selber mit ihren natürlichen Fähigkeiten sagt, dafs
er alles Mafs, alles Verhältnis in ihr übersteigen müsse. Sie selber
legt es vor, dafs sie wohl mit Notwendigkeit nach der Seligkeit,
nach dem Gute strebt; dafs sie aber innerhalb der Schranken
der Natur nicht das einzelne Gut findet, in welchem alles Gute
in unendlicher Fülle enthalten ist (vgl. I., II., qu. 5., art. 8.).
Demnach gehört auch dem Menschen im Bereiche der Natur
nicht sein Wirken wahrhaft zu eigen. Es dient anderem, nicht
dem endgültigen Wohle des Menschen selbst.

Gott, wie er in sich selbst die unendliche Seligkeit ist, mufs,
soll anders das naturale desiderium zur bestimmten Hinneigung
des Willens auf das ewige, allumfassende Gut hin werden, sich
mit seinem göttlichen Leben als Einzelgut mitteilen. Da dringt
die Gnade vor bis zu diesem naturale desiderium selber, bis zur
Natur im Mensehen und knüpft sie an das Sein der Vollendung.
Dadurch wird der letzte Endzweck, das Zugehören zu sich selbst,
die erhabenste Selbständigkeit, so lange die Gnade im Menschen
sich findet, ein diesem gebührender und geschuldeter, die Krone
der Gerechtigkeit. Ahnlich wird die Natur selber erhöht wie
der kranke Körper, dem auf einmal die Vollendung der
Gesundheit wird.

Was für Gott also Natur und Wesenheit ist, sich selbst
nämlich zu schauen, das wird dem Menschen über die Kräfte
der menschlichen Natur hinaus von Gott frei verliehen, dafs er
nämlich teilnehme am Schauen der göttlichen Wesenheit und
somit an der göttlichen Natur. Und wenn Gott, weil eben dem
Wesen nach und dementsprechend mit Notwendigkeit, in
unendlicher, ganz erschöpfender Weise sich selbst begreift, besagt
doch das Wesen in einem Dinge immer Endlosigkeit, wie z. B.
das Feuer als solches keine Schranken hat mit Rücksicht auf
die. Wärme; so ist es, weil, wie bereits hervorgehoben, der
Mensch keinerlei Potenz oder Kraft dazu hat, einzig der Wille
Gottes, der den Menschen zur Teilnahme am göttlichen Leben
beruft. Eben weil jenes desiderium, das Wesen des Urgrundes,
also den Inhalt des« letzten Grundes zu schauen, der Natur oder
Wesenheit im Menschen zukommt, ist es, wie immer die Wesenheit,

endlos, schrankenlos. Es wohnt dem Menschen keinerlei
Kraft oder Fähigkeit inne, welche von Natur ein Mafs für dieses



und der moderne Socialismus. 241

natürliche Verlangen bildete. Sonach kann auch nichts im
Menschen den Einflufs der Gnade irgendwie „modifizieren".
Aus der Gnade heraus quillt die Kraft, welche die Natur mit
dem göttlichen Leben verbindet, die Potenzen dementsprechend
kräftigt und alles Thätigsein dem Menschen wahrhaft zu eigen
gibt, also einzig seinem, der betreffenden menschlichen Person
endgültigen Besten dienen läfst.

Danach bestimmt sich der Platz, welcher mit Rücksicht auf
die menschliche Natur und deren Fähigkeiten dem Zustande der
Gnade gebührt. Von vornherein ist ausgeschlossen, dafs die
Natur selber, in ihrem subjektiven Stande betrachtet, eine
Erhöhung erfahre, dafs die Substanz im Menschen durch das sie
übernatürlich vollendende Sein geändert werde. Die menschliche
Natur eben, wie sie in uns aus Leib und unsterblicher Seele

besteht, soll den ihr gesetzten Endzweck erreichen. Erfahrt
diese Natur eine Änderung, so ist es nicht mehr die menschliche
Natur, welche erhöht und zum erhabensten Schauen befähigt
wird. Die species oder Naturen der Gattung sind in indivisibili.
Das Geringste, was hinzutritt oder hinweggenommen wird, ändert
die species. Wovon hängt aber die Zusammensetzung der
Wesensmerkmale einer Natur ab? Ohne Zweifel vom Zwecke. Wird
also der Zweck geändert, so folgt an erster Stelle eine Änderung
in der Zusammensetzung der betreffenden Natur.

Zudem ist die menschliche Natur in der Ausstattung mit
ihren subjektiven Kräften durchaus vollendet. Da fehlt nichts.
Das Wahre und Gute, die beiden Sphären, welche auf alle
Dinge ihr Licht ausstrahlen, erfafst die Seele mit der Vernunft
und dem freien Willen. Das Besondere, die Dinge nach aufsen
hin Unterscheidende, ist ihr zugänglich durch die Sinne.

Wo ist die Lücke? Auf Seiten des Gegenstandes, nicht
auf seiten der subjektiven Natur im Menschen. Jener Gegenstand

mangelt, er findet sich nicht im Bereiche des Geschaffenen,
welcher allein auf Grund der Anschauung beseligen kann.
Inmitten all der Güter, welche die Vernunft erfassen, der Wille
festhalten und im Vereine mit den Sinnen begehren kann, ist
jenes Gut nicht, dessen Wesen es bedingt, alle Güter in
vollkommenster Weise in sich einzuschliefsen. Hier füllt die Gnade.
Es besteht kein Abgrund mehr zwischen der Seligkeit und der
Möglichkeit, sie zu erreichen. Die Lücke verschwindet. Die
Gnade macht den letzten Endzweck, den Dreieinigen, als den
Gegenstand der seligen Anschauung, für jetzt durch den Glauben

gegenwärtig. Von dieser Seite aus mufs der Platz für die Gnade
bestimmt werden.

Jahrbuch für Philosophie ete. X.



242 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Nicht die Natur mit ihren Potenzen wird erhöht und tritt
dadurch gewissermafsen auf eine Stufe, auf welcher der Dreieinige
ihr gegenwärtig werden mufs. Das wäre einEinflufs, ein Zwang, von
aufsen her ausgeübt auf den Unendlichen. Bleibt doch die Natur,
wie immer auch erhöht, stets etwas Gott Äufserliches. Nein;
Gott, der Dreieinige, wird aus reinstem, freiestem Willen that-
sächlich gegenwärtig als Gegenstand der Vernunft und des

Willens; und daraus fliefst in die Natur und in die Vermögen
die über alles Natürliche erhebende Kraft: „Gott leuchtet auf
in unsern Herzen und macht hell die Wissenschaft von der
Herrlichkeit Gottes" (II. Kor. 4, 6).

Man hat sich das so vorzustellen, wie etwa das thatsächliche
Anblicken^. eines vollendeten Kunstwerkes den Geist in seinem
Urteile fähiger macht, wie das Anhören einer meisterhaften
Musik den Schüler mehr vorwärts bringt als viele Worte des

Unterrichtes; es bleibt davon eine neue Kräftigung der vorhandenen

Fähigkeit dauernd zurück. Es tritt also mit der Gnade
nicht ein neues Vermögen, ein neuer Zustand neben die anderen
zur Natur. Das würde störend einwirken. Es wäre erklärlich,
wenn dann ein Gegensatz, ein Wettstreit zwischen Gnade und
freiem Willen entstände. Ein solcher Gegensatz kann aber
ebenso wenig eintreten, wie zwischen dem Körper und seiner
Gesundheit ein Gegensatz besteht, obwohl ein Kranker möglicherweise

die Mittel, seine Gesundheit zu erreichen, abzuweisen
verlangt. Zwischen dem Licht und dem hellen Zimmer als
erhelltem ist kein anderer Gegensatz wie der zwischen Akt und
Vermögen, zwischen der Vollendung und dem Vollendbaren.

Der letzte Endzweck, die endgültige Vollendung steht vor
der Seele des einzelnen Menschen. Die Vernunft ist in ihrer
subjektiven Verfassung wohl vollendet; denn sie ist wohl
geeignet für die Auffassung des Wahren. Aber das vor ihr
befindliche Licht der Wahrheit ist zu hell für sie, die da durch
ihre Natur angewiesen ist, die Wahrheit im Dunkel dieser
sichtbaren Welt durch die Sinne vorgelegt zu finden. Deshalb
ergiefst sich von diesem allwaltenden Lichte der göttlichen
Wesenheit, das da nur Kraft ist, neues Leben, neue Stärke in
die Natur, wird hier dem Menschen zu eigen und kräftigt dann
vom Innern der Natur aus alle andern Fähigkeiten: die Vernunft
bedarf des Vorlegens der Gegenstände durch die Sinne nicht
mehr; der Wille erhebt sich thatsächlich zur höchsten Freiheit,
zu der vorher nur ein entferntes Vermögen ihm innewohnte;
die Sinne werden gekräftigt, dafs sie zu ihrem eigenen Heile
fröhlich folgen der Stimme des vernünftigen Geistes.



und der moderne Socialtsmus. 243

Nun kann der letzte Endzweck, der die ganze Natur im
Menschen beseligen soll, Besitz nehmen vom Menschen und der
Mensch von ihm. Ahnlich wie Gott sich selber durch das
Anschauen seiner Wesenheit besitzt, wird dem Menschen seine
Seligkeit zu eigen. Oder was besäfse denn der Mensch fester
als das, was er im Geiste weifs, was er in sich der Vernunft
gemäfs schaut. Wenn aber im Bereiche der Natur schon dieser
Besitz als der festeste gilt, dann besteht von Seiten des letzten
Endzweckes, vom Dreieinigen her eine über alles Denken grofse
Festigkeit im Besitze; jene nämlich, die durch die Gnade gewährleistet

wird. Sie ist in ähnlicher Weise grofs, soweit es auf
das Einwirken der Gnade ankommt, wie grofs ist die Festigkeit
des Besitzes, mit der Gott seine eigene Wesenheit besitzt; stellt
doch eben die Gnade, einzig durch die Kraft des Dreieinigen,
die sich in ihr mitteilt, in der Seele das Bild des Dreieinigen,
dem thatsächlichen, wirklichen Sein nach, her.

Der hl. Gregor von Nazianz (oratio contra Julian.) spricht
mit Bezug auf Julian den Abtrünnigen: „Er unternahm es zudem,
den Götzendienst mit jenen Einrichtungen auszustatten, welche
den Buhm der Gnadenanstalt Christi ausmachen und die aufser-
halb derselben nicht gedeihen können. In dieser Absicht
errichtete er in jeder Stadt Schulen, Gebetsstätten, Lehrstühle,.,
wo man die Moral und den heidnischen Mysticismus lehrte, wo
man den verborgenen Sinn der theurgischen Weihungen
entwickelte als ein Mittel, zur inneren Vollkommenheit zu gelangen und
die Seele zu reinigen. Der Psalmengesang, den er in unseren
Basiliken gehört hatte, gab ihm die Idee, unter Androhung von
Gefängnis oder Geldstrafen die Menge zu zwingen, dafs sie

Hymnen singe in zwei abwechselnden Chören zu Ehren der
Götter. Er liefs ebenso mit vielen Kosten Häuser erbauen zur
Aufnahme der Wanderer, der Armen, Hospitäler für die Kranken.
Durch kaiserliches Dekret meinte er heidnische Klöster und
Jungfrauenkollegien bilden zu können. In allen seinen Briefen
flofs er über von Nächstenliebe, von Sorge für die Armen, von
all den Tugenden, die er bei uns hatte üben sehen."

Es war der erste Versuch, den Volksunterricht, die Krankenpflege,

die Armenfürsorge, mit einem Worte das Aufsere des
Christentums zu verstaatlichen, Laienhänden anzuvertrauen.
Gelang er? Die Zeit war für Julian zu kurz. Trotzdem können
wir einen Schlufs ziehen, ob er gelungen sein würde. Wir
haben noch Rundschreiben von Julian an Götzenpriester, in
denen er sich bitter beklagt, dafs man ihn nicht verstehe. Den
Arsaces, den Oberpriester in Galatien, mahnt er scharf und

16*



244 Die Grundprineipien d. hl. Thomas u. d. moderne Socialismus.

unter Androhung von Strafen sowie unter Darreichung von
Staatsmitteln, er möge selbst recht zurückgezogen leben und streng
auf die Beobachtung der von ihm erlassenen Gesetze halten:
„Nichts ist gethan," so heifst es da, „wenn wir uns nicht zur
vollen Höhe unserer Sendung und unserer Aufgabe erheben.
Denken wir an die Mittel, mit denen die Gottlosigkeit der
Eazaräer in der Welt volkstümlich geworden ist. Diese Mittel
sind die Liebe für die Armen, für die Kranken, für die
Unglücklichen aller Art; die Gastfreundlichkeit für die Fremden;
die Sorge für die Toten; die aufsen erscheinenden Zeichen der
Heiligkeit."

Der moderne Liberalismus hat den Kaiser Julian, den
Abtrünnigen, kopieren wollen. Der glaubenslose Staat, der nach
mancher Seite hin noch schlimmer ist als der heidnische, den
Julian vor sich hatte, will alles beanspruchen und alles leisten.
Zum mindesten behält er sich die endgültig entscheidende Aufsicht
vor. Was hat er erreicht? Die furchtbaren socialen Yerirrungen
unserer Tage geben darauf die Antwort. Es gibt eben Dinge,
deren Wesen es verlangt, dafs sie gern vollbracht werden,
wenn sie segensreich sein sollen. Es gibt Pflichten, deren
Erfüllung nicht mit Gold aufgewogen werden kann, so grofs sind
die Opfer, welche sie auflegen. Julian wollte das Äufsere des
Christentums nachäffen, denn er glaubte an keine unsichtbare
Gnadenkraft. Der moderne Liberalismus möchte ebenfalls populär
sein und will darum mit staatlichen Geldern unterrichten, Kranke
pflegen, für die Armen sorgen, Ehen schliefsen etc. Er
verhärtet mit seinen vermeintlichen Wohlthaten nur die Herzen und
erzieht sich seine Totengräber. Wohlthaten, die anziehen sollen,
müssen aus dem Herzen kommen. Das Herz aber hat nur Gott
in der Gewalt durch seine Gnade. Wir werden nächstens weiter
darauf eingehen, wenn wir über die Beziehung der Gnade zur
Freiheit und somit über den wahren und falschen Liberalismus
handeln werden.


	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

