Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die Grundprincipien des HI. Thomas von Aquin und der moderne
Socialismus [Fortsetzung]

Autor: Schneider, C.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Grundprincipien d. hl. Thomas u. d. moderne Socialismus, 217

Grund war fiir diese Reinheit und Heiligkeit, stellt sie fest die
Schuld in der Natur, fir die genuggethan und die aufgehalten
werden mufste. . . .

__..____3_<;3-:;>_c__—

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.
(Fortsetzung von Bd. IX. 8. 283.)

——————

VI
Die Gnade im allgemeinen.

Wir lesen in einem erzliberalen Blatte Italiens, Don Chi-
sciotte 1894 nr. 314, folgende mit Riicksicht auf die gemordete
Schwester Augustina geschriebenen Zeilen: ,,Die Sache ist diese.
Wir waren mit unserer Wissenschaft schlecht beraten oder besser,
wir waren mit Blindheit geschlagen, als wir die Krankenschwestern,
mit Ausnahme weniger, aus den Hospitdlern hinausjagten. Viele
haben wir entfernt; und was konnten wir an die Stelle setzen?
Menschen, welche augenscheinlich blofs deshalb es fertig brachten,
einen Krankenwirterposten anzunehmen, weil sie nichts Besseres,
Angenehmeres, Lohnenderes fanden, um ihren Lebensunterhalt
zu gewinpen. ... Und so ist es uns mit dieser ganzen Sakulari-
slerung gegangen. Seit einem Jahrhundert macht die Menschheit
steten Fortschritt nach dieser Seite hin. Wie viel Glorreiches wurde
versprochen, wenn alle Zweige menschlicher Thatigkeit unter
der Verwaltung von Laien stinden! Und am Ende droht die
ganze Bewegung in vollstindige Unfruchtbarkeit zu miinden. . ..
In den Schulen haben wir den Priester und den religiosen Unter-
richt entfernt . . .; aber nachher stellte sich heraus, dafls wir
keine neue biirgerliche Religion an die Stelle der andern zu
setzen vermochten. In welcher Weise haben wir die feierliche
Eheschliefsung in der Kirche mit ihren eindrucksvollen Cere-
monieen ersetzt? Durch einen Ehekontrakt, bei dem, oft in einem
schmutzigen Zimmer, ein grotesk gekleideter Gemeindebeamter
emen Artikel des codex hermurmelt. An die Stelle der maje-
stdtischen Prozessionen, bei denen auch die Kunst nicht zu kurz



218 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

kam, liefsen wir demonstrative Aufzlige, Wahlversammlungen,
Militdrparaden treten und glaubten, dals dies dem Volke geniigen
miisse. Alles dies ist elendiglich wenig und noch dazu ab-
geschmackt. Die Menge will etwas ganz anderes, sie will be-
geistert werden, sie verlangt nach Liebe und Zuneigung, nicht
nach trockenen, leeren Schaustellungen. Deshalb entfernt sie
sich nach und nach von uns.“ '

Nicht die geringste Quelle der socialen Unordnungen ist
die Thatsache, dafs der moderne Staat auf allen Gebieten den
Meister spielen will, sich als die einzige Rettungsanstalt aus
jeder Gefahr ansieht, sich fiir fdhig erachtet, jeden Schaden zu
beseitigen und jedes Bediirfnis zu befriedigen. In der Theorie
mag es ja noch unterhaltend sein, den Staat als den prasenten
Gott pachzuweisen. Im praktischen Leben aber fragt man:
Welche Hilfsmittel hat denn der Staat, welche Kraft steht ihm
zu Gebote, um alle Verh#ltnisse regeln zu wollen? Der Staat
will lehren, will Kranke heilen, will Ehen schliefsen, will
Almosenpfleger sein, und zu noch hundert andern Dingen, die
ja an sich ganz gut sind, fiilhlt er sich berufen. Aber ist zu
ihm gesagt worden: ,,Gehet hin und lehret alle Violker“? Kann
er dem Krankenwérter die Liebe zu seinem Berufe einflofsen?
Hat er heiligende Kraft, um den Eheleuten die Standesgnade
zu vermitteln? Ist ihm die herzliche Liebe zu eigen, so dafs
er sie mitteilen kann, ohne welche das Almosen denjenigen, der
es geben mufs, erbittert und jenen, der es erhdlt, verhirtet?
Eben weil der moderne Staat so viele Aufgaben beansprucht,
denen er nicht gerecht werden kann, ,entfernt sich“, wie oben
das Blatt richtig sagt, ,,die Volksmenge von ihm.“

Die Gewalt ist die dem Staate eigene Kraft, der Zwang
namlich mit seinen Strafen, ,der Fiirst trigt das Schwert”, sagt
Paunlus. Aber mit Hilfe dieser Kraft kann man wohl Verbrecher un-
schidlich machen, die Grenze des Staates gegen brutale Angriffe
schiitzen, die Offentliche Ordnung aufrecht erhalten, nicht aber
die Seele erleuchten und mit Tugenden anfiillen, nicht erziehen,
nicht ein gesundes Familienleben begriinden, nicht die Armut
versohnen. Der Stahl ist kalt. Das Herz gefriert am Ende,
wenn ihm iiberall nichts als Zwang und Gewalt, nichts als das
Schwert entgegentritt. Es wendet sich, fiir die Freibeit vom
Schopfer gemacht, naturgeméls von einem solchen Staate ab.
Dem Staate steht innerhalb seiner Sphédre nicht jeme Kraft zur
Verfiigung, welche das hochste Leben der Freiheit mit sich
bringt, der alle natiirlichen Kréfte und Vermdgen, selbst der
Schmerz und der Tod dienen, weil sie allein es versteht, so



und der moderne Socialismus. 219

den Menschen zum willigen Gliede des naturgemifsen Ganzen
zu machen, dals wieder das Ganze zum Besitze des natiirlichen
Endzweckes hilft, soweit dieser jede einzelne menschliche Person
vollauf beseligt. Wir sprechen von der Gnade. Sie ist die
Kraft, welche alles verschnt, die da jeden erleuchten kann, die
dem Menschen seine eigene Thitigkeit erst recht zu eigen macht,
so dafs sie die seinige bleibt fiir Zeit und Ewigkeit.

1. Die Gnade falst alle Krifte versShnend zusammen.

Man leistet dem Menschen einen schlechten Dienst, wenn
man, in welcher Weise auch immer, auf ihn die eatscheidende
Stimme fiir sein endgiiltiges Wohlergehen zuriickfiihrt. Der
Protestantismus begann dies mit ganz ausdriicklichen Worten
vor beinahe vier Jahrhunderten. Er ging weiter wie Pelagius,
der doch wenigstens die volle Gesundheit des freien Willens
betonte und somit die Erbsiinde sowie die durch sie verursachte
Schwichung des Menschen leugnete. Der Protestantismus nahm
die Erbsiinde an; trotzdem aber sollte das Privaturteil in Sachen
des Heiles an der leitenden Spitze stehen, also in gesunder Kraft
walten. Der Molinismus behauptete dies nicht in so allgemeiner
Fassung; er stellte das Privaturteil nicht iiber das Urteil der
von Christo gestifteten Heilsanstalt. Im derart beschrinkten
Kreise aber liels er beim einzelnen Menschen ebenfalls dem
Privaturteile in letzter Instanz die Entscheidung. Die iiber alle
Natur erhabene Macht der Gnade erhdlt nach ihm ihre that-
sichliche Anwendung erst durch den Entschlufs des freien Willens.
Die Gnade erachtet der Molinismus wohl fiir das Licht, durch
welches allein das Haus der menschlichen Seele erleuchtet werden
kann. Aber dafs das Fenster in diesem Hause offen steht oder
nicht, dies hingt vom Urteile des privaten freien Willens ab.
Dieser letztere verursacht den Unterschied, dafls hier die Gnade
Eintritt hat und dort nicht. Keineswegs bringt nach ihm die
Gnade die Kraft mit sich, um das Thor des menschlichen Herzens
zu Offnen und dieses mit der gottlichen Freiheit, die an nichts
Geschaffenes gebunden ist, thatsichlich zu durchdringen.

»Der Konig herrscht, aber er regiert nicht“, so driickte
einmal ein bedeutender Staatsmann das Wesen des konstitutio-
nellen Regimes aus. Ahnlich mochte der Molinismus den All-
méchtigen zu einem konstitutionellen Monarchen machen. Gott
legt die Gesetze vor, in seinem Namen haben sie Geltung, er
giebt die Kraft zu deren Ausfiihrung; aber ob sie angenommen
werden und dementsprechend in Wirksamkeit treten, das héngt
rein vom freien Willen des Menschen ab. Bei allem, was der



220 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Herr durch die Menschen vollbringen lassen will, darf er beileibe
nicht einzig auf seine allwaltende Liebe sehen; er mufs erst den
Willen der betreffenden einzelnen Menschen untersuchen, ob
derselbe denn zu dem vorausgesetzten Ratschlusse zustimmen
wird. Und wird diese Zustimmung im Willen nicht gefunden,
so muls Gott eben nach andern Mitteln und Wegen forschen,
um entweder die Zustimmung doch noch zu erhalten oder um
die Sache aunders anzufangen.

Man wiirde einem solchen System noch ein Verstidndnis
entgegenbringen konnen, wenn, wie es im Paradiese war und
wie in der modernen Zeit die Rationalisten meinen, die mensch-
liche Natur in voller Gesundheit und Kraft strahlte. Aber sie
ist nach der geoffenbarten Lehre sowie nach der Erfahrung, die
wir vor uns haben, und die wir téglich an uns selber machen,
in allem, was ihr eigenes Heil angeht, krank. Die sinnliche
Begierde beansprucht den Vortritt vor der Vernunft; der freie
Wille ,klebt”, wie der Prophet sagt, ,am Boden“; dem Adler
sind die Fliigel beschnitten, er kann sich nicht ohne grofse Miihe
in die reinen Regionen der heiligen Wahrheit erheben. Wie soll
da es ein Trost fiir den Menschen sein, zu wissen oder zu meinen,
auf ihn komme es schlielslich an, auf seinen freien Willen némlich,
dafs die Gnade ihn heile! Wie soll denn von der Krankheit
die Gesundheit kommen oder von der Blendung das Sehen!

Mochten doch, zumal von Theologen, die goldenen Worte
recht beherzigt werden, welche in seinem Exercitienbuche der
hl. Ignatius iiber das ,sentire cum ecclesia“ ausspricht. Man
wiirde dann nicht solche thorichte Aufserungen in dogmatischen
‘Werken finden, wie z. B., dafs Molina ,,Jucubrationibus suis novum
sane splendorem et quidem fulgidissimum doctrinae de gratia adiecit,
dals Suarez der ,theologus gratiae sei und #&hnliche. Molina
steht noch heute als Angeklagter vor dem kirchlichen Richter-
stuhle. Sein Prozefs ist durchaus nicht beendet. Kein Ausdruck
der kirchlichen Obrigkeit kann aus den letzten drei Jahrhunderten
dahin gedeutet werden, dals die Kirche auch nur im geringsten
fur die Lehre Molinas eintrete. Wohl aber ist das Gegenteil
der Fall. Wer ,mit der Kirche fihlt“, der darf hochstens be-
haupten, dals Molina noch nicht kirchlich verurteilt ist; dals, wer
seiner Lehre folgt, nicht als formaler Héretiker dasteht. Er
darf aber in keiner Weise Molina auf dieselbe Stufe mit Augustin
stellen und die ihm folgen als Anhénger der Gupadenlehre Au-
gustins kennzeichnen.

Die menschliche Gesellschaft sieht in der Gegenwart
verzweifelnd in und um sich. Sie ist, jetzt ldnger als drei



und der moderne Socialismus. 221

Jabhrhunderte, mit dem ,Privaturteile“ gespeist worden. Sie
hungert mehr als je nach einer Nahrung, die nicht aus dem
Innern ihrer Natur herriihrt, sondern von aulsen, iiber die Kraft
der Natur hinaus, ihr gereicht wird. Wer die Geschichte von
Kunst und Wissenschalt in der modernen Zeit kennt, wird es
nicht leugnen, dals die hervorragendsten Talente nicht auf dem
Boden des positiven Glaubens gewachsen sind. Wir brauchen
uns nicht zu scheuen, dies einzugestehen. Denn fragt man, was
haben diese hohen Talente zum Frommen der menschlichen Ge-
sellschaft geleistet, dann ist die Antwort der Hinweis auf unsere
heutigen Zustdnde: die Staaten in Todesunruhe, die Kunst ohne
jede hohere Weihe, die Wissenschaft am eingestandenen Ab-
grunde des Nichts, jeder Stand in Not, Zerrissenheit iiberall.
Gott hat es zugelassen. Er hat die Natur mit hohen Talenten
bedacht. Wozu hat sie es gebracht? Die Quelle hat sie ver-
stopft, aus der die Talente stromten, und jetzt verdurstet und
verhungert sie, wenn sie nicht in Verzweiflung das Schwert sich
selbst in die Brust stolst. Der Blick mufs nach oben gerichtet
werden, soll Heilung kommen. Die Gnade wird in ihrer all-
erksamen Kraft verspottet und verneint; sie mufs in ihre Rechte
wiedereingesetzt werden, die Uberzeugung von ithrer Notwendigkeit
mufs die Herzen von neuem durchdringen.

Und welche Zeit konnte eindringlicher auf diese Notwendig-
keit einer Kraft hinweisen, die iiber das Eigeninteresse erhebt
und den Willen des emzelnen in der Gewalt hat, wie die unsrige!
Als noch im Leben der menschlichen Gresellschaft das Uber-
natiirliche einen die Verhiltnisse durchdringenden Einfluls that-
sdchlich besals, konnte man sich eher den Luxus erlauben, in
der Theorie dem personlichen Willen die Entscheidung iiber das
Schicksal der verlichenen Gnade zu iiberlassen; im praktischen
Verhalten waren die Folgen nicht wahrzunehmen. Aber in der
Gegenwart gewohnt man sich immer mehr daran, Staat und
Kirche als kalt nebeneinanderstehende Gewalten zu betrachten,
die nach Bediirfnis sich befeinden oder sich vertragen; die
Natur in der einen Tasche zu tragen und das Ubernatiirliche
in der andern, damit man sich, wie es bequem erscheint, bald
auf das eine, bald auf das andere berufe; die Freiheit, Welche
dem natiirlichen Zwecke entspricht, zu scheiden von der Gnade,
die den Besitz eines ibernatiirlichen Zweckes verbiirgt.

Was sind die Folgen? Wie sie nicht anders sein konnen.
Auf jene Kraft verzichtet man in der Regelung der gesellschaft-
lichen Angelegenheiten, welche ihrem Wesen nach alles gleich-
mifsig beherrscht und darum alles abzuwigen und zu einen



222 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

vermag. Innerhalb der Natur ist keine solche allumfassende
Kraft; da sind nur beschrinkte, einseitige, einander gegeniiber-
stehende Krifte. Also wird die menschliche Gesellschaft not-
wendig dem Widerstreite der Interessen iiberantwortet. Am
Klassenhasse krankt sie. An der einseitigen Betonung des jedem
Stande Nitzlichen geht sie zu Grunde. Der Ackerbau nimmt
nur anf sich allein Riicksicht und stiitzt sich auf seine Not-
wendigkeit. Die Industrie aber betont einzig ihren Vorteil. Der
Besitzer schaut auf nichts als auf die Erhaltung und Vergrofserung
seines Eigentums und beansprucht dafir ausschlielslich den Schutz
des Staates. Die Arbeiter aber wollen, dafs ihre Interessen
vorangehen, und tiitt der Staat nicht zu deren Schutze ein, so
pochen sie auf ihre Zahl, die ihnen erlaube, selber sie zu schiitzen.
In jeder Klasse der Gesellschaft aber findet die ndmliche Ein-
seitigkeit statt mit Bezug auf die einzelnen Glieder. Jeder will
am Ende das grofse Ganze des Staates fiir sich mit Beschlag
belegen. Nur wo der Geist des Ubernatiirlichen noch von ge-
wissem Einfluls auf die einzelne Person ist, bemerkt man die
Ricksichtnahme auf andere.

Das kann nicht anders sein. Wo die blofse Natur vor-
waltet, wo der Wille des einzelnen fiir sich allein entscheidend ist,
da herrscht auch Beschrianktheit auf das Eigeninteresse, und der
Blick auf das harmonische Ganze wird geschlossen. Die Krifte
der Natur sind einmal alle insgesamt beschrdnkt. Die Vernunft
ist in ihrem Thatigsein auf die Mitwirkung der Sinne angewiesen,
die den Gegenstand vorhalten, und der freie Wille richtet sich
auf die Giiter, soweit sie durch die Vernunft vorgelegt werden.
Alle diese Giiter aber sind, ein jedes fiir sich und alle zusammen,
voller Schranken, wenn sie von Menschen genossen oder besessen.
werden sollen.

Wir miissen sehen, wie die Gnade den Schranken der
Natur abhilft und sonach die von dieser gelassene Liicke zwischen
dem Besten des (Ganzen und dem endgiiltigen Wohle des ein-
zelnen ausfiillt. Die Lehre des heiligen Thomas vom Bilde im
Menschen wird uns hier aufkliren (L, qu. 93.; Ubers. Bd. III,
S. 487—582). Es ist bekannt, dafs Thomas oft vom ,,natiirlichen
Verlangen des Menschen®, dem naturale desiderium, spricht, das
sich auf die Anschauung Gottes richtet. Ganz falsch wire es,
anzunehmen, dafs Thomas und alle iibrigen grofsen Scholastiker
im Gefolge des hl. Augustin dieses ,natiirliche Verlangen“ auf
die urspriingliche Erhebung des Menschengeschlechtes zu einem
héheren als dem mit der Natur gegebenen Zwecke griinden.
Ebenso falsch ist es, dafs sich der engelgleiche Lehrer faktisch



und der moderne Socialismus. 223

auf den Standpunkt einer solchen Erhebung, nidmlich auf die
gottliche Anordnung einer sog. ,Ubernatur“ stellt. Man moge
nur alle die Stellen nachlesen, in welchen er dieses naturale
desiderium darlegt; immer stellt er es auf die blofse Natur, auf
das reine Wesen der Vernunft.

Oder bedarf es einer ,urspriinglichen Erhebung®, einer
eigenen ,gottlichen Anordnung®, damit die Vernunft nach dem
Grunde frage? Auf dieses Fundament aber stellt er im 1. Art.
der 12. Quéstion des 1. Teiles die betr. Behauptung: Inest
homini naturale desiderium cognoscendi causam, cum intuetur
effectum, et hoc desiderium naturae remaneret inane, si intellectus
rationalis creaturae non posset pertingere ad I. causam rerum.
Unde simpliciter concedendum est quod beati Dei essentiam
videant. Oder es ist nicht der Natur der Vernunft eigen, zu
ithrem Gegenstande das Wesen der Dinge zu haben? Thomas
behauptet dies im 8. Artikel der 3. Quéstion aus der I, II,
und wie wir meinen, leugnet dies niemand. Thomas aber schlielst
daraus: Ideo remanet naturaliter homini desiderium, cum cognoscit
effectum et scit eum habere causam, ut etiam sciat de causa,
quid est. . . . Si igitur ratio humana cognoscens essentiam ali-
cuius effectus creati non cognoscat de Deo nisi an est, nondum
perfectio eius attingit simpliciter ad causam primam sed remanet
ei adhuc naturale desiderium, inquirendi causam. Ad perfectam.
igitur beatitudinem requiritur, quod intellectus pertingat ad
Ipsam essentiam primae causae.

Wie sehr Thomas auf der Natur basiert, um als den na-
tirlichen Endzweck des Menschen die Anschauung Gottes nach-
zuweisen, geht noch besonders daraus hervor, dals, wie er stets.
hinzufiigt, der Mensch sich wundert, also unruhig wird und
nachforschen will, wenn er eine Wirkung sieht und nicht die
volle Ursache kennt. Er kann somit gar nicht im Bereiche der
Natur seine Ruhe, d. h. seine Seligkeit finden; denn das Wesen
des ersten Grundes ist aufserhalb der Natur. Ist aber vielleicht.
diese Verwunderung erst einer besonderen ,,g6ttlichen Anordnung*
gedankt, einer urspriinglichen Erhebung und nicht dem Wesen
selber der Vernunft?

Es darf auch nicht gesagt werden, dals Thomas die Fol-
gerungen aus seiner Ausdrucksweise nicht durchschaute. Fiir
ihn ndmlich hat diese Schlusfolgerung keine Wahrheit: Die
Anschauung Gottes entspricht dem natiirlichen Verlangen des
Menschen und ist somit kraft der Vernunft bereits der einzige
Zweck des Menschen; also besteht zu deren Besitze und demnach
zur Erreichung des letzten Endzieles eine natiirliche Potenz. Er



224 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

leugnet diesen Schlufs durchaus. Vielmehr hédlt er die An-
schauung Gottes fiir den einzig moglichen natiirlichen Endzweck
— naturaliter inclinatur in finem ultimum —; und trotzdem hat
der Mensch keine Potenz innerhalb seiner Natur, um denselben
zu erreichen — non tamen potest illum consequi naturaliter, sed
solum per gratiam et hoc est propter eminentiam huius finis (in
Boét. de Trin. qu. 6., art. 4., ad V.).

Er untersucht das sogar in einem eigenen Artikel (L., II.,
qu. 9.) und antwortet auf den Einwand, dals die Natur dessen,
was ihr notwendig ist, nicht ermangelt und ihr nichts so not-
wendig ist wie der letzte Endzweck (non deficit in necessariis;
nihil tamen homini est ita necessarium sicut ultimus finis): ,,Wie
die Natur im Menschen nicht des Notwendigen ermangelf,
trotzdem sie ihm keine Verteidigungswaffen, keine Kleider ete.
gab, gleich den iibrigen sinnbegabten Wesen, denn sie verlieh
ihm die Vernunft und die Hdnde, um sich dieses alles zu ver-
schaffen: so ermangelt sie nicht des Notwendigen, obgleich sie
ihm keinerlei Potenz gab, um die Seligkeit zu erreichen
(quamvis non daret ipsi aliquot principium, quo posset beatitudi-
nem consequi), denn das war unmoglich. Aber sie gab ihm den
freien Willen, kraft dessen er sich zu Gott bekehren kann, der
ihn selig machen wird. Was wir aber durch Freunde vermogen,
das konnen wir gewissermalsen selbst.”

Nachdem wir dies betont haben, werden wir leicht ver-
stehen, wie beschaffen die Lehre ist, welche uns Thomas betreffs
des Bildes Gottes im Menschen giebt. Sie ist der Schliissel
zur Auffassung der Gnade als einer direkt die natiirlichen Kréfte
zusammenfassenden und vollendenden, das Ganze mit dem Wohle
des einzelnen organisch verbindenden Kraft. Wie verhalt sich
beim Bilde Gottes im Menschen die Natur und wie die Gnade?
Klarer kann die Frage nicht beantwortet werden, wie sie Thomas
beantwortet. Er erldutert in dieser Antwort die Worte St. Au-
gustins (de praed. Sanctor. c. 8.): ,,Das posse, den Glauben und
die heilige Liebe, zu haben oder dafiir geeignet zu sein, ist der
menschlichen Natur eigen; wirklich zu glauben und die heilige
Liebe zu iiben, das giebt den Gldubigen die Gnade“ — posse
habere fidem et caritatem naturae est hominum; habere autem,
gratiae fidelium. — Der Aquinate driickt das Namliche ein-
gehender so aus (L, qu. 93., art. 4.; Ubers. Bd. III, S. 49):
,Der Mensch trigt kraft seiner verniinftigen Natur Gottes Bild
in sich, weil diese am meisten Gott nachahmen kann. Nun ahmt
die verniinftige Natur darin Gott nach, dafs Gott sich selbst
erkennt und liebt. Deshalb kann das Bild Gottes in dreifacher



und der moderne Socialismus. 295

Weise im Menschen betrachtet werden: 1. insofern der Mensch
von Natur aus geeignet ist, Gott zu erkennen und zu lieben
(secundum quod homo habet aptitudinem naturalem ad intelli-
gendum et amandum Deum) und da in dieser aptitudo die Natur
selber des Geistes besteht, ist dies allen Menschen gemeinsam;
2. insofern der Mensch thatséchlich oder dem Zustande nach
Gott liebt und erkennt, jedoch unvollkommen; dies ist Gottes
Ebenbild gemadfs der in der Gnade begriindeten Ahnlichkeit oder
Gleichformigkeit (secundum quod homo actu vel habitu Deum
cognoscit et amat, sed tamen imperfecte, et haec est imago per
conformitatem gratiae); 3. insofern der Mensch Gott erkennt und
liebt, sowohl dem thatsdchlichen Akte nach als auch in voll-
kommener Weise; und so besteht das Bild Gottes geméfs der
Herrlichkeit (actu et perfecte).

Man konnte fragen, was denn diese Erorterungen fir einen
praktischen Nutzen bringen? Der Nutzen besteht darin, dals
die schemenhaften Mittelwesen aus dem Geiste weggeschafft
werden, welche erfunden sind, um Gottes, des Urbildes vom
ganzen All, direkten Einflusse auf die geschaffenen Wesen eine
Barriére vorzuschieben. Die menschliche Gesellschaft bedarf des
Brotes, welches derselben ihr Werkmeister allein vorlegen kann;
und man mochte sie mit gefihllosen Steinen abspeisen. Zwischen
die Freiheit und die belebende Gnadenkraft schiebt man ein
unbestimmbares, ritselhaftes ,Mittelwissen® Gottes; zwischen
die Natur und ihren beseligenden Endzweck das Hirngespinst
einer ,,Ubernatur®, die weder Fisch noch Fleisch, weder Gnade
noch Natur ist; zwischen die Schopfung und den dreieinigen Gott
schiebt man das Irrlicht einer communis subsistentia in Gott, die
weder Person noch Natur ist, wogegen Thomas erkldrt: die drei
Personen zusammen haben unmittelbar, nicht durch Vermittelung
einer communis subsistentia, sondern weil in der einen selben
Natur geeint, die Geschopfe da aufsen hergestellt, und der heil.
Johaunes ausruft: ,Alles ist durch das Wort gemacht, welches
bei Gott und Gott selber ist, und ohne es ist nichts gemacht.®

Die ganze gegenwirtige Weltlage bestitigt die Worte des
Aquinaten, Oder fehlt heute etwas der Natur und den ihr inne-
wohnenden Kriften? Sind diese letzteren nicht iiber alles Er-
warten hinaus vervollkommnet? Stofst man nicht iiberall auf
das Triumphgeschrei iiber die erstaunliche Fertigkeit der Kunst
unserer Tage? Wird aber andererseits jemand zu behaupten
wagen, dals solch hohe Entwickelung der natiirlichen Krifte
das Ebenbild Gottes im Menschen verwirklicht und der Menschheit
thatsiichlich aufgepriigt hat? Eher alles andere ist durch die

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 15



226 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Vollendung der natiirlichen Krifte gezeitigt worden. ,,Die Natur
unseres Greistes ist blofs geeignet, hat blofs ein posse fiir das
Ebenbild Gottes hiels es oben. Ja wohl; unsere Natur selber
ist trotz aller Verderbnis geeignet, das Ebenbild Gottes, d. h.
des Friedens, des Segens, der allseitigen dauernden Fruchtbarkeit
zu tragen. Und deshalb verzweifelt der Mensch nicht, auch bei
aller Aussichtslosigkeit natiirlicher Mittel. Deshalb tont vom
Innersten des menschlichen Herzens mitien im Kampfgewiihle der
Parteigegensitze immer der Ruf nach der Notwendigkeit einer
Versohnung' durch. Deshalb wagt keine Partei den nackten
Eigennutz und auch keine das vollstindige Aufgehen der ein-
zelnen Person im Ganzen auf die Fahne zu schreiben. HEs bedarf
nur noch der Uberzeugung, dafs eben innerhalb der natiirlichen
Krifte nicht das Heil zu finden ist.

Die Gnade allein kann das Ebenbild Gottes im Menschen
verwirklichen, d. h. die Natur muls sich weit 6ffnen, um den
heiligen Glanz der Sonne der Gerechtigkeit in sich aufzunehmen,
die allem und jedem den gebiihrenden Teil zuzuwéigen versteht.
Thomas ist {iber die Malsen entschieden in unserm Punkte. Er
lafst direkt auf die Natur die Gnade wirken oder vielmehr er
setzt die Natur des verniinftigen Geistes in nichts anderes als
dals dieser ,geeignet ist fiir die unmittelbare Bethétigung seitens
der Gnade.“ Es giebt keinen Gott wie den dreipersdnlichen.
Das Bild Gottes im Menschen kann somit auf keinen andern
Gott gehen als auf den in drei Personen fiir sich bestehenden
(art. 5.). Also folgt mit metaphysischer Schlufsfolgerung, dafs
nur der Dreipersionliche, ohne das Dazwischentreten einer geschopf-
lichen Ursache, dafs nur er allein in erster Linie das Bild im
Menschen zu einem thatsdchlich — actu -— in die Welt hinein-
strahlenden machen kann. (Gerade aber die' Gnade ist auf seiten
des Menschen die Folge solchen Einwirkens des Dreipersonlichen.
Das Bild Gottes also kann nur durch die Gmnade thatsdchlich, actu,
werden, wahrend die Natur blofs das chrystallhelle Wasser ist, ge-
eignet, die Sonne durchstrahlen zu lassen. Darum bestimmt Thomas
im 7. Artikel, dals zuerst und von -leilender Stelle in uns das
Bild der Dreleinigkeit ist gemé[s der thatsdchlichen Wirk-
samkeit (primo et principaliter attenditur imago Trinitatis se-
cundum actus).

Da tritt aber sogleich die erste grofse Folge der Gnade
hervor, die Losung der radikalsten Frage im socialen Leben:
namlich die Versohnung des Ganzen mit dem Einzelinteresse.
In der Natur findet sich kein Wesen, welches zugleich das
(Ganze, Alles ist und doch fiir sich einzeln bestehend. In der



und der moderne Socialismus. 29¢

Dreieinigkeit allein ist jede Persov iiber alles hinaus eine einzeln
fiir sich bestehende und zugleich die ganze giéttliche Natur, das
ganze gottliche Sein, die ganze gottliche Fiille aller Volkommenheit.
Da nimmt dem Vater nichts der eigen fiir sich bestehende Sohn,
und dem Sohne und dem Vater nimmt nichts der eigen fiir sich
bestehende hl. Geist. Jeder ist voll und ganz der eine selbe
Gott und somit die eine selbe Quelle alles Friedens, aller Voll-
kommenheiten, aller Fruchtbarkeit.

Gerade aber die Gmade lafst lebensvoll wiederstrahlen in der
Seele diese Quelle eines alles verschnenden Friedens, diese Quelle,
aus der das gesamte Sein unerschopflich fliefst, in der jegliche
Natur mit ihren Kréften ihr lebensvolles Urbild hat. Von da
her allein kann nach dem menschlichen Bemithen der den Erfolg
gebende Segen kommen; von irgend anders her diesen Segen
herabzuziehen, dazu hat die Natur nicht die mindeste Kraft;
ihn fiir den einzelnen Menschen ndher zu bestimmen, dazu bietet
sie nicht die mindeste Moglichkeit. , Das Bild hat dies zu eigen,*
sagt Thomas, (art. 1.), ,dafs es vom Urbilde ausgeht* Wir
konnen uns aber auf jenen verlassen, der aus reinster Griite uns
gemacht. Er am wenigsten wird das Material, auf dem er sein
Bild vollenden will, aufgeben. Er hat den Vortritt wie jeder
Kiostler mit Riicksicht auf sein Werk. Neue Krifte gibt er
dem Menschen iiber alle Natur hinaus, wenn dieser dem Winke
dieser Natur selber folgt und in keinem Gute des geschaffenen
All seinen beseligenden Endzweck findet. Zuerst gibt der Drei-
einige ihm neues Licht. |

9. Die Gnade als IL.euchte im Menschen.

Das eben Gesagte wird in unleugbar entscheidender Weise
von Thomas bestitigt durch folgende Worte. Er fragt, ob die
Rechtfertigung des Siinders ein Wunder sei, und verneint dies
(I, II, qu. 113., qu. 10.; Ubers. Bd. VI, S. 541): ,Es kann in
den Wunderwerken betrachtet werden 1. die Macht des Wir-
kenden, denn nur von Gott konnen sie hervorgebracht werden;
sie haben eine verborgene Ursache und demnach sind sie wunder-
bar. Nach dieser Seite hin kann die Erschaffung der Welt sowie
die Rechtfertigung des Siinders und iiberhaupt jedes Werk Gottes
wunderbar genannt werden, welches einzig und allein von ihm
geschehen kann. Es kann 2. in den Wunderwerken betrachtet
werden das natiirliche Vermdgen des betreffenden Stoffes (quod
forma inducta est supra naturalem potentiam materiae), wie bei
der Totenerweckung das Leben iiber dem natiirlichen Vermdgen
des Stoffes steht; und danach ist die Rechtfertigung des Siinders

15*



228 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

nicht ein Wunder (et quantum ad hoc iustificatio impii non est
miraculum). Denn ihrer Natur nach ist die Seele fihig, die
Gnade aufzunehmen (naturaliter anima est capax gratiae); insofern
daraus bereits, wie Augustin sagt (de praed. Sanct. or. 8.), dafls
sie nach dem Bilde Gottes gemacht ist, folgt, sie sei fdhig und
vermogend fiir den Besitz Gottes durch die Gnade.” Und wie
die Natur selber des Menschen ohne weitere Erhebung einerseits
vermdgend ist fiir den Besitz der Gnade; jedoch andererseits
kein Princip, keine Féhigkeit in sich hat, um die Gnade durch
eigene Thitigkeit zu ergreifen oder zu verdienen, ist doch im
Bereiche des Geschaffenen jegliche Natur nur thétig vermittels
der Potenzen oder Vermogen; das bestimmt Thomas noch aus-
driicklich in der Antwort ad III. und stellt so die Gnade nach
beiden Seiten hin sicher: ,,Die Weisheit und Wissenschaft zu
erwerben, ist der Mensch von Natur geeignet (natus est acquirere)
durch eigenes Talent und eigene Miithe. Wer also aulserhalb
dieser natiirlichen Ursache Weisheit und Wissenschaft erlangt,
der hat sie durch ein Wunder. Die rechtfertigende Gmade aber
zu erlangen, ist der Mensch von Natur nicht geeignet infolge
eigener Miihe, sondern nur kraft des Einwirkens Gottes. Da ist
also kein Vergleich.“

Um diese Auffassung der Gnade als der Bethétigung der
natiirlichen Empfangsfahigkeit (anima naturaliter est capax gratiae,
quia facta ad imaginem Dei) recht zu verstehen, ist es not-
wendig, sich der weiteren stidndigen Lehre des Aquinaten zu
erinnern, wonach die Gnade eine ,der Person verlichene Voll-
kommenheit“ bildet und zwar in dem Grade, dals sie sogar ,zur
Erbsiinde in keinem direkten Gegensatze steht, weil diese eine
Siinde der Natur ist (gratia sanctificans non omnino directe opponitur
peccato originali, sed solum prout peccatum originale personam
inficit; est enim gratia perfectio personalis, peccatum vero origi-
nale vitium naturae, IIL. d. 3. q. 1. a. 1.). Wodurch unter-
scheidet sich die Natur von der Person im Menschen? Jene
1st das Princip des allgemeinen Seins, wonach der Mensch zur
Gattung ,,Mensch* gehort und dies mit ailen Menschen gemeinsam
hat. Die Person im Menschen ist das Princip des Einzelseins,
der Selbstindigkeit, wonach der eine Mensch geschieden wird
von allen andern Menschen. Die Natur bildet das Princip der
Potenzen oder Vermdgen, soweit diese je ihre eigene, der mensch-
lichen Gattung entsprechende Wirksamkeit haben. Die Person
ist der Trager von Natur und Vermégen, soweit beide dem
einzelnen Menschen zukommen; sie begriindet im Menschen das
einheitliche Sein von allem, was in ihm ist: von Natur, Sein,



und der moderne Socialismus. 229

Geist, Thatigkeit etc. Die Natur liefert dem Menschen ein
Werkzeug, um zur Vollendung zu gelangen. Die Person ist
unmittelbar dem Zwecke selber, als dem Princip der ver-
vollkommnenden Wirksamkeit, zugewandt; sie handhabt das
Werkzeug. Der Natur i Menschen entspricht das Menschsein;
der Person das Sein der Zweckvollendung.

Halten wir demnach fest, dals die Gnade eine perfectio
personalis ist, so wissen wir auch sogleich, warum denn Thomas
so entschieden betont, das Bild Gottes im Menschen sei das
Bild des Dreieinigen und es werde bethitigt durch die Gmade
als das Mittel fiir die Teilnahme am gottlichen Leben. In Gott
nidmlich sind drei Personen Principien aller Thitigkeit nach aulser.
Die gottliche Natur aber, welche jede dieser drei Personen selber
ganz und voll ist, steht als der Grund dafiir da, dafs das Ein-
wirken Gottes durchaus frei, losgelost von allem fremden Ein-
flusse, sich vollzieht. Wo also im Bereiche des Geschopflichen
eine Natur sich findet, welche durch kein Band der Notwendigkeit
mit einem einzelnen Gute aufsen als mit ihrem letzten Endzwecke
verbunden erscheint, welche vielmehr von sich aus frei ist, indifferent
nach allen Seiten der Einzelgiiter; da besteht auch von Natur eine
Fahigkeit, eine capacitas, dals die iiber alles Geschaffene hinaus
waltenden gottlichen Personen durch die Gnade sie bestimmen
und vollenden. KEine solche geschopfliche Natur ist die mit
Vernunft begabte, die natura intellectualis, welche auf das All-
gemeine sich richtet und sonach kein einzelnes besonderes Gut
sowie kein einzelnes besonderes Wahre kraft natiirlicher Not-
wendigkeit zum Gegenstande hat.

Das erste Licht demgemils, welches die Gnade begleitet
und aus derselben flielst, l1ost die Seele actu los von allen Fesseln
der natiirlichen Giiter. Dieselbe sieht sich in ihrer vollen In-
differenz, wie nichts in der Natur sie endgiiltig zu befriedigen
vermag. Damit wird die Seele thatsichlich im Akte dhnlich der
gottlichen Natur, insoweit diese von nichts Geschaffenem bestimmt
werden kann. Es ist dies die hochste Vollendung der mensch-
lichen und iberhaupt der Vernunftnatur im Bereiche des
Geschaffenen. Letztere wird von nichts festgehalten. Sie bedarf
keines Geschipfes, als ob dieses ihr die endgiiltige Vollendung
bringen konnte.

Frei ist sie von allen Banden innen und aufsen. Bestimmbar
bleibt sie, nachdem die ganze Fiille der natiirlichen Einzelgiiter
vor ihr gestanden. In keinem derselben sieht sie lhren be-
seligenden Zweck. Nur die Gnade kann solches bewirken
d. h. das unmittelbare Einwirken des Dreieinigen. Denn keine



230 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin.

natiirliche Kraft ist allumfassend und kann somit die Seele frei
machen von der gesamten Natur. Zudem ist ein Zustand oder
ein Akt, dessen Inhalt die blofse Indifferenz, also das Freisein
von aller bestimmenden Kraft wéire, nicht moglich. Auch die
Ahnlichkeit mit der géttlichen Natur verlangt die Verbindung
mit dem unmittelbaren Einflusse jener Personen, welche zu
gleicher Zeit allumfassend sind und bis zu dem Grade im ein-
zelnen Sein bestimmt, dals sie, sich selber Endzweck, zu nichts
Weiterem, Hoherem mehr zu dienen vermogen.

Thomas zeigt dies in praktischer Weise durch die Anordnung
der verschiedenen Moralprincipien, also der Principien fiir das
menschliche Handeln, im 1. Teile seines 2. Teiles der Summa.
Man folgt dieser Anordnung nicht mehr; dies ist die Ursache,
dafs die Moralbiicher der neueren Zeit den Leser so wenig fihig
zu eigenem, selbstdndigem Urteile machen. Sie enthalten eirne
Masse einzelner Fragen, die weniger aus dem Wesen der Sache
heraus gelost werden wie aus Angaben mehr oder minder pro-
babler Autoren. Die Menge der Autoren wird in Betracht ge-
zogen, nicht dazu angeleitet, die Griinde geméfls den gesunden
Principien selbstindig zu wigen.

Der Aufbau der L. I ist bei Thomas warhaft bewunderns-
wert. Zuerst wird nach allen Seiten der letzte Endzweck be-
trachtet, welcher allein die Weite der menschlichen Natur fillen
kann., Hs ist die Anschauung des gottlichen Wesens: ein Zweck,
der aus der wesentlichen Beschaffenheit der Vernunft hervorgeht,
wie wir oben schon betont haben. Wie verhalten sich die Po-
tenzen der Seele zu diesem Zwecke? Wie die Thitigkeiten
dieser Potenzen? Was bereitet in der Beantwortung dieser
Fragen die grifste Schwierigkeit? Offenbar das Verhdltais der
Vernunft zum Willen und zu der Sinnlichkeit. Die Vernunft
hat zum Gegenstande das schlechthin Allgemeine, die Wesenheit
in den Dingen, die ja nicht zusammenfillt mit der Wirklichkeit,
denn sie ist nichts als ein an sich leeres Vermdgen in jedem Dinge
fiir das entsprechende Gattungssein. Aufdie Wirklichkeit aber, also
auf das, was so recht eigentlich gut und begehrenswert ist, richtet
sich der Sinn uad der Wille: jener unter dem Gesichtspunkte des
beschrinkten Guten, dieser unter dem des Guten im allgemeinen.
Wie ist da alles zu vereinen, um den allein entsprechenden Zweck
zu erreichen? Die Vernunft kennt keine Grenzen, sie will
immer weiter; der Sinn will beim besonderen Gute stehen bleiben;
der Wille hat kein Gut vor sich, das der Wirklichkeit nach
allgemein ist, also alles wirklich Gute in sich enthalt, und kein
besonderes Gut geniigt ihm.



und der moderne Socialismus. 231

Thomas geht, um hier klar zu sein, alle Principien der
menschlichen Thétigkeit durch. Da sind die Leidenschaften oder
die Eindriicke der aufsen befindlichen Gegenstidnde in unsere Sinne.
Sind sie ein vollendetes Princip der menschlichen Thétigkeit?
Ganz im Gegenteil; sie sind, wenn ihre innere Natur festgehalten
wird, wesentlich weiter bestimmbar. Beanspruchen sie hie und
da, die Vollendung zu bringen, wir wollen sagen, will der Mensch
bei ihnen stehen bleiben als ob der durch sie vermittelte Gegen-
stand unser letzter Endzweck wire, so ist dies gegen das Wesen
der Sinne sowohl wie gegen das vernunftbegabte Wesen des
Menschen iiberhaupt und bringt nach allen Seiten Verwirrung.
Die Leidenschaften also legen wohl ein besonderes, einzelnes,
in der dufseren Wirklichkeit befindliches Gut vor, wie das der
letzte Endzweck verlangt, welcher den Besitz eines besonderen
Gutes bedeutet und nicht die Betrachtung allgemeiner abstrakter
Wahrheiten. Aber darin haben die Leidenschaften als Princip
der menschlichen Thatigkeit ihren Grundmangel, dals ihr be-
sonderes einzelnes Gut nicht die Allgemeinheit, das Allumfassende
einschliefst und somit der Vernunft und dem Willen keines-
wegs genugt.

Steht es nun mit der Vernunft und dem Willen besser?
Nach der einen Seite wohl; nach der andern aber um so
schlechter. Thomas untersucht nach den Leidenschaften die
Tugenden, welche ja den Zweck haben, die Leidenschaften unter
den Mafsstab des Allgemeinen oder der Vernunft zu bringen,
sie dem hoheren Elemente dienen zu lassen. Aber da findet
sich, dafs die Tugenden am KEnde nichts sind wie eine aus-
gezeichnete allgemeine Richtschnur, die vielmehr lehrt, vom
Einzelnen, Besonderen im praktischen Urteile abzusehen, als
jedem Menschen bei jeder Handlung das einzelne Gut vorzulegen,
welches gerade ihn beseligen kann. Jede Tugend ist gut fiir
alle Menschen. Jede Tugend hat eine endlos ausgedehnte
Herrschaft. Und auch die Gesetze, soweit sie Gott durch die
Natur offenbart oder menschliche Weisheit sie erfindet, bringen
keine Abhilfe. Freilich engen sie den Kreis, auf den die Tu-
genden zeigen, in etwa vernunftmilsig ein; aber auch sie sind
wesentlich fiir grofsere oder kleinere (Gemeinschatten eingerichtet.

»Das hauptsdchlichste Kreuz aber,“ sagt mit Recht Schelling,
»sowohl fiir die Philosophie wie fiir das praktische Leben ist die
Einzelexistenz, sei es der Dinge, sel es der Handlungen.“ Welche
Kraft nun verbindet den Vorzug der Sinne, die sich auf Be-
sonderes richten, mit dem Vorzuge der Vernunft und des Willens,
deren Gegenstand das Allgemeine ist? Welche Kraft fiillt die



232 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Liicke gleichmilsig aus, welche der Sinn ldfst, der das All-
gemeine verachtet, und welche von der Vernunft gelassen wird,
die einzig auf den Gesichtspunkt des Allgemeinen angewiesen
ist? Die Natur kann hier kein Licht bringen. Sie hat das
Verlangen nach einem Gute, welches beiden Seiten gerecht wird ;
denn der Sinn gehdrt ebenso zur meuschlichen Natur wie der
verniinftige Teil. Aber sie hat keinerlei Vermdgen, um auch
nur zu erkennen, in welchem einzelnen Gute diese Fiille der
Seligkeit sich finde. Nur dazu dienen ihr die Vermogen, welche
sie besitzt, um zu erkennen, dals nichts, was die natiirliche
Vernunft ihr vorlegen kann, dieses einzelne Gut ist. Ihr Ver-
langen nach dem letzten Endzwecke kann durch keine natir-
liche Kraft bethatigt werden, so dals es sich positiv auf das Gut
richten konnte, in welchem der letzte Endzweck besteht. Es ist
eben, ganz genau ausgedriickt, ein naturale desiderium, welches
durch keine natiirliche Potenz zum Akte werden kann; es ist
das desiderium der Verwunderung. Damit tritt nicht in Wider-
spruch, dafs Thomas 2. d. 18. qu. 2. eine Hinneigung der Natur
zu ibernatiirlichen Gaben leugnet, insoweit sie durch eine
natiirliche Kraft bethédtigt wird (prout ab agente naturali
in actum reducitur).

Hier ist der Platz der Guade und da stromt aus ihr ein
weiteres, alles menschliche Handeln bis in die letzte Instanz
hinein vollendendes Licht: die wiirdige Vervollstindigung der
Richtschnur unserer moralischen Thatigkeiten. Dem ganzen
Wesen der Gnade widerspricht es, wenn man sie als eine
allgemeine Kraft hinstellt, welche erst durch den Menschen
determiniert werden muls; wie etwa das Sonnenlicht das vollig
gleiche ist fiir alle Pflanzen, die Verschiedenheit in den Wir-
kungen desselben aber von der Beschaffenheit des Bodens sowie
des Samens kommt, auf den es fillt. Da hatten wir die Gmade
gar nicht notwendig. Allgemeine Kréfte haben wir in uns von
Natur: die Vernunft und den Willen. Diesen Fahigkeiten fehlt
am Charakter der Allgemeinheit nicht das Mindeste. Der Gnade
kommt es ihrem innersten Wesen nach vielmehr zu, auf das
Einzelne hin zu bestimmen und zwar nicht wie die Sinne,
denen die Schranken des Einzelnen oder Besonderen anhaften.
Die Gnade bestimmt zum Einzelnen, sagen wir, zum Ein-
zelsten, Insoweit dieses in keiner Weise mehr weiter be-
stimmbar ist, in keiner Weise also mehr dienen kann, und un-
verbriichlich, unzertrennlich mit dem Allumfassenden, mit dem
letzten Endzwecke, mit dem Dreieinigen verbunden ist. Dieser
ist ja so alles wirkliche Sein und alles Gute dem Wesen nach,



und der moderne Socialismus. 233

dals er zugleich als einfachster, simplicissimus, Akt dasteht. Dies
miissen wir noch eingehender erklaren.

Alle Kreaturen und alle kreatiirlichen Thétigkeiten sind in
sich und sind in der Weisheit Gottes. Darum heilst es bei
Paulus (Hebr, 13.): ,,Die Welt ist unsichtbar bereitet im Worte
Gottes, auf dafs ans den unsichtbaren Dingen die " sichtbaren
wiirden. Er gibt mit anderen Worten die Stelle beim Psalmisten
wieder (Ps. 77, 72): -, In den Verstdndnissen seiner Héinde hat
er sie geleitet. In sich sind diese Dinge sowie die mensch-
lichen Handlungen voriibergehend, haben vielmehr ein Nichtsein
als wirkliches Sein. In Gott sind sie die ewigen Ideen, von
denen Aug. sagt (lib. 83. Quaest. 46): ,,Eine solche Kraft liegt
in den Ideen, dafs, wer dieselben nicht verstanden hat, nicht
verdient, weise genannt zu werden;* und er definiert sie folgender-
mafsen: ,,Die Ideen sind gewisse, an erster Stelle malsgebende
Formen oder feststehende und unverdnderliche Griinde fiir die
Dinge. Denn sie selber sind nicht gemacht und deshalb ewig,
in ithrem Verhalten immer dieselben und eingeschlossen im gott-
lichen Verstindnisse. Wihrend sie selber nun weder entstehen
noch vergehen, wird doch alles, was entstehen und vergehen
kann und was thatsdchlich entsteht und vergeht, nach ihnen
geformt. Alle Dinge sind also nach eigenen Musterideen
geschaffen.

Thomas erldutert diese Lehre weiter (I, qu. 15., art. 2.5
Ubers. Bd. I, S. 294): ,,Gott erkennt in voll kommenster We1se
sein Wesen. FEr sieht deshalb, dals von seinen Vollkommenheiten
in verschiedener Weise mitgeteilt werden kann; denn so ist sein
Wesen erkennbar. Eine jede Kreatur aber hat eine eigene
Wesensform und einen eigenen Seinsgrund, wonach sie Anteil
hat an den Vollkommenheiten Gottes. So kennt Gott also sein
Wesen als den eigensten Grund und als die Idee der bestimmten
Kreatur, insoweit diese letztere an den Vollkommenheiten des
gottlichen Seins Anteil hat und demnach Gott dhnlich ist. Und
so verhélt es sich mis aller und jeder Kreatur. So erkennt Gott
eine Vielheit von Griinden fiir die den einzelnen Kreaturen eigene
Seinsweise und hat somit eine Vielheit von Ideen. Die Idee
in Gott ist also das einfache, nur Wirklichkeit seiende Wesen
Gottes selber, nicht freilich, soweit dieses in sich ist, sondern
insoweit es die Ahnlichkeit oder den mafsgebenden Grund enthilt
fir dieses oder jenes Geschaffene (inquantum essentia Del est
similitfudo vel ratio huius vel illius rei; essentia divina potest
a Deo cognosci, non solum quatenus est in se, sed etiam qua-
tenus est participabilis).



234 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Wenn Gott also durch seine Gnade auf das Einzelne hin
bestimmt und dadurch das Bild des Dreieinigen im Menschen
bethétigt, so darf man unter diesem Einzelnen, Wirklichen nicht
den vergidnglichen Gegenstand verstehen, wie z. B. beim heiligen
Franziskus Xaverius die Reise nach Indien. Vielmehr ist dieses
Einzelne der Bestand des Gegenstandes in der gottlichen Weisheit,
mit andern Worten: die Idee in Gott von dem betreffenden
Willensakte. Und die Kraft, welche den Willen bewegt, hat
zum Zwecke, diesen Akt ahnlich zu machen seinem Urbilde und
ihn dadurch mit dem Wesen selber Gottes als mit der endgiiltigen
Vollendung zu verbinden. Das Ich oder die Person selber des
Menschen ist ja ein (Geschopf. Er hat darum seinen mafsgebenden,
alle Bethdtigung des Ichs wirkenden Grund in der Wesenheit
Grottes, soweit diese nachahmbar ist, ndmlich in der entsprechen-
den Idee; wie etwa das Kunstwerk sich zuriickfithren ldfst auf
die gestaltende Idee im Kiinstler. Ks gilt da das Wort Pauli
(I. Kor. 13): , Dann werde ich erkennen, wie ich erkannt bin,
sicut cognitus sum.“ In der Wesenheit Gottes, in diesem ILch,
das wegen der inneren Seinsfiille in drei Personen als das eine
selbe wiederstrahlt, finden sich alle die geschaiffenen Ichs geeint
wie im malsgebenden, wirkenden Grunde und wie Ahnlich-
keiten des unendlichen Ich.

Sich selbst, sein Wesen allein sieht Gott als nachahmbare
Vollkommenheit, wenn er die geschopflichen Vermogen, die sein
Bild tragen, durch die Gnade bethitigt. Und da sein Wesen
nichts als Wirklichkeit, als einfachste, iiber alles Denken einzelste
Bestimmtheit ist, kann er auch nur, wenn er ohne jede Ver-
mittelung von natiirlichen Ursachen rein durch sich bestimmt,
also durch die Gnade, in erster Linie auf Kinzelnes, Besonderes
hin bestimmen, ndmlich zur Ahnlichkeit mit dem Urbilde. Der
Kreatur ist es dagegen eigen, Vermdgen fiir weiteres Werden
zu haben, bestimmbar zu sein fiir hohere Zwecke. Es heilst die
Gnade in die Tiefe der geschaffenen natiirlichen Kréifte hinab-
ziehen und Gott den Dreleinigen mit dem Geschiopfe verwechseln,
wenn man ihm nicht den ,primatum in omnibus“ (Kol 1) gibt,
sondern die Kraft, welche ihn selbst, sein Leben mitteilt, noch
fiir fihig hilt, vom Menschen aus weiter determiniert oder modi-
fiziert zu werden.

Es ist klar, dafs auf diese Weise, wenn die Gnade in ihrer
Richtung auf das Finzelne, mit dem letzten Endzwecke Ver-
bundene, die Seele des Menschen bestimmt, sie die ganze Natur
desselben erheben, d. h. mit der Vollendung des letzten End-
zweckes, mit der dreieinigen Seinsfiille vereinigen mufs. Denn



und der moderne Socialismus. 235

diese Gnade ist eben der unmittelbare Ausdruck der gottlichen
Wesenheit oder Natur selber, die das Urbild und die erste Ur-
sache ist unserer Natur. Die Gnade dringt notwendig von der
Person aus durch bis zur Natur im Menschen. Sie macht den
Menschen selbstindig. Er selber ist es, der da kraft der Gnade
wirkt. Sie erhebt, da sie zum Urbilde in der Wesenheit Gottes
hin bestimmt, den Menschen iiber alles Erschaffene, so dafs
er, gehalten durch unendliche Kraft, frei dasteht in seinem that-
sichlichen Wirken von allen bestimmenden Einfliissen der Ge-
schopfe. Durch die Gnade wird von den Tiefen der mensch-
lichen Natur hinauf die Vernunft glinzendhell, der Wille stark
in seiner Freiheit, so dals der Mensch recht urteilt iiber den
Wert der Kreatur und sich ihr nur soweit zuwendet, als die
Vereinigung mit dem gottlichen Wesen es zulafst. _

Die praktische Gegenprobe dafir, dals die Gnade gerade
und vor allem sich auf das Einzelne richtet und zu einzelnen
Gegenstinden des menschlichen Handelns bestimmt, wird von
keiner geringeren Seite geliefert wie von der allbekannten Be-
schaffenheit der modernen Gesellschatt. Wir lesen in einem
Berichte der Stiftungsversammlung des Vereins fiir bayrische
Volkskunde und Mundartforschung in Wiirzburg: ,,Professor
Brenner fiihrte aus: Von Jahr zu Jahr stirbt von den alten,
schonen und bedeutungsvollen Sitten, Sagen, Spriichen und Versen
gar viel fiir immer ab, und ein aufmerksamer Beobachter weils
auch davon zu erzihlen, dals die alte kréftige, unabhingig ent-
wickelte Volksmundart iiberall verblalst. Schule, Militdrdienst,
der gesteigerte Verkehr schleifen das Naturwiichsige ab und es
bleibt allméhlich nur ein verwildertes Hochdeutsch iibrig.“ TUnd
etwas allgemeiner sagt Joh. Lucas in seinem ,,Schulmeister von
Sadowa“: ,,Die Schule, der Militarismus verlassen den krittigen,
unabhéngig entwickelten Volksgeist, und allmahlich bleibt eine
entartete moderne Kultur.*

Wir konnen noch mehr verallgemeinern. Es verlieren sich
in unsern Tagen die selbstindigen Charaktere; es verwischen
sich die eigengearteten Volkssitten; Volkstracht, Volksfeste,
Volksspiele gehen nach und nach zu Grunde; nur die Schablone
herrscht, das Originelle kann sich nicht geltend machen. Das
kommt aber nicht so sehr von Schule und Militarismus. Auch
friher waren Schulen und Armeen. Aber die nach dem ,,System*
glaubensloser Wissenschatt eingerichtete, alles nivellierende Staats-
zwangsschule, der mechanische Militarismus, die gleichmachende
Bureaukratie als Werkzeug einer Staatsmaschine im wahren
Sinne des Wortes und #hnliche Erscheinungen fliefsen insgesamt



236 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

aus der namlichen Quelle: Man will blofs Natur und rechnet
mit nichts als mit Naturkréften. Die Natur und ihre Kréfte
aber sind und wirken iberall gleicherweise, ndmlich mechanisch.

Durch Jahrzehunte und Jahrhunderte langes Ringen und Um-
wilzen ist es gelungen, die Volker und das Staatsleben als solches
gegen den Einfluls des Ubernatiirlichen auf die menschliche Natur
beinahe hermetisch abzusperren. Gerade aber die Gnade schliefst
dies in ithrem Wesen ein, dals sie (Grott den Dreieinigen in die
einzelnen Handlungen in bestimmender Weise einfiihrt. Der
Dreieinige eben sieht, indem er sich selber anschaut, in wie
unendlich vielfacher Weise er nachgeahmt werden kann. Er
hat die iiber alle Natur erhabene Freiheit, auszuwéihlen, welche
Nachahmung ihm gefallt. Er hat die Kraft, den Geist zu
festigen, dals derselbe den Schwankungen der vergénglichen
Natur nicht unterliegt, sondern vielmehr diese regelt, bald so
bald anders. Von ihm kommt das Naturwiichsige in den ein-
zelnen Volkern, Gemeinden, Menschen. Er allein kann die
Verschiedenheiten aufrechthalten. Mit dem Awugenblicke, dals
die Nationen aus eigener Schuld zu Boden liegen, abgefallen
von der belebenden und erleuchteten Kraft der tbernatiirlichen
Gmnade, liegt auch ihr Vermdgen am Boden, je in eigener Weise,
frei von beengenden Fesseln, sich zu &ulsern.

Von Natur hat der Mensch blofs ein Vermogen fiir die
Freiheit. Bethédtigt wird dieses Vermogen erst in seiner ganzen
Weite, so dals es nicht mehr Anderem, Hoherem dient, durch
die Gnade. In die Natur selber und ihre Fahigkeit tritt die
Gnade ein als das vollendende Princip im einzelnen Akt. Mit
den Leidenschaften hat sie gemein die Richtung auf Einzelnes,
Besonderes. Aber sie vollendet dieselben durch die Verbindung
mit jenem Einzelsein, welches die allumfassende Wesenheit ist.

Mit den Tugenden hat die Gnade gemein die Richtung
auf den letzten, fiir alle geltenden Endzweck. Aber sie voll-
endet die Tugenden, indem sie ihnen widerspruchslos die
Thétigkeit der Sinne unterwirft. Sie ist das ,,fleckenlose Gesetz,
das die Seelen bekehrt” und dem einzigen endgiltigen Wohle
zuwendet, dem jeder Gedanke, jedes Wort, jedes Thun und
Lassen zu dienen hat, und von dem aus alles bis ins Einzelste
hinein vollendet wird. Sie ist der leuchtende Mafsstab, der da
zur Verfiigung steht, wenn die natiirliche Richtschnur der blofsen
Vernunft sich ins unbestimmte Allgemeine, in das bonum commune,
verliert. Mit unaussprechlicher Kraft nimmt sie alle der Natur
entfallenen Fdaden auf und befestigt sie am ,,einzig Notwendigen.
Es geht schon daraus hervor, wie die Gmnade dem Menschen



und der moderne Socialismus. 237

seiner Natur nach nicht nur nicht fremd ist, sondern vielmehr
wie als Werkzeug des hl. Geistes ihre besondere Aufgabe darin
besteht, das, was der Mensch wirkt, ihm auch fiir Zeit und
Ewigkeit als untrennbares Eigen zu schenken. Dariiber noch
Eingehenderes.

3. Die Gnade macht zu eigen.

In seinem gegen das Christentum gerichteten Buche: in
atheos macht Julian der Abtriinnige folgende Bemerkung: ,Man
priife die verschiedenen Volkerstimme und man wird bei jedem
einen besonderen Charakter und eine grofse Mannigfaltigkeit von
Anlagen finden. Der Gallier, der Germane hat die Kiihnheit;
die Griechen und Romer haben die Civilisation, die Kiinste, die
Beharrlichkeit und das Genie fiir die Kriegsfithrung; die Agyptier
ragen hervor in den beschaulichen Wissenschaften und besitzen
unvergleichlichen Scharfsinn; die Syrier verbinden mit ihrer
vollstindigen Indolenz Verschmitztheit und Schlauheit, sie sind
zugleich leichtlebig und gelehrig. Welchen Grund sollen wir
fiir diese scharf sich abzeichnenden Unterschiede angeben?
Jedenfalls hat der Zufall da keinen Anteill. Wohl aber teilen
die Gotter, welche an der Spitze der Nationen stehen, einer
Jeden die eigene Anlage mit. Wiirde alles unter der Leitung
eines einzigen Gottes stehen, so miilste die Folge sein die Gleich-
formigkeit der Charaktere, da ja die menschliche Natur iiberall
dieselbe ist.“

Das mochte stimmen, wenn die menschliche Natur innerhalb
der ihr eigenen Krifte irgend einen Abschlufs, einen letzten
Endzweck einschlosse oder einschliefsen kénnte. Da wiirde im
Bereiche derselben etwa die gleiche Einformigkeit herrschen wie
zwischen Pflanzen, Tieren, die ein und derselben Gattung an-
gehoren. Aber so ist es nicht. Die Natur enthdlt in sich selbst
den Hinweis auf einen aulserweltlichen und darum in seinem
Wesen keinerlei Beschrinkung unterliegenden Gott. Am Ende
ihrer natiirlichen Vollendung ist sie unter der Richtschnur der
Vernunft auf das Allgemeine, Unbestimmte und deshalb Ruhelose
gerichtet; fiigt ja doch die Vernunft zur Thétigkeit der Sinne
den Gesichtspunkt des Allgemeinen hinzu, und jenes Allgemeine,
das dem Wesen nach bestimmteste, wirkliche Einzelexistenz ist,
kann sie nicht erfassen. Notwendig also bleibt die Natur, schon
auf Grund der Vernunft in ihr, am Ende der Wirksamkeit ihrer
natiirlichen Krdfte rein bestimmbar durch einen weiteren, in den
Grenzen der Natur nicht enthaltenen Endzweck.



238 - Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Weil die menschliche Natur aber eben einen solchen End-
zweck hat, der sich allein zugehort und der in sich selbst
endlos zahlreiche Verschiedenheiten schaut, in denen er sich
mitteilen kann, nédmlich den unendlichen Gott, wie er in sich ist;
deshalb schlielst sie bereits in ihren npatirlichen Grenzen Ver-
mogen fiir die denkbar grolsten Verschiedenheiten der Charaktere,
nicht nur der Volker, sondern auch der einzelnen Personen ein.
Und diese Verschiedenheiten entwickeln sich dem thatséichlichen
Sein nach dann am schirfsten, wenn der Einflufs des Uber-
natiirlichen die entsprechenden Vermogen recht lebendig be-
thatigt.

In den Zeiten des Glaubens, der herzlichen Religiositét
prigten sich die jedem Volke eigenen Vorziige des National-
charakters am schérfsten aus, und sie zeigten die unendliche
Tiefe der menschlichen Natur, wenn der Schopfer gleichsam in
Person dieselben belebt. Die Heilsanstalt Christi auf FErden
weils am besten Charaktere zu erziehen, denn ihr hilft die Gnade.
In den Klostern, im Klerus, zumal in den Heiligen finden sich,
was Zabl und Schérfe betrifft, die originellsten Kopfe. Es stellt
sich da zum Zeugnisse der einen allheiligen Liebe, die an der
héchsten Spitze steht, recht packend heraus, wie die Ver-
schiedenheit solcher Volks- und personlichen Charaktere nur zu
dem Zwecke einen Gegensatz einschliefst, dafs der Vorzug im
einen den Mangel im andern ersetze und dadurch das Gefiihl der
Zusammengehorigkeit um so stirker hervortreten lasse.

Sowie Gott seinem ganzen Wesen nach nur er selber ist,
nur sich gehort, so flofst die Teilnahme an diesem Wesen,
welche von der Gnade kommt, auch das heilige Selbstgefiihl
ein. Der Mensch dient da mit seinen Thétigkeiten nichts anderem
mehr als sich selbst, denn dieses Selbst ist ein Bild, ein Abglanz
des ewigen Selbst. Je tiefer Gott durch die (Gnade eindringt
in die Seele, desto heller ist dieser Abglanz, desto fester gehort,
was die Seele thut, nur ibr in ihrem Gotte; desto hoher steigt
die Natur im Menschen iiber die Abhédngigkeit von den natiir-
lichen Kriften empor, um in der Freiheit Gottes, der alles umfalst,
frei ilber sich selbst zu bestimmen. TUnd da diese Selbst-
bestimmung nicht von Gott scheidet, kein Privaturteil ist, das
blofs fiir den einzelnen Menschen Wert hat, sondern seine be-
thatigende, belebende Kraft im wesentlich freien, von nichts
abhéngigen Selbst des allwaltenden Dreieinigen hat; so vollzieht
sie sich, wie oben vom National- und Personalcharakter gesagt
worden. Jede Selbstbestimmung ist ein Glied im Ganzen. Was
in jeder Ausgezeichnetes ist, hilft ab dem Mangel und der



und der moderne Socialismus. 239

Schwéche in der andern. Das eine ndmliche Selbst des Drei-
einigen strahlt ihr Licht hinein in eine jede Selbstbestimmung
und macht sie dadurch zu einer von der ganzen Aufsenwelt
unabhéngigen. :

Dieses Verhiltnis driickt Thomas in einem Artikel der
quaest. de Veritate (qu. 27., art. 2.) schon aus: ,,Es gibt einen
Zweck, fir welchen der Mensch von Gott vorbereitet wird, weil
er das Verhdltnis und die Kraft der menschlichen Natur iiber-
steigt, ndmlich das ewige Leben. Dieses besteht im Schauen
Gottes kraft der gottlichen Wesenheit und iberragt das Ver-
hiltnis und die Kraft einer jeden geschaffenen Natur. Nur fiir
Gott allein ist dieser Zweck mit Naturnotwendigkeit gegeben.
Darum mufs dem Menschen etwas gegeben werden, nicht nur
auf dals er dadurch mitwirke zur KErreichung dieses Zweckes,
und auf dals sein Begehren auf diesen Zweck“ als auf ein be-
stimmtes Gut ,hingeneigt werde, sondern damit die Natur selber
zu derselben Wiirde erhoben sei, der gemails ihr dann ein der-
artiger Zweck gebiihrt; dazu dient das Verleihen der Gnade.”
(Est aliguis finis, ad quem homo a Deo praeparatur, naturae
humanae proportionem excedens, scil. vita aeterna, quae consistit
in visione Del per essentiam, quae excedit proportionem cuiuslibet
naturae creatae, soli Deo connaturalis existens. Unde oportet,
quod homini detur aliquid, non solum per quod operetur ad finem
vel per quod inclinetur eius appetitus ad finem illum, sed per
quod ipsa natura hominis elevetur ad eandem dignitatem, se-
cundum quam talis finis est ei competens; et ad hoc datur
gratia.) '

Gott allein ist so sein eigenes Selbst, dals seine gavnze
Wesenheit keinerlei Vermogen enthilt, um je anderem zu dienen.
Thm ist es Natur, er ist darin nicht frei, Notwendigkeit ist es
fir ihn, dafs er stets sich selbst vollig erschopfend schaue und
somit die Seligkeit selber sei. Die verniinftige Kreatur ist von
Natur frei mit Riicksicht auf diesen Zweck. Er findet sich nicht
unter den natiirlichen Gegenstinden und Giitern. Féande er sich
da, so miilste er begehrt werden, wie das Licht notwendig
der Gegenstand des Auges ist. Innnerhalb seiner Natur nur,
nicht in einer Potenz hat sonach das verniinftige Geschopf das
desiderium nach dem Anschauen des Wesens im Urgrunde, und
dieses desiderium #ufsert sich in der Ruhelosigkeit, mit welcher
der Mensch von einem Gute der Natur zum anderen endlos
getrieben wird. Diese Ruhelosigkeit, die ihn immer wieder von
nenem suchen lifst (admiratio inquisitionem causat), kommt vom
Innersten der Natur und findet ihren rein negativen Ausdruck



240 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

in der Thétigkeit der natiirlichen Kréfte der Vernunft und des
Willens. '

Einen positiven Ausdruck kann sie in keiner von diesen
Kriften haben, und darum endet die blofse Natur im Dieunen,
d. h. in der Bestimmbarkeit einem weiteren Zwecke gegeniiber,
von dem sie selber mit ihren natirlichen Fahigkeiten sagt, dafs
er alles Mafls, alles Verhéltnis in ihr iibersteigen miisse. Sie selber
legt es vor, dals sie wohl mit Notwendigkeit nach der Seligkeit,
nach dem Gute strebt; dals sie aber innerhalb der Schranken
der Natur nicht das einzelne Gut findet, in welchem alles Gute
in unendlicher Fiille enthalten ist (vgl. I., II., qu. 5., art. 8.).
Demnach gehort auch dem Menschen im Bereiche der Natur
nicht sein Wirken wahrhaft zu eigen. Es dient anderem, nicht
dem endgiiltigen Wohle des Menschen selbst.

Gott, wie er in sich selbst die unendliche Seligkeit ist, muls,
soll anders das naturale desiderium zur bestimmten Hinneigung
des Willens auf das ewige, allumfassende Gut hin werden, sich
mit seinem gottlichen Leben als Hinzelgut mitteilen. Da dringt
die Gmade vor bis zu diesem naturale desiderium selber, bis zur
Natur im Menschen und kniipft sie an das Sein der Vollendung.
Dadurch wird der letzte Endzweck, das Zugehtren zu sich selbst,
die erhabenste Selbstdndigkeit, so lange die Gnade im Menschen
sich findet, ein diesem gebiihrender und geschuldeter, die Krone
der Gerechtigkeit. Ahnlich wird die Natur selber erhoht wie
der kranke Korper, dem auf einmal die Vollendung der Ge-
sundheit wird. |

Was fiir Gott also Natur und Wesenheit ist, sich selbst
namlich zu schauen, das wird dem Menschen iiber die Krifte
der menschlichen Natur hinaus von Gott frei verliehen, dafls er
namlich teilnehme am Schauen der gottlichen Wesenheit und
somit an der gottlichen Natur. Und wenn Gott, weil eben dem
Wesen nach und dementsprechend mit Notwendigkeit, in un-
endlicher, ganz erschopfender Weise sich selbst begreift, besagt
doch das Wesen in einem Dinge immer Endlosigkeit, wie z. B.
das Feuer als solches keine Schranken hat mit Riicksicht auf
die. Wérme; so ist es, weil, wié bereits hervorgehoben, der
Mensch keinerlei Potenz oder Kraft dazu hat, einzig der Wille
Gottes, der den Menschen zur Teilnahme am gottlichen Leben
beruft. Eben weil jenes desiderium, das Wesen des Urgrundes,
also den Inhalt des- letzten Grundes zu schauen, der Natur oder
Wesenheit im Menschen zukommt, ist es, wie immer die Wesen-
heit, endlos, schrankenlos. KEs wohnt dem Menschen keinerlei
Kraft oder Fahigkeit inne, welche von Natur ein Mals fiir dieses



und der moderne Socialismus, 241

natiirliche Verlangen bildete. Sonach kann auch nichts im
Menschen den Einfluls der Gnade irgendwie ,modifizieren®.
Aus der Gnade heraus quillt die Kraft, welche die Natur mit
dem gottlichen Leben verbindet, die Potenzen dementsprechend
kriaftigt und alles Thitigsein dem Menschen wahrhaft zu eiger
gibt, also einzig seinem, der betreffenden menschlichen Person
endgiiltigen Besten dienen lalst.

Danach bestimmt sich der Platz, welcher mit Riicksicht auf
die menschliche Natur und deren Fahigkeiten dem Zustande der
Gnade gebithrt. Von vornherein ist ausgeschlossen, dafs die
Natur selber, in ihrem subjektiven Stande betrachtet, eine Er-
hohung erfahre, dals die Substanz im Menschen durch das sie
ibernatiirlich vollendende Sein gedndert werde. Die menschliche
Natur eben, wie sie in uns aus Leib und unsterblicher Seele
besteht, soll den ihr gesetzten Endzweck erreichen. Erfdhrt
diese Natur eine Anderung, so ist es nicht mehr die menschliche
Natur, welche erhoht und zum erhabensten Schauen beféhigt
wird, Die species oder Naturen der Gattung sind in indivisibili.
Das Geringste, was hinzutritt oder hinweggenommen wird, dndert
die species. Wovon hingt aber die Zusammensetzung der Wesens-
merkmale einer Natur ab? Ohne Zweifel vom Zwecke. Wird
also der Zweck ge#ndert, so folgt an erster Stelle eine Anderung
in der Zusammensetzung der betreffenden Natur.

Zudem ist die menschliche Natur in der Ausstattung mit
ihren subjektiven Kréften durchaus vollendet. Da fehlt nichts.
Das Wahre und Gute, die beiden Sphéren, welche auf alle
Dinge ihr Licht ausstrahlen, erfafst die Seele mit der Vernunft
und dem freien Willen. Das Besondere, die Dinge nach aufsen
hin Unterscheidende, ist ihr zugénglich durch die Sinne.

Wo ist die Liicke? Auf seiten des Gegenstandes, nicht
auf seiten der subjektiven Natur im Menschen. Jener Gegen-
stand mangelt, er findet sich nicht im Bereiche des Geschaffenen,
welcher allein auf Grund der Anschauung beseligen kann, In-
mitten all der Giiter, welche die Vernunft erfassen, der Wille
festhalten und im Vereine mit den Sinnen begehren kann, ist
jenes Gut nicht, dessen Wesen es bedingt, alle Giiter in voll-
kommenster Weise in sich einzuschliefsen. Hier fiillt die Gnade.
Es besteht kein Abgrund mehr zwischen der Seligkeit und der
Moglichkeit, sie zu erreichen. Die Liicke verschwindet. Die
Gnade macht den letzten Endzweck, den Dreieinigen, als den
Gegenstand der seligen Anschauung, fiir jetzt durch den Glauben
gegenwirtig. Von dieser Seite aus mufls der Platz fir die Gnade
bestimm¢t werden.

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X, 16



242 Die Grundprincipien des hl. Thomas von Aquin

Nicht die Natur mit ihren Potenzen wird erhoht und tritt
dadurch gewissermafsen auf eine Stufe, auf welcher der Dreieinige
ihr gegenwirtig werden muls. Das wére ein Einflufs, ein Zwang, von
aulsen her ausgeiibt auf den Unendlichen. Bleibt doch die Natur,
wie immer auch erhoht, stets etwas Gott Aulserliches. Nein;
Gott, der Dreieinige, wird aus reinstem, freiestem Willen that-
sichlich gegenwirtig als Gegenstand ‘der Vernunft und des
Willens; und daraus fliefst in die Natur und in die Vermogen
die iiber alles Natiirliche erhebende Kraft: ,,Gott leuchtet auf
in unsern Herzen und macht hell die Wissenschaft von der
Herrlichkeit Gottes* (1I. Kor. 4, 6).

Man hat sich das so vorzustellen, wie etwa das thatsichliche
Anblicken, eines vollendeten Kunstwerkes den Geist in seinem
Urteile fah1ge1 macht, wie das Anhdren einer meisterhaften
Musik den Schiiler mehr vorwirts bringt als viele Worte des
Unterrichtes; es bleibt davon eine neue Kréftigung der vorhan-
denen Fiahigkeit dauernd zuriick.. Es tritt also mit der Gnade
nicht ein neues Vermogen, ein neuer Zustand neben die anderen
zur Natur., Das wiirde stérend einwirken. Es wéire erklarlich,
wenn dann ein Gegensatz, ein Wettstreit zwischen Gnade und
freiem Willen entstinde. FEin solcher Gegensatz kann aber
ebenso wenig eintreten, wie zwischen dem Korper und seiner
Gresundheit ein Gegensatz besteht, obwohl ein Kranker moglicher-
weise die Mittel, seine Gesundheit zu erreichen, abzuweisen
verlangt. Zwischen dem Licht und dem hellen Zimmer als er-
helltem ist kein anderer Gegensatz wie der zwischen Akt und
Vermogen, zwischen der Vollendung und dem Vollendbaren.

Der letzte Endzweck, die endgiiltige Vollendung steht vor
der Seele des einzelnen Menschen. Die Vernunft ist in ihrer
subjektiven Verfassung wohl vollendet; denn sie ist wohl ge-
eignet fiir die Auffassung des Wahren. Aber das vor ihr be-
findliche Licht der Wahrheit ist zu hell fiir sie, die da durch
ihre Natur angewiesen ist, die Wahrheit im Dunkel dieser sicht-
baren Welt durch die Sinne vorgelegt zu finden. Deshalb
ergielst sich von diesem allwaltenden Lichte der gottlichen
Wesenheit, das da nur Kraft ist, neues Leben, neue Stirke in
die Natur, wird hier dem Menschen zu eigen und kréftigt dann
vom Innern der Natur aus alle andern Fahigkeiten: die Vernunft
bedarf des Vorlegens der Gegenstinde durch die Sinne nicht
mehr; der Wille erhebt sich thatséchlich zur hochsten Freiheit,
zu der vorher nur ein entferntes Vermdgen ihm innewohnte;
die Sinne werden gekréiftigt, dals sie zu ihrem eigenen Heile
frohlich folgen der Stimme des verniinftigen Geistes.



und der moderne Socialismus. 243

Nun kann der letzte Endzweck, der die ganze Natur im
Menschen beseligen soll, Besitz nehmen vom Menschen und der
Mensch von ihm.- Ahnlich wie Gott sich selber durch das An-
schauen seiner Wesenheit besitzt, wird dem Menschen seine
Seligkeit zu eigen. Oder was beséfse denn der Mensch fester
als das, was er im Geiste weils, was er in sich der Vernunft
gemifs schaut. Wenn aber im Bereiche der Natur schon dieser
Besitz als der festeste gilt, dann besteht von seiten des letzten
Endzweckes, vom Dreieinigen her eine iiber alles Denken grofse
Festigkeit im Besitze; jene némlich, die durch die Gnade gewéhr-
leistet wird. Sie ist in &dhnlicher Weise grols, soweit es auf
das Binwirken der Gnade ankommt, wie grofs ist die Festigkeit
des Besitzes, mit der Gott seine eigene Wesenheit besitzt; stellt
doch eben die Gmnade, einzig durch die Kraft des Dreieinigen,
die sich in ihr mitteilt, in der Seele das Bild des Dreieinigen,
dem thatséchlichen, wirklichen Sein nach, her.

Der hl. Gregor von Nazianz (oratio contra Julian.) spricht
mit Bezug auf Julian den Abtriinnigen: ,,Er unternahm es zudem,
den Gdtzendienst mit jenen Hinrichtungen auszustatten, welche
den Ruhm der Gnadenanstalt Christi ausmachen und die aufser-
halb derselben nicht gedeihen konnen. In dieser Absicht er-
richtete er in jeder Stadt Schulen, Gebetsstitten, Lehrstiihle,.
wo man die Moral und den heidnischen Mysticismus lehrte, wo
man den verborgenen Sinn der theurgischen Weihungen ent-
wickelte als ein Mittel, zur inneren Vollkommenheit zu gelangen und
die Seele zu reinigen. Der Psalmengesang, den er in unseren
Basiliken gehort hatte, gab ihm die Idee, unter Androhung von
Gefingnis oder Geldstrafen die Menge zu zwingen, dafs sie
Hymnen singe in zwei abwechselnden Choren zu Ehren der
Gotter. Er liefs ebenso mit vielen Kosten Hauser erbauen zur
Aufnahme der Wanderer, der Armen, Hospitéler fiir die Kranken.
Durch kaiserliches Dekret meinte er heidnische Kloster und
Jungfrauenkollegien bilden zu konnen. In allen seinen Briefen
flofs er iiber von Néchstenliebe, von Sorge fiir die Armen, von
all den Tugenden, die er bei uns hatte iiben sehen.®

Es war der erste Versuch, den Volksunterricht, die Kranken-
pflege, die Armenfiirsorge, mit einem Worte das Aulsere des
Christentums zu verstaatlichen, Laienhinden anzuvertrauen. Ge-
lang er? Die Zeit war fiir Julian zu kurz. Trotzdem konnen
wir einen Schlufs ziehen, ob er gelungen sein wiirde. Wir
haben noch' Rundschreiben von Julian an Gotzenpriester, in
denen er sich bitter beklagt, dafs man ihn nicht verstehe. Den
Arsaces, den Oberpriester in Galatien, mahnt er scharf und

' 16*



244 Die Grundprincipien d. hl. Thomas u. d. moderne Socialismus.

unter Androhung von Strafen sowie unter Darreichung von Staats-
mitteln, er moge selbst recht zuriickgezogen leben und streng
auf die Beobachtung der von ihm erlassenenr (esetze halten:
,Nichts ist gethan,” so heiflst es da, ,wenn wir uns nicht zur
vollen Hoéhe unserer Sendung und unserer Aufgabe erheben.
Denken wir an die Mittel, mit denen die Gottlosigkeit der
Nazarder in der Welt volkstiimlich geworden ist. Diese Mittel
sind die Liebe fiir die Armen, fiir die Kranken, fiir die Un-
gliicklichen aller Art; die Gastfreundlichkeit fiir die Fremden;
die Sorge fiir die Toten; die aufsen erscheinenden Zeichen der
Heiligkeit.“

Der moderne Liberalismus hat den Kaiser Julian, den Ab-
trinnigen, kopieren wollen. Der glaubenslose Staat, der nach
mancher Seite hin noch schlimmer ist als der heidnische, den
Julian vor sich hatte, will alles beanspruchen und alles leisten.
Zum mindesten behilt er sich die endgiiltig entscheidende Aufsicht
vor. Was hat er erreicht? Die furchtbaren socialen Verirrungen
unserer Tage geben darauf die Antworf. Ks gibt eben Dinge,
deren Wesen es verlangt, dals sie gern vollbracht werden,
wenn sie segensreich sein sollen. Xs gibt Pflichten, deren Er-
fiillung nicht mit Gold aufgewogen werden kann, so grofs sind
die Opfer, welche sie auflegen. Julian wollte das Aulsere des
Christentums nachéffen, denn er glaubte an keine unsichtbare
Gnadenkraft. Der moderne Liberalismus mochte ebenfalls popular
sein und will darum mit staatlichen Geldern unterrichten, Kranke
pflegen, fiir die Armen sorgen, Ehen schliefsen ete. Xr ver-
hirtet mit seinen vermeintlichen Wohlthaten nur die Herzen und
erzieht sich seine Totengrdber. Wohlthaten, die anziehen sollen,
miissen aus dem Herzen kommen. Das Herz aber hat nur Gott
in der Gewalt durch seine Gnade. Wir werden nichstens weiter
darauf eingehen, wenn wir iiber die Beziehung der Gnade zur
Freiheit und somit iiber den wahren und falschen Liberalismus
handeln werden.




	Die Grundprincipien des Hl. Thomas von Aquin und der moderne Socialismus [Fortsetzung]

