Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Die unbefleckte Empféangnis der Gottesmutter und der HI. Thomas
[Fortsetzung]

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761862

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die unbefleckte Empfingnis der Gottesmutter u. d. hl, Thomas. 199

consensuros esse, et quia Deus (quod loco citato non tam dicitur quam
supponitur a S. Doctore) nobiscum, scilicet gratia sua nobis collata con-
sensum salutarem physice operatur. S. 42. — Tot et tam diversa Deo
praesto sunt adminicula gratiae ut nulla sit necesse possit adeo indurata
voluntas, quam Deus non possit eo flectere, quocunque ipse velit, et si
instrumenta et auxilia adhibuerit de se mere indifferentia, i. e. vo-
luntatem nullo modo an unum determinantia, S. 43. — Debet Deus ho-
minem in re proposita ita vocare, quomodo scit, hominem libere esse
obsecuturum, id est debet hominem vocare auxilio vel gratia con-
grua. A. a. 0. — Liceat item Molinistis asserere talem consensum Deum
non posse infallibiliter impetrare atque efficere nisi solis gratiis congruis,
i. e. gratiis, quos Deus efficaces esse futuras ab aeterno praeviderit. Haec
enim, quae a praevisione consensus est, congruitas auxilii, ab omnibus
giolinistis in auxilio efficaci ut sic, passim postulatur atque asseritur.
. 44,

e

DIE UNBEFLECKTE EMPFANGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.
Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

(Fortsetzung von Bd. X S. $45.)

I1I.

Fir die Stichhaltigkeit der Schneiderschen Losung unserer
Frage spricht gar sehr der Umstand, dafs St. Thomas so in
vollste Ubereinstimmung tritt sowohl mit den Véatern, wie mit
den grofsen- mittelalterlichen Theologen, wie mit den grolsen
Theologen der Nachwelt bis auf unsere Tage. Alle sind darin
einverstanden, dals in Maria irgendwie ein debitum sich fand
fiir die Befleckung mit der Erbsiinde im Unterschiede von Christus.
Die theologische Frage ist nun: Wo liegt dies Debitum in
Maria? Ganz an der Hand des hl. Thomas beantwortet Schneider
(Erwiderung S. 56) diese Frage, #hnlich wie ausfihrlicher im
8. Bande der Summa-Ubersetzung, dahin: ,Das debitum besteht
in der Verderbnis der fleischlichen,  direkt von Adam sich in
natiirlicher Weise ableitenden Natur Marias. Dafs aus dieser
Verderbnis sich die Trennung der Seele von Gott ergiebt, ist
eine der Natur geschuldete Folge, ein debitum naturae;
denn es fehlt dieser Natur, die auf Grund der Freiheit mit der
zum Heile bestimmenden Kraft Gottes mitwirken soll, das
Werkzeug dazu, und dafs dieses Werkzeug der Natur fehlt,
davon liegt die Schuld in ihr. In Maria trat diese Folge nicht
ein; infolge ihrer Bestimmung zur Muttergotteswiirde wurde sie
in vollkommenster Weise von diesem debitum erlost, so dafs

13*



196 Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas

ihre verniinftige Seele stets Sitz der Gnade war. Wie in uns
der Fleischesstachel oder fomes ist, aber trotzdem nach dem
Paulinischen, vom Konzil von Trient angewandten Ausdrucke
,,hichts Verdammenswertes in den Getauften®, so war in Maria
das Verderbnis des Fleisches, aber wie ein gebundener, zum
Schaden unfdhiger Feind; so wirksam war der Schutz und die
Gnade des gottlichen Sohnes in der Mutter. Als er aber selbst
Fleisch annahm und so in ihr wohnte, konnte auch dieses Ver-
derben selber nicht mehr mit der Gnade in Maria zusammen
sein. Die Worte: ,,Es geschehe mir nach deinem Worte®“ ver-
trieben durchaus den Feing dieses Wortes.

a) Als Vertreter unserer Zeit moge der auch bei Tobbe
beliebte und angesehene Wirzburger Dogmatiker Denzinger
dienen. Derselbe spricht (a. O. 8. 39, Note 1) ausdriicklich
Maria das debitum contrahendi peccatum originale zu. Auch
zihlt er keineswegs wie TGbbe St. Augustinus zu den Gegnern
der U. E. St. Thomas lehrt aber, wie Schneider griindlich (a. O)
nachweist, beziiglich der Empfangms Marias nichts anderes, wie
St. Augustinus. Néher driickt sich Denzinger (a. O. S. 38 ff.)
80 aus: :

,Die Lehre von der U. E. ist eine solche, die in dem
Glauben des christlichen Altertums seit den ersten Zeiten des
Christentums enthalten war. Zwar wurde lange Zeit in der
Kirche diese Lehre im ganzen nicht in der ausfiihrlichen Form
(explicite) vorgetragen, wie spiter, allein sie war in der einfachen
und- allgemeinen Form, dafls die Mutter Christi durchaus un-
befleckt und frei von Siinden war, mitenthalten, und diese Form
wurde nicht anders vom christlichen Altertum verstanden, wie
wir aus Augustinus gesehen haben. Wenn die Kirchen-
viater hingegen aussprechen, dals Christus allein von
der Erbsiinde ausgenommen gewesen, weil er allein vom
hl. Geiste geboren worden, so steht dieses der Lehre
durchaus nicht entgegen. Denn wir behaupten durch-
aus nicht, dafs Maria von der allgemeinen Notwendigkeit, die
Erbsiinde zu iiberkommen, frei war, sondern nur, dals sie von
dem wirklichen Eintritt dessen, was sonst notwendig statt gehabt
hiatte, durch Gottes heiligende Gnade bewahrt wurde. Insofern
unterscheidet sie sich keineswegs von anderen Men-
schen, und es gelten insofern von ihr wie von andern die all-
gemeinen Ausspriiche der Schrift, wonach der Tod und die Siinde
von Adam her iiber alle kam. Sie hatte nur voraus, dals, was
bei andern erst in der Taufe geschieht, bei ihr sofort bei ihrem
ersten Entstehen statt hatte, so dals kein Augenblick eintrat, in



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 197

dem sie der Siinde unterlegen wire. Christus dagegen war in
keiner Weise unter der allgemeinen Notwendigkeit, die traurige
Erbschaft zu iberkommen, weil er von Adam nicht auf dem
gewohnlichen Wege abstammte, also auch nicht mit der zeitlichen
Geburt den ewigen Tod von ihm mitgeteilt erhalten mufste. Er
bedurfte also keiner Befreiung, keiner Bewahrung. Auch wird
damit die hl. Jungfrau nicht von der allgemeinen Erlosungs-
bediirftigkeit ausgenommen, sondern es hatte nur die Erlosung
bei ihr in einer besonderen Art statt. Sie wurde von Gott
bewahrt nur im Hinblick auf die Verdienste ihres Sohnes, durch
welchen alle erlost sind, die erlost wurden, sei es vor, sei es
nach seinem Tode, im Alten oder im Neuen Bunde. . . . .

Was einmal in der Kirche allgemein angenommen war,
muls stets dagewesen sein, wenn man nicht annehmen will, dafls
die Gesamtkirche von der Uberlieferung der Viter abgefallen ist,
dafs die Kirche jetzt oder frither als Gesamtheit die Wahrheit
verloren habe, dals also Christi Worte eitel waren, er wolle bel
uns bleiben bis ans Ende der Zeiten, und er habe seine Kirche
auf den Felsen gebaut, dafs die Pforten der Holle sie nicht
iberwiltigen, und er habe fiir Petrus gebetet, dals sein Glaube
nicht ausgehe, auf dals er seine Briider bestirke. Schlielsen
wir also aus dem (resagten, dafls die Lehre von der U. E. eine
in der kirchlichen Tradition enthaltene ist, eine solche, die sich
auf den Worten des Engels griindet, eine solche, die wahrhaft
in der Offenbarung, wenn auch nicht in der ausfiihrlichen Form,
in der wir sie jetzt vorlegen, doch in einer durchaus gleich
geltenden, allgemeineren, enthalten ist. Die Lehre bleibt die-
selbe, aber die Form, in der sie vorgetragen wird, kann sich
im Laufe der Zeiten entwickeln, je nachdem der Widerspruch
des Irrtums, der Zweifel des Einzelnen oder die Bediirfnisse der
kirchlichen Wissenschaft es notwendig machen. Die Kirche
kann nichts zum Dogma erheben, was nicht in der Offenbarung
enthalten ist. KEs ist also nicht eine neue Lehre gebildet, sondern
nur die alte ausgesprochen worden mit jener Autoritdt, welche
jeden Zweifel bei dem Einzelnen aufzuheben geeignet ist.“ —
Wie Tobbe seine Bemerkungen (S. 62. f.) und sub VIII (S. 73 ff.)
mit Denzingers Ausfiihrungen zusammenreimen kann, ist uns un-
begreiflich. Wohl aber stimmt mit denselben durchaus iiberein,
was Schneider an verschiedenen Orten sagt (vgl. z. B. Bd. §,
S. 58—67; 343—370; 654—675; Bd. 9, S. 241—247; Er-
widerung, S. 6 ff.; S. 20 ff; S. 45 f£; S. 50 ff.; S. 84 ff).

b) Vor uns liegt gerade: A. R. P. Augustini Reding, Theo-
logia Scholastica, 2 vol. fol., Typis Monast. Einsidl.,, 1667. Reding



198 Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

war seiner Zeit hervorragend als Theologieprofessor der alten
bliithenden Universitit Salzburg. Seine theologische Summa muls
den besten thomistischen Schriften beigezéhlt werden und kann
nebst demen von P. Mezger und P. Renz, auch Salzburger
Theologieprofessoren, nur jedem zum rechten Verstindnis der
Lehre des hl. Thomas anempfohlen werden (siehe Jahrbuch,
IV. B. 8. 503 f.). — Reding behandelt unsere Frage im Tractatus
de Incarnatione, Qu. V, Art. II, Controv. I et II. In der I. Con-
troversia heifst es:

,»Responsio ad opposita fundamenta:

Ad primum ex Divo Thoma oppositum argumentum re-
spondetur, S. Doctorem non aliud intendere, nisi quod
secundum fidem Catholicam firmiter sit tenendum, quod omnes
homines praeter solum Christum ex vi legis, ac secluso
privilegio, ex Adam contrahant peccatum originale, saltem
secundum debitum. Probatur ista responsio.

Nam 8. Doctor citatus doctrinae a se traditae theologicum
fidei certitudine nixum argumentum adstruit ex illo Rom. 5, 12.
»In omnes homines mors pertransiit, in quo omnes peccaverunt®.
At per hoc indicatur causa mortis tam spiritualis per gratiae
privationem, quam temporalis per corporis et animae dissoluti-
onem. Omnes igitur in Adamo inclusi i. e. per seminalem
rationem ex ipso propagandi, in ipso peccantes confraxerunt
causam, seu debitum mortis, ita ut vi huius debiti mors in
omnes secundum legem ordinariam pertranseat. At
huic legi non obstat privilegium, sanctissimam Deiparam
ab actuali originalis peccati contractione eximens;
uti pluribus probat eius discipulus Joannes a sancto Thoma in
approb. doctrinae Divi Thomae art. 2 per totum: ipseque Doctor
Angelicus in L. dist. 17, qu. 2, art. 4, ad 3. et adhuc clarius
I. dist. 44, art. 3, ad 3. (Siehe oben II. ad 2.) Ne proinde
Doctor Angelicus sibi videatur contrarius, debet in
illis locis, ubi B. V. Mariam peccato originali ob-
noxiam asserit, intelligi de debito, non autem de
actuall contractione originalis culpae, veluti praeter
citatum Joannem a S. Thoma censent alii quoque Thomistae,
Ferrariensis in 4 c¢. G. c¢p. 50, Zumel in L II. qu. 81, art. 3.

Ad secundum ex D. Thoma oppositum argumentum re-
spondetur negando sequelam maioris. Nam eo ipso, quod
B. Virgo in Adam peccando contraxerit originalis
culpae debitum, indiguit redemptione per Christum,
non quidem culpae originalis actualiter contractae expiativa, sed
per privilegium praeservativa a culpa, ex vi legis



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 199

alioquin contrahenda. Ad tertium respondetur, eo argumento
omnino probari, potuisse, imo ex vi legis debuisse peccatum
originale traduci in B. V. Mariam, licet ista traductio actualis
per Christi merita ex vi specialis privilegii fuerit a Deo impedita.*

In II. Controversia (ad 9 in margine):

,2Doctor Angelicus (L 1L qu. 81, art. 3) tradit, secundum
fidem Catholicam firmiter fatendum esse, quod omnes
homines, praeter solum Christum, ex Adam derivati pec-
catum originale (quoad debitum ac ex vi legis) ex Adam
contrahant: eo quod omnes in Adam peccarint. Cui, quoad
eiusmodi debitum a sanctissima Virgine in Adamo
contractum, seu quoad eius in Adami pacto et voluntate in-
clusionem praeter Thomistas accedunt Bellarminus tom. 3.
controv. 4 de am. gratiae 16; Suarez tom. 2, in part. 3. disp. 3,
sect. 2; Vasquez tom. 2, in p. 3, disp. 115, cp. 3. et alii plures
Societatis Jesu Theologi“ Was sagt denn Tobbe dazu,
welcher (8. 37) behauptet: ,,Der Versuch, den hl. Thomas als
einen Freund der U. E. hinzustellen, tritt erst dann hervor,
als sich die Auktoritit Roms und der sensus communis fidelium
offenkundig fiir diese Lehrmeinung ausgesprochen
hatten, ndmlich im 17. Jahrhundert . . . .“? Und doch ver-
treten nachweisbar schon viele im 16. Jahrh. und noch ftriiher
die Ansicht, Thomas habe die U. E. gelehrt und noch mehr
Autoren, er sei wenigstens kein Gegner derselben. — Zu Ende
des 16. und anfangs des 17. Jahrh. waren die Theologen all-
gemein der Amnsicht, die Viter und grofsen Scholastiker, welche
vou der Erbsiinde keinen aufser Christus ausnehmen, seien dahin
zu verstehen, dals sie allen wenigstens das debitum contrahendi
peccatum originale zusprechen. Auch Maria habe dieses debitum
gehabt, aber vermoge eines besonderen (Grnadenvorrechtes habe
sie nie thatsdchlich sich die Erbsiinde zugezogen. P. Agidius
de Praesentatione (de praeserv. Virginis lib. 3., qu. 4., art. 2.,
§ 3.) beweist dies weitldufig; ebenso Pitigianis (in IIL. Sent.
dist. 3., qu. 1., art. 5.). Lezterer lehrt daselbst, B. V. Mariam
tripliciter fuisse peccato originali obnoxiam. 1. in lumbis
Adae et aliorum parentum; 2. in utero ante animationem; tunc
enim existebat secundum partem, et inficienda erat, nisi prae-
veniretur; 3. in primo instanti animationis; quia licet illo eodem
instanti fuerit in gratia, prius natura existebat sine ea, et debe-
batur ei secundum se oppositum. Dasselbe behaupten auch (a. O.)
Kardinal Bellarmin und die andern angefiihrten grofsen Theologen
der Gresellschaft Jesu und bestétigen so ganz und voll die Ansicht
Schneiders, das debitum contrahendi peccatum originale bestehe



200 Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

in der Verderbnis der fleischlichen, direkt von Adam sich in
natirlicher Weise ableitenden Natur Marias. Da uns gerade
Bellarmin zur Hand ist, mége er hier zu Worte kommen.

¢) Bellarmin 1ost im 16. Kapitel (a. O.) die Einwiirfe gegen
die U. E. und sagt unter anderm:

»Non negamus B. Virginem in Adamo peccasse, eo modo
quo peccare poterat, quae nondum erat, nisi in potentia, ac per
hoc obnoxiam fuisse, ut quando actu esse inciperet, reipsa in se
peccatum haberet. Tamen addimus, praeventam fuisse singulari
gratia ac privilegio Dei, ut simul et esse et iusta esse inciperet.

Neque illud negamus, eandem Virginem in Adamo esse
mortuam, hoc est, propter Adae peccatum mortis debitum con-
traxisse et solvisse, Nam etiamsi in primo suae creationis in-
stanti anima eius per gratiam a peccatli macula liberata fuit,
redemptionem tamen corporis non continuo habuit. . .. Denique
non negamus, B. Virginem natura fuisse fillam irae, sed
addimus gratia semper fuisse filiam misericordiae. Ex natura
enim corrupta parentum suorum quid haereditare potuisset nisi
corruptionem? placuit tamen K Deo, sic eam in benedictionibus
dulcedinis praevenire, ut nunquam esset peceatrix, quod postulabat
natura, sed semper esset iusta, quod gratia conferebat.”

Auf den Einwurf: ,,Si B. Virgo semper fuit iusta, quippe
quae in ipso primo instanti creationis gratiam iustificationis accepit,
nullo igitur tempore peccato invenietur obnoxia. Neque enim ob-
noxia peccato fuit, antequam esset in rerum natura, neque posteaquam
in rerum natura esse coepit; cum simul esse et iusta esse coeperit;*

antwortet er: ,B. Virginem tribus temporibus peccato
fuisse obnoxiam: 1. quamdiu in lumbis Adae et ceterorum parentum
suorum fuit. Toto enim illo tempore sicut fuit in potentia Adae
filia, sic fuit in potentia peccato obnoxia. 2. rursus, quando con-
cepta est in utero matris ante animationem. Tametsi enim tunc
non fuerit integre in rerum natura, fuit tamen ex parte, et ratione
illius partis dicebatur ipsa vere existere; . . ... Toto autem
illo tempore, quod inter primam conceptionem et infusionem animae
rationalis intercessit, fuit illa non in potentia, sed in actu, quamvis
ratione unius partis, peccato originali obnoxia, quo sine dubio
polluta fuisset, nisi per gratiam praeservata fuisset. 3. obnoxia
peccato fuit ipsa integre existens in primo instanti coniunctionis
animae rationalis cum corpore. Tametsi enim in eodem instanti
temporis iustificata fuerit, tamen quia ordine naturae prius est
subiectum quam accidentia, ideo prius fuit, ordine naturae, per-
sona illa extra suas causas, quam aut peccatum aut iustitia in
illa inhaereret. Itaque in illo priori instanti naturae fuit ob-



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 201

noxia peccato, quia sine dubio continuo peccatum contraxisset,
nisi in illo ipso temporis puncto iustitiae luce ornata fuisset, quo
peccati labe infici debuisset. —

Der aufmerksame Leser wird leicht herausgefunden haben,
dafs Bellarmin mit St. Thomas nach der Erkldrung Schneiders
ganz und gar iibereinstimmt, dals namlich mit dem Ausdrucke
»B. V. in peccato originali concepta fuit“ nichts anderes gesagt
ist, als was Bellarmin hier auseinandersetzt. — Nebenbel em-
pfehlen wir Tobbe (zu S. 62, II, unten) beziiglich der Zeugnisse
der abendldndischen Theologen fiir die U. E. das Studium
des 15., 16. und 17. Kapitels aus Bellarmin (a. O.).

LV:

Das Gesagte moge aus Bellarmin geniigen. Gehen wir
jetzt auf dltere, vortridentinische Theologen iiber. Da
uns die Originalwerke nicht zu Gebote stehen, folgen wir in
unserer Darlegung einem zuverldssigen Autor, welcher stets mit
Angabe der betreffenden Ausgabe genau citiert, ndmlich Bene-
dictus Plazza, Syracusanus S. J. in seinem Werke: ,,Causa Im-
maculatae Conceptionis Sanctissimae Matris Dei Mariae Dominae
Nostrae, Sacris Testimoniis, Ordine Chronologico, utrinque allegatis,
et ad examen Theologico-Criticum revocatis, agitata, et conclusa.”
Unsere Ausgabe ist die iuxta exemplar Parnormi hergestellte
Kélner, Coloniae, Sumptibus Fratrum de Tournes, 1752. — Ein
klassisches Werk (vgl. Innsb. Zeitschr. a. O.).

a) Beginnen wir mit Jacob de Valentia, Ord. Eremit.
S. August. Episcop. Christopolitanus, sive Chrysopolitanus, Anno
1468 (Plazza, l. c¢. p. 342 sq.). In Explanatione Cantic. B. V.,
Magnificat, ad ea verba: ,Quia fecit mihi magna, qui potens
est“ inter haec magna primo loco enumerat Singularem Prae-
destinationem, qua B. Virgo fuit ab aeterno praedestinata
ad Gratiam Sanctificationis, ut in primo instanti suae creationis
esset Sancta, et Immaculata, et Filia Dei adoptiva, et Sponsa
Christi, et sic esset apta, ut postea fieret Mater Dei. Zur tie-
feren Begriindung erliutert er das Wort des hl. Agustinus,
niemand sei frei von Siinde (liber a peccato) aufser Christus,
dabin: | Differentia est inter liberum et liberatum. Nam liber
respicit personam et naturam simul: et sic solus Christus est
inter mortuos liber: quia nec fuit obligatus in Persona, nec
in Natura in Adam; et hoc probat ibi Augustinus. Sed quia
Virgo Maria fuit obligata in Natura, sed fuit liberata, per
Gratiam praevenientem, in Persona; ideo non potest dici libera,
sed liberata. Hier finden wir genau, wie bei den schon an-
gefihrten nachtridentinischen Thelogen, die von Schneider



202  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

scharf betonte, aber leider von manchen Kritikern nicht genau
erfalste Unterscheidung zwischen Person und Natur, welche
doch den Schliissel zur Losung unserer Frage bietet.

b) Johannes Gerson, Kanzler der Universitit Paris ums
Jahr 1400, spricht sich an mehreren Stellen fiir die U. E. im
Sinne des jetzigen Dogmas aus. So In seiner Josephina, in
seiner Rede auf Christi Geburt (col. 941. sub init., par. 3., tom. 3.),
in seiner Rede auf Maria Geburt, gehalten beim Konzil zu Konstanz.
Plazza (p. 339) behandelt néher die Rede iiber Marid Empfingnis,
gehalten 1401 zu Paris in der Kirche S. Germani, insbesondere
deren 3. Teil, sowie den Traktat oder Brief Gersons an den
Provinzial der Colestiner Joh. Bassandi ,,de Susceptione Humani-
tatis Christi“, geschrieben 1426. In dieser Rede heilst es in
I1I. Consideratio: ,,Sancti Paires generaliter locuti sunt de Domina
nostra, et Alils, in hac materia, volentes dare intelligere, quod
sine privilegio speciali (quo non eguit Christus,) et secun-
dum generales causas, Domina nostra habuisset Pec-
catum Originale, sicut Aliae.“ Im Traktat lesen wir sub
num. 10: ,,Christus voluit, dilectissimam Matrem suam dolores,
et poenalitates huius vitae destitutae suscipere, nedum voluntarie
pure, sicut suscepit, sed ex conditione naturae viatricis, de-
scendentis ab Adam, et cum necessitate contrahend!
Originale Peccatum, sicut alii, per generationem Viri, et
Mulieris concepti, nisi Gratia supernaturalis praevenisset
casum in hoc Originalis Culpae praecipitium ete.“ (Ganz
wie Schneider, Erwiderung S. 78 ff.) sub num. 11: ,,Christus
praeservando Matrem suam ab Originali, non ob hoc dedit Digni-
tatem aequalem sibi ipsi, etiam secundum Humanitatem Viatricem.
Ratio: quia nunquam Christus habuit necessitatem Originale
Peccatum contrahendi, quaia non descendit per naturalem pro-
pagationem.” —

Etwas anderes, als hier Gerson sagt, bringt Schneider auch
nicht vor; die Stellen, in welchen St. Thomas von der Em-
pfingnis Marias in der Erbsiinde redet, lassen sich also auch
nach Gerson, durchaus ohne ,rabulistische Interpretationskiinste
(Tobbe 8. 72 nach Schwane), ganz naturgemé(s von der necessitas
contrahendi Originale Peccatum verstehen. Dals Gerson auch
ausdriicklich St. Thomas fiir einen Freund der U. E.
halt, ergiebt sich aus der obigen Rede in der III. Conmsideratio,
wo aulser St. Augustinus und St. Anselmus gleichfalls St. Thomas
angefiibhrt wird, als ein solcher, welcher Maria das privilegium
speciale zuschreibf, personlich von der Makel der Erbsiinde stets
befreit gewesen zu sein.



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas, 203

¢) Johannes Bacondorpius, vulgo Baconius, aus dem
Karmelitenorden, ums Jahr 1340, an der Pariser Universitat
Doctor Resolutus genannt, behandelt in lib. 4. Sentent. dist. 2.,
qu. 3, weitliufig die Frage: Utrum B. Virgo concepta fuerit
absque Peccato Originali? In Art. I. zeigt er nun da: Secundum
Legem Dei statutam, et secundum ea, quae in utrogue Canone
continentur, solum Christum excipi ab Originali Peccato.

Art. II. absolute statuit, solum Christum excipi, tum a Culpa
Originali, quam a necessitate contrahendi illam; quia solus Christus
fuit conceptus de Spiritu Sancto; sine corporali concubitu, unde,
secundum legem statutam, trahit homo necessitatem incurrendi
Originale Peccatum. Ex quibus concludit quod Mater Christi
de Lege statuta non potuit excipi omnino ab Originali
Peccato, quin saltem causa contrahendi fuerit in ea.

Art. IIL asserit: ,,Mox per privilegium speciale in
hora Conceptionis fuit causa et necessitas contrahendi Originale
in Matre Dei extincta, ut de iure privatoilla in Animatione
non contraheret Originale, quo notatur Culpa et Ma-
cula in Anima.”

Art. IV. declarat, illud ,,M ox, intelligendum esse secundum
ordinem naturae, non temporis; ut sic in eodem instanti
secundum rem fuerit concepta sub necessitate contrahendi, et
exempta: sicutl in eodem instanti materia est informis et formata;
et aér tenebrosus et lucidus, salvo tamen ordine naturae, nom
temporis.“ (Vgl. Schneider, Erwiderung, 8. 82 f.)

Dieselbe Frage behandelt Baconius lib. 3, Quodlib. qu. 13.
nur in andern Worten gestellt, ndmlich: Utrum solus Christus
conceptus fuerit sine Peccato Originali? Da heilst es denn sub
Particula VIIL.: ,Quod quamvis contraxit (B. V.) Originale
Peccatum, ut est Filia Adae, et descendit per carnalem Gene-
rationem, tamen ut est praedestinata et praeordinata fuit Mater
Dei, tenet Anselmus, quod non contraxit, in Tractatu, qui in-
titulatur de Conceptione B. M. Virginis etc.“ Dazu bemerkt
Plazza (p. 336 sq.): ,,Quorum verborum sensus non est, quod
B. Virgo sub una counsideratione re ipsa contraxit et sub altera
non contraxit Originale peccatum: sed, quod B. Virgo, ratione
naturalis propagationis ex Adamo, debuerat contrahere
Originale Peccatum; sed, quia futura erat Mater Christi,
ex privilegio singulari illud non contraxit®“ DBesser
kann man doch mit Schneider (Erwiderung, S. 22 ff. und 8. 78 ff)
nicht tibereinstimmen, als hier Baconius und dessen Erklérer Plazza!
~ d) Franz de Mayronis, aus dem Orden des hl. Franziskus,
Doctor Illuminatus genannt, ums Jahr 1320, dieser grofse Schiiler



204  Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u, d. hl, Thomas.

des Scotus, behandelt die Frage von der U. E. deutlichst und
ausfiithrlich zugleich in seinem sonst sehr kurzen Kommentar zum
3. Sentenzbuch dist. 3 (edit. Venetae a. 1506 a f. 6.). Plazza
bringt aus Quaestio I. und 1I. einen Auszug. Daraus moge denn
folgendes fiir unsern Zweck geniigen: ,,Quaest. [. Art. IV. quaerit:
,Quando B. Virgo fuit sanctificata? Et breviter reiectis aliornm
Sententiis, definit, ,quod B. Virgo in primo instanti suae Con-
ceptionis (quamquam in posteriori signo naturae) fuit
sanctificata‘, et sic praeventa, ne Peccatum Originale contraheret.
— Quaestione II. Totum systema Piae Sententiae (i. e. Immacul.
Concept.) duodecim Articulis mirifice illustrat, atque confirmat;
quorum summa capita hic exhibemus. I. Deus potuit Matrem
suam praeservare, ne contraheret Originale Peccatum. II. Hoe
ipsum decuit. III. De facto Ipsam ab Originali praeservavit.
IV. Dici nihilominus potest, iuxta locutionem Sanc-
torum, quod B. Virgo Peccatum Originale contraxit
aliquo modo; quia nimirum quantum est de se con-
traxisset. V. Quod vere fuit redempta. VI. Quod vere
fuit ab Originali Peccato purgata. VII Quod fuit vere
sanctificata. VIII. Quod habuit aliquam poenam Peccati
Originalis. IX. Quod suae Immunitatis Privilegium fuit citra
Privilegium Christi. X. B. Virginem fuisse sine Peccato Origi-
ginali, non est contra auctoritates Sacrae Scripturae. XI. Nec
contra determinationem Sanctae Matris Hecclesiae. XII. Neque
contra dicta Sanctorum. Quae omnia, et singula ita per-
sequitur, ac multiplici auctoritate, et ratione demonstrat; ut nullum
ingenuo Lectori scrupulum relinquere videatur.“ Soweit Plazza
(p- 335). Wir machen blofs aufmerksam auf das von uns vorhin
besonders Markierte, zumal IV, VI, XIL

e) Wir kommen nun zu Johannes Duns Scotus, dem
Doctor Subtilis, selber. Schneider behandelt die Meinung des
Scotus eigens in seiner Erwiderung (1. Teil § 2 8. 12 ff)). Nach
Schneider (Erw. 8. 19) fafst Scotus die Erbsiinde als das, was
die personliche Trennung von Gott als dem letzten Endzwecke
in sich einschliefst und durch die Taufe getilgt wird. Scotus
stellt thm die U. E. auf die gleiche Linie mit der (Gnade der
Taufe. Zum Gliicke liegt uns Scotus (II. und III. Sentenzenbuch)
im Original vor, Ausgabe Lugduni 1639. Da ldfst sich also
Schneider leicht kontrollieren, ob er uns nichts vormacht oder
vorschwindelt, wie ihm wirklich schon der Vorwurf gemacht
worden 1st, aber gliicklicherweise nur von solchen, die gerne
reden oder schreiben, ohne griindlich ihrer Sache bewulst zu
sein, Ein solch trilber Vorwurf ist aber leicht zu verschmerzen. —



Die unbefleckte Empfiingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 203

Scotus nun sagt wirklich (Lib. IIL. Sent. dist. 3., qu. 1., ad 9.
in margine): ,Deus potuit facere, quod ipsa (i. e. B. V. Maria)
nunquam fuisset in peccato originali. ... .. Primum declaro,
quia gratia aequivalet iustitiae originali, quantum ad acceptationem
divinam, ut propter hanc animae habenti gratiam non insit pec-
catum originale. Potuit enim Deus in primo instanti illius animae
infundere sibi gratiam tantam, quantam alii animae in circum-
cisione, vel Baptismo: igitur in illo instanti anima non habuisset
peccatum originale, sicut nec habuisset si postea fuisset baptizata.
Et si etiam infectio carnis fuit ibi in primo instanti, non fuit tamen
necessaria causa infectionis animae, sicut nec post Baptismum,
quando manet secundum multos, et infectio animae non manet:
aut potuit caro mundari ante infusionem animae, ut in illo in-
stanti non esset infecta.“ Ebendaselbst (dist. 18., qu. unica, ad
13. in marg.) heilst es: ,B. V. Mater Dei nunquam fuit inimica
actualiter ratione peccati actualis, nec ratione originalis (fuisset
tamen, nisi fuisset praeservata). — Im 2. Sentenzenbuche dist.
32 beantwortet Scotus die Frage: Utrum in Baptismo remittatur
peccatum originale? Zundchst bringt er die Losung der Frage
von seiten derjenigen Autoren, welche mehr den bestimmbaren
(materialen) Teil der Erbsiinde in Betracht zogen. ,,Ad intellectum
autem istius viae quattuor sunt videnda. Primo, qualiter ab
anima contrahitur infectio in carne. Secundo, qualiter seminatur
caro infecta. Tertio, qualiter ab ipsa inficitur anima. Quarto,
qualiter ab infectione illa liberatur per Baptismum.“ Diese
einzelnen Punkte werden nun nach der Meinung dieser
Autoren etwas ndher auseinandergesetzt. Danu schliefst Scotus:
moecundum istam viam patet quid sit dicendum ad quae-
stiones motas; est enim culpa originalis in quolibet sic pro
pagato, et hoc quantum ad primam quaestionem: et quoad
tertiam quaestionem, dicendum est carnem infectam sic seminari,
et ab illa infecta animam infici culpabiliter: quae culpa quoad
secundam quaestionem vel est curvitas opposita rectitudini naturali
voluntatis, vel concupiscentia, id est, pronitas ad concupiscendum
effraenate delectabilia: et remittitur, quantum ad quartam quae-
stionem, non in se, sed quantum ad reatum.“ Der Hauptvertreter
dieser Losung ist Heinrich von Gent (vgl. dessen quodl. 6., qu.
32.). Gegen diesen richtet sich denn auch zumeist Scotus in der
Kritik der genannten Losung, welche ihm durchaus nicht zu-
sagen will. Er schliefst sich vielmehr der anderen Art der
Losung der besagten Frage an. Deshalb mége diese weitldufiger
hier folgen. Bei derselben wird das bestimmende (formale) Moment,
das innere Wesen, der Erbsiinde vor allem scharf betont. Deren



206 Die unhefleckte Empfiingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas,

Vertreter bestimmen das Wesen der Erbsiinde als Mangel
der Urgerechtigkeit. So der hl. Anselmus, Alexander von
Hales, St. Thomas und St. Bonaventura u. a. :

Wenn hier wie oben von 4 Quaestiones die Rede ist, so
so sind dies die in dist. 30, 31 und 32 aufgestellten, nédmlich:

(aus dist. 30) quaestio prima: Utrum quilibet secundum
legem communem propagatus ab Adam contrahat peccatum originale ?

quaestio secunda: Utrum istud peccatum sit carentia
originalis iustitiae?

(aus dist. 31) quaestio tertia: Utrum anima contrahat
peccatum originale a carne infecta concupiscibiliter seminata?

(aus dist. 32) quaestio quarta: Utrum in Baptismo re-
mittatur peccatum originale?

,Circa istam materiam est alia via, ... ad quam videndam
etiam quattuor sunt tangenda.

Primo, quid sit peccatum originale: et in hoc solvitur se-
cunda quaestio. Secundo, an tale peccatum insit, quoad primam
quaestionem. Tertio, qualiter contrahatur, quoad tertiam quae-
stionem. Quarto, qualiter remittatur per Baptismum, et hoc
quoad quartam quaestionem. Fiir uns. kommt besonders der
4. Punkt in Betracht. Deshalb konnen wir uns bei den andern
kurz fassen. ,Quoad primum ... per hoc solvitur secunda
quaestio, qua quaeritur quid sit peccatum originale. Est
enim formaliter carentia iustitiae originalis debitae,
et non qualitercunque debitae, quia acceptae in primo parente,
et in ipso amissae: cui correspondet poena damni dum-
taxat ex praemissa criminis transgressione proveniens.
Et ideo Adam non habuit peccatum originale, quia illud debitum
non fuit ad ipsum traductum, per aliquem parentem, sed ipse
in se accepit illam justitiam, et actu suo amisit.

Scotus stiitzt sich in seiner Erkldrung auf S. Anselmus
lib. 1. de Concept. Virg. c¢. 27: ,Per peccatum, quod originale
dico, aliud intelligere nequeo in ipsis infantibus, nisi factam per
inobedientiam Adae, iustitiae debitae nuditatem, per quam
omnes filil irae.“

»Quantum ad secundum, solvitur prima quaestio, tenendo
secundum auctoritates Sanctorum, quod sit hoc peccatum in
omnibus communiter propagatis: hoc declaratur ex ista ratione
peccati originalis: habet enim quilibet sic propagatus ca-
rentiam iustitiae originalis . . et est debitor istius iustitiae,
quia accepit eam in primo parente, per cuius parentis actum
amisit eam: ergo secundum descriptionem quilibet sic propagatus
habet peccatum originale.



Die unbefleckte Empfangmsd Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 207

,2Quantum ad tertium articulum, et tertiam quaestionem,
dicitur secundum istam viam, quod anima contrahit mediante
carne, non ita, quod caro, quasi per qualitatem quandam causatam
in ea, causet istud peccatum originale: sed ex hoc, quod caro
concupiscibiliter seminatur, et ex ipsa formatur corpus organicum,
cui infunditur anima constituens personam, quae est filius Adae.
Ista ergo persona, quia naturalis filius Adae, ideo de-
bitrix est iustitiae originalis datae a Deo ipsi Adae pro
omnibus filiis: et caret ea: ergo habet peccatum originale:
contrahitur igitur illud peccatum in carne, inquantum est naturalis
ratio, et ex hoc debet iustitiam, qua peccatum Adae caret.”

Quantum ad quartum articulum, et quartam quaestionem,
dicitur quod illud, quod est formale in peccato deleri debet in
se per oppositum formaliter, vel virtualiter, in remissione peccati:
formale in peccato non est debitum institiae; patet, quia in statu
innocentiae fuit iustitia debita: sed est carentia iustitiae: ista
ergo debet deleri, vel per positivum proprium oppositum, vel per
aliud virtualiter continens illud oppositum: gratia autem licet non
ita perfecte coniungat fini ultimo, quantum ad aliquam conditionem
accidentalem, sicut iustitia originalis, perfectius tamen coniungit,
sicut dictum est dist. 29. Et hoc quantum ad illud secundum,
quod disiungit a fine ultimo, peccatum originale. Sim-
pliciter enim perfectius, et eminentius coniungit gratia fini sub
ratione finis, quam iustitia originalis: et ideo in Baptismo cum
redditur gratia simpliciter dimittitur illud peccatum eminentius,
quam remitteretur per proprium positivum: et licet remaneat
carentia illius positivi, non tamen est culpa, quia illud
positivum non est debitum: solvitur enim debitum habendi istud
donum, et commutatur in debitum habendi aliud donum.*

Zur paheren Erklirung moge die Stelle folgen aus dist. 29,
auf welche Scotus im voranstehenden Texte sich bezieht. Daselbst
vergleicht er die Urgerechtigkeit mit der heiligmachenden Gnade.
»Ad quartum dico, quod si fuerit (i. e. iustitia originalis) aliguod
donum supernaturale non tamen oportet quod sit principium
merendi: se enim habet ad gratiam, quae esf prmclpmm meriti,
sicut excedens, et excessum. Excedens quidem, quia fini ultlmo
coniunxit firmius voluntatem, quam gratia. Ita enim coniunxit
secundum aliquos, quod non patiebatur secum aliquod peccatum
veniale: charitas autem compatitur, vel secundum praedicta, saltem
ita coniunxit, quod facilius, et delectabilius erat ei pati ab aliqua
tristitia mferiom quam ahcm delectationi inferiori acquiescere,
recedendo a de]ectatione finis. Istam facilitatem non facit gratia,
cum qua stat pronitas ad malum, et difficultas ad bonum. Sed



208  Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

excedit gratia in hoc, quia ipsa coniungit fini, ut bono super-
naturali, et ut supernaturaliter per meritum attingendo tale bonum:
non sic istud donum, sed tantum coniungebat illi bono, ut con-
venientl, et delectabili.”

Auf den Einwurf aus St. Augustinus (2. c. Julian. c. 28.):
»Non peccat qui creat: non peccat qui generat, per quas igitur
rimas infer tot praesidia innocentiae intrat peccatum (siehe dist.
30., qu. 1.) antwortet Scotus (dist. 32., Solutio argumentorum
quaestionis primae, ad tertium): ,Ad istud peccatum concurrunt
duo, carentia iustitiae scilicet ut formale, et debitum habendi eam,
ut materiale, sicut In aliis privationibus concurrit privatio et
aptitudo ad habitum. Debitum istud a Deo statuente legem
istam, do iustitiam tibi Adae, et omnibus filiis tuis naturalibus,
do eadem datione quantum est ex parte mea, et ideo ex hac
datione tenentur omnes eam habere: et ex patre propagante,
per cuius actionem iste est filius naturalis Adae: ergo hoc de-
bitum per nullas rimas ignotas intrat, sed per istas duas causas
positivas: Illa autem carentia non habet causam, nisi negative,
scilicet non dantem iustitiam originalem. Cuius si quaeratur
ulterius causa, non est nisi demeritoria: quia scilicet Adam de-
meruit ne iustitia originalis daretur: negativa non dans, Deus
est: demeritoria quare non datur, Adam peccans.“

Ebendaselbst (Sol. argum. quaest. 2. ad 3.) sagt Scotus:
»In Baptismo solvitur debitum habendi illud donum in
se, et commutatur in debitum habendi donum aequivalens, scilicet
gratiam: et istud debitum secundum semper ex tunc manet, nec
primum redit: et qui caret secundo dono debito, gravius peccat
quam qui caret primo: nec tamen est peccator peccato originali,
quia non redit debitum habendi illam iustitiam.*

Ad argumenta 3. quaest. in oppositum (cfr. dist. 31. sub
Contra): ,Patet, quia auctoritates, quae dicunt quod anima in-
ficitur a carne, sunt intelligendae modo praedicto, inquantum
scilicet anima est forma carnis, ex quarum unione resultat filius
Adae; qui est debitor habendi iustitiam, qua caret.*

Zum Schlusse der dist. 32. 16st Scotus noch den Zweifel,
wie denn die Gnade den Mangel der Urgerechtigkeit hebe,
obwohl sie doch nicht formaliter die Urgerechtigkeit ist.

»Ad argumentum quaestionis quartae, patet quod iustitia
originalis restituitur, in dono aequivalenti: imo etiam praeeminentl.
Sed hic dubitatur, cum enim iustitia originalis non sit formaliter
gratia: igitur nec eius oppositum, scilicet privatio formaliter
est privatio gratiae: ergo ista privatio iustitiae originalis
potest stare cum gratia, et ita licet gratia detur,



Die unbefleckte Empfiingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 209

manet tamen peccatum originale, nisi dicatur quod
praecise solvitur debitum habendiiustitiam originalem.
Et hoc incidit cum alia responsione.

Respondetur, in statu innocentiae erant dona ordinata,
ita quod iustitia originalis potuit esse sine gratia, non e converso,
et tunc privatio prioris includebat virtualiter privationem posteri-
oris: cuicunque igitur tunc restituta fuisset gratia, sine iustitia
originali, si hoc factum fuisset, non habuisset ipse perfectum
statum innocentiae, sed pro statu isto non habent talem ordinem,
sed gratia potest inesse sine fali iustitia: et ipsa sim-
pliciter est donum excellentius quam talis iustitia, ipsa igitur
gratia inexistens simpliciter restituit hominem in statu isto ad
perfectionem supernaturalem sibi possibilem: sed hoc sine iustitia,
licet absolute non contradicant. Unde non repugnant ca-
rentia iustitiae originalis absolute loquendo, et gratia
pro statu isto, repugnant tamen inquantum illa carentia
est culpa avertens a fine ultimo, quia conversio opposita illi
pro statu isto nata est inesse filio Adae per gratiam sine isto
dono.“ — Mit klaren Worten sagt hier Scotus, dals der Mangel
der Urgerechtigkeit, welcher das innere Wesen der Erbsiinde
ausmacht, nur insoweit der heiligmachenden Gnade widerstreitet,
als dieser Mangel eine Schuld ist, welche vom letzten Endzweck
abwendet, ,repugnant inquantum illa carentia est culpa avertens
a fine ultimo®. Damit falst er nochmals kurz zusammen, was
er im 2, Teile der dist. 32. weitldufiger auseinandergesetzt hat.
Ad 1. hatte er auf die Frage: quid sit peccatum originale? ge-
antwortet: , Est formaliter carentia iustitiae originalis debitae:
cui correspondet poena damni dumtaxat ex praemissa criminis
transgressione proveniens. Der Mangel der Urgerechtigkeit hat
also in den Kindern Adams zur Folge, dals alle ,Kinder des
Zornes“. Ad 2. ward auf die Frage: an tale peccatum insit?
geantwortet: ,habet quilibet sic propagatus (i. e. omnis naturalis
filius Adae) carentiam iustitiae originalis . . et est debitor istius
iustitiae, . . ergo . . habet peccatum originale.“ Ahnlich ad 3.
Die Erbsiinde triigt nur insoweit den Charakter der Siinde, als
sie vom letzten: Endzwecke trennt (ad 4.) ,,Quantum ad illud,
quod disiungit a fine ultimo, peccatum originale“. Der Mangel
der Urgerechtigkeit bleibt auch nach der Taufe (bei Maria nach
der U. E.), aber es hort dann wegen der eingegossenen heilig-
machenden Gnade dieser Mangel auf, Schuld zu sein ,licet re-
maneat carentia illius positivi, non tamen est culpa®. Diese Schuld
besteht im debitum habendi iustitiam originalem. In der Taufe
nun - wird diese Schuld getilgt, weil (siehe oben: Sol. argum.

Jahrbuch filir Philosophie ete. X. 14



210 Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

qu. 2. ad 3.) ,in Baptismo solvitur debitum habendi illud donum
in se, et commutatur in debitum habendi donum aequivalens,
scilicet gratiam“. Scotus sagt (ad argum. qu. 4.) ausdriicklich:
»ista privatio iustitiae originalis potest stare cum gratia, et ita,
licet gratia detur, manet tamen peccatum originale, nisi dicatur
quod praecise solvitur debitum habendi iustitiam originalem®.
Scotus stimmt demnach ganz mit St. Thomas iiberein, welcher
(3. Sent., dist. 3., qu. 1., art. 1., Sol. 1., ad 2.) sagt: ,Gratia
sanctificans non omnino directe opponitur peccato originali, sed
solum prout peccatum originale personam inficit”; insoweit die
Erbsiinde personam disiungit a fine ultimo, insoweit sie culpa
ist, sagt Scotus. St. Thomas spricht auch audriicklich von einer
culpa originalis peccati (3. p., qu. 69., art. 3., ad 3.): ,,Peccatum
originale hoc modo processit (cfr. 1. 2., qu. 81, art. 1) quod
primo persona infecit naturam, postmodum vero natura infecit
personam. Christus vero converso ordine prius reparat id quod
personae est, et postmodum simul in omnibus reparabit id quod
naturae est. Kt ideo culpam originalis peccati et etiam
poenam carentiae visionis divinae, quae respiciunt personam,
statim per baptismum tollit ab homine; sed poenalitates praesentis
vitae (sicut mors, fames, sitis et alia huiusmodi) respiciunt naturam,
ex cuius principiis causantur, prout est destituta originali iustitia:
et ideo isti defectus non tollentur nisi in ultima reparatione na-
turae per resurrectionem gloriosam.“ Was hier ,culpa originalis
peccati et poena carentiae visionis divinae® genannt wird, falst
Thomas in dem einen Worte reatus zusammen, wenn er (1. 2.
qu. 81., art. 3., ad 2.) sagt: ,,Peccatum originale per baptismum
aufertur reatu, inquantum anima recuperat gratiam quantum ad
mentem; remanet tamen peccatum originale actu quantum ad
fomitem, qui est inordinatio partium inferiorum animae et ipsius
corporis. — Wenn nun Scotus (3. Sent., dist. 3., qu. 1.) bel
Maria durchaus die Erbsiinde ausschliefst, so ist nach dem Ge-
sagten schon von vornherein klar, dafs er dann in den Begriff
des peccatum originale (aufser dem Wesen d. i. der carentia
iustitiae originalis, auch die Folge fiir die Person) die culpa
einschlielst, quae disiungit a fine ultimo; dasselbe, was vom
Konzil von Trieot (sess. 5., can. 5.) genannt wird ,totum id,
quod veram et propriam peccati rationem habet“ (vgl. Schneider,
Erwiderung, S. 19). Kurz driickt dies (3. Sent., dist. 18., nr. 13.
ad marg.) Scotus so aus: ,Beata Virgo Mater Dei nunquam fuit
inimica (i. e. Dei) actualiter ratione peccati actualis, nec ratione
criginalis.  Dals nun Schneider und viele andere beriihmte
Autoren vor ihm (vgl. unter anderm P. Aegidius de Présentatione,



Die unbefleckte Empfingnis d. Gottesmutter u. d. hl Thomas. 211

de Conceptu B. V. M.) nicht mit Unrecht den hl. Thomas dahin
auslegen: wenn er, wie viele Viter, so z. B. St. Augustinus,
niemanden, auch Maria nicht, von der Erbsiinde ausnehmen, sei
dies vom debitum contrahendi peccatum originale zu verstehen,
dafiir spricht sich Scotus (3. Sent. dist. 3., qu. 1., nr. 14. sqq.
ad marg.) ganz deutlich aus: ,,Ad omnes auctoritates in con-
trariam partem respondetur, quod quilibet filius Adae na-
turaliter est debitor iustitiae originalis, et ex de-
merito Adae caret ea, et ideo omnis talis habet unde
contrabat peccatum originale: sed si alicui in primo instanti
creationis animae detur gratia, ille licet careat iustitia originali,
nunquam tamen est debitor eius, quia merito alterius prae-
venientis peccatum, datur sibi gratia, quae aequivalet illi iu-
stitiae, quantum ad acceptationem divinam, imo excedit: ergo
quantum est ex se, quilibet haberet peccatum originale,
nisi alius praeveniret merendo. Et ita exponendae
sunt auctoritates, quod omnes naturaliter propagati ab
Adam sunt peccatores, hoc est ex modo, quo habentna-
turam ab Adam, habent unde careant iustitia debita,
nisi eis aliunde conferatur; sed sicut posset post primum
instans conferre ei gratiam, ita posset et in primo instanti.

Per illud patet ad rationes factas pro prima opinione (i. e.
immaculatae conceptionis), quia Maria maxime indiguisset Christo,
ut redemptore: ipsa enim contraxisset originale peccatum
ex ratione propagationis communis, nisi fuisset prae-
venta per gratiam mediatoris, et sicut alii indiguerunt Christo,
ut per eius meritum remitteretur eis peccatum iam contractum,
ita illa magis indiguit mediatore praeveniente, peccatum ne esset
ab ipsa aliquando contrahendum, et ne ipsa contraheret.

Et si arguas contra hoc, quia prius naturaliter fuit filia
Adae, quia prius fuit persona quam habens gratiam: in illo igitur
priori tenebatur ad iustitiam originalem, quia naturalis filia Adae
et non habuit eam: ergo in illo priori contraxit originale peccatum.
Respondeo et dico, quod quando opposita comparantur ad idem
secundum ordinem naturae, non simul ambo insunt, sed tantum
alterum inest. Reliquum autem quod dicitur prius natura non
inest, quia in eodem instanti oppositum inest: sed dicitur prius
natura, quia tunc inesset quantum est ex parte subiecti, nisi
aliquid extrinsecum impediret. Exemplum, si materia com-
paratur ad formam, et ad privationem prius naturaliter est materia
non habens formam, quam habens, non quod in illo instanti, in
quo- habet formam realiter non habeat eam, quia tunc contra-
dictoria essent simul; sed quia tunc materia, quantum ex se,

14%



212  Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

»

dimissa sibi, non haberet formam, si aliud habens non daret.
Similiter subiectum est prius naturaliter utroque opposito, quia
prius naturaliter est unumquodque illud, quod est in se, quam
sit, vel non sit aliquid, quod est sub aliquo, et ita licet materia
prius naturaliter sit privata, quam formata, non tamen sequitur
quod ipsa aliquando sit non sub forma. Similiter licet prius
natura materia sit aliquid in se, quam privata, vel formata, non
tamen sequitur, quod ipsa aliquando sit in se, ita quod nec sub
privatione, nec sub forma, quia hoc modo non est aliud esse
prius, nisi quod secundum propriam rationem eius, qua dicitur
prius, neutrum illorum inecludit. Ita in proposito dico, quod
natura animae praecedit naturaliter iustitiam origi-
nalem, sive gratiam aequivalentem, et carentiam iusti-
tiae debitae, et etiam in illa natura praecedit naturaliter
carentia illa iustitiae originalis illam iustitiam, quia
quantum est ex subiecto, quod est prius naturaliter
utroque opposito, prius naturaliter privatio inesset;
tamen non oportet animam esse aliquando sub neutro extremo,
neque prius esse sub privatione, quam sub opposite. Quando
igitur arguitur, quod prius naturaliter fuit filia Adae,
quam iustificata, concedo: quia illam naturam in primo
instanti naturae sic conceptam consequebatur esse
filiam Adae, et non habere gratiam in illo instanti
vaturae; sed non sequitur: ergo in illo instanti paturae fuit
privata, loquendo de omnino primo instanti, quia secundum illam
primitatem, patura apimae ita naturaliter praecessit privationem
iustitiae, sicut ipsam iustitiam: sed tantum potest hoc inferri,
quod in ratione naturae, quae est fundamentum filiationis Adae,
non includitur iustitia, nec eius carentia, quod concedo.

Sed si obiicias de alio modo prioritatis naturae, quod ipsa
est naturaliter prius carens ijustitia, quam habens eam, cum hoc
insit sibi a causa intrinseca. Dico, quod hoc prius natura
nunquam Inest sibi, sed tantum inesset si causa extrinseca non
impediret, et poneret oppositum eius inesse: sicut etiam si in
primo instanti, materia informaretur, privatio, quae prius naturaliter
inest materiae, nunquam ei inesset.

Si dicas, quomodo est prius natura illud, quod non est
prius in essendo? Dico, quod quando ordo naturae est inter
positivum, sicut inter subiectum et accidens, materiam et formam,
quod est prius natura, potest esse prius in essendo; sed quando
est tantum inter opposita privative, prioritas per comparationem
ad tertlum non est nisi quia hoc inesset, si aliud non impediret:
vel est prioritas in intellectu, quia scilicet istud prius intelligitur,



Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl, Thomas. 213

ut privatum.* — Mit diesen Ausfihrungen des Scotus stimmt
ganz genau, was Schneider (Erwiderung 8. 22 ff.) sagt uber
das Verhédltnis Mariens zu Adam und Christus. TUnter
anderm heilst es da: ,,Es ist dies keine Unklarheit der Ausdrucks-
weise, sondern vielmehr gerade die prignanteste Genauigkeit:
Maria gehort Adam und Christo an. Sie ist eine Tochter Adams
wie die andern Menschenkinder und gehort so in den Bereich
der Einheit des Verderbens. Sie ist die Mutter Christi aus frei
personlicher Zustimmung und gehort so in den Bereich der
Einheit des Heiles. Christus aber wére nicht ihr Heil, wenn
sie nicht am Verderben Adams Anteil hitte; denn nur die Kinder
Adams und somit die unter dem Fluche liegenden Menschen hat
er erlost. Christus herrscht auf Erden nicht anders wie als
Erléser. Da ist alles wie aus einem Gusse. Die ganze Lehre
von der Erlosung wird zerrissen, wenn ein einziger von Adam
stammender Mensch dem Verderben, soweit die Natur des
Fleisches dasselbe weiter tragen mufste, nicht unterlag. Dann
bedurfte es keines Erldsers fiur die ganze Natur, wenn ein ein-
ziger Mensch davon ausgeschlossen war. Dann war vielmehr
die Natur gar nicht verdorben; denn wenn etwas, was die Natur
als solche begleiten soll, in einem einzigen Vertreter dieser Natur
nicht gefunden wird, so begleitet es iiberhaupt nicht die Natur.
Kann ich an einem einzigen Dreieck nachweisen, dafs es nicht
zwei R hat, so gilt der betreffende Satz nicht mehr von der Natur
des Dreiecks. Das Zuvorkommen von seiten Gottes in Maria
hat seine volle Richtigkeit; aber nur dann, wenn es, wie dies
Scotus ausdriicklich thut, einzig auf die Seele in Maria und
somit auf ihre Person bezogen wird. Bezieht man es auf den
Ursprung der Natur des Fleisches, beziehungsweise auf die An-
steckung des Fleisches, so heilst dies ebensoviel wie, dals Gott
zuvorkam, damit Maria nicht auf dem gemeinsamen Wege des
menschlichen Ursprunges empfangen wurde und somit nicht von
Adam abstammte. Dann hat aber Christus auch nicht die
Menschheit erlést; denn er stammte dann nicht aus der Nach-
kommenschaft jenes Weibes, dem im Paradiese die Verheifsung\
geworden war . .. Meint Scotus, die Allgemeinheit der Erb-
siinde sei nicht auf der Fortpflanzung des Fleisches begriindet,
sondern auf der Bestimmung Gottes (ex statuto Dei), so mufs
daran erinuert werden, dafs Scotus von der Erbsiinde spricht,
Insoweit sie den einzelnen von Gott trennt, nicht insoweit sie
etwas Gemeinsames ist. Das liegt ja keineswegs im Wesen
der Erbsiinde, dafs sie stets den einzelnen der ewigen Ver-
dammnis {iberantworten mufs; sondern nur dann thut sie das,



214  Die unbefleckte Empfiingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

wie derselbe Scotus sagt, wenn ihr kein Hindernis von aulsen
her, namlich die Gnade, entgegengestellt wird. In diesem Sinne
kann von einem statutum Gottes gesprochen werden, der, z. B.
bei Maria, auf Grund ihrer einzig nahen Verbindung mit Christo,
beschlossen hatte, dafs, trotz der gleichen Fortpflanzung, doch
nicht die Seele vom Fleische angesteckt werden sollte. — Aber
so sprechen wir jetzt nicht von der Erbsiinde. Wir nehmen sie
(mit St. Thomas und St. Augustinus), insoweit sie die Natur
infolge des natiirlichen Zusammenhanges mit Adam begleitet;
und da kann von einem statutum Dei nicht die Rede sein. Da
tolgt die Ansteckung alles Fleisches in allen Adamskindern not-
wendig der von Adam stammenden Natur. Ob Gott alle Folgen
dieser Ansteckung in jedem Menschen eintreten ldlst, dies steht
bei ihm; aber sofern die Menschen von Adam abstammen und
somit eins sind mit der Natur in Adam, kann es gar nicht anders
sein, als dafs die Natur, welche sie von Adam erben, mit Schuld
behaftet ist: denn sie ist es einmal in Adam. Diese Schuld ist
ja freilich nur von Adam begangen, und keiner seiner Nach-
kommen i1st dafiir verantwortlich. Aber es kann niemand, der
von ihm abstammt, machen, dals er nicht von ihm abstammt;
und somit hat er eine Natur, welcher die Verpflichtung inne-
wohnte, die Urgerechtigkeit zu bewahren, die aber trotzdem sie
nicht bewahrt hat. . . .

Mochte man sich vor allem klar machen, . . welches Unrecht
man der Mutter Gottes thut, wenn man aus reinster Willkiir
sie von Adam trennt. Man trennt sie dann auch vom Erloser
und nimmt ihr die Quelle ihrer Grofse. . . . . Gott liefs dem
Verderben der Natur den Lauf, soweit die Natur in Frage kommt;
— und trotzdem fand er das Heilmittel. Dies ist das Geheimnis,
welches in der Erbsiinde liegt. Die Fortpflanzung dieser Siinde
ist an sich kein Geheimnis. Denn nicht dals jeder Mensch fortan
wegen perséolichen Verschuldens vom Heile getrennt war, nicht
dies ward fortgepflanzt; sondern die Unordnung in der Natur,
welche in Adam eine verschuldete war und am Fleische haftete.
Wer auch immer fleischlich empfangen wurde, konnte keine
andere Natur empfangen als die in Adam verwiistete; denn aus
keiner andern Quelle kam eine neue, eine andere menschliche
Natur. Dies ist also nicht das Geheimnis; dies ist vielmehr eine
Folge davon, dals alle natiirlichermalsen auf Grund der ungeord-
neten fleischlichen Fortpflanzung von Adam stammten. Aber dals
Gott nicht mit einem Worte seiner Macht den Knoten zerhieb,
vielleicht einen anderen ersten Menschen schuf oder sonst ein
Mittel fand, um das Verderben einzuschrinken, sondern dals er



Die unbefleckte Empfiingnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 215

ihm seinen ganzen natiirlichen Lauf gestattete; dals er die Einheit
des Menschengeschlechtes in Adam nicht zerstorte und trotzdem
aus dieser Kinheit heraus das Heil erwachsen liels und zwar
ein Heil iiber alles Denken grofs; — dies war das Wunder der
gottlichen Weisheit, welches der Prophet anstaunte, als er ausrief:
,Alle Wege Gottes sind Barmherzigkeit und Wahrheit. Die
Wahrheit der menschlichen Natur mit allen ihren vom Fleische
stammenden Merkmalen blieb unangetastet, nichts Gewaltsames
unterbrach ihren Strom. Und trotzdem ,begegneten sich die
Barmherzigkeit und die Wahrheit, die Gerechtigkeit und der
Friede kiifsten sich; die Wahrheit kam von der Erde und die
‘GGerechtigkeit der Gnade schaute vom Himmel‘ und bereitete
-die personliche Verbindung aller der Siinde geschuldeten Strafen
mit der ewigen, nimmer erschopflichen Liebe im Heilande vor.
So ,gab der Herr vom Himmel her seine Giite zu kosten und
unsere Hrde brachte von neuem ihre Frucht; denn die Ge-
rechtigkeit selber’, der Ewige, der den Fluch unserer Siinden
trug, ,wandelte vor dem Dreieinigen und richtete ihre Schritte
auf dem Wege‘ vom Leben zum Tode und vom Tode zum Leben.”

Was Schneider (a. 0. 8. 50 ff) nach Thomas iiber die
dogmatische Bedeutung der U. E. sagt, stimmt ebenfalls
mit Scotus vollstandig iiberein. ,,Man moge sich iiber die weit-
tragende Bedeutung der heiligen U. E. keiner Téuschung hin-
geben. Hs wird damit die durchaus vollkommenste Wirkung
der Kraft Christi, also die schlechthin vollkommenste Erlosung
ausgesprochen, die nur ein Gegenstiick findet in der schliefslichen
Verherrlichung der ganzen Natur. Gerade in unserer Zeit sollte
nach dem Ratschlusse Gottes dieses Dogma allgemein verbindlich
vorgestellt werden, weil gerade unsere Zeit durch den Abfall
von Christo als dem ewigen, wesensgleichen, gottlichen Worte,
das da Fleisch angenommen, gekennzeichnet wird. Die U. E.
ist die Verherrlichung des Erlosers. Auf Christum hin weist
da die Mutter Gottes im ersten Augenblicke ihres Seins als auf
die einzige Hoffoung unseres Heiles. . . . Sollte ,im Hinblicke
auf die Verdienste Christi‘ eine menschliche Kreatur vom Flecken
der Erbsiinde frei gehalten werden, so mufste dies ein solcher
Grund sein, der fiir sich allein betrachtet fiir solche Wirkung
geniigte; und dies war nur moglich, wenn diese Verdienste die
elnes Gottes waren und somit unendlichen Wert hatten. Deshalb
finden wir, wie eine selbstverstéindliche Wahrheit, bei den Vitern
bis ins hohe Altertum hinauf, die Thatsache verzeichnet, dafs
Maria ,reiner war wie die Engel’, jiber allen Heiligen stand’
W s. w. Denn sowie die Mutter in einzig dastehender, in



216  Die unbefleckte Empfangnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

unaussprechlich inniger Weise mit dem Kinde verbunden ist, so
muflste auch die Wirkung der Erlosungskraft Christi in Maria
eine ganz einzig dastehende, schlechthin vollkommene, von der
in allen iibrigen Menschen verschiedene sein. Alle fibrigen
Menschen sind eine gewisse Zeit unter den natiirlichen Folgen
der Erbsiinde, ndmlich in der personlichen Trennung von Gott,
da sie Christo fern stehen. Maria aber wurde so erlost, dafs
sie keinen Augenblick diese Folge der Verderbtheit ihrer Natur
trug, da wegen ihrer hervorragenden, ganz einzigen Einigung
mit Christo dessen Kraft in aller Fiille in ihr erglidnzte. —
Wir sagen ,die Verderbtheit ihrer Natur‘’ Denn sie
hatte eben keine andere als diejenige, welche in Adam schuldig
geworden war; und folglich war es ebenso notwendig, dafs die
von da geerbte Verderbtheit, soweit sie durch die fleischliche
Zeugung direkt fortgepflanzt wurde, in Maria eintrat, wie es
notwendig ist, dafls, wenn ich einen Apfel esse, ich auch dessen
Siufsigkeit, Farbe u. dgl. in mich aufnehme. Soweit durch die
fleischliche Zeugung die Natur direkt fortgepflanzt wird, sagen
wir; denn nur bis zu dem Grade muls die Verderbtheit in Be-
gleitung dieser Natur sein, bis zu welchem die Zeugungskraft
reicht. Letztere reicht nicht bis zum Hervorbringen der ver-
niinftigen Seele; also tritt da das Verderben positiv nicht ein.
Vielmehr ist in der Seele, bleibt anders der natirliche Verlauf
in Kraft, nur génzlicher, freilich in Adam verschuldeter Mangel;
da die Urgerechtigkeit nicht sich vorfindet und von der Natur
keine weitere Kraft ausgeht. Bleibt aber der natiirliche Verlauf
nicht in Kraft, sondern tritt die Gnade von der Seite der Person
her, also die Gnade Christi in die Seele, so ist da kein Mangel
mehr, und es besteht auch selbstverstindlich dann keine Schuld,
da ja der Vorzug, der mangelte, iiberreichlich ersetzt ist. . . .
Wir finden demnach in den Vitern und Kirchenlehrern niemals
ein Bedenken, Maria einzuschliefsen in die von Adam fliefsende
Schuld und zugleich ihr die grofste Fiille der Gmnaden nach
Christo zuzuschreiben. Beides ergénzt sich. Ebendeshalb fanden
die Verdienste Christi mit ihrer genugthuenden Kraft Anwendung
auf Maria und zwar die vollkommenste, weil die Natur in Maria
ebenfalls von Adam abstammte und sonach schuldig war. Wenn
also die kirchliche Erklarung Maria frei sein lafst von der Erb-
siinde anf Grund der Verdienste Christi, ihres Sohnes, so stellt
sie damit, weil Maria die Mutter Jesu ist, einerseits die aller-
vollkommenste Erlosung fest, ndmlich die makelloseste Reinheit
und die nach Christo schlechthin grofste geschaffene Heiligkeit,
und andererseits, weil die Anwendung der Verdienste Jesu der



Die Grundprincipien d. hl. Thomas u. d. moderne Socialismus, 217

Grund war fiir diese Reinheit und Heiligkeit, stellt sie fest die
Schuld in der Natur, fir die genuggethan und die aufgehalten
werden mufste. . . .

__..____3_<;3-:;>_c__—

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE
SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.
(Fortsetzung von Bd. IX. 8. 283.)

——————

VI
Die Gnade im allgemeinen.

Wir lesen in einem erzliberalen Blatte Italiens, Don Chi-
sciotte 1894 nr. 314, folgende mit Riicksicht auf die gemordete
Schwester Augustina geschriebenen Zeilen: ,,Die Sache ist diese.
Wir waren mit unserer Wissenschaft schlecht beraten oder besser,
wir waren mit Blindheit geschlagen, als wir die Krankenschwestern,
mit Ausnahme weniger, aus den Hospitdlern hinausjagten. Viele
haben wir entfernt; und was konnten wir an die Stelle setzen?
Menschen, welche augenscheinlich blofs deshalb es fertig brachten,
einen Krankenwirterposten anzunehmen, weil sie nichts Besseres,
Angenehmeres, Lohnenderes fanden, um ihren Lebensunterhalt
zu gewinpen. ... Und so ist es uns mit dieser ganzen Sakulari-
slerung gegangen. Seit einem Jahrhundert macht die Menschheit
steten Fortschritt nach dieser Seite hin. Wie viel Glorreiches wurde
versprochen, wenn alle Zweige menschlicher Thatigkeit unter
der Verwaltung von Laien stinden! Und am Ende droht die
ganze Bewegung in vollstindige Unfruchtbarkeit zu miinden. . ..
In den Schulen haben wir den Priester und den religiosen Unter-
richt entfernt . . .; aber nachher stellte sich heraus, dafls wir
keine neue biirgerliche Religion an die Stelle der andern zu
setzen vermochten. In welcher Weise haben wir die feierliche
Eheschliefsung in der Kirche mit ihren eindrucksvollen Cere-
monieen ersetzt? Durch einen Ehekontrakt, bei dem, oft in einem
schmutzigen Zimmer, ein grotesk gekleideter Gemeindebeamter
emen Artikel des codex hermurmelt. An die Stelle der maje-
stdtischen Prozessionen, bei denen auch die Kunst nicht zu kurz



	Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas [Fortsetzung]

