
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas
[Fortsetzung]

Autor: Leonissa, P. Josephus a

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 195

consensuros esse, et quia Deus (quod loco citato non tarn dicitur quam
supponitur a S. Doctore) nobiscum, scilicet gratia sua nobis collata
consensual salutarem physice operatur. S. 42. — Tot et tarn diversa Deo
praesto sunt adminicula gratiae ut nulla sit necesse possit adeo indurata
voluntas, quam Deus non possit eo fleet ere, quocunque ipse velit, et si
instrumenta et auxilia adhibuerit de se mere indifferentia, i. e. vo-
luntatem nullo modo an unum determinantia. S. 43. — Debet Deus ho-
minem in re proposita ita vocare, quomodo seit, hominem libere esse
obsecuturum, id est debet hominem vocare auxilio vel gratia con-
grua. A. a. 0. — Liceat item Molinistis asserere talem consensum Deum
non posse infallibiliter impetrare atque efficere nisi solis gratiis congruis,
i. e. gratiis, quos Deus efficaces esse futuras ab aeterno praeviderit. Haec
enim, quae a praevisione consensus est, congruitas auxilii, ab omnibus
Molinistis in auxilio efflcaci ut sic, passim postulatur atque asseritur.
S. 44.

•• ••;*>*;••• <

DIE UNBEFLECKTE EMPFÄNGNIS DER
GOTTESMUTTER UND DER HL. THOMAS.

Von P. JOSEPHUS a LEONISSA O. M. Cap.

(Fortsetzung von Bd. X S. 145.)

III.
Für die Stichhaltigkeit der Schneiderschen Lösung unserer

Frage spricht gar sehr der Umstand, dafs St. Thomas so in
vollste Übereinstimmung tritt sowohl mit den Vätern, wie mit
den grofsen- mittelalterlichen Theologen, wie mit den grofsen
Theologen der Nachwelt bis auf unsere Tage. Alle sind darin
einverstanden, dafs in Maria irgendwie ein debitum sich fand
für die Befleckung mit der Erbsünde im Unterschiede von Christus.
Die theologische Frage ist nun: Wo liegt dies Debitum in
Maria? Ganz an der Hand des hl. Thomas beantwortet Schneider
(Erwiderung S. 56) diese Frage, ähnlich wie ausführlicher im
8. Bande der Summa-Übersetzung, dahin: „Das debitum besteht
in der Verderbnis der fleischlichen, direkt von Adam sich in
natürlicher Weise ableitenden Natur Marias. Dafs aus dieser
Verderbnis sich die Trennung der Seele von Gott ergiebt, ist
eine der Natur geschuldete Folge, ein debitum naturae;
denn es fehlt dieser Natur, die auf Grund der Freiheit mit der
zum Heile bestimmenden Kraft Gottes mitwirken soll, das

Werkzeug dazu, und dafs dieses Werkzeug der Natur fehlt,
davon liegt die Schuld in ihr. In Maria trat diese Folge nicht
ein; infolge ihrer Bestimmung zur Muttergotteswiirde wurde sie
in vollkommenster Weise von diesem debitum erlöst, so dafs

13*



196 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

ihre vernünftige Seele stets Sitz der Gnade war. Wie in uns
der Fleischesstachel oder fomes ist, aber trotzdem nach dem
Paulinischen, vom Konzil von Trient angewandten Ausdrucke
„nichts Verdammenswertes in den Getauften", so war in Maria
das Verderbnis des Fleisches, aber wie ein gebundener, zum
Schaden unfähiger Feind; so wirksam war der Schutz und die
Gnade des göttlichen Sohnes in der Mutter. Als er aber selbst
Fleisch annahm und so in ihr wohnte, konnte auch dieses
Verderben selber nicht mehr mit der Gnade in Maria zusammen
sein. Die Worte: „Es geschehe mir nach deinem Worte"
vertrieben durchaus den Fei%$ dieses Wortes."

a) Als Vertreter unserer Zeit möge der auch bei Többe
beliebte und angesehene Würzburger Dogmatiker Denzinger
dienen. Derselbe spricht (a. 0. S. 39, Kote 1) ausdrücklich
Maria das debitum contrahendi peccatum originale zu. Auch
zählt er keineswegs wie Többe St. Augustinus zu den Gegnern
der U. E. St. Thomas lehrt aber, wie Schneider gründlich (a. 0.)
nachweist, bezüglich der Empfängnis Marias nichts anderes, wie
St. Augustinus. Käher drückt sich Denzinger (a. 0. S. 38 ff.)
so aus:

„Die Lehre von der U. E. ist eine solche, die in dem
Glauben des christlichen Altertums seit den ersten Zeiten des
Christentums enthalten war. Zwar wurde lange Zeit in der
Kirche diese Lehre im ganzen nicht in der ausführlichen Form
(explicite) vorgetragen, wie später, allein sie war in der einfachen
und- allgemeinen Form, dafs die Mutter Christi durchaus
unbefleckt und frei von Sünden war, mitenthalten, und diese Form
wurde nicht anders vom christlichen Altertum verstanden, wie
wir aus Augustinus gesehen haben. Wenn die Kirchenväter

hingegen aussprechen, dafs Christus allein von
der Erbsünde ausgenommen gewesen, weil er allein vom
hl. Geiste geboren worden, so steht dieses der Lehre
durchaus nicht entgegen. Denn wir behaupten durchaus

nicht, dafs Maria von der allgemeinen Notwendigkeit, die
Erbsünde zu überkommen, frei war, sondern nur, dafs sie von
dem wirklichen Eintritt dessen, was sonst notwendig statt gehabt
hätte, durch Gottes heiligende Gnade bewahrt wurde. Insofern
unterscheidet sie sich keineswegs von anderen
Menschen, und es gelten insofern von ihr wie von andern die
allgemeinen Aussprüche der Schrift, wonach der Tod und die Sünde
von Adam her über alle kam. Sie hatte nur voraus, dafs, was
bei andern erst in der Taufe geschieht, bei ihr sofort bei ihrem
ersten Entstehen statt hatte, so dafs kein Augenblick eintrat, in



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 197

dem sie der Sünde unterlegen wäre. Christus dagegen war in
keiner Weise unter der allgemeinen Notwendigkeit, die traurige
Erbschaft zu überkommen, weil er von Adam nicht auf dem
gewöhnlichen Wege abstammte, also auch nicht mit der zeitlichen
Geburt den ewigen Tod von ihm mitgeteilt erhalten mufste. Er
bedurfte also keiner Befreiung, keiner Bewahrung. Auch wird
damit die hl. Jungfrau nicht von der allgemeinen
Erlösungsbedürftigkeit ausgenommen, sondern es hatte nur die Erlösung
bei ihr in einer besonderen Art statt. Sie wurde von Gott
bewahrt nur im Hinblick auf die Verdienste ihres Sohnes, durch
welchen alle erlöst sind, die erlöst wurden, sei es vor, sei es
nach seinem Tode, im Alten oder im Neuen Bunde

Was einmal in der Kirche allgemein angenommen war,
mufs stets dagewesen sein, wenn man nicht annehmen will, dafs
die Gesamtkirche von der Überlieferung der Väter abgefallen ist,
dafs die Kirche jetzt oder früher als Gesamtheit die Wahrheit
verloren habe, dafs also Christi Worte eitel wären, er wolle bei
uns bleiben bis ans Ende der Zeiten, und er habe seine Kirche
auf den Felsen gebaut, dafs die Pforten der Hölle sie nicht
überwältigen, und er habe für Petrus gebetet, dafs sein Glaube
nicht ausgehe, auf dafs er seine Brüder bestärke. Schliefsen
wir also aus dem Gesagten, dafs die Lehre von der U. E. eine
in der kirchlichen Tradition enthaltene ist, eine solche, die sich
auf den Worten des Engels gründet, eine solche, die wahrhaft
in der Offenbarung, wenn auch nicht in der ausführlichen Form,
in der wir sie jetzt vorlegen, doch in einer durchaus gleich
geltenden, allgemeineren, enthalten ist. Die Lehre bleibt
dieselbe, aber die Form, in der sie vorgetragen wird, kann sich
im Laufe der Zeiten entwickeln, je nachdem der Widerspruch
des Irrtums, der Zweifei des Einzelnen oder die Bedürfnisse der
kirchlichen Wissenschaft es notwendig machen. Die Kirche
kann nichts zum Dogma erheben, was nicht in der Offenbarung
enthalten ist. Es ist also nicht eine neue Lehre gebildet, sondern
nur die alte ausgesprochen worden mit jener Autorität, welche
jeden Zweifel bei dem Einzelnen aufzuheben geeignet ist." —
Wie Többe seine Bemerkungen (S. 62. f.) und sub VIII (S. 73 ff.)
mit Denzingers Ausführungen zusammenreimen kann, ist uns
unbegreiflich. Wohl aber stimmt mit denselben durchaus überein,
was Schneider an verschiedenen Orten sagt (vgl. z. B. Bd. 8,
S. 58—67; 343—370; 654-675; Bd. 9, S. 241—247;
Erwiderung, S. 6 ff.; S. 20 ff.; S. 45 ff.; S. 50 ff.; S. 84 ff.).

b) Vor uns liegt gerade: A. ß. P. Augustini Reding, Theo-
logia Scholastica, 2 vol. fol., Typis Monast. Einsidl., 1667. Reding



198 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

war seiner Zeit hervorragend als Theologieprofessor der alten
blühenden Universität Salzburg. Seine theologische Summa mufs
den besten thomistischen Schriften beigezählt werden und kann
nebst denen von P. Mezger und P. Renz, auch Salzburger
Theologieprofessoren, nur jedem zum rechten Verständnis der
Lehre des hl. Thomas anempfohlen werden (siehe Jahrbuch,
IV. B. S. 503 f.). — Reding behandelt unsere Frage im Tractatus
de Incarnatione, Q,u. V, Art. II, Controv. I et II. In der I. Con-
troversia heifst es:

„Responsio ad opposita fundamental
Ad primum ex Divo Thoma oppositum argumentum re-

spondetur, S. Doctorem non aliud intendere, nisi quod
secundum fidem Catholicam firmiter sit tenendum, quod omnes
homines praeter solum Christum ex vi legis, ac secluso

privilegio, ex Adam eontrahant peccatum originale, saltern
secundum debitum. Probatur ista responsio.

Nam S. Doctor citatus doctrinae a se traditae theologicum
fidei certitudine nixum argumentum adstruit ex illo Rom. 5, 12.

„In omnes homines mors pertransiit, in quo omnes peecaverunt".
At per hoc indicatur causa mortis tarn spiritualis per gratiae
privationem, quam temporalis per corporis et animae dissoluti-
onem. Omnes igitur in Adamo inclusi i. e. per seminalem
rationem ex ipso propagandi, in ipso peccantes contraxerunt
causam, seu debitum mortis, ita ut vi huius debiti mors in
omnes secundum legem ordinariam pertranseat. At
huic legi non obstat Privilegium, sanctissimam Deiparam
ab actuali originalis peccati contractione eximens;
uti pluribus probat eius discipulus Joannes a sancto Thoma in
approb. doctrinae Divi Thomae art. 2 per totum: ipseque Doctor
Angelicus in I. dist. 17, qu. 2, art. 4, ad 3. et adhuc clarius
I. dist. 44, art. 3, ad 3. (Siehe oben II. ad 2.) Ne proin de
Doctor Angelicus sibi videatur contrarius, debet in
illis locis, ubi B. V. Mariam peccato originali ob-
noxiam asserit, in telligi de debito, non autem de
actuali contractione originalis culpae, veluti praeter
citatum Joannem a S. Thoma censent alii quoque Thomistae,
Ferrariensis in 4 c. G. cp. 50, Zumel in I. II. qu. 81, art. 3.

Ad secundum ex D. Thoma oppositum argumentum re-
spondetur negando sequelam maioris. Nam eo ipso, quod
B. Virgo in Adam peccando contraxerit originalis
culpae debitum, indiguit redemptione per Christum,
non quidem culpae originalis actualiter contractae expiativa, sed

per Privilegium praeservativa a culpa, ex vi legis



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 199

alioquin contrahenda. Ad tertium respondetur, eo argumente
omnino probari, potuisse, imo ex vi legis debuisse peccatum
originale traduei in B. V. Mariam, licet ista traduetio actualis

per Christi mérita ex vi specialis privilegii fuerit a Deo impedita."
In II. Controversia (ad 9 in margine):
„Doctor A ngelicus (I. II. qu. 81, art. 3) tradit, secundum

fidem Catholicam firmiter fatendum esse, quod omnes
homines, praeter solum Christum, ex Adam derivati
peccatum originale (quoad debitum ac ex vi legis) ex Adam
contrahant: eo quod omnes in Adam peccarint. Cui, quoad
eiusmodi debitum a sanetissima Yirgine in Adamo
contraetum, seu quoad eius in Adami pacto et voluntate in-
•clusionem praeter Thomistas accedunt Bellarminus tom. 3.

controv. 4 de am. gratiae 16; Suarez tom. 2, in part. 3. disp. 3,
sect. 2; Yasquez tom. 2, in p. 3, disp. 115, cp. 3. et alii p lures
Societatis Jesu Theologi." Was sagt denn Többe dazu,
"welcher (S. 37) behauptet: „Der Versuch, den hl. Thomas als
•einen Freund der TJ. E. hinzustellen, tritt erst dann hervor,
als sich die Auktorität Borns und der sensus communis fidelium
•offenkundig für diese Lehrmeinung ausgesprochen
hatten, nämlich im 17. Jahrhundert ...."? Und doch
vertreten nachweisbar schon viele im 16. Jahrh. und noch früher
die Ansicht, Thomas habe die U. E. gelehrt und noch mehr
Autoren, er sei wenigstens kein Gegner derselben. — Zu Ende
•des 16. und anfangs des 17. Jahrh. waren die Theologen
allgemein der Ansicht, die Väter und grofsen Scholastiker, welche
von der Erbsünde keinen aufser Christus ausnehmen, seien dahin
au verstehen, dafs sie allen wenigstens das debitum contrahendi
peccatum originale zusprechen. Auch Maria habe dieses debitum
gehabt, aber vermöge eines besonderen Gnadenvorrechtes habe
sie nie thatsächlieh sieh die Erbsünde zugezogen. P. Agidius
de Praesentatione (de praeserv. Virginia lib. 3., qu. 4., art. 2.,
-§ 3.) beweist dies weitläufig; ebenso Pitigianis (in III. Sent,
dist. 3., qu. 1., art. 5.). Lezterer lehrt daselbst, B. V. Mariam
tripliciter fuisse peccato originali obnoxiam. 1. in lumbis
Adae et aliorum parentum; 2. in utero ante animationem; tunc
enim existebat secundum partem, et inficienda erat, nisi prae-
veniretur; 3. in primo instanti animationis; quia licet illo eodem
instanti fuerit in gratia, prias natura existebat sine ea, et debe-
batur ei secundum se oppositum. Dasselbe behaupten auch (a. 0.)
Kardinal Bellarmin und die andern angeführten grofsen Theologen
der Gesellschaft Jesu und bestätigen so ganz und voll die Ansicht
Schneiders, das debitum contrahendi peccatum originale bestehe



200 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

in der Verderbnis der fleischlichen, direkt von Adam sich in
natürlicher Weise ableitenden Natur Marias. Da uns gerade
Bellarmin zur Hand ist, möge er hier zu Worte kommen.

c) Bellarmin löst im 16. Kapitel (a. 0.) die Einwürfe gegen
die U. E. und sagt unter anderm:

„Non negamus B. Virginem in Adamo peccasse, eo modo

quo peccare poterat, quae nondum erat, nisi in potentia, ac per
hoc obnoxiam fuisse, ut quando actu esse inciperet, reipsa in se

peccatum haberet. Tarnen addimus, praeventam fuisse singulari
gratia ac privilegio Dei, ut simul et esse et iusta esse inciperet.

Neque illud negamus, eandem Virginem in Adamo esse
mortuam, hoc est, propter Adae peccatum mortis debitum con-
traxisse et solvisse. Nam etiamsi in primo suae creationis
instand anima eius per gratiam a peccati macula liberata fuit,
redemptionem tarnen corporis non continuo habuit. Denique
non negamus, B. Virginem natura fuisse filiam irae, sed
addimus gratia semper fuisse filiam misericordiae. Ex natura
enim corrupta parentum suorum quid haereditare potuisset nisi
corruptionem? placuit tarnen, Deo, sic earn in benedictionibus
dulcedinis praevenire, ut nunquam esset peccatrix, quod postulabat
natura, sed semper esset iusta, quod gratia conferebat." —

Auf den Einwurf: „Si B. Virgo semper fuit iusta, quippe
quae in ipso primo instand creationis gratiam iustificationis aeeepit,.
nullo igitur tempore peccato invenietur obnoxia. Neque enim ob-
noxia peccato fuit, antequam esset in rerum natura, neque posteaquam
in rerum natura esse coepit; cum simul esse et iusta esse coeperit;"

antwortet er: „B. Virginem tribus temporibus peccato
fuisse obnoxiam: 1. quamdiu in lumbis Adae et ceterorum parentum
suorum fuit. Toto enim illo tempore sicut fuit in potentia Adae
filia, sic fuit in potentia peccato obnoxia. 2. rursus, quando eon-
oepta est in utero matris ante animationem. Tametsi enim tune
non fuerit integre in rerum natura, fuit tarnen ex parte, et ratione
Alius partis dicebatur ipsa vere existere; Toto autem
illo tempore, quod inter primam conceptionem et infusionem animae
rationalis intercessit, fuit ilia non in potentia, sed in actu, quamvis
ratione unius partis, peccato originali obnoxia, quo sine dubio
polluta fuisset, nisi per gratiam praeservata fuisset. 3. obnoxia
peccato fuit ipsa integre existens in primo instanti coniunctionis
animae rationalis cum corpore. Tametsi enim in eodem instanti
temporis iustificata fuerit, tarnen quia ordine naturae prius est
subiectum quam accidentia, ideo prius fuit, ordine naturae,
persona illa extra suas causas, quam aut peccatum aut iustitia in
illa inhaereret. Itaque in illo priori instanti naturae fuit ob-



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 201

noxia peccato, quia sine dubio continuo peccatum contraxisset-,
nisi in illo ipso temporis puncto iustitiae luoe ornata fuisset, quo
peccati labe infici debuisset." —

Der aufmerksame Leser wird leicht herausgefunden haben,
dafs Bellarmin mit St. Thomas nach der Erklärung Schneiders
ganz und gar übereinstimmt, dafs nämlich mit dem Ausdrucke
„B. V. in peccato originali concepta fuit" nichts anderes gesagt
ist, als was Bellarmin hier auseinandersetzt. — Nebenbei
empfehlen wir Többe (zu S. 62, II, unten) bezüglich der Zeugnisse
der abendländischen Theologen für die TT. E. das Studium
des 15., 16. und 17. Kapitels aus Bellarmin (a. 0.).

IV.
Das Gesagte möge aus Bellarmin genügen. Gehen wir

jetzt auf ältere, vortridentinische Theologen über. Da
uns die Originalwerke nicht zu Gebote stehen, folgen wir in
unserer Darlegung einem zuverlässigen Autor, welcher stets mit
Angabe der betreffenden Ausgabe genau citiert, nämlich
Benedicts Piazza, Syracusanus S. J. in seinem Werke: „Causa Im-
maculatae Conceptions Sanctissimae Matris Dei Mariae Dominae
Nostrae, Sacris Testimoniis, Ordine Ohronologico, utrinque allegatis,
et ad examen Theologico-Criticum revocatis, agitata, et conclusa."
Unsere Ausgabe ist die iuxta exemplar Parnormi hergestellte
Kölner, Coloniae, Sumptibus Fratrum de Tournes, 1752. — Ein
klassisches Werk (vgl. Innsb. Zeitschr. a. 0.).

a) Beginnen wir mit Jacob de Valentia, Ord. Eremit.
S. August. Episcop. Christopolitanus, sive Chrysopolitanus, Anno
1468 (Piazza, 1. c. p. 342 sq.). In Explanatione Cantic. B. V.,
Magnificat, ad ea verba: „Quia fecit mihi magna, qui potens
est" inter haec magna primo loco enumerat Singularem Prae-
destinationem, qua B. Virgo fuit ab aeterno praedestinata
ad Gratiam Sanctificationis, ut in primo instanti suae creationis
esset Sancta, et Immaculata, et Filia Dei adoptiva, et Sponsa
Christi, et sie esset apta, ut postea fieret Mater Dei. Zur
tieferen Begründung erläutert er das Wort des hl. Agustinus,
niemand sei frei von Sünde (liber a peccato) aufser Christus,
dahin: „Differentia est inter liberum et liberatum. Nam liber
respicit personam et naturam simul : et sic solus Christus est
inter mortuos liber: quia nec fuit obligatus in Persona, nec
in Natura in Adam; et hoc probat ibi Augustinus. Sed quia
Virgo Maria fuit obligata in Natura, sed fuit liberata, per
Gratiam praevenientem, in Persona; ideo non potest dici libera,
sed liberata." Hier finden wir genau, wie bei den schon
angeführten nachtridentinischen Thelogen, die von Schneider



202 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

scharf betonte, aber leider von manchen Kritikern nicht genau
erfafste Unterscheidung zwischen Person und Natur, welche
doch den Schlüssel zur Lösung unserer Frage bietet.

b) Johannes Gerson, Kanzler der Universität Paris ums
Jahr 1400, spricht sich an mehreren Stellen für die U. E. im
Sinne des jetzigen Dogmas aus. So in seiner Josephina, in
seiner Rede auf Christi Geburt (col. 941. sub init., par. 3., torn. 3.),
in seiner Rede auf Maria Geburt, gehalten beim Konzil zu Konstanz.
Piazza (p. 339) behandelt näher die Rede über Mariä Empfängnis,
gehalten 1401 zu Paris in der Kirche S. Germani, insbesondere
deren 3. Teil, sowie den Traktat oder Brief Gersons an den
Provinzial der Cölestiner Joh. Bassandi ,,de Susceptione Humani-
tatis Christi", geschrieben 1426. In dieser Rede heifst es in
III. Consideratio : „Sancti Patres generaliter locuti sunt de Domina
nostra, et Aiiis, in hac materia, volentes dare intelligere, quod
sine privilegio speciali (quo non eguit Christus,) et secundum

générales causas, Domina nostra habuisset Pec-
catum Originale, sicut Aliae." Im Traktat lesen wir sub

num. 10: „Christus voluit, dilectissimam Matrem suam dolores,
et poenalitates huius vitae destitutae suscipere, nedum voluntarie
pure, sicut suscepit, sed ex conditione naturae viatricis, de-
scendentis ab Adam, et cum necessitate contrahendi
Originale Peccatum, sicut alii, per generationem Viri, et
Mulieris concepti, nisi Gratia supernaturalis praevenisset
casum in hoc Originalis Culpae praecipitium etc." (Ganz
wie Schneider, Erwiderung S. 78 ff.) sub num. 11: „Christus
praeservando Matrem suam ab Originali, non ob hoc dedit Dignitatem

aequalem sibi ipsi, etiam secundum Humanitatem Viatricem.
Ratio: quia nunquam Christus habuit necessitatem Originale
Peccatum contrahendi, quia non descendit per naturalem pro-
pagationem." —

Etwas anderes, als hier Gerson sagt, bringt Schneider auch
nicht vor; die Stellen, in welchen St. Thoraas von der
Empfängnis Marias in der Erbsünde redet, lassen sich also auch
nach Gerson, durchaus ohne „rabulistische Interpretationskünste"
(Többe S. 72 nach Schwane), ganz naturgemäfs von der nécessitas
contrahendi Originale Peccatum verstehen. Dafs Gerson auch

ausdrücklich St. Thomas für einen Freund der U. E.

hält, ergiebt sich aus der obigen Rede in der III. Consideratio,
wo aufser St. Augustinus und St. Anseimus gleichfalls St. Thomas
angeführt wird, als ein solcher, welcher Maria das privilegium
speciale zuschreibt, persönlich von der Makel der Erbsünde stets
befreit gewesen zu sein.



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 203

o) Johannes Bacon dorpius, vulgo Baconius, aus dem
Karmelitenorden, ums Jahr 1340, an der Pariser Universität
Doctor Eesolutus genannt, behandelt in lib. 4. Sentent, dist. 2.,

qu. 3, weitläufig die Frage: Utrum B. Virgo ooncepta fuerit
absque Peccato Originali? In Art. I. zeigt er nun da: Secundum
Legem Dei statutam, et secundum ea, quae in utroque Canone
continentur, solum Christum excipi ab Originali Peccato.

Art. II. absolute statuit, solum Christum excipi, tum a Culpa
Originali, quam a necessitate conti'ahendi illam; quia solus Christus
fuit conceptus de Spiritu Sancto; sine corporali concubitu, unde,
secundum legem statutam, trahit homo necessitatem incurrendi
Originale Peccatum. Ex quibus concludit quod Mater Christi
de Lege statuta non potuit excipi omnino ab Originali
Peccato, quin saltern causa contrahendi fuerit in ea.

Art. III. asserit: „Mox per privilegium speciale in
hora Conceptionis fuit causa et nécessitas contrahendi Originale
in Matre Dei extincta, ut de iure privato i 11 a in Animatione
non contraheret Originale, quo notatur Culpa et
Macula in Anima."

Art. IV. declarat, illud „Mox, intelligendum esse secundum
ordinem naturae, non temporis,' ut sie in eodem instanti
secundum rem fuerit concepta sub necessitate contrahendi, et
exempta: sicuti in eodem instanti materia est informis et formata;
et aër tenebrosus et lucidus, salvo tarnen ordine naturae, non
temporis." (Vgl. Schneider, Erwiderung, S. 82 f.)

Dieselbe Frage behandelt Baconius lib. 3, Quodlib. qu. 13.
nur in andern Worten gestellt, nämlich: Utrum solus Christus
conceptus fuerit sine Peccato Originali? Da heifst es denn sub
Particula VII.: „Quod quamvis contraxit (B. V.) Originale
Peccatum, ut est Filia Adae, et descendit per carnalem Gene-
rationem, tarnen ut est praedestinata et praeordinata fuit Mater
Dei, tenet Anseimus, quod non contraxit, in Tractatu, qui in-
titulatur de Conceptione B. M. Virginis etc." Dazu bemerkt
Piazza (p. 336 sq.): „Quorum verborum sensus non est, quod
B. Virgo sub una consideratione re ipsa contraxit et sub altera
non contraxit Originale peccatum: sed, quod B.Virgo, ratione
naturalis propagationis ex Adamo, debuerat contrahere
Originale Peccatum; sed, quia futura erat Mater Christi,
ex privilegio singulari illud non contraxit." Besser
kann man doch mit Schneider (Erwiderung, S. 22 ff. und S. 78 ff.)
nicht übereinstimmen, als hier Baconius und dessen Erklärer Piazza!

d) Franz de Mayronis, aus dem Orden des hl. Franziskus,
Doctor Uluminatus genannt, ums Jahr 1320, dieser grofse Schüler



204 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

des Scotus, behandelt die Frage von der U. B. deutlichst und
ausführlich zugleich in seinem sonst sehr kurzen Kommentar zum
3. Sentenzbuch dist. 3 (edit. Yenetae a. 1506 a f. 6.). Piazza
bringt aus Quaestio I. und II. einen Auszug. Daraus möge denn
folgendes für unsern Zweck genügen: „Quaest. I. Art. IV. quaerit:
,Quando B. Virgo fuit sanctificata?' Et breviter reiectis aliorum
Sententiis, définit, ,quod B. Virgo in primo instant! suae Con-
ceptionis (quamquam in posteriori signo naturae) fuit
sanctificata', et sic praeventa, ne Peccatum Originale contraheret.
— Quaestione II. Totum systema Piae Sententiae (i. e. Immacul.
Concept.) duodeeim Articulis mirifice illustrât, atque confirmât;
quorum summa capita hic exhibemus. I. Deus potuit Matrem
suam praeservare, ne contraheret Originale Peccatum. II. Hoc
ipsum deeuit. III. De facto Ipsam ab Originali praeservavit.
IV. Dici nihilominus potest, iuxta locutionem
Sanctorum, quod B. Virgo Peccatum Originale contraxit
aliquo modo; quia nimirum quantum est de se con-
traxisset. V. Quod vere fuit redempta. VI. Quod vere
fuit ab Originali Peccato purgata. VII. Quod fuit vere
sanctificata. VIII. Quod habuit aliquam poenam Peccati
Originalis. IX. Quod suae Immunitatis Privilegium fuit citra
Privilegium Christi. X. B. Virginem fuisse sine Peccato Origi-
ginali, non est contra auctoritates Sacrae Scripturae. XI. Nec
contra determinationem Sanctae Matris Ecclesiae. XII. He que
contra dicta Sanctorum. Quae omnia, et singula ita per-
sequitur, ac multiplici auctoritate, et ratione demonstrat; ut nullum
ingenuo Lectori scrupulum relinquere videatur." Soweit Piazza
(p. 335). Wir machen blofs aufmerksam auf das von uns vorhin
besonders Markierte, zumal IV, VI, XII.

e) Wir kommen nun zu Johannes Duns Scotus, dem
Doctor Subtilis, selber. Schneider behandelt die Meinung des
Scotus eigens in seiner Erwiderung (1. Teil § 2 S. 12 ff.). Fach
Schneider (Erw. S. 19) fafst Scotus die Erbsünde als das, was
die persönliche Trennung von Gott als dem letzten Endzwecke
in sich einschliefst und durch die Taufe getilgt wird. Scotus
stellt ihm die U. E. auf die gleiche Linie mit der Gnade der
Taufe. Zum Glücke liegt uns Scotus (II. und III. Sentenzenbuch)
im Original vor, Ausgabe Lugduni 1639. Da läfst sich also
Schneider leicht kontrollieren, ob er uns nichts vormacht oder
vorschwindelt, wie ihm wirklich schon der Vorwurf gemacht
worden ist, aber glücklicherweise nur von solchen, die gerne
reden oder schreiben, ohne gründlich ihrer Sache bewufst zu
sein. Ein solch trüber Vorwurf ist aber leicht zu verschmerzen. —



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 205

Scotus nun sagt wirklich (Lib. III. Sent. dist. 3., qu. 1., ad 9.
in margine): „Deus potuit facere, quod ipsa (i. e. B. V. Maria)
nunquam fuisset in peccato originali Primum declaro,
quia gratia aequivalet iustitiae originali, quantum ad acceptationem
divinam, ut propter hanc animae habenti gratiam non insit pec-
catum originale. Potuit enim Deus in primo instanti illius animae
infundere sibi gratiam tantam, quantam alii animae in circum-
cisione, vel Baptismo: igitur in illo instanti anima non habuisset
peccatum originale, sicut nec habuisset si postea fuisset baptizata.
Et si etiam infectio carnis fuit ibi in primo instanti, non fuit tarnen
necessaria causa infectionis animae, sicut nec post Baptismum,
quando manet secundum multos, et infectio animae non manet:
aut potuit caro mundari ante infusionem animae, ut in illo
instanti non esset infecta." Ebendaselbst (dist. 18., qu. unica, ad
13. in marg.) heifst es: „B. Y. Mater Dei nunquam fuit inimica
actualiter ratione peccati actualis, nec ratione originalis (fuisset
tarnen, nisi fuisset praeservata)." — Im 2. Sentenzenbuche dist.
32 beantwortet Scotus die Erage: Utrum in Baptismo remittatur
peccatum originale? Zunächst bringt er die Lösung der Frage
von Seiten derjenigen Autoren, welche mehr den bestimmbaren
(materialen) Teil der Erbsünde in Betracht zogen. „Ad intellectum
autem istius viae quattuor sunt videnda. Primo, qualiter ab

anima contrahitur infectio in carne. Secundo, qualiter seminatur
caro infecta. Tertio, qualiter ab ipsa inficitur anima. Quarto,
qualiter ab infectione illa liberatur per Baptismum." Diese
einzelnen Punkte werden nun nach der Meinung dieser
Autoren etwas näher auseinandergesetzt. Dann schliefst Scotus :

„Secundum istam viam patet quid sit dicendum ad quae-
stiones motas; est enim culpa originalis in quolibet sic pro
pagato, et hoc quantum ad primam quaestionem: et quoad
tertiam quaestionem, dicendum est carnem infectam sie seminari,
et ab illa infecta animam infici culpabiliter : quae culpa quoad
secundam quaestionem vel est curvitas opposita rectitudini natural!
voluntatis, vel concupiscentia, id est, pronitas ad concupiscendum
effraenate delectabilia: et remittitur, quantum ad quartam
quaestionem, non in se, sed quantum ad reatum." Der Hauptvertreter
dieser Lösung ist Heinrich, von Gent (vgl. dessen quodl. 6., qu.
32.). Gegen diesen richtet sich denn auch zumeist Scotus in der
-Kritik der genannten Lösung, welche ihm durchaus nicht
zusagen will. Er schliefst sich vielmehr der anderen Art der
Lösung der besagten Frage an. Deshalb möge diese weitläufiger
hier folgen. Bei derselben wird das bestimmende (formale) Moment,
das innere Wesen, der Erbsünde vor allem scharf betont. Deren



206 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

Vertreter bestimmen das Wesen der Erbsünde als Mangel
der Urgerechtigkeit. So der hl. Anseimus, Alexander von
Haies, St. Thomas und St. Bonaventura u. a.

Wenn hier wie oben von 4 Quaestiones die Rede ist, so
so sind dies die in dist. 30, 31 und 32 aufgestellten, nämlich:

(aus dist. 30) quaestio prima: Utrum quilibet secundum
legem communem propagatus ab Adam contrahat peccatum originale

quaestio secunda: Utrum istud peccatum sit carentia
originalis iustitiae?

(aus dist. 31) quaestio tertia; Utrum anima contrahat
peccatum originale a carne infecta coneupiscibiliter seminata?

(aus dist. 32) quaestio quarta: Utrum in Baptismo re-
mittatur peccatum originale?

„Circa istam materiam est alia via, ad quam videndam
etiam quattuor sunt tangenda.

Primo, quid sit peccatum originale: et in hoc solvitur
secunda quaestio. Secundo, an tale peccatum insit, quoad primam
quaestionem. Tertio, qualiter contrahatur, quoad tertiam quae-
stionem. Quarto, qualiter remittatur per Baptismum, et hoc

quoad quartam quaestionem. Für uns- kommt besonders der
4. Punkt in Betracht. Deshalb können wir uns bei den andern
kurz fassen. „Quoad primum per hoc solvitur secunda
quaestio, qua quaeritur quid sit peccatum originale. Est
enim formaliter carentia iustitiae originalis debitae,
et non qualitercunque debitae, quia acceptae in primo parente,
et in ipso amissae: oui correspondet poena damni dum-
taxat ex praemissa criminis transgressione proveniens.
Et ideo Adam non habuit peccatum originale, quia illud debitum
non fuit ad ipsum traductum, per aliquem parentem, sed ipse
in se accepit illam justitiam, et actu suo amisit."

Scotus stützt sich in seiner Erklärung auf S. Anseimus
lib. 1. de Concept. Virg. e, 27: „Per peccatum, quod originale
dico, aliud intelligere nequeo in ipsis infantibus, nisi factam per
inobedientiam Adae, iustitiae debitae nuditatem, per quam
omnes filii irae."

„Quantum ad secundum, solvitur prima quaestio, tenendo
secundum auctoritates Sanctorum, quod sit hoc peccatum in
omnibus communiter propagatis: hoc declaratur ex ista ratione
peccati originalis: habet enim quilibet sic propagatus ca-
rentiam iustitiae originalis et est debitor istius iustitiae,
quia aecepit earn in primo parente, per cuius parentis actum
amisit earn: ergo secundum descriptionem quilibet sic propagatus
habet peccatum originale."



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 207

„Quantum ad tertium articulum, et tertiam quaestionem,
dicitur secundum istam viam, quod anima contrahit mediants
carne, non ita, quod oaro, quasi per qualitatem quandam causatam
in ea, causet istud peccatum originale: sed ex hoc, quod caro
concupiscibiliter seminatur, et ex ipsa formatur corpus organicum,
oui infunditur anima constituens personam, quae est filius Adae.
Ista ergo persona, quia naturalis filius Adae, ideo de-
bitrix est iustitiae originalis datae a Deo ipsi Adae pro
omnibus filiis: et caret ea: ergo habet peccatum originale:
contrahitur igitur illud peccatum in carne, inquantum est naturalis
ratio, et ex hoc debet iustitiam, qua peccatum Adae caret."

Quantum ad quartum articulum, et quartam quaestionem,
dicitur quod illud, quod est formale in peccato deleri debet in
se per oppositum formaliter, vel virtualiter, in remissione peccati:
formale in peccato non est debitum iustitiae; patet, quia in statu
innocentiae fuit iustitia débita: sed est carentia iustitiae: ista
ergo debet deleri, vel per positivum proprium oppositum, vel per
aliud virtualiter continens illud oppositum : gratia autem licet non
ita perfecte coniungat fini ultimo, quantum ad aliquam conditionem
accidentalem, sicut iustitia originalis, perfectius tarnen coniungit,
sicut dictum est dist. 29. Et hoc quantum ad illud secundum,
quod disiungit a fine ultimo, peecatum originale. Sim-
pliciter enim perfectius, et eminentius coniungit gratia fini sub
ratione finis, quam iustitia originalis: et ideo in Baptismo cum
redditur gratia simpliciter dimittitur illud peccatum eminentius,
quam remitteretur per proprium positivum: et licet remaneat
carentia illius positivi, non tarnen est culpa, quia illud
positivum non est debitum: solvitur enim debitum habendi istud
donum, et commutatur in debitum habendi aliud donum."

Zur näheren Erklärung möge die Stelle folgen aus dist. 2 9.,
auf welche Seotus im voranstehenden Texte sich bezieht. Daselbst
vergleicht er die Urgerechtigkeit mit der heiligmachenden Gnade.
„Ad quartum dico, quod si fuerit (i. e. iustitia originalis) aliquod
donum supernaturale, non tarnen oportet quod sit principium
merendi: se enim habet ad gratiam, quae est principium meriti,
sicut excedens, et excessum. Excedens quidem, quia fini ultimo
coniunxit firmius voluntatem, quam gratia. Ita enim coniunxit
secundum aliquos, quod non patiebatur secum aliquod peccatum
veniale: Charitas autem compatitur, vel secundum praedicta, saltem
ita coniunxit, quod facilius, et delectabilius erat ei pati ab aliqua
tristitia inferiori, quam alicui delectationi inferiori acquiescere,
recedendo a delectatione finis. Istam facilitatem non facit gratia,
cum qua s tat pronitas ad malum, et difficultas ad bonum. Sed



2ü8 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

excedit gratia in hoc, quia ipsa coniungit fini, ut bono
supernatural^ et ut supernaturaliter per meritum attingendo tale bonum :

non sic istud donum, sed tantum coniungebat illi bono, ut con-
venienti, et delectabili."

Auf den Einwurf aus St. Augustinus (2. c. Julian, c. 28.):
„Non peccat qui créât: non peccat qui generat, per quas igitur
rimas inter tot praesidia innocentiae intrat peccatum" (siehe dist.
30., qu. 1.) antwortet Scotus (dist. 32., Solutio argumentorum
quaestionis primae, ad tertium): „Ad istud peccatum concurrunt
duo, carentia iustitiae scilicet ut formale, et debitum habendi earn,
ut materiale, sicut in aliis privationibus concurrit priyatio et
aptitudo ad habitum. Debitum istud a Deo statuente legem
istam, do iustitiam tibi Adae, et omnibus filiis tuis naturalibus,
do eadem datione quantum est ex parte mea, et ideo ex bac
datione tenentur omnes earn habere: et ex patre propagante,
per cuius actionem iste est Alius naturalis Adae: ergo hoc
debitum per nullas rimas ignotas intrat, sed per istas duas causas
positivas: Ilia autem carentia non habet causam, nisi negative,
scilicet non dantem iustitiam originalem. Cuius si quaeratur
ulterius causa, non est nisi demeritoria: quia scilicet Adam de-
meruit ne iustitia originalis daretur: negativa non dans, Deus
est: demeritoria quare non datur, Adam peccans."

Ebendaselbst (Sol. argum. quaest. 2. ad 3.) sagt Scotus:

„In Baptismo solvitur debitum habendi illud donum in
se, et commutatur in debitum habendi donum aequivalens, scilicet
gratiam: et istud debitum secundum semper ex tune manet, nec
primum redit: et qui caret secundo dono debito, gravius peccat
quam qui caret primo: nec tarnen est peccator peccato originali,
quia non redit debitum habendi illam iustitiam."

Ad argumenta 3. quaest. in oppositum (cfr. dist. 31. sub

Contra): „Patet, quia auctoritates, quae dicunt quod anima in-
ficitur a carne, sunt intelligendae modo praedicto, inquantum
scilicet anima est forma carnis, ex quarum unione résultat Alius
Adae; qui est debitor habendi iustitiam, qua caret."

Zum Schlüsse der dist. 32. löst Scotus noch den Zweifel,
wie denn die Gnade den Mangel der Urgerechtigkeit hebe,
obwohl sie doch nicht formaliter die Urgerechtigkeit ist.

„Ad argumentum quaestionis quartae, patet quod iustitia
originalis restituitur, in dono aequivalenti : imo etiam praeeminenti.
Sed hic dubitatur, cum enim iustitia originalis non sit formaliter
gratia: igitur nec eius oppositum, scilicet privatio formaliter
est privatio gratiae: ergo ista privatio iustitiae originalis
potest stare cum gratia, et ita licet gratia detur,



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 209

man et tarnen peccatum originale, nisi dicatur quod
praecise solvitur debitum habendi iustitiam originalem.
Et hoc incidit cum alia responsione.

Respondetur, in statu innocentiae erant dona ordinata,
ita quod iustitia originalis potuit esse sine gratia, non e converso,
et tune privatio prioris includebat virtualiter privationem posterions:

cuicunque igitur tunc restituta fuisset gratia, sine iustitia
originali, si hoc factum fuisset, non habuisset ipse perfectum
statum innocentiae, sed pro statu isto non habent talem ordinem,
sed gratia potest inesse sine tali iustitia: et ipsa sim-

pliciter est donum excellentius quam talis iustitia, ipsa igitur
gratia inexistens simpliciter restituit hominem in statu isto ad
perfectionem supernaturalem sibi possibilem: sed hoc sine iustitia,
licet absolute non contradicant. TJnde non repugnant ca-
rentia iustitiae originalis absolute loquendo, et gratia
pro statu isto, repugDant tamen inquantum ilia carentia
est culpa avertens a fine ultimo, quia conversio opposita illi
pro statu isto nata est inesse filio Adae per gratiam sine isto
dono." — Mit klaren Worten sagt hier Scotus, dafs der Mangel
der Urgerechtigkeit, welcher das innere Wesen der Erbsünde
ausmacht, nur insoweit der heiligmachenden Gnade widerstreitet,
als dieser Mangel eine Schuld ist, welche vom letzten Endzweck
abwendet, „repugnant inquantum illa carentia est culpa avertens
a fine ultimo". Damit fafst er nochmals kurz zusammen, was
er im 2. Teile der dist. 32. weitläufiger auseinandergesetzt hat.
Ad 1. hatte er auf die Frage: quid sit peccatum originale?
geantwortet: „Est formaliter carentia iustitiae originalis debitae:
cui correspondet poena damni dumtaxat ex praemissa criminis
transgressione proveniens." Der Mangel der Urgerechtigkeit hat
also in den Kindern Adams zur Folge, dafs alle „Kinder des
Zornes". Ad 2. ward auf die Frage: an tale peccatum insit?
geantwortet: „habet quilibet sie propagatus (i. e. omnis naturalis
filius Adae) carentiam iustitiae originalis et est debitor istius
iustitiae, ergo habet peccatum originale." Ähnlich ad 3.
Die Erbsünde trägt nur insoweit den Charakter der Sünde, als
sie vom letzten Endzwecke trennt (ad 4.) „Quantum ad illud,
quod disiungit a fine ultimo, peccatum originale". Der Mangel
der Urgerechtigkeit bleibt auch nach der Taufe (bei Maria nach
der U. E.), aber es hört dann wegen der eingegossenen
heiligmachenden Gnade dieser Mangel auf, Schuld zu sein „licet re-
maneat carentia illius positivi, non tamen est culpa". Diese Schuld
besteht im debitum habendi iustitiam originalem. In der Taufe
nun wird diese Schuld getilgt, weil (siehe oben: Sol. argum.

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 14



210 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

qu. 2. ad 3.) „in Baptismo solvitur debitum habendi illud donum
in se, et commutatur in debitum habendi donum aequivalens,
scilicet gratiam". Scotus sagt (ad argum. qu. 4.) ausdrücklich:
„ista privatio iustitiae originalis potest stare cum gratia, et ita,
licet gratia detur, manet tarnen peccatum originale, nisi dicatur
quod praecise solvitur debitum habendi iustitiam originalem".
Scotus stimmt demnach ganz mit St. Thomas überein, welcher
(3. Sent., dist. 3., qu. 1., art. 1., Sol. 1., ad 2.) sagt: „Gratia
8anctificans non omnino directe opponitur peccato originali, sed
solum prout peccatum originale personam inficit"; insoweit die
Erbsünde personam disiungit a fine ultimo, insoweit sie culpa
ist, sagt Scotus. St. Thomas spricht auch audrücklich von einer
culpa originalis peccati (3. p„ qu. 69., art. 3., ad 3.): „Peccatum
originale hoc modo processit (cfr. 1. 2., qu. 81., art. 1) quod
primo persona infecit naturam, postmodum vero natura infecit
personam. Christus vero converso ordine prius reparat id quod
personae est, et postmodum simul in omnibus reparabit id quod
naturae est. Et ideo culpam originalis peccati et etiam

poenam carentiae visionis divinae, quae respiciunt personam,
statim per baptismum tollit ab homine; sed poenalitates praesentis
vitae (sicut mors, fames, sitis et alia huiusmodi) respiciunt naturam,
ex cuius principiis causantur, prout est destituta originali iustitia:
et ideo isti defectus non tollentur nisi in ultima reparatione
naturae per resurrectionem gloriosam." Was hier „culpa originalis
peccati et poena carentiae visionis divinae" genannt wird, fafst
Thomas in dem einen Worte reatus zusammen, wenn er (1. 2.

qu. 81., art. 3., ad 2.) sagt: „Peccatum originale per baptismum
aufertur reatu, inquantum anima récupérât gratiam quantum ad

mentem; remanet tarnen peccatum originale actu quantum ad

fomitem, qui est inordinatio partium inferiorum aniinae et ipsius
corporis." — Wenn nun Scotus (3. Sent., dist. 3., qu. 1.) bei
Maria durchaus die Erbsünde ausschliefst, so ist nach dem
Gesagten schon von vornherein klar, dafs er dann in den Begriff
des peccatum originale (aufser dem Wesen d. i. der carentia
iustitiae originalis, auch die Folge für die Person) die culpa
einschliefst, quae disiungit a fine ultimo; dasselbe, was vom
Konzil von Trient (sess. 5., can. 5.) genannt wird „totum id,
quod veram et propriam peccati rationem habet" (vgl. Schneider,
Erwiderung, S. 19). Kurz drückt dies (3. Sent., dist. 18., nr. 13.
ad marg.) Scotus so aus: „Beata Virgo Mater Dei nunquam fuit
inimica (i. e. Dei) actualiter ratione peccati actualis, nec ratione
criginalis." Dafs nun Schneider und viele andere berühmte
Autoren vor ihm (vgl. unter anderm P. Aegidius de Präsentatione,



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl Thomas. 211

de Conceptu B. Y. M.) nicht mit Unrecht den hl. Thomas dahin
auslegen: wenn er, wie viele Väter, so z. B. St. Augustinus,
niemanden, auch Maria nicht, von der Erbsünde ausnehmen, sei
dies vom debitum contrahendi peccatum originale zu verstehen,
dafür spricht sich Scotus (3. Sent. dist. 3., qu. 1., nr. 14. sqq.
ad marg.) ganz deutlich aus: „Ad omnes auctoritates in
contrariant partem respondetur, quod quilibet filius Adae na-
turaliter est debitor iustitiae originalis, et ex de-
merito Adae caret ea, et ideo omnis talis habet unde
contrabat peccatum originale: sed si alicui in primo instanti
creationis animae detur gratia, ille licet careat iustitia originali,
nunquam tarnen est debitor eius, quia merito alterius prae-
venientis peccatum, datur sibi gratia, quae aequivalet illi
iustitiae, quantum ad acceptationem divinam, imo excedit: ergo
quantum est ex se, quilibet haberet peccatum originale,
nisi alius praeveniret merendo. Et ita exponendae
sunt auctoritates, quod omnes naturaliter propagati ab
Adam sunt peccatores, hoc est ex modo, quo habent na-
turam ab Adam, habent unde careant iustitia débita,
nisi eis aliunde conferatur; sed sicut posset post primum
instans conferre ei gratiam, ita posset et in primo instanti.

Per illud patet ad rationes factas pro prima opinioue (i. e.
immaculatae conceptionis), quia Maria maxime indiguisset Christo,
ut redemptore: ipsa enim contraxisset originale peccatum
ex ratione propagationis communis, nisi fuisset prae-
venta per gratiam mediatoris, et sicut alii indiguerunt Christo,
ut per eius meritum remitteretur eis peccatum iam contractum,
ita illa magis indiguit mediatore praeveniente, peccatum ne esset
ab ipsa aliquando contrahendum, et ne ipsa contraheret.

Et si arguas contra hoc, quia prius naturaliter fuit filia
Adae, quia prius fuit persona quam habens gratiam: in illo igitur
priori tenebatur ad iustitiam originalem, quia naturalis filia Adae
et non habuit earn: ergo in illo priori contraxit originale peccatum.
Respondeo et dico, quod quando opposita comparantur ad idem
secundum ordinem naturae, non simul ambo insunt, sed tantum
alteram inest. Reliquum autem quod dicitur prius natura non
inest, quia in eodem instanti oppositum inest: sed dicitur prius
natura, quia tunc inesset quantum est ex parte subiecti, nisi
aliquid extrinsecum impediret. Exemplum, si materia com-
paratur ad formam, et ad privationem prius naturaliter est materia
non habens formam, quam habens, non quod in illo instanti, in
quo habet formam realiter non habeat earn, quia tunc contra-
dictoria essent simul; sed quia tunc materia, quantum ex se,

14*



212 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

dimissa sibi, non haberet formam, si aliud habens non daret.
Similiter subiectum est prius naturaliter utroque opposite, quia
prius naturaliter est unumquodque illud, quod est in se, quam
sit, vel non sit aliquid, quod est sub aliquo, et ita licet materia
prius naturaliter sit privata, quam formata, non tarnen sequitur
quod ipsa aliquando sit non sub forma. Similiter licet prius
natura materia sit aliquid in se, quam privata, vel formata, non
tarnen sequitur, quod ipsa aliquando sit in se, ita quod nec sub

privatione, nec sub forma, quia hoc modo non est aliud esse

prius, nisi quod secundum propriam rationem eius, qua dicitur
prius, neutrum illorum includit. Ita in proposito dico, quod
natura animae praecedit naturaliter iustitiam
originalem, sive gratiam aequivalentem, et carentiam iusti-
tiae debitae, et etiam in i 11 a natura praecedit naturaliter
carentia i 11 a iustitiae originalis illam iustitiam, quia
quantum est ex subiecto, quod est prius naturaliter
utroque opposito, prius naturaliter privatio inesset;
tarnen non oportet animam esse aliquando sub neutro extremo,
neque prius esse sub privatione, quam sub opposito. Quando
igitur arguitur, quod prius naturaliter fuit filia Adae,
quam iustificata, concedo: quia illam naturam in primo
instanti naturae sic conceptam consequebatur esse
filiam Adae, et non habere gratiam in illo instanti
naturae; sed non sequitur; ergo in illo instanti naturae fuit
privata, loquendo de omnino primo instanti, quia secundum illam
primitatem, natura animae ita naturaliter praecessit privationem
iustitiae, sicut ipsam iustitiam: sed tantum potest hoc inferri,
quod in ratione naturae, quae est fundamentum filiationis Adae,
non includitur iustitia, nec eius carentia, quod concedo.

Sed si obiicias de alio modo prioritatis naturae, quod ipsa
est naturaliter prius carens iustitia, quam habens earn, cum hoc
insit sibi a causa intrinseca. Dico, quod hoc prius natura
nunquam inest sibi, sed tantum inesset si causa extrinseca non
impediret, et poneret oppositum eius inesse; sicut etiam si in
primo instanti, materia informaretur, privatio, quae prius naturaliter
inest materiae, nunquam ei inesset.

Si dicas, quomodo est prius natura illud, quod non est

prius in essendo? Dico, quod quando ordo naturae est inter
positivum, sicut inter subiectum et accidens, materiam et formam,
quod est prius natura, potest esse prius in essendo; sed quando
est tantum inter opposita privative, prioritas per comparationem
ad tertium non est nisi quia hoc inesset, si aliud non impediret:
vel est prioritas in intellectu, quia scilicet istud prius intelligitur,



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter n. d. hl. Thomas. 213

nt privatum." — Mit diesen Ausführungen des Seotus stimmt
ganz genau, was Schneider (Erwiderung S. 22 ff.) sagt über
das Verhältnis Mariens zu Adam und Christus. Unter
andern heifst es da: „Es ist dies keine Unklarheit der Ausdrucksweise,

sondern vielmehr gerade die prägnanteste Genauigkeit:
Maria gehört Adam und Christo an. Sie ist eine Tochter Adams
wie die andern Menschenkinder und gehört so in den Bereich
der Einheit des Verderhens. Sie ist die Mutter Christi aus frei
persönlicher Zustimmung und gehört so in den Bereich der
Einheit des Heiles. Christus aber wäre nicht ihr Heil, wenn
sie nicht am Verderben Adams Anteil hätte; denn nur die Kinder
Adams und somit die unter dem Eluche liegenden Menschen hat
er erlöst. Christus herrscht auf Erden nicht anders wie als
Erlöser. Da ist alles wie aus einem Gusse. Die ganze Lehre
von der Erlösung wird zerrissen, wenn ein einziger von Adam
stammender Mensch dem Verderben, soweit die Natur des
Fleisches dasselbe weiter tragen mufste, nicht unterlag. Dann
bedurfte es keines Erlösers für die ganze Natur, wenn ein
einziger Mensch davon ausgeschlossen war. Dann war vielmehr
die Natur gar nicht verdorben; denn wenn etwas, was die Natur
als solche begleiten soll, in einem einzigen Vertreter dieser Natur
nicht gefunden wird, so begleitet es überhaupt nicht die Natur.
Kann ich an einem einzigen Dreieck nachweisen, dafs es nicht
zwei K hat, so gilt der betreffende Satz nicht mehr von der Natur
des Dreiecks. Das Zuvorkommen von seifen Gottes in Maria
hat seine volle Richtigkeit; aber nur dann, wenn es, wie dies
Scotus ausdrücklich thut, einzig auf die Seele in Maria und
somit auf ihre Person bezogen wird. Bezieht man es auf den
Ursprung der Natur des Fleisches, beziehungsweise auf die
Ansteckung des Fleisches, so heifst dies ebensoviel wie, dafs Gott
zuvorkam, damit Maria nicht auf dem gemeinsamen Wege des
menschlichen Ursprunges empfangen wurde und somit nicht von
Adam abstammte. Dann hat aber Christus auch nicht die
Menschheit erlöst; denn er stammte dann nicht aus der
Nachkommenschaft jenes Weibes, dem im Paradiese die Verheifsung
geworden war Meint Scotus, die Allgemeinheit der Erb-''
sünde sei nicht auf der Fortpflanzung des Fleisches begründet,
sondern auf der Bestimmung Gottes (ex statuto Dei), so mufs
daran erinnert werden, dafs Scotus von der Erbsünde spricht,
insoweit sie den einzelnen von Gott trennt, nicht insoweit sie
etwas Gemeinsames ist. Das liegt ja keineswegs im Wesen
der Erbsünde, dafs sie stets den einzelnen der ewigen
Verdammnis überantworten mufs; sondern nur dann thut sie das,



214 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

wie derselbe Scotus sagt, wenn ihr kein Hindernis von aufsen
her, nämlich die Gnade, entgegengestellt wird. In diesem Sinne
kann von einem statutum Gottes gesprochen werden, der, z. B.
bei Maria, auf Grund ihrer einzig nahen Verbindung mit Christo,
beschlossen hatte, dafs, trotz der gleichen Fortpflanzung, doch
nicht die Seele vom Fleische angesteckt werden sollte. — Aber
so sprechen wir jetzt nicht von der Erbsünde. Wir nehmen sie

(mit St. Thomas und St. Augustinus), insoweit sie die Natur
infolge des natürlichen Zusammenhanges mit Adam begleitet;
und da kann von einem statutum Dei nicht die Rede sein. Da
folgt die Ansteckung alles Fleisches in allen Adamskindern
notwendig der von Adam stammenden Natur. Ob Gott alle Folgen
dieser Ansteckung in jedem Menschen eintreten läfst, dies steht
bei ihm; aber sofern die Menschen von Adam abstammen und
somit eins sind mit der Natur in Adam, kann es gar nicht anders
sein, als dafs die Natur, welche sie von Adam erben, mit Schuld
behaftet ist; denn sie ist es einmal in Adam. Diese Schuld ist
ja freilich nur von Adam begangen, und keiner seiner
Nachkommen ist dafür verantwortlich. Aber es kann niemand, der
von ihm abstammt, machen, dafs er nicht von ihm abstammt;
und somit hat er eine Natur, welcher die Verpflichtung
innewohnte, die Urgerechtigkeit zu bewahren, die aber trotzdem sie
nicht bewahrt hat.

Möchte man sich vor allem klar machen, welches Unrecht
man der Mutter Gottes thut, wenn man aus reinster Willkür
sie von Adam trennt. Man trennt sie dann auch vom Erlöser
und nimmt ihr die Quelle ihrer Gröfse Gott liefs dem
Verderben der Natur den Lauf, soweit die Natur in Frage kommt;
— und trotzdem fand er das Heilmittel. Dies ist das Geheimnis,
welches in der Erbsünde liegt. Die Fortpflanzung dieser Sünde
ist an sich kein Geheimnis. Denn nicht dafs jeder Mensch fortan
wegen persönlichen Verschuldens vom Heile getrennt war, nicht
dies ward fortgepflanzt; sondern die Unordnung in der Natur,
welche in Adam eine verschuldete war und am Fleische haftete.
Wer auch immer fleischlich empfangen wurde, konnte keine
andere Natur empfangen als die in Adam verwüstete; denn aus
keiner andern Quelle kam eine neue, eine andere menschliche
Natur. Dies ist also nicht das Geheimnis; dies ist vielmehr eine

Folge davon, dafs alle natürlichermafsen auf Grund der ungeordneten

fleischlichen Fortpflanzung von Adam stammten. Aber dafs
Gott nicht mit einem Worte seiner Macht den Knoten zerhieb,
vielleicht einen anderen ersten Menschen schuf oder sonst ein
Mittel fand, um das Verderben einzuschränken, sondern dafs er



Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas. 215

ihm seinen ganzen natürlichen Lauf gestattete ; dafs er die Einheit
des Menschengeschlechtes in Adam nicht zerstörte und trotzdem
aus dieser Einheit heraus das Heil erwachsen liefs und zwar
ein Heil über alles Denken grofs; — dies war das Wunder der
göttlichen Weisheit, welches der Prophet anstaunte, als er ausrief:
,Älle Wege Gottes sind Barmherzigkeit und Wahrheit'. Die
Wahrheit der menschlichen Natur mit allen ihren vom Fleische
stammenden Merkmalen blieb unangetastet, nichts Gewaltsames
unterbrach ihren Strom. Und trotzdem ,begegneten sich die
Barmherzigkeit und die Wahrheit, die Gerechtigkeit und der
Friede küfsten sich; die Wahrheit kam von der Erde und die
Gerechtigkeit der Gnade schaute vom Himmel' und bereitete
die persönliche Verbindung aller der Sünde geschuldeten Strafen
mit der ewigen, nimmer erschöpfliehen Liebe im Heilande vor.
So ,gab der Herr vom Himmel her seine Güte zu kosten und
unsere Erde brachte von neuem ihre Frucht; denn die
Gerechtigkeit selber', der Ewige, der den Fluch unserer Sünden

trug, ,wandelte vor dem Dreieinigen und richtete ihre Schritte
auf dem Wege' vom Leben zum Tode und vom Tode zum Leben."

Was Schneider (a. 0. S. 50 ff.) nach Thomas über die
dogmatische Bedeutung der U. E. sagt, stimmt ebenfalls
mit Scotus vollständig überein. „Man möge sich über die
weittragende Bedeutung der heiligen U. E. keiner Täuschung
hingeben. Es wird damit die durchaus vollkommenste Wirkung
der Kraft Christi, also die schlechthin vollkommenste Erlösung
-ausgesprochen, die nur ein Gegenstück findet in der schliefslichen
Verherrlichung der ganzen Natur. Gerade in unserer Zeit sollte
nach dem Ratschlüsse Gottes dieses Dogma allgemein verbindlich
vorgestellt werden, weil gerade unsere Zeit durch den Abfall
von Christo als dem ewigen, wesensgleichen, göttlichen Worte,
-das da Fleisch angenommen, gekennzeichnet wird. Die U. E.
ist die Verherrlichung des Erlösers. Auf Christum hin weist
da die Mutter Gottes im ersten Augenblicke ihres Seins als auf
-die einzige Hoffnung unseres Heiles. Sollte ,im Hinblicke
-auf die Verdienste Christi' eine menschliche Kreatur vom Flecken
der Erbsünde frei gehalten werden, so mufste dies ein solcher
Grund sein, der für sich allein betrachtet für solche Wirkung
genügte; und dies war nur möglich, wenn diese Verdienste die
-eines Gottes waren und somit unendlichen Wert hatten. Deshalb
finden wir, wie eine selbstverständliche Wahrheit, bei den Vätern
bis ins hohe Altertum hinauf, die Thatsache verzeichnet, dafs
Maria ,reiner war wie die Engel', ,über allen Heiligen stand'
u- s. w. Denn sowie die Mutter in einzig dastehender, in



216 Die unbefleckte Empfängnis d. Gottesmutter u. d. hl. Thomas.

unaussprechlich inniger Weise mit dem Kinde verbunden ist, sa
mufste auch die Wirkung der Erlösungskraft Christi in Maria
eine ganz einzig dastehende, schlechthin vollkommene, von der
in allen übrigen Menschen verschiedene sein. Alle übrigen
Menschen sind eine gewisse Zeit unter den natürlichen Folgen
der Erbsünde, nämlich in der persönlichen Trennung von Gott,
da sie Christo fern stehen. Maria aber wurde so erlöst, dafs
sie keinen Augenblick diese Folge der Verderbtheit ihrer Natur
trug, da wegen ihrer hervorragenden, ganz einzigen Einigung
mit Christo dessen Kraft in aller Fülle in ihr erglänzte. —

Wir sagen ,die Verderbtheit ihrer Natur'. Denn sie
hatte eben keine andere als diejenige, welche in Adam schuldig
geworden war; und folglich war es ebenso notwendig, dafs die
von da geerbte Verderbtheit, soweit sie durch die fleischliche
Zeugung direkt fortgepflanzt wurde, in Maria eintrat, wie es

notwendig ist, dafs, wenn ich einen Apfel esse, ich auch dessen

Süfsigkeit, Farbe u. dgl. in mich aufnehme. Soweit durch die
fleischliche Zeugung die Natur direkt fortgepflanzt wird, sagen
wir; denn nur bis zu dem Grade mufs die Verderbtheit in
Begleitung dieser Natur sein, bis zu welchem die Zeugungskraft
reicht. Letztere reicht nicht bis zum Hervorbringen der
vernünftigen Seele; also tritt da das Verderben positiv nicht ein.
Vielmehr ist in der Seele, bleibt anders der natürliche Verlauf
in Kraft, nur gänzlicher, freilich in Adam verschuldeter Mangel;
da die TJrgerechtigkeit nicht sich vorfindet und von der Natur
keine weitere Kraft ausgeht. Bleibt aber der natürliche Verlauf
nicht in Kraft, sondern tritt die Gnade von der Seite der Person
her, also die Gnade Christi in die Seele, so ist da kein Mangel
mehr, und es besteht auch selbstverständlich dann keine Schuld,
da ja der Vorzug, der mangelte, überreichlich ersetzt ist.
Wir finden demnach in den Vätern und Kirchenlehrern niemals
ein Bedenken, Maria einzuschliefsen in die von Adam fliefsende
Schuld und zugleich ihr die gröfste Fülle der Gnaden nach
Christo zuzuschreiben. Beides ergänzt sich. Ebendeshalb fanden
die Verdienste Christi mit ihrer genugthuenden Kraft Anwendung
auf Maria und zwar die vollkommenste, weil die Natur in Maria
ebenfalls von Adam abstammte und sonach schuldig war. Wenn
also die kirchliche Erklärung Maria frei sein läfst von der
Erbsünde auf Grund der Verdienste Christi, ihres Sohnes, so stellt
sie damit, weil Maria die Mutter Jesu ist, einerseits die aller-
vollkommenste Erlösung fest, nämlich die makelloseste B.einheit
und die nach Christo schlechthin gröfste geschaffene Heiligkeit,
und andererseits, weil die Anwendung der Verdienste Jesu der



Die Grundprincipien d. hl. Thomas n. d. moderne Socialismus. 217

Grund war für diese Reinheit und Heiligkeit, stellt sie fest die
Schuld in der Natur, für die genuggethan und die aufgehalten
werden mufste. ."

«33«

DIE GRUNDPRINCIPIEN DES HL. THOMAS
VON AQUIN UND DER MODERNE

SOCIALISMUS.

Von Dr. C. M. SCHNEIDER.

(Fortsetzung von Bd. IX. S. 283.)

YI.
Die Gnade im allgemeinen.

Wir lesen in einem erzliberalen Blatte Italiens, Don Chi-
sciotte 1894 nr. 314, folgende mit Rücksicht auf die gemordete
Schwester Augustina geschriebenen Zeilen: „Die Sache ist diese.
Wir waren mit unserer Wissenschaft sehlecht beraten oder besser,
wir waren mit Blindheit geschlagen, als wir die Krankenschwestern,
mit Ausnahme weniger, aus den Hospitälern hinausjagten. Viele
haben wir entfernt; und was konnten wir an die Stelle setzen?
Menschen, welche augenscheinlich blofs deshalb es fertig brachten,
einen Krankenwärterposten anzunehmen, weil sie nichts Besseres,
Angenehmeres, Lohnenderes fanden, um ihren Lebensunterhalt
zu gewinnen. Und so ist es uns mit dieser ganzen Säkularisierung

gegangen. Seit einem Jahrhundert macht die Menschheit
steten Fortschritt nach dieser Seite hin. Wie viel Glorreiches wurde
versprochen, wenn alle Zweige menschlicher Thätigkeit unter
der Verwaltung von Laien ständen! Und am Ende droht die
ganze Bewegung in vollständige Unfruchtbarkeit zu münden.
In den Schulen haben wir den Priester und den religiösen Unterricht

entfernt .; aber nachher stellte sich heraus, dafs wir
keine neue bürgerliehe Religion an die Stelle der andern zu
setzen vermochten. In welcher Weise haben wir die feierliche
Eheschliefsung in der Kirche mit ihren eindrucksvollen Cere-
monieen ersetzt? Durch einen Ehekontrakt, bei dem, oft in einem
schmutzigen Zimmer, ein grotesk gekleideter Gemeindebeamter
einen Artikel des codex hermurmelt. An die Stelle der
majestätischen Prozessionen, bei denen auch die Kunst nicht zu kurz


	Die unbefleckte Empfängnis der Gottesmutter und der Hl. Thomas [Fortsetzung]

