
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur

Autor: Glossner, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

——
I.

1. Ultima Critica di Ausonio Franchi. Parte terza. II
Razionalismo del popolo. Milano 1893. 2. E. Pluzanski, Saggio sulla
filosofia del Duns Scoto. Traduz. Ital. di A. Alfanti. Firenze 1892.
3. Die Philosophie des Nib. Malebranche v. Dr. Mario Novaro.
Berlin 1893. 4. W. Weigand, Fr. Nietzsche. Ein psychologischer
Versuch. München 1893. 5. J. Segall-Socoliu, Zur Verjüngung
der Philosophie. Berlin 1893. 6. Dr. Virg. Grimmich, Lehrbuch
der theor. Philos, auf thomist. Grundlage. Freib. i. B. 1893.
7. Pâzmâny, Dialectica. Budapest 1894. 8. C. Frick, Logica
in us. schol. Frib. B. 1893. 9. F. Carstanjen, Biomechanische
Grundlegung der Erkenntnistheorie durch R. Avenarius. München 1894.
10. Haan, Philosoph. Naturalis in us. schob Frib. 1894.
11. Dr. Th. Ziegler, Das Gefühl. Eine psychol. Untersuchung.
2. Aufl. Stuttgart 1893. 12. Cathrein, Moralphilosophie. 2. Aufl.
2 Bde. Freib. 1893. 13. Cathrein, Phil. Moralis in us. schob
Frib. 1893. 14. Dr. C. Gutberiet, Ethik und Naturrecht. 2. Aufl.
Münster 1893. 15. Von der Naturnotwendigkeit der
Unterschiede menschlichen Handelns. Von ***. Berlin 1892.
16. Dr. G. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 2 Bde.
Paderborn 1891. 1892.

Unsere Überschau der neuesten philosophischen Litteratur
glauben wir in der würdigsten Weise mit dem dritten und
letzten Bande der (1.) Ultima Critica Ausonio Franchis zu
eröffnen. Über den zweiten, das „Gefühl" behandelnden, Band
dieses in verschiedener Hinsicht hochbedeutsamen Werkes haben
wir bei einer früheren Gelegenheit in diesem Jahrbuch berichtet.
Der vorliegende Band bestätigt voll und ganz die Thatsache der
gründlichen und entschiedenen Abwendung des Verfassers von
seinen früheren, im Anschlufs an Kant und den modernen
Phänomenalismus vertretenen Ansichten, die er nunmehr in
einer allgemein verständlichen und anziehenden Form — daher
die Wahl des frischeren und lebendigeren Dialogs in diesem
dritten Bande — auch dem Volke gegenüber bekämpft, wie er
sie vordem unter dem Volke zu verbreiten gesucht hatte: eine
Bemerkung, die- zur Erklärung des Titels: „Der Rationalismus
des Volkes" dient. In dem wiedergeborenen Ausonio Franchi

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 9



130 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

dürfen wir einen willkommenen Bundesgenossen begrüfsen. Der
Kampf, den wir vom philosophischen und apologetischen Standpunkt

gegen den Rationalismus kämpfen, wird von ihm nach
denselben leitenden Grundsätzen geführt. In der Lehre vom
Dasein und den Eigenschaften Gottes wählt er sich den
englischen Lehrer zum Führer. Von ihm, den die moderne Arroganz
kaum als Philosophen gelten läfst, von dessen klaren, strengen,
geschlossenen Beweisführungen aber gegenüber den sophistischen
Einfällen moderner rationalistischer Skepsis der Vf. ausführliche
Proben gibt, fällt er das Urteil, dafs er sich zu einem Hume,
sowie dessen Vorgängern und Nachfolgern, was dialektische
und metaphysische Kraft betrifft, wie ein Riese zu
Pygmäen verhalte (S. 656).

Die Stelle, in welcher sich Fr. über die Aufgabe der
Apologetik ausspricht, glauben wir nach ihrem Wortlaute
mitteilen zu sollen, da sie uns gewissen Bestrebungen gegenüber,
gerade die specifisch christlichen Lehren in den Vordergrund der
apologetischen Wissenschaft zu stellen, ja die Dogmatik selbst
nach apologetischer Methode zu gestalten, höchst zeitgemäfs und
beherzigenswert erscheint. Das Motiv, das ihn bewog, zwei Kapitel
aus der früheren, rationalistischen Schrift zu übergehen, angebend,
bemerkt er folgendes: „Dort handelt es sich um übernatürliche
Geheimnisse, um geoffenbarte Dogmen, die in Wahrheit die
Kardinalpunkte der christlichen Lehre bilden, und ihre
apologetische Darstellung in den Abhandlungen der dogmatischen
Theologie, wo unmittelbarer die Belehrung der Gläubigen, als
die Widerlegung der Ungläubigen ins Auge gefafst wird, ist
von der gröfsten Wichtigkeit. Im Streite zwischen Katholiken
und Rationalisten aber sind die Bedingungen des zu erörternden
Themas nicht mehr dieselben. Der Rationalist läfst kein Princip,
kein Kriterium einer übernatürlich geoffenbarten Ordnung zu und
ist nur für Argumente der natürlichen Vernunft zugänglich.
Seine Kritik der theologischen Dogmen und göttlichen Geheimnisse

erhebt den Anspruch, immer und ausschliefslich philosophisch
zu sein. Philosophisch mufs daher auch die Verteidigung des

Apologeten sein. Unter solchen Umständen erscheint die Lage
der streitenden Parteien nicht mehr als die gleiche. Die Kritik
kann sich rationaler Argumente jeder Art, direkter und indirekter,
äufserer und innerer, deduktiver und induktiver, je nach
Gutdünken, bedienen, die Verteidigung aber nicht. Jede direkte
Beweisführung der Mysterien und theologischen Dogmen ist ihr
untersagt, da sie übernatürliche und übervernünftige Wahrheiten
sind, welche die menschliche Vernunft nicht begreifen und mit



(1.) Franchi, Ultima Critica. 131

keiner wissenschaftlichen Methode bestimmen oder definieren
kann. Die Verteidigung' mufs sich folglich auf indirekte
Argumente beschränken, d. h. auf den Nachweis, dafs die Einwürfe
der Kritik einen inneren Widerspruch oder die Absurdität der
Mysterien und Dogmen nicht darzuthun vermögen, und dafs folglich

die Wissenschaft oder die menschliche Vernunft in Kraft
ihrer eigenen Grundsätze kein Recht sie zu leugnen, vielmehr
die Pflicht hat, sie als Wahrheiten zu achten, die Gegenstand
göttlicher Offenbarung und übernatürlichen Glaubens sein können.
Die philosophische Apologie der christlichen Dogmen ist daher
notwendig eine negative und gelangt nicht weiter, als zu zeigen,
dafs sie geglaubt werden können (esse eredibilia), sofern sie
nicht in sich selbst widersprechen, nicht absurd sind. Und selbst
zu diesem Schlüsse ist die philosophische Vernunft nicht von
selbst gelangt, in Kraft der eigenen Principien, sondern nur auf
Grund der Thatsache und des Unterrichts der göttlichen
Offenbarung Der christlichen Apologetik gelang es, siegreich
zu behaupten, dafs eine Persondreiheit in der Wesenseinheit
Gottes und eine Zweiheit der Natur in der persönlichen Einheit
Christi keinen Widerspruch enthalten, als sie von der Notwendigkeit,

das geoffenbarte Dogma zu verteidigen, zu einer so neuen
und originellen Analyse der Begriffe Substanz, Wesenheit, Natur,
Person, Hypostase geführt wurde, die in keinem rein
philosophischen oder wissenschaftlichen Systeme irgend einer anderen
Schule ihresgleichen hat. Damit soll gesagt sein, dafs selbst
die Vernunftgemäfsheit der Apologetik in solchen Streitfragen
nicht eine ursprüngliche und absolute, sondern eine hypothetische
und relative sei, sofern sie der übernatürlichen Kenntnis jener
Dogmen und Geheimnisse selbst untergeordnet ist, d. h. als
geschichtliche Thatsache die Offenbarung derselben Wahrheiten
voraussetzt, deren Nichtwiderspruch mit den Principien der
Vernunft sie aufrecht zu erhalten unternimmt. Daher erscheinen
auf diesem Eelde die Verteidigungsmittel der Apologetik als

ungenügend, die kritischen Einwendungen des Rationalismus zu
zerstreuen, d. h. ohne jene philosophische- und wissenschaftliche
Strenge, in welcher der spekulative Verstand allein volle
Befriedigung finden kann. Denn dieser wird, soviel er sich auch

anstrengen mag, die christlichen Glaubenswahrheiten nie auf
beweisbare Sätze der Vernunft zurückführen können, da eine
solche Zurückführung einfach unmöglich ist. Man müfste zu
diesem Zwecke die Natur der Dinge selbst umgestalten,
verwandeln: dem menschlichen Geiste ein unendliches Vermögen
oder der göttlichen Natur eine endliche Bestimmbarkeit ver-

9*



132 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

leihen: zwei gleich widersprechende und absurde Bedingungen.
Die eigentlichen christlichen Glaubenssätze sind wesentlich und
bleiben für alle Zukunft übernatürliche und übervernünftige
Wahrheiten; sie werden immer Gegenstände des Glaubens,
nicht des Wissens sein. Im Streite also mit dem Rationalisten,
der aus der Wissenschaft, nicht aus dem Glauben geschöpfte
Argumente fordert, kann der Apologet jenen Pakt nur zu seinem
Nachteil und zum Vorteil des Gegners annehmen: die Polemik
wird mit ungleichen W äffen geführt. Dagegen gibt es ein
anderes Feld, auf welchem er mit aller Zuversicht kämpfen
kann: die vom hl. Thomas praeambula fidei genannten Wahrheiten.

In der theoretischen Ordnung die Thesen vom Dasein
Gottes als des notwendigen, ewigen und unendlichen Seins, der
absoluten Macht und Weisheit, Güte und Gerechtigkeit der
Geistigkeit und Unsterblichkeit der Seele, des Sittengesetzes und
des freien Willens ; in der geschichtlichen Ordnung die That-
sachen, die uns von der übernatürlichen und göttlichen Realität
der Offenbarung vergewissern, die der christlichen Religion und
Kirche, die Vernunftgemäfsheit der Beweggründe, die ihre Dogmen
und Geheimnisse evident glaubwürdig machen Mit diesen
Bemerkungen will ich nur auf etwas aufmerksam machen, was
eine lange und schmerzliche Erfahrung mich gelehrt hat, nämlich,

dafs im Streite mit Rationalisten, Freidenkern, Skeptikern
die specielle Verteidigung der christlichen Dogmen und Geheimnisse

sekundär ist, während die allgemeine Verteidigung der
theoretischen und geschichtlichen Thesen, in welchen die
Prolegomena des Christentums bestehen, weitaus die Hauptsache bildet,
nicht blofs aus dem angegebenen Grande, weil in dem einen
Falle die Lage des Apologeten und des Gegners die gleiche,
im anderen aber jene eine ungünstigere ist, sondern auch aus
einem anderen Beweggrunde von grofser praktischer Wichtigkeit.
Der erste und tiefste Grund der Zweifel, Einwürfe und
Leugnungen der Ungläubigen betrifft nämlich nicht die besonderen
Schwierigkeiten der einzelnen Dogmen und Geheimnisse, sondern
liegt auf der allgemeinen und rationalen Seite des christlichen
Theismus." (S. 550 ff.)

Diese W orte sind uns aus der Seele geschrieben und
entsprechen vollkommen dem Geiste und der Tradition der christlichen

Apologetik. Wenn man in neuester Zeit von gewisser
Seite die apologetische Methode in ihr Gegenteil zu verkehren
und das Hauptgewicht auf die Verteidigung der Mysterien des
Christentums zu legen sucht, indem man den widersprechenden
Begriff einer apologetischen Dogmatik aufstellt, so ist dies nach



(1.) Franchi, Ultima Critica. 133

unserer Überzeugung ein Verfahren, hei welchem der Apologet
nichts zu gewinnen, die Dogmatik alles zu verlieren hat.

Der Vf. tritt mit Energie für die Beweisbarkeit des Daseins
Gottes und die hergebrachten Argumente der natürlichen
Theologie ein. In einem scharfsinnigen Exkurs verteidigt er
die Evidenz und allgemeine Gültigkeit des Kausalitätsprincips
gegen die Sophismen einer sensualistischen und positivistischen
Skepsis. Der durch den Schlufs von der Existenz endlichen
u. s. w. Daseins gewonnene Begriff einer absoluten Aktualität
und eines unendlichen Seins gilt ihm als der sichere Ausgangspunkt

für die Ableitung der göttlichen Attribute unendlicher
Macht, Güte, Weisheit. Er vermeidet damit die Gefahren, die
das Bestreben mit sich bringt, die genannten positiven Attribute
selbständig vom Boden der Erfahrung aus zu gewinnen, statt
sie auf aprioristischem Wege abzuleiten und die so gewonnenen
gegen die der Erfahrung entnommenen Instanzen siegreich zu
verteidigen, und entgeht dem Irrtum des falschen aprioristischen
Princips der modernen Philosophie, wie er durch den Verzicht
auf eine positive Verteidigung der Mj'sterien dem Irrtum ihres
rationalistischen Princips sich entzieht. Während nämlich die
moderne Spekulation in der Frage nach dem Dasein des höchsten
Wesens aprioristisch verfährt, in der Bestimmung seiner Attribute
aber die Erfahrung als mafsgebend betrachtet, verfährt der Vf.
im Anschlufs an den hl. Thomas im umgekehrten Sinne und
leitet die Attribute aus dem aposterioristisch gewonnenen Dasein
eines ersten und unendlichen Seins ab: auf diese Art eine feste
Position sich schaffend, an welcher die aus Erfahrung geschöpften
Einwendungen gegen eine höchste Weisheit und Güte wirkungslos
sich brechen.

Als Beleg für das Gesagte führen wir noch folgende Stelle
an: „Gott ist aufser und über jeder Art und Gattung und hat
in sich nichts mit irgend einem weltlichen Sein Gemeinsames;
denn Gott als ens a se (was der Vf. nach seiner ausdrücklichen
Erklärung keineswegs im Sinne einer göttlichen Selbstverursachung
oder schöpferischen Hervorbringung und Gestaltung des eigenen
Seins nimmt), als reiner, einfachster, vollkommenster, ewiger,
absoluter Akt schliefst notwendig alles das aus seiner Wesenheit

aus, was zum Wesen der entia ab alio gehört, die aus Akt
und Potenz gemischt, zusammengesetzt, unvollkommen, zeitlich,
endlich und kontingent sind." (S. 665.)

Um einen Überblick über den reichen Inhalt dieses Bandes
zu geben, so verbreitet sich derselbe in vierzehn Kapiteln über
die wichtigsten Gegenstände der Apologetik, das Dasein Gottes



134 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

—• den metaphysischen, physischen und moralischen Beweis —,
den Ursprung der Dinge aus Gott durch Schöpfung, über die
göttliche Vorsehung, die Geistigkeit und Unsterblichkeit der
menschlichen Seele, Möglichkeit und Notwendigkeit der
Offenbarung, deren Kriterien: Wunder und Weissagung. In einem
doppelten Anhang weist der Vf. den Versuch der Critique
Philosophique, die Humesche Bestreitung des Kausalitätsprincips
zu verteidigen, mit siegreicher Dialektik zurück, und rechtfertigt
den von ihm aus der Ihatsache des Sittengesetzes geführten
Beweis für die Existenz eines höheren verpflichtenden und
gesetzgeberischen Willens gegenüber von Einwendungen, welche
in den Annales de Philosophie chrétienne (Mai 1891) dagegen
erhoben wurden.

In der Frage nach der Beweisbarkeit des Anfangs der
Welt weicht der Vf. von der Ansicht des hl. Thomas ab. Die
vermittelnde Stellung des Suarez erscheint ihm inkonsequent, da
sie sich auf eine imaginäre Welt, nicht auf die wirkliche,
beziehe. (S. 237 Anm.) Wir können hier auf die Streitfrage
nicht eingehen, verschweigen aber nicht, dafs wir ein Verdienst
des berühmten Metaphysikers darin ersehen, dafs er — was
heutzutage manche, wie es scheint — nicht zu thun vermögen
— den reinen Begriff der Schöpfung, die das Nichtsein als

logisches und sachliches, nicht als zeitliches Prius voraussetzt,
zu fassen wufste: „De ratione creationis non est, ut nihil seu
non esse rei duratione praecedat creationem, sed satis est,
quod praecedat naturae ordine. De Op. Sex Dierum. 1. I c. 2

n. 21." — Für die Behandlung der Frage nach der Geistigkeit
der Menschenseele ist die gegen den cartesianischen Dualismus
gerichtete Bemerkung charakteristisch: „Die traditionelle
Philosophie des Christentums, die ihren Typus im
Thomismus hat, versteht es nicht so ." (nämlich nicht
wie der substanzielle Dualismus des Descartes). S. 333.

Der»'Rationalismus, den der Vf. bekämpft, zeigt ungefähr
dasselbe Gesicht, wie derjenige, mit welchem wir zu streiten
haben. Daher eine Identität der rationalistischen Vorstellungen,
die zuweilen mit denselben, von uns gebrauchten Ausdrücken
zurückgewiesen werden, wie wenn der Vf. die gegen die
Vorsehung vom Standpunkte des physischen Übels erhobenen .Ein¬
würfe mit den Worten rügt: Nach der rationalistischen Auffassung
des menschlichen Lebens „wäre die Bestimmung desselben das
Ende eines Schlaraffenlebens (cuccagna), einer allgemeinen
Fastnachtsbelustigung". (S. 320.) — Endlich sei es uns gestattet
zum Beweise dafür, dafs wir mit Recht an einem anderen .Orte



(2.) Pluzanski-Alfanti, Saggio s. Filos. d. Duns Scoto. 135

(s. dieses Jahrb. VIII. S. 428) den gegen die scholastische
Theorie von der Materie gemachten Vorwurf, die Alchimie zu
begünstigen, mit Recht gegen die darwinistische Entwickelungs-
hypothese retorquierten, den Ausspruch eines hervorragenden
Naturforschers (Quatrefages) hierher zu setzen: „In Wahrheit
heifst dies die alten Ideen der Alchimie auf die organische
Welt anwenden, die Umwandlung eines Affen kommt der des
Quecksilbers in Silber oder Gold gleich" (S. 352 Anm.). Wir
scheiden von der Ultima Oritica Ausonio Franchis mit dem
lebhaften Wunsche, dafs sein inhaltlich wie formell gleich vorzügliches

Werk nicht blofs in seinem Vaterlande, sondern auch in
Deutschland zahlreiche Leser besonders in rationalistisch und
skeptisch angekränkelten gebildeten Kreisen finden möge.

An die Schrift Franchis schliefsen wir als ein weiteres
Symptom des neuerwachten Interesses für die scholastische
Philosophie Pluzanskis Versuch über die Philosophie des
Duns Scotus an (2.), der uns in der italienischen Übersetzung
Aug. Alfantis vorliegt. Der Vf. des französischen Originals
nimmt gegenüber den beiden Koryphäen der scholastischen
Philosophie, dem doctor angelicus und dem d. subtilis, eine
kritische Stellung ein und läfst mit hinreichender Deutlichkeit
durchblicken, dafs nach seiner Meinung die Philosophie Descartes'
über die scholastische nicht blofs hinaus-, sondern auch
fortgeschritten sei. Der Eindruck, den seine Darstellung hinterläfst,
geht dahin, dafs trotz aller Polemik des scharfsinnigen Scotus
die Kluft, die ihn von Thomas trennt, nicht so grofs ist, als man
gemeinhin anzunehmen geneigt ist. Die Resultate seiner
Forschung resümierend bezeichnet der Vf. (S. 286 ff.) drei. Hauptpunkte

als solche, welche die Lehre des Scotus charakterisieren,
in deren erstem im allgemeinen Übereinstimmung mit dem heil.
Thomas, in den beiden übrigen aber eine nicht unbedeutende
Differenz stattfinde, die aber weniger in einem Gegensatz der
Grundprincipien als vielmehr der näheren Erklärung bestehe.
Der erste Punkt betrifft das Verhältnis der Vernunft zur
Sinnlichkeit; wie nach Thomas geht auch nach Scotus alle Erkenntnis
von den Sinnen aus, ohne aber dabei stehen zu bleiben. Die
menschliche Seele besitzt vielmehr die Fähigkeit der
Abstraktion, durch die ihre Erkenntnisse den Charakter der
Allgemeinheit und Notwendigkeit erlangen. Die Sinnlichkeit
sei demnach Ausgangspunkt, nicht Mafs der menschlichen
Erkenntnis, und die den beiden grofsen Scholastikern gemeinsame

Erkenntnistheorie dürfe nicht als Sensualismus, wohl aber
als Conceptualismus bezeichnet werden. Bezüglich des zweiten



136 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Punktes habe Duns Scotus das vertreten, was man mit P. Kleutgen
„objektiven Pormalismus" nennen könne, daher die (von den
Scotisten sogenannten) Häeceitäten und die Unterscheidung der
Attribute selbst innerhalb der göttlichen Vollkommenheit; doch
habe sich Scotus gehütet, die specifische und generische Einheit
als Einheit der Substanz aufzufassen und in den Begriff der
Gottheit eine Art von metaphysischem Polytheismus einzutragen.
Eine gewisse Analogie bestehe zwischen der scotistischen Ansicht
von den Universalien und der Individuation einerseits und anderseits

der Lehre von der Korporeität, d. h. der besonderen auch
im belebten Organismus vorhandenen und vom Lebensprincip
verschiedenen wesenhaften Körperform.

Der dritte Punkt betreffe die göttliche Freiheit, die Scotus
in einem Grade betone, der es unmöglich macht, dafs
„Pantheismus und Spinozismus von irgend einer Seite in seine

Metaphysik einsickere". Nach Scotus ist Gott absolute Freiheit
und daher unendlich, die Geschöpfe aber sind kontingent wie
in ihrer Existenz, so auch in ihrer Möglichkeit. Geistige
wie körperliche Geschöpfe tragen ein gemeinsames Element
wesentlicher Unbestimmtheit (Potenzialität) in sich, das Scotus,
von Aristoteles beeinflufst, die allererste Materie nannte. Weder
die Schöpfung noch die Weltordnung hat etwas Kotwendiges
oder auch nur moralisch Unvermeidliches an sich. Bis hierher
könne das metaphysische System des Scotus den Auswüchsen
des Intellektualismus wirksam entgegengestellt werden ; denn die
mittelalterliche Philosophie habe keineswegs, wie K. Werner
meint, im hl. Thomas ihren Gipfelpunkt erreicht und in Scotus
zu verfallen begonnen. Dagegen täusche sich Scotus, wenn er
die Gesetze der moralischen Ordnung als willkürliche Dekrete
darstelle, die suspendiert oder zurückgenommen werden könnten.

Each unserem Dafürhalten kann sich das scotistische System
weder an innerer Geschlossenheit noch an Wahrheitsgehalt mit
dem des hl. Thomas messen. Der scotistische Formalismus ist
keineswegs so unschuldiger Natur, wie der Vf. ihn hinstellt;
konsequent verfolgt würde er zur Annahme der substanziellen
Einheit alles Seienden führen. Der gemäfsigte Realismus (nicht
Conceptualismus!) des hl. Thomas steht im Einklang mit jener
Abstraktionstheorie, die auch Scotus vertritt, nicht aber der
Formalismus des letzteren, der sich wiederum dem Piatonismus
nähert. Ferner kann die vom Vf. betonte Notwendigkeit des
natürlichen Sittengesetzes nicht ohne den thomistischen
„Intellektualismus" aufrecht erhalten werden; denn da die moralische
Ordnung in der metaphysischen, in den Wesenheiten der Dinge,



(2.) Pluzanski-Alfanti, Saggio s. Filos. d. Duns Scoto. 137

gründet, so kann diese letztere Ordnung oder das Reick des

„Möglichen" nicht wie das Wirkliche als ein Produkt freier
Schöpfungsmacht erklärt werden, ohne dafs auch die sittlichen
Wahrheiten in den Bereich der Kontingenz hineingezogen werden.
Von Auswüchsen des thomistischen Intellektualismus aber kann
keine Rede sein. Der Vf. zeigt sich über die wahre Meinung
des hl. Thomas bezüglich der ideellen W esenheiten der Dinge
nicht richtig orientiert, wenn er den englischen Lehrer in einem
Atem mit Plotin und Malebranche nennt (S. 186). Die ideellen
Wesenheiten gehen dem göttlichen Gedanken nicht voran, wie
in gewissem Sinne die eigene Wesenheit Gottes; denn sie sind
nicht, wie bei Malebranche und den Ontologisten Bestimmungen
der göttlichen Wesenheit, so dafs diese sich als Band und
Inbegriff der Ideen, als Idee der Ideen, die Ideen aber als Teil-
konstitutive der göttlichen Wesenheit verhielten; sondern sie
werden als die möglichen Nachahmungsweisen der göttlichen
Wesenheit aufgefafst. Ihre Notwendigkeit besteht darin, dafs
Gott alle diese Weisen erkennt, ohne dafs es andere gibt oder
geben kann, die Gott möglicherweise ersinnen könnte, in der
That aber nicht ersinnt, wie er andere Geschöpfe erschaffen
kann, die er thatsächlich nicht erschafft. Die thomistische
Theorie nimmt demnach in diesem Punkt die Mitte ein zwischen
dem extremen Intellektualismus der die Ideen mit dem göttlichen
Wesen konfundierenden Ontologisten und dem „Voluntarismus"
des Scotus und Descartes, der selbst das rein intelligible Gebiet
des Möglichen der Kontingenz überantwortet und damit dem
Skepticisinus Thür und Thor öffnet.

Wenn der Vf. bezüglich der Idee des unendlichen Seins
die Ansicht ausspricht, Descartes habe nichts anderes gethan,
als dafs er die scholastische Überlieferung fortsetzte (S. 154 f.),
so dürfte er sich täuschen, da, wie der Vf. an einer anderen
Stelle selbst konstatiert, sogar Scotus, obgleich er den (aposte-
rioristischen) Standpunkt des hl. Thomas nicht mit derselben
Konsequenz festhält, daraus, dafs er unmittelbar die Frage
aufwirft, ob es ein unendliches Sein gebe, kein direktes Argument
entnimmt, wie Descartes; „denn die Ideologie des Duns Scotus
gestatte ihm nicht, aus der Idee des Unendlichen direkt auf
dessen Existenz zu schliefsen, indem für diese die Idee des

unendlich Vollkommenen nicht eine einfache und primitive Idee
sei, sondern ein mit Hilfe anderer Begriffe gebildeter komplexer
Begriff." Wir müssen uns versagen, auf weitere Mifsverständ-
nisse der thomistischen Lehre und schiefe Urteile, z. B. die
Theorie der Individuation der Körper und des Menschen begünstige



138 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

den Materialismus (S. 241), einzugehen, und sprechen schliefslich
unsere Befriedigung darüber aus, dafs man auch in den Kreisen
des Yfs. ernstlich mit der scholastischen Philosophie sich zu
beschäftigen anfängt und trotz schwer auszurottender moderner
Vorurteile derselben gerecht zu werden wenigstens bestrebt ist.

Die wahre Natur der cartesianischen „einfachen und primitiven

Idee des Unendlichen" tritt bei Nik. Malebranche zu
Tage. Möge daher eine neueste Studie über diesen „gröfsten
Metaphysiker der Franzosen" sogleich hier ihre Besprechung
finden: Den französischen Piaton, den schärfsten und tiefsten
Metaphysiker Frankreichs (S. 106 f.), den originellsten unter
den Schülern des Descartes — kein blofser Schüler! S. 10 —
so nennt ihn der Vf. der Schrift (3.): „Die Philosophie des
Nikolaus Malebranche." Der Vf., selbst Anhänger der
neueren Philosophie, bewundert in Giordano Bruno (warum
nicht in Nikolaus von Cusa?) den „idealen" Vater der
modernen Philosophie, in Malebranche aber, der mit Mut auf jenen
(Descartesschen) Fragmenten ein universelles, harmonisches
System aufbaut, das „erste und beste Beispiel von Idealismus".
(S. V.) Am schlechtesten in des Vfs. Meinung fährt Leibnitz,
von dem es heifst: „Ach Bruno, Descartes mit Malebranche,
Newton; drei Bancogespenster für Leibnitz' Herrschaft!" (S. IV.)
Des Malebranche' Denkweise ist durchaus modern. „Es sind
blofs äufserliche Bücksichten, die ihn in Augustin seinen Lehrer
sehen lassen: so citiert er einige Male den Thomas, blofs um
irgendwie auf anerkannte Autoritäten sich zu stützen." In
Augustin findet er nur die Bestätigung dessen, was ihm anderswoher

feststand (S. 8 f.). Zuerst werden wir über des
Malebranche' Methode und sein Verhältnis zur Erfahrung unterrichtet.
M. sei kein Feind der Erfahrung, er bekämpfe nur den rohen
Empirismus und darum, fast aussehliefslich darum bekämpfe er
die Sinne, weil sie uns die sinnlichen Qualitäten, die sekundären
Qualitäten Lockes den äufseren Gegenständen zuschreiben zu
lassen scheinen, letzte Instanz aber sei die Vernunft. „M. läfst
nicht nur keine Schranken der Vernunft zu, sondern stellt sie
als souverän hin, und immerwährend bestrebt er sich, die Religion
sozusagen zu rationalisieren." Durch folgenden Zug ist die Art
des Mal. zu philosophieren im allgemeinen charakterisiert:
„Täuschung ist, als ob die Seele die Gegenstände aufserhalb ihrer
selbst sehe; mögen Gegenstände aufser ihr existieren oder nicht,
sie selbst steht nur ihren eigenen Bewufstseinszuständen, dem
Denken gegenüber." „Unmittelbarer Gegenstand unserer Seele
ist nichts anderes als eben das Denken." (S. 28.) Ist damit



(3.) Dr. Mario Novaro, Nikol. Malebranche. 139

der Ausgangspunkt der Philosophie des M. bezeichnet, so ist es
nicht schwer, seinen Idealismus und Pantheismus (S. 91) zu
begreifen. Ist das Bewufstsein sein eigener unmittelbarer Gegenstand

und zwar das denkende Bewufstsein, so ergibt sich
hieraus, falls der subjektive Idealismus vermieden werden soll,
als die eigentliche Sphäre, in welcher die Seele sich bewegt,
eine intelligible Weit der allgemeinen Wesenheiten, deren wahrer
Ort das allgemeine Sein, das objektive Korrelat des
universellsten Yernunftbegriffs ist. Das System des M. ist demnach
rationalistisch in durchsichtiger mystisch-theologischer Verhüllung.
Für Malebranche ist das rationale Bewufstsein das Erste und
Entscheidende. Die allgemeinen und notwendigen Erkenntnisse,
den Inhalt des Wissens sucht er aus einer allgemeinen Vernunft,
die in allen endlichen Geistern das allgemeine Sein, d. h. sich
selbst und die in ihr enthaltenen, ihr Sein partial ausdrückenden
Wesenheiten erkennt, zu begreifen. Die universelle Vernunft
aber und das universelle Sein ist Gott selbst. Inwiefern wir
durch eine und dieselbe Vernunft das allgemeine Sein und seine
Bestimmungen, die allgemeinen Wesenheiten erkennen, schauen
wir alle Dinge in Gott. Die Verwandtschaft mit dem System
des Spinoza ist trotz aller Polemik mit diesem Philososophen
unbestreitbar. Zum Belege folgendes : Der Begriff des Seins
„drückt zugleich eine Funktion des Verstandes und eine transcen-
dente Wahrheit aus; er involviert die Einheit und Identität des
Bewufstseins und das Dasein des universellen Seins. Es ist
derselbe Begriff, der der Kausalitätstheorie des M. zu Grunde liegt
und die allgemeinsten Gesetze des Geschehens in der Natur
erklärt." Dieselbe Evidenz, die uns das Dasein des Ichs offenbart,
zeigt uns zugleich die des universellen Seins (S. 30).

M. findet das Kausalverhältnis in dem gewöhnlichen Sinne
unbegreiflich und wird dadurch der Vorläufer des Humeschen
Skepticismus. Er selbst löst es in ein Inhäsions- oder vielmehr
Identitätsverhältnis auf. Der erfahrungsmäfsige Zusammenhang
der Dinge ist nur die sinnliche Erscheinung der Einheit und
Identität des universellen Seins. „Von dem Problem der
Erkenntnis und von dem Verhältnisse des Psychischen zum
Physischen ausgehend ist M. zu einem wissenschaftlichen Begriffe
der Kausalität gelangt, der Hume den Ausgangspunkt und
zugleich den Entwurf zu dem gegeben hat, was dessen Verdienst
in der Metaphysik ist" (S. 44). Die grenzenlose Verwirrung,
die speciell in Beziehung auf das Kausalverhältnis in der
modernen Philosophie einrifs, die Humesche Skepsis, der Kantsche
Apriorismus u. s. w., ist demnach unmittelbar auf Malebranche,



140 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

mittelbar auf den Descartesschdn Zweifel zurückzuführen. Durch
die pantheistische Lösung des Kausalproblems unterscheidet sich
M. wesentlich von Geulincx und seiner Auffassung der „gelegentlichen

Ursachen" (S. 63); durch die Aufnahme der platonischen
Ideen aber von Descartes, von welchem M. bemerkt, dafs er
die Natur der Idee nie gründlich betrachtet habe. In allen
Begriffen aber, selbst den rein logischen, macht sich der Ein-
fiufs des apriorischen Begriffs des Seins geltend, „welcher bei
ihm (Maleb.) das Princip des Grundes oder das der Einheit
und Identität des Bewufstseins vorstellt." (S. 73.) Die Begriffe,
durch die wir die Wesenheiten der Dinge auffassen, sind die
Wirklichkeiten der Dinge in ihrer Quelle. Der Begriff hat eine

ewige und unveränderliche Existenz; er ist die göttliche
Substanz, und die Dinge haben nur an ihr Anteil (Ebd.). — Doch
ist nicht zu leugnen, dafs die Auffassung des Wesens der Natur
als einer intelligiblen Ausdehnung eine volle Durchbildung der
Ideenlehre auch in pantheistischer Ausführung, so wie sie
dieselbe später bei Schelling und Hegel fand, verhinderte. Noch
mehr gilt dies allerdings von Spinoza, der an die Stelle der
intilligiblen Ausdehnung des Malebr. die reale setzte und daher
ein in den Dingen zur Erscheinung gelangendes Ideensystem in
keiner Weise zu gewinnen vermochte (S. 96). Der Vf. vindi-
viziert daher die Palme dem Vorgänger dieser Richtung des

philosophischen Denkens, dem Giordano Bruno, „der das

Princip des Denkens als ein innerliches auffafst, das vom Innern
der Seele aus wirkt und die Formen hervorbringt" (S. 96). —
Wenn S. 86 als Grundfehler des Systems Maleb.s die Annahme
angegeben wird, dafs das Sein für sich als Denken oder Idee
aufgefafst wird, so geht diese Kritik nicht tief und nicht weit
genug zurück. Der Grundfehler liegt darin, dafs der rationale
Bewufstseinsinhalt als solcher als der erste und unmittelbare
Gegenstand der wissenschaftlichen Erkenntnis angesehen wird;
eine Anschauung, die als notwendige Folgerung entweder den
subjektiven Idealismus oder die Hypostasierung des eleatischen
ov xaxà rov Xöjov, d. i. das mit dem Denken identische Sein
nach sich zieht.

In die jüngste Vergangenheit und mitten in modernste
Strömungen führt die Schrift (4.) W i 1 h. W e i g a n d s über
Friedrich Nietzsche. Fr. Nietzsche, der unglückliche und
bedauernswerte Erfinder des „Ubermenschen", dem über der
Jagd nach dem Übermenschlichen der Mensch zu Grunde ging,
hat in dem Dichter Wilh. Weigand einen psychologischen
Analytiker gefunden. Charakteristisch für die ganz in Individualismus



(4.) W. Weigand, Friedrich Nietzsche. 141

aufgegangene moderne Philosophie ist überhaupt diese
psychologische Behandlungsweise eines Schriftstellers, der als Philosoph
gelten soll. Nicht mehr die Lehre wird nach ihrem Wahrheitsgehalt

und ihren objektiven wissenschaftlichen Gründen geprüft,
sondern die Ansichten, die Weltanschauung des Philosophen
werden aus dem individuellen Charakter und dem Bildungsgange

desselben abzuleiten und begreiflich zu machen gesucht.
Obgleich es der Darstellung des Vfs., wie uns scheint, an Belief
gebricht, so ist dieselbe doch so objektiv gehalten, dafs das
Charakterbild des „Philosophen" Nietzsche mit hinreichender
Klarheit hervortritt. Den hervorstechenden Zug darin bildet die
innere Zerfahrenheit, der völlige Mangel an festen Grundsätzen
und einer konsequent durchgebildeten wissenschaftlichen
Weltanschauung. Es ist der Verzicht auf die Wissenschaft, worauf
die subjektive Richtung der neueren Philosophie schliefslieh
hinausführen mufste. „Nichts ist wahr, alles ist erlaubt:" so
lautet in ihrer erschreckenden Aufrichtigkeit die Devise dieser
modernsten und modischesten aller „Philosophieen". Jene Grund-
satzlosigkeit und Zerfahrenheit äufsert sich auch in der abrupten
Form, indem an die Stelle systematischer Auseinandersetzung
und Begründung der Aphorismus gesetzt wird: eine Darstellungsweise,

die, als Ausnahme berechtigt, grundsätzlich und allgemein
angewendet, aber den Anforderungen der Wissenschaft so wenig
genügt, als etwa nächtliches Wetterleuchten den Bedürfnissen
des Tageslebens genügen würde. — Dem Vf. gilt Nietzsche
zwar nicht als der Schicksalsmensch der Zukunft, als Erlöser,
wohl aber als ein Ereignis, ein Verhängnis der modernen
europäischen Kultur* der „Fall Nietzsche" als ein Glücksfall der
seltensten Art für den Psychologen. Der junge Nietzsche
schwärmt für das Griechentum; von den Fesseln des Glaubens,
dafs die- Welt nur als ästhetisches Phänomen gerechtfertigt sei,
sich zu befreien, sei ihm nie gelungen. Das ästhetische Thun
und Schauen aber habe seine physiologische 'Vorbedingung im
Bausche, im apollinischen oder im dionysischen, das Auge oder
das ganze Affektsystem erregend. In der attischen Tragödie
seien beide Gottheiten, Apoll und Dionys, versöhnt. (S. 15 ff.)
Der zukünftige Menschenzüchter verrät sieh bereits in den
Aufserungen, der Philosoph müsse durch sein Beispiel lehren;
seine eigenen Schriften reden nur von Uberwindungen. Zu
diesen Überwindungen ist die der historischen Methode zu
rechnen, der gegenüber. Nietzsche das Recht des Unhistorischen
geltend macht. — Von dem dionysischen Wagner wendet sieh
N. dem undionysischen Voltaire, dem vornehmsten Vertreter



142 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

einer reifen, späten, alexandrinischen Kultur zu. Es ist das
aristokratische Wesen in dem Moralismus des Erankreich des
18. Jahrhunderts, wovon N. angezogen wird. Dagegen fällt sein
Hafs auf den leidenden Idealisten Rousseau. Als Mystiker betrat
N. das Gebiet der modernen Kultur, als Ereigeist kehrte er
heim (S. 34). Yon diesem aristokratischen Standpunkt gelangt
ET. zu der Ansicht, dafs es eine für alle Menschen gültige Moral
nicht geben dürfe. Niemand ist für seine Thaten verantwortlich,
so wenig als für sein Wesen; richten heifst ungerecht sein,
selbst wenn das Individuum über sich selbst richtet. Damit ist
das Gewissen selbst verurteilt. N. ist Positivist; das Forschen
nach den letzten Gründen lehnte er als miifsig ab. Anklingend
an Hegel ist ihm das Wirkliche das Vernünftige; die Vernunft
ist in der Realität, nicht in der „Vernunft", noch weniger in der
„Moral" (S. 41).

In der „fröhlichen Wissenschaft" ist endlich das grofse
Wort der „müfsigen Geistesaristokraten" ausgesprochen: Die
Welt darf ein Experiment der Erkennenden sein. Unter den
Namen, die auf N. einen entscheidenden Einflufs ausübten, finden
wir aufser Schopenhauer: Darwin, Comte, Stendhal, Dostojewsky,
Bourget, Renan. Wo N. schmäht, hat er gewifs einmal
angebetet. Beispiel: Richard Wagner (S. 45). Ein moderner
Philosoph, der nicht Skeptiker ist, erweckt nach N. von vorneherein

Mifstrauen, N. selbst, als konsequenter Skeptiker, leugnet
die Wissenschaft überhaupt (S. 47). Der Vf. betrachtet es als
ein Recht des modernen Individualisten, zu den
Geistesverwandten der griechischen Sophisten zu zählen, da sie ebenfalls

das Belieben der freien, selbstherrlichen Persönlichkeit als
Norm des Denkens und Handelns hinstellten. Selbstverständlich
konnte N. Anhänger Schopenhauers sein, ohne aufzuhören, Sophist
zu sein. N.s philosophische Methode verlangt die Einheit des

Princips; der Versuch, mit einer einzigen Ursache auszureichen,
mufs bis an die äufsersten Grenzen getrieben werden — bis
zum Unsinn, mit Verlaub zu sagen (sic! S. 52). — Der Schopen-
hauersche „Wille zur Macht" enthält die Lösung des Welträtsels,
der Wille zur Macht, der nur im schrankenlosen Individuum zur
vollsten triumphierenden Entfaltung gelangt. Der Zweck der
Entwickelung mit ihren Hilfsmitteln der Zuchtwahl, der
Vererbung, des Kampfes ums Dasein (die Anpassung als
„unaristokratischer Natur" verwirft N.) ist, den Willen zur Macht in
einem einzigen Gewaltmenschen zu unerhörtem Ausdruck zu

bringen. (S. 54.) In diesem Entwickelungsprozesse ist die
„Erfindung des schlechten Gewissens", die Thatsache einer gegen



(4.) W. Weigand, Friedrich Nietzsche. 143

sich selbst gekehrten Tierseele auf Erden etwas so Neues, Tiefes,
Widerspruchsvolles, dafs der Aspekt der Erde damit sich wesentlich

verändert.
N. bezeichnet sich als décadent, wovon der Vf. Anlafs

nimmt, die décadence zu charakterisieren. Als Repräsentanten
sind Baudelaire, Bourget, Melchior de Vogué genannt. Ihre
hervorragenden Merkmale sind die romantische Ironie, die Über-
wucherung und Herrschaft des Teils über das Ganze, das
Verlangen nach einem grofsen, mächtigen Gefühl des Lebens.
Décadence bedeutet bei N. soviel als Periode des höchsten
Individualismus (S. 71).

N. gehört zu den erbittertsten Feinden des Christentums,
dessen Moral eine Herden- und Sklavenmoral sei (S. 72). Zara-
thustra erhält den Beinamen: der Gottlose. Von der nach
Zarathustra benannten Hauptschrift N.s urteilt der Vf., sie sei
eine grofsartige symbolische Gedankendichtung, von der die
„blinden" Anhänger N.s als dem Buch der Bücher, der grofsen
Bibel der Zukunft reden. N. selbst hielt es für das tiefste
Buch, das die Menschheit besitze, aus dem sechs Sätze verstanden,
d. h. erlebt haben, in eine höhere Ordnung der Sterblichen
erhebe. Der Vf. führt daraus einige bezeichnende Aphorismen an,
unter anderen: „Ich lehre euch den Übermenschen einst
wäret ihr Affen, und auch jetzt noch ist der Mensch mehr Affe,
als irgend ein Affe Schone deinen Nächsten nicht
Was fällt, das soll man noch stofsen Diese neue Tafel, oh,
meine Brüder, stelle ich über euch: „werdet hart." Dieser letzte
Satz ist ein Hauptsatz des Zarathustrismus, d. i. der
Weltanschauung, in welcher das Leben ohne Unterschied von Gut und
Bös vergöttlieht wird. Ein Vergleich jener Sätze mit den parallelen
des Christentums z. B. discite a me, quia mitis sum etc., arun-
dinem quassatam non confringet u. s. w. lehrt die Stellung N.s
zum Christentum begreifen.

Wie N. später über das Princip Schopenhauers, den Willen,
dachte, zeigt die Äufserung: Am Anfang steht das grofse
Verhängnis von Irrtum, dafs der Wille Etwas ist, das wirkt
Heute wissen wir, dafs er ein blofses Wort ist (S. 87). „Als
das tiefste und zugleich schwerste Erlebnis des Philosophen
dürfen wir wohl die Erfahrung auffassen, dafs die Menschheit,
nachdem sie mit dem Glauben an ein Jenseits gebrochen, kein
eigentliches klar erkanntes Ziel mehr habe" (S. 90). N. setzt
sich selbst ein solches Ziel, das aber nicht im Glücke besteht.
Ein höhnischer Verächter der Menge, die groben Bedürfnisse
des Pöbels verachtend und auf die feineren der Kulturmenschen



144 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

verzichtend, vermochte er im Glücke kein Ziel des Menschen zu
erblicken. Er betrachtet als Aufgabe des Philosophen, nicht
Werte zu registrieren, sondern zu schaffen. „Die eigentlichen
Philosophen sind Befehlende und Gesetzgeber" (S. 93); daher
der nach des Vf.s Urteil Gröfsenwahn verratende Versuch einer
„Umwertung aller Werte".

Den Grundzug im Charakterbilde N.s bildet nach dem Vf.
dämonische, praktisch unwirksam gebliebene Herrschsucht, aus
der sich alle Widersprüche des Denkers, die systematische Geister
mit Befremden oder Widerwillen erfüllen: der ewige Wechsel
seiner Gesichtspunkte, der Mangel eines festen Grundstocks der
Erkenntnis, die Vorliebe für die schöne Form u. s. w. erklären.
N.s Auffassung des Schönen tritt ,dem Begriffe interesseloser
Anschauung schroff entgegen. Dal Schöne ist für den
Zuschauer ein Versprechen des Glückes: für die Kunst ist der
Rausch unerläfslich (S. 101). — Dem Urgrund alles Werdens
dichtet N. die Neigung an, in einem Individuum, d. h. in Nietzsche
selbst, zur höchsten Entfaltung und Vollkommenheit zu gelangen:
ein Optimismus, den Schopenhauer als Gipfelpunkt aller
Ruchlosigkeit empfunden haben würde (S. 103). N. ist von Hafs
gegen Piaton und Sokrates, von Hafs gegen die Juden und den
Stifter des Christentums erfüllt. Sollte sich nicht aus dieser
Stellung ein Teil seines Einflusses erklären, der Beifall der dem
Christentum feindlichen Elemente der modernen Kultur? Der
Geistesaristokratismus einer übermächtigen Persönlichkeit bietet
keine ausreichende Erklärung. Der Vf. führt unter N.s Anhängern
die politischen und ästhetischen Anarchisten jeden Schlages auf.

„Nichts ist wahr, alles ist erlaubt! — Nun erscheint auf einmal
alles Thun und feige Lassen, ja selbst die neronischen Gelüste
und das Waten im Schmutz gerechtfertigt" (S. 107).

Das Problem, das dieses unglückliche Denkerleben uns stellt,
kann nach dem Vf. mit der Frage N.s selbst gekennzeichnet
werden. Sie lautet: „Wie kann einer seine eigene Meinung über
die Dinge als eine Offenbarung empfinden?" N. gibt sich für
eine Art höheren Wesens, für einen Propheten des naturalistischen
Grundprincips aus. Über den wahren Wert dieses Propheten
kann jedoch kein vernünftiger Zweifel bestehen. Die Lüge ist
ihm auf die Stirne geschrieben.

Kennzeichnet N. das völlige Fiasko der modernen Philosophie,
so fehlt es doch nicht an Versuchen, sie zu neuem Leben zu

erwecken, sie zu verjüngen. Die von (5.) J. Segall-Socoliu,
wie es scheint, einem Rumänen (woraus sich die Verstöfse

gegen Grammatik und Syntax in der im übrigen gewandt und



(5.) Segall-Socoliu, Zur Verjüngung der Philosophie. 145

•verständlich geschriebenen Abhandlung erklären) in Aussieht
gestellte Verjüngung der Philosophie besteht, soviel sich aus
den vorliegenden Prolegomenon, denen ausführliche Darstellungen
in drei Reihen von Schriften folgen sollen, entnehmen läfst, in
einem aufgewärmten Pantheismus, dessen letztes Wort „das
Werden schlechthin, die Kraft schlechthin1' ist (S. 259). Der
Vf. wählte zum Motto die Worte: Tantum scimus quantum
sumus, quantum scimus tantum sumus, und behauptet die „In-
tellektualnatur" des Seins, d. h. die Identität von Sein und
Vorstellung (Gedanke). Mit der Beweisführung macht er es sich
aufserordentlich leicht. Einerseits nämlich springt er sofort von
der Unhaltbarkeit des herrschenden Atomismus und Materialismus
auf den Pantheismus über, als gäbe es kein anderes mögliches
System der Weltauffassung, anderseits aber begnügt er sich mit
vagen Analogieen und schliefst z. B. aus der allgemeinen Formel
einer Einheit in der Mannigfaltigkeit (Synthese), die auf das
Denken und das Sein gleichermaßen zutreffe, auf die Identität
beider. Auf eine derartige Analogie hinaus läuft das, was der
Vf. die Affinitätsteleologie nennt, die wesentlich darin bestehen
soll, dafs die sieh differenzierende Einheit in einer Art von
Rückkehr zu ihrem Ausgangspunkt, die jedoch keine reine und
vollständige sei, in freilieh komplizierterer Form sich wiederherstellt.

In einer ganz willkürlichen und dem von ihm eingenommenen

pantheistisch-monistischen Standpunkt widersprechenden
Weise erklärt der Vf. den Begriff der Endlosigkeit, d. h. der
ins Bndlose gehenden Entwickelung oder des absoluten Werdens
als den einer höheren Entwickelung entsprechenden Begriff im
Vergleich zu dem „konfuseren" des „absoluten Ansich" (a. a. 0.).
Wir sagen: in einer ganz willkürlichen, immerhin aber sehr
begreiflichen Weise; denn würde der Vf. mit dem ehrlichen
Patriarchen des Pantheismus, dem trotz seines ungeheuren, aber
noch naiven Irrtums grofsen Parmenides, mit der Einheit des

Seins, dem Grundgedanken des Pantheismus es ernst nehmen,
so stünde er vor dem „unlösbaren Problem", wie in diese Einheit
Gegensatz, Zwiespalt, Bewegung, Werden gelange. Unlösbare
Probleme aber — so versichert er uns — gibt es nicht. (Ebd.)
Er erklärt sich also für das absolute Werden ohne Princip und
Ziel und setzt sich über die Absurdität dieses Begriffs, in welchem
das Denken wie in einem bodenlosen Abgrund versinkt, einfach
mit dem Machtspruch hinweg: „Die Weltentwickelung ist weder
in ihrem Anfang noch in ihrem Ende abgeschlossen; der Grund
der Welt ist das Werden schlechthin, die Kraft schlechthin."
Der Widerspruch ist in diesem Falle so handgreiflich, dafs man

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 10



146 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

staunen mufs, wie ein Autor, der in den polemischen Teilen seiner
Schrift zuweilen eindringenden Scharfsinn verrät, denselben nicht
zu bemerken scheint. Denn da die Welt dem absoluten Werden
gleichgesetzt wird, so stehen wir, abgesehen von der Tautologie,
dafs der Grund der Welt, d. h. doch des absoluten Werdens
das absolute Werden sei, vor dem Widerspruch der sich
differenzierenden, zu sich selbst zurückkehrenden Einheit ohne
Einheit, eines sich selbst zeugenden Seins, das es nie zum Sein
bringt. Da nun aber ein Werden, bei dem nichts wird, sinnlos
ist, so erscheint auch der gesamte Weltprozefs als sinnlos und
der Gedanke in einen Strudel und Wirbel, aus dem es kein
Erretten gibt, hineingezogen.

Trotz der völlig verkehrten Grundtendenz ist übrigens die
Schrift nicht wertlos. Ihr Wert liegt in der siegreichen
Dialektik, mit welcher der Vf. sowohl jenen cartesianischen Dualismus,

dessen jüngste Ausläufer die psychophysischen Theorieen
bilden, als auch den modernen Phänomenalismus der Neukantianer
und Positivisten ad absurdum führt. — Die Schrift zerfällt in
vier Bücher. Das erste Kapitel des ersten Buches fafst jenen
Dualismus in die Worte zusammen: „Das gewaltige Eine Kausalnetz,

das in sich sämtliches physisches Geschehen im Weltall
umfafst, zieht vor dem psychischen Komplex vorbei, ohne ihn
zu berühren," und läuft in die Erage aus: „Wie hat man sich
bei dieser gänzlichen Diversität des Psychischen und Physischen
die zahllosen so intimen Beziehungen dieser zwei Daseinskomplexe
zu einander zurecht zu legen?" (S. 10 f.) Nach der Feststellung
der Thatsache dieser Wechselbeziehung behandelt das dritte
Kapitel den Parallelismus des Physischen und Psychischen im
Gegensatze zur kausalen Abhängigkeit unter dem Gesichtspunkte
der funktionellen Beziehung, indem der Begriff der Funktion
durch Beispiele aus der Mathematik, Mechanik und dem
physikalisch-chemischen Gebiet erläutert wird. Dafs dieser Gesichtspunkt

uns nicht genügen, und ein realer Einflufs, ein Wirken
von Existenzen nicht auf die begrifflliche Beziehung von Grund
und Folge zurückgeführt werden könne, bedarf keiner weiteren
Erörterung. — Das vierte Kapitel enthält einen geschichtlichen
Exkurs über den psychologischen Dualismus. Schon bei Descartes
erleidet das kausale Band zwischen dem physischen und psychischen
Geschehen „den ersten tiefen Rifs"; Malebranche aber stellt die
effektive Kausalität zwischen beiden kategorisch in Abrede, nur
bleibt bei ihm die Natur des die „funktionelle Beziehung"
vermittelnden „Dritten" noch unklar. Über die Ansicht des Leibnitz
besteht kein Zweifel. Auch bei ihm aber wie bei Malebranche



(5.) Segall-Socoliu, Zur Verjüngung der Philosophie. 147

ist die „Gottesintervention" eine ,,Hülle, unter welcher eine
originale und höchst interessante Lösung steckt" (S. 37). Als
Schlufs gilt, dais Psychisches und Physisches nur je ein
einseitiger Ausdruck des Geschehens sind und „die Welt aus
beseelten materiellen Existenzien sich zusammensetzt" (S. 38). Die
im fünften Kapitel an dem psychophysischen Dualismus geübte
Kritik weist auf den Widerspruch, in welchen die Annahme der
Unmöglichkeit eines Kausalverhältnisses zwischen Physischem
und Psychischem mit der angeblichen Lösung steht, derzufolge
Körperliches und Seelisches nur die zwei Seiten ein- und
derselben Substanz ausmachen sollen (S. 49). Ausgangs- und
Endpunkt stehen hier in schroffstem Gegensatz einander gegenüber.
Die beliebte Art der Psychophysiker, die Empfindung als Innenseite,

die physiologische Funktion als Aufsenseite der im Grunde
einen und selben Substanz zu erklären, enthalte eine nichtssagende
Wendung. Darin dafs die Psychophysik eine unhaltbare Hypothese

sei, stimmen wir dem Vf. bei; wenn er aber an die Stelle
derselben die Identität des Physischen und Psychischen setzt
und die Behauptung aufstellt: „Der Bewegungsvorgang, der eine
gewisse Höhe der Komplikation erreicht hat, ist die Empfindung,"
so schiefst er weit über das Ziel hinaus und begibt sich auf den

abschüssigen Boden des intellektualistischen Monismus.
Im vierten Kapitel des zweiten Buches sucht der Vf. den

von der skeptischen Subjektivitätslehre geschaffenen
exklusiven Gegensatz des Subjektiven und Objektiven durch die
Annahme der absoluten Objektivität der Empfindung zu
überwinden. Ein Hauptmoment im Wesen der Erkenntnis ist
„Anhäufung". In der Empfindung gelangen die in der „Phylogenese"
angehäuften Erkenntnisse zum Bewufstsein, sozusagen zur
Explosion (S. 77). „Die vom Plasma auf jeder Entwickelungsstufe
getragene Gesamterkenntnis der Vergangenheit findet sich in
demselben als unbewufste Vorstellung und Erkenntnis. Und die
Empfindung ist jedesmal die bewufst gewordene entsprechende
Gesamterkenntnis" (S. 80). Die Empfindung enthält „millionenfach

soviel Objektivität als der verschwindende in Betracht
kommende Beiz" (S. 82). Wie das Psychische eine gesteigerte
Komplikation des Physischen, so ist das Subjektive eine höchst
mannigfache Summation von objektiven Elementen: so dafs die

Untersuchung von zwei Seiten her zu gleichem Ziele des Monismus

führt (S. 92). — Im dritten Buch, das vom Atomismus
nnd Pantheismus handelt, sucht der Vf. teils durch eine Kritik
des ersteren, teils durch die angeblich allein vom pantheistischen
Standpunkte mögliche Lösung des von Hume aufgeworfenen

10*



148 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Kausalitätsproblems (ein Standpunkt, den Malebranche und der
Kantsche Apriorismus anticipierten) seinen Monismus noch weiter
zu begründen. Im vierten Buche endlich weist der Vf. den
Phänomenalismus, der von der Vorstellung zu dem Ding an sich
durch ein Schliefsen oder durch ein Projicieren hinüber zu
kommen sucht, zurück. Mit Unrecht werde jene Auffassung
Kant zugeschrieben. Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt
sei eine unmittelbare, und zwar nicht blofs in der Wahrnehmung,
sondern auch in der sog. Vorstellung (Phantasie, Erinnerung)
und im Denken. Der Unterschied von Wahrnehmung und
Vorstellung liege nur in dem verschiedenen Verhalten zu dem
individuellen und socialen Vorstellungsgefüge. Wollte man diesen
Gedanken des Vf.s weiter verfolgen, so müfste sich als Konsequenz

ergeben, dafs Traum, Hallucination und Wahnvorstellung
nur aus dem Grunde der Wahrheit und Wirklichkeit entbehren,
weil sie wegen ihrer verhältnismäfsigen Neuheit oder Jugend
nicht in das „Gefüge" des Naturlaufs, d. h. des aufgestapelten
Vorstellungskomplexes hineinpassen. Wir stehen hier wieder
vor dem sophistischen: Wahr ist, was scheint, oder der Theorie
der relativen Wahrheit. — Der Vf. leugnet die menschliche
Willensfreiheit, was von seinem monistischen Standpunkt aus
konsequent ist. Der aus dem Selbstbewufstsein entnommenen
Instanz begegnet er mit der bekannten Berufung auf unsere
Unkenntnis der verborgenen Gründe, die unsere jedesmalige,
anscheinend freie Entscheidung bedingen. — Wie man sieht, ist
diese „Verjüngung" der Philosophie ein Konglomerat alter durch
einige originell scheinende Wendungen aufgeputzter Irrtümer.
Der Gedanke, dafs die Erkenntnis die Blüte eines Baumes sei,
dessen Wurzeln bereits im Unorganischen liegen, ist so wenig
neu als der Monismus selbst, dem er allerdings vollkommen
entspricht. Aber gerade dieser Gedanke hebt die Objektivität
der Erkenntnis, die der Vf. retten will, auf: denn die Annahme
einer ursprünglichen Intellektualnatur alles Seienden steht mit
dem thatsächlichen Gehalte unserer sinnlichen Erkenntnis im
Widerspruch.


	Zur neuesten philosophischen Litteratur

