Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Artikel: Zur neuesten philosophischen Litteratur
Autor: Glossner, M.
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR NEUESTEN PHILOSOPHISCHEN
LITTERATUR.

Von Dr. M. GLOSSNER.

—— S

I.

1. Ultima Critica di Ausonio Franchi. Parte terza. Il
Razionalismo del popolo. Milano 1893, 2. E. Pluzanski, Saggio sulla
filosofia del Duns Scoto. Traduz. Ital. di A. Alfanti. Firenze 1892.
3. Die Philosophie des Nik. Malebranche v. Dr. Mario Novaro.
Berlin 1893. 4. W, Weigand, Fr. Nietzsche. Kin psychologischer
Versuch. Minchen 1893. 5. J. Segall-Socoliu, Zur Verjiingung
der Philosophie. Berlin 1893. 6. Dr. Virg. Grimmich, Lehrbuch
der theor. Philos. auf thomist. Grundlage. Freib, i. B. 1893.
7. Pazmany, Dialectica. Budapest 1894. 8. C. Frick, Logica
in us. schol. Frib. B. 1893. 9. F. Carstanjen, Biomechanische
Grundlegung der Erkenntnistheorie durch R. Avenarius. Miinchen 1894,
10. Haan, Philosoph. Naturalis in us. schol. Frib. 1894.
11, Dr. Th., Ziegler, Das Gefihl. Eine psychol. Untersuchung.
2. Aufl. Stuttgart 1893. 12. Cathrein, Moralphilosophie. 2, Aufl.
2 Bde. Freib. 1893. 13. Cathrein, Phil. Moralis in us. schol.
Frib. 1893. 14. Dr. C. Gutberlet, Ethik und Naturrecht. 2. Aufl.
Miinster 1893. 15. Von der Naturnotwendigkeit der Unter-
schiede menschlichen Handelns. Von *,* DBerlin 1892.
16. Dr. G. Grupp, System und Geschichte der Kultur. 2 Bde.
Paderborn 1891. 1892.

Unsere Uberschau der neuesten philosophischen Litteratur
glauben wir in der wiirdigsten Weise mit dem dritten und
letzten Bande der (1.) Ultima Critica Ausonio Franchis zu
eroffnen, Uber den zweiten, das ,,Gefithl“ behandelnden, Band
dieses in verschiedener Hinsicht hochbedeutsamen Werkes haben
wir bei einer fritheren Gelegenheit in diesem Jahrbuch berichtet.
Der vorliegende Band bestitigt voll und ganz die Thatsache der
griindlichen und entschiedenen Abwendung des Verfassers von
seinen fritheren, im Anschlufs an Kant und den modernen
Phinomenalismus vertretenen Ansichten, die er nunmehr in

einer allgemein verstindlichen und anziehenden Form — daher
die Wahl des frischeren und lebendigeren Dialogs in diesem
dritten Bande — auch dem Volke gegeniiber bekdmpft, wie er

sie vordem unter dem Volke zu verbreiten gesucht hatte: eine

Bemerkung, die zur Erklirung des Titels: ,,Der Rationalismus

des Volkes“ dient. In dem wiedergeborenen Ausonio Franchi
Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 9



130 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

diirfen wir einen willkommenen Bundesgenossen begriifsen. Der
Kampf, den wir vom philosophischen und apologetischen Stand-
punkt gegen den Rationalismus k#émpfen, wird von ihm nach
denselben leitenden Grundsétzen gefithrt. In der Lehre vom
Dasein und den KEigenschaften Gottes wéhlt er sich den eng-
lischen Lehrer zum Fiihrer. Von ihm, den die moderne Arroganz
kaum als Philosophen gelten ldlst, von dessen klaren, strengen,
geschlossenen Beweisfiihrungen aber gegeniiber den sophistischen
Einfillen moderner rationalistischer Skepsis der Vf. ausfiihrliche
Proben gibt, fallt er das Urteil, dals er sich zu einem Hume,
sowie dessen Vorgédngern und Nachfolgern, was dialektische
und metaphysische Kraft betrifft, wie ein Riese zu
Pygméen verhalte (S. 656).

Die Stelle, in welcher sich Fr. tber die Aufgabe der
Apologetik ausspricht, glauben wir nach ihrem Wortlaute mit-
teilen zu sollen, da sie uns gewissen Bestrebungen gegeniiber,
gerade die specifisch christlichen Lehren in den Vordergrund der
apologetischen Wissenschaft zu stellen, ja die Dogmatik selbst
nach apologetischer Methode zu gestalten, hochst zeitgeméfs und
beherzigenswert erscheint. Das Motiv, das ihn bewog, zwei Kapitel
aus der fritheren, rationalistischen Schrift zu itbergehen, angebend,
bemerkt er folgendes: ,,Dort handelt es sich um iibernatiirliche
Geheimnisse, um geoffenbarte Dogmen, die in Wahrheit die
Kardinalpunkte der christlichen Lehre bilden, und ihre apolo-
getische Darstellung in den Abhandlungen der dogmatischen
Theologie, wo unmittelbarer die Belehrung der Gldubigen, als
die Widerlegung der Ungldubigen ins Auge gefalst wird, ist
von der grolsten Wichtigkeit. Im Streite zwischen Katholiken
und Rationalisten aber sind die Bedingungen des zu erdrternden
Themas nicht mehr dieselben. Der Rationalist lafst kein Princip,
kein Kriterium einer iibernatiirlich geoffenbarten Ordnung zu und
ist nur fiir Argumente der natiirlichen Vernunft zugénglich.
Seine Kritik der theologischen Dogmen und gottlichen Geheim-
nisse erhebt den Anspruch, immer und ausschliefslich philosophisch
zu sein. Philosophisch mufs daher auch die Verteidigung des
Apologeten sein. Unter solchen Umstdnden erscheint die Lage
der streitenden Parteien nicht mehr als die gleiche. Die Kritik
kann sich rationaler Argumente jeder Art, direkter und indirekter,
dufserer und innerer, deduktiver und induktiver, je nach Gut-
diinken, bedienen, die Verteidigung aber nicht. Jede direkte
Beweisfihrung der Mysterien und theologischen Dogmen ist ihr
untersagt, da sie iibernatiirliche und iiberverniinftige Wahrheiten
sind, welche die menschliche Vernunft nicht begreifen und mit



(1.) Franchi, Ultima Critica. 131

keiner wissenschaftlichen Methode bestimmen oder definieren
kann. Die Verteidigung mufs sich folglich auf indirekte Argu-
mente beschrianken, d. h. auf den Nachweis, dals die Einwiirfe
der Kritik einen inneren Widerspruch oder die Absurditit der
Mysterien und Dogmen nicht darzuthun vermogen, und dafs folg-
lich die Wissenschaft oder die menschliche Vernunft in Kraft
ihrer eigenen Grundsdtze kein Recht sie zu leugnen, vielmehr
die Pflicht hat, sie als Wahrheiten zu achten, die Gegenstand
gottlicher Offenbarung und iibernatiirlichen Glaubens sein konnen.
Die philosophische Apologie der christlichen Dogmen ist daher
notwendig eine negative und gelangt nicht weiter, als zu zeigen,
dafs sie geglaubt werden konnen (esse credibilia), sofern sie
nicht in sich selbst widersprechen, nicht absurd sind. Und selbst
zu diesem Schlusse ist die philosophische Vernunft nicht von
selbst gelangt, in Kraft der eigenen Principien, sondern nur auf
Grund der Thatsache und des Unterrichts der géttlichen Offen-
barung . . . Der christlichen Apologetik gelang es, siegreich
zu behaupten, dals eine Persondreiheit in der Wesenseinheit
Gottes und eine Zweiheit der Natur in der personlichen Einheit
Christi keinen Widerspruch enthalten, als sie von der Notwen-
digkeit, das geoffenbarte Dogma zu verteidigen, zu einer so neuen
und originellen Analyse der Begriffe Substanz, Wesenheit, Natur,
Person, Hypostase ... gefilhrt wurde, die in keinem rein philo-
sophischen oder wissenschaftlichen Systeme irgend einer anderen
Schule ihresgleichen hat. Damit soll gesagt sein, dals selbst
die Vernunftgemilsheit der Apologetik in solchen Streitfragen
nicht eine urspriingliche und absolute, sondern eine hypothetische
und relative sei, sofern sie der ubernatiirlichen Kenntnis jener
Dogmen und Geheimnisse selbst untergeordnet ist, d. h. als
geschichtliche Thatsache die Offenbarung derselben Wahrheiten
voraussetzt, deren Nichtwiderspruch mit den Principien der Ver-
nunft sie aufrecht zu erhalten unternimmt. Daher erscheinen
auf diesem Felde die Verteidigungsmittel der Apologetik als
ungeniigend, die kritischen Einwendungen des Rationalismus zu
zerstreuen, d. h. ohne jene philosophische  und wissenschaftliche
Strenge, in welcher der spekulative Verstand allein volle Be-
friedigung finden kann. Denn dieser wird, soviel er sich auch
anstrengen mag, die christlichen (Glaubenswahrheiten nie auf
beweisbare Sidtze der Vernunft zuriickfiihren konnen, da eine
solche Zuriickfilhrung einfach unmoglich ist. Man miifste zu
diesem Zwecke die Natur der Dinge selbst umgestalten, ver-
wandeln: dem menschlichen Geiste ein unendliches Vermigen
oder der gottlichen Natur eine endliche Bestimmbarkeit ver-
g%



132 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

leihen: zwei gleich widersprechende und absurde Bedingungen.
Die eigentlichen christlichen Glaubenssétze sind wesentlich und
bleiben fir alle Zukunft iibernatiirliche und iiberverniinftige
Wahrheiten; sie werden immer Gegenstinde des Glaubens,
nicht des Wissens sein. Im Streite also mit dem Rationalisten,
der aus der Wissenschaft, nicht aus dem Glauben geschopfte
Argumente fordert, kann der Apologet jenen Pakt nur zu seinem
Nachteil und zum Vorteil des Gegners annehmen: die Polemik
wird mit ungleichen Waffen gefiihrt. Dagegen gibt es ein
anderes Feld, auf welchem er mit aller Zuversicht ki&mpfen
kann: die vom hl. Thomas praeambula fidei genannten Wahr-
heiten. In der theoretischen Ordnung die Thesen vom Dasein
Gottes als des notwendigen, ewigen und unendlichen Seins, der
absoluten Macht und Weisheit, Giite und Gerechtigkeit ... der
Greistigkeit und Unsterblichkeit der Seele, des Sittengesetzes und
des freien Willens; in der geschichtlichen Ordnung die That-
sachen, die uns von der iibernatiirlichen und gottlichen Realitdt
der Offenbarung vergewissern, die der christlichen Religion und
Kirche, die Vernunftgeméfsheit der Beweggriinde, die ihre Dogmen
und Geheimnisse evident glaubwiirdig machen . . . Mit diesen
Bemerkungen will ich nur auf etwas aufmerksam machen, was
eine lange und schmerzliche Erfahrung mich gelehrt hat, nam-
lich, dals im Streite mit Rationalisten, Freidenkern, Skeptikern
die specielle Verteidigung der christlichen Dogmen und Geheim-
nisse sekundédr ist, wihrend die allgemeine Verteidigung der
theoretischen und geschichtlichen Thesen, in welchen die Prole-
gomena des Christentums bestehen, weitaus die Hauptsache bildet,
nicht blofs aus dem angegebenen Grunde, weil in dem einen
Falle die Lage des Apologeten und des Gegners die gleiche,
im anderen aber jene eine ungiinstigere ist, sondern auch aus
einem anderen Beweggrunde von grolser praktischer Wichtigkeit.
Der erste und tiefste Grund der Zweifel, Einwiirfe und Leug-
nungen der Ungldubigen betrifft ndmlich nicht die besonderen
Schwierigkeiten der einzelnen Dogmen und Geheimnisse, sondern
liegt auf der allgemeinen und rationalen Seite des christlichen
Theismus.“ (8. 550 ff)

Diese Worte sind uns aus der Seele geschrieben und ent-
gprechen vollkommen dem Geiste und der Tradition der christ-
lichen Apologetik. Wenn man in neuester Zeit von gewisser
Seite die apologetische Methode in ihr (regenteil zu verkehren
und das Hauptgewicht auf die Verteidigung der Mysterien des
Christentums zu legen sucht, indem man den widersprechenden
Begriff einer apologetischen Dogmatik aufstellt, so ist dies nach



(1.) Franchi, Ultima Critica. 133

unserer Uberzeugung ein Verfahren, bei welchem der Apologet
nichts zu gewinnen, die Dogmatik alles zu verlieren hat.

Der V{. tritt mit Energie fiir die Beweisbarkeit des Daseins
Gottes und die hergebrachten Argumente der natiirlichen
Theologie ein. In einem scharfsinnigen Exkurs verteidigt er
die Evidenz und allgemeine Giiltigkeit des Kausalitdtsprincips
gegen die Sophismen einer sensualistischen und positivistischen
Skepsis. Der durch den Schluls von der Existenz endlichen
u. s. w. Daseins gewonnene Begriff einer absoluten Aktualitét
und eines unendlichen Seins gilt ihm als der sichere Ausgangs-
punkt fiir die Ableitung der gottlichen Attribute unendlicher
Macht, Giute, Weisheit. Er vermeidet damit die Gefahren, die
das Bestreben mit sich bringt, die genannten positiven Attribute
selbstindig vom Boden der Erfahrung aus zu gewinnen, statt
sie auf aprioristischem Wege abzuleiten und die so gewonnenen
gegen die der Erfahrung entnommenen Instanzen siegreich zu
verteidigen, und entgeht dem Irrtum des falschen aprioristischen
Princips der modernen Philosophie, wie er durch den Verzicht
auf eine positive Verteidigung der Mysterien dem Irrtum ihres
rationalistischen Princips sich entzieht. Wahrend némlich die
moderne Spekulation in der Frage nach dem Dasein des hiochsten
Wesens aprioristisch verfahrt, in der Bestimmung seiner Attribute
aber die Erfahrung als malsgebend betrachtet, verfahrt der Vf.
im Anschlufs an den hl. Thomas im umgekehrten Sinne und
leitet die Attribute aus dem aposterioristisch gewonnenen Dasein
eines ersten und unendlichen Seins ab: auf diese Art eine feste
Position sich schaffend, an welcher die aus Erfahrung geschépften
Einwendungen gegen eine hochste Weisheit und Giite wirkungslos
sich brechen.

Als Beleg fir das Gesagte fithren wir noch folgende Stelle
an: ,,Gott ist aufser und iber jeder Art und Gattung und hat
in sich nichts mit irgend einem weltlichen Sein Gemeinsames;
denn Gott als ens a se (was der VI nach seiner ausditicklichen
Erklarung keineswegs im Sinne einer géttlichen Selbstverursachung
oder schépferischen Hervorbringung und Gestaltung des eigenen
Seins nimmt), als reiner, einfachster, vollkommenster, ewiger,
absoluter Akt schliefst notwendig alles das aus seiner Wesen-
heit aus, was zum Wesen der entia ab alio gehort, die aus Akt
und Potenz gemischt, zusammengesetzt, unvollkommen, zeitlich,
endlich und kontingent sind.“ (8. 665.)

Um einen Uberblick iiber den reichen Inhalt dieses Bandes
zu geben, so verbreitet sich derselbe in vierzehn Kapiteln iiber
die wichtigsten Gegenstinde der Apologetik, das Dasein Gottes



134 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

— den metaphysischen, physischen und moralischen Beweis —,
den Ursprung der Dinge aus Gott durch Schopfung, iiber die
gottliche Vorsehung, die Geistigkeit und Unsterblichkeit der
menschlichen Seele, Moglichkeit und Notwendigkeit der Offen-
barung, deren Kriterien: Wunder und Weissagung. In einem
doppelten Anhang weist der Vf den Versuch der Critique
Philosophique, die Humesche Bestreitung des Kausalititsprincips
zu verteidigen, mit siegreicher Dialektik zuriick, und rechtfertigt
den von ihm aus der Thatsache des Sittengesetzes getiihrien
Beweis fiir die Existenz eines hoheren verpflichtenden und ge-
setzgeberischen Willens gegeniiber von Einwendungen, welche
in den Annales de Philosophie chrétienne (Mai 1891) dagegen
erhoben wurden.

In der Frage nach der Beweisbarkeit des Anfangs der
Welt weicht der Vf. von der Ansicht des hl. Thomas ab. Die
vermittelnde Stellung des Suvarez erscheint ihm inkonsequent, da
sie sich auf eine imaginire Welt, nicht auf die wirkliche, be-
ziehe. (8. 237 Arm.) Wir konnen hier auf die Streitfrage
nicht eingehen, verschweigen aber nicht, dafs wir ein Verdienst
des beriihmten Metaphysikers darin ersehen, dals er — was
heutzutage manche, wie es scheint — nicht zu thun vermogen
— den reinen Begriff der Schopfung, die das Nichtsein als
logisches und sachliches, nicht als zeitliches Prius voraussetzt,
zu fassen wulste: ,,De ratione creationis non est, ut nihil seu
non esse rei duratione praecedat creationem, sed satis est,
quod praecedat naturae ordine. De Op. Sex Dierum. . I ¢. 2
n. 21.“ — TFir die Behandlung der Frage nach der Geistigkeit
der Menschenseele ist die gegen den cartesianischen Dualismus
gerichtete Bemerkung charakteristisch: ,,Die traditionelle
Philosophie des Christentums, die ihren Typus im
Thomismus hat, versteht es nicht so . . .“ (pdmlich nicht
wie der substanzielle Dualismus des Descartes). 8. 333.

Der~Rationalismus, den der Vf. bekampft, zeigt ungefihr
dasselbe Gesicht, wie derjenige, mit welchem wir zu streiten
haben. Daher eine Identitdt der rationalistischen Vorstellungen,
die zuweilen mit denselben, von uns gebrauchten Ausdriicken
zuriickgewliesen werden, wie wenn der Vf. die gegen die Vor-
sehung vom Standpunkte des physischen Ubels erhobenen .Ein-
wiirfe mit den Worten riigt: Nach der rationalistischen Auffassung
des menschlichen Lebens ,wire die Bestimmung desselben das
Ende eines Schlaraffenlebens (cuccagna), einer allgemeinen Fast-
nachtsbelustigung®. (8. 320.) — Endlich sei es uns gestattet
zum Beweise dafiir, dafs wir mit Recht an einem anderen Orte



(2.) Pluzanski-Alfanti, Saggio s. Filos. d. Duns Scoto. 135

(s. dieses Jahrb. VIIL. 8. 428) den gegen die scholastische
Theorie von der Materie gemachten Vorwurf, die Alchimie zu
begiinstigen, mit Recht gegen die darwinistische Entwickelungs-
hypothese retorquierten, den Ausspruch eines hervorragenden
Naturforschers (Quatrefages) hierher zu setzen: ,In Wahrheit
heilst dies die alten Ideen der Alchimie auf die organische
Welt anwenden, die Umwandlung eines Affen kommt der des
Quecksilbers in Silber oder Gold gleich® (8. 352 Anm.). Wir
scheiden von der Ultima Critica Ausonic Franchis mit dem leb-
haften Wunsche, dals sein inhaltlich wie formell gleich vorzig-
liches Werk nicht blofs in seinem Vaterlande, sondern auch in
Deutschland zahlreiche Leser besonders in rationalistisch und
skeptisch angekrinkelten gebildeten Kreisen finden moge.

An die Schrift Franchis schliefsen wir als ein weiteres
Symptom des neuerwachten Interesses fiir die scholastische
Philosophie Pluzanskis Versuch iiber die Philosophie des
Duns Scotus an (2.), der uns in der italienischen Ubersetzung
Aug. Alfantis vorliegt. Der Vf. des franzosischen Originals
nimmt gegeniiber den beiden Koryphéden der scholastischen
Philosophie, dem doctor angelicus und dem d. subtilis, eine
kritische Stellung ein und lédfst mit hinreichender Deutlichkeit
durchblicken, dafs nach seiner Meinung die Philosophie Descartes’
iiber die scholastische nicht blofs hinaus-, sondern auch fort-
geschritten sei. Der Eindruck, den seine Darstellung hinterlalst,
geht dahin, dals trotz aller Polemik des scharfsinnigen Scotus
die Kluft, die ihn von Thomas trennt, nicht so grols ist, als man
gemeinhin anzunehmen geneigt ist. Die Resultate seiner For-
schung resumierend bezeichnet der Vf. (8. 286 ff.) drei Haupt-
punkte als solche, welche die Lehre des Scotus charakterisieren,
in deren erstem im allgemeinen Ubereinstimmung mit dem heil.
Thomas, in den beiden iibrigen aber eine nicht unbedeutende
Differenz stattfinde, die aber weniger in einem Gegensatz der
Grundprincipien als vielmehr der ndheren Erklirung bestehe.
Der erste Punkt betrifft das Verhéltnis der Vernunft zur Sinn-
lichkeit; wie nach Thomas geht auch nach Scotus alle Erkenntnis
von den Sinnen aus, ohne aber dabei stehen zu bleiben. Die
menschliche Seele besitzt vielmehr die Fahigkeit der Ab-
straktion, durch die ihre FErkenntnisse den Charakter der
Allgemeinheit und Notwendigkeit erlangen. Die Sinnlichkeit
sel demhach Ausgangspunkt, nicht Mafls der menschlichen
Erkenntnis, und die den beiden grofsen Scholastikern gemein-
same Krkenntnistheorie diirfe nicht als Sensualismus, wohl aber
als Conceptualismus (?) bezeichnet werden. Beziiglich des zweiten



136 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Punktes habe Duns Scotus das vertreten, was man mit P. Kleutgen
,objektiven Formalismus“ nennen konne, daher die (von den
Scotisten sogenannten) Hécceititen und die Unterscheidung der
Attribute selbst innerhalb der géttlichen Vollkommenheit; doch
habe sich Scotus gehiitet, die specifische und generische Einheit
als Einheit der Substanz aufzufassen und in den Begriff der
Gottheit eine Art von metaphysischem Polytheismus einzutragen.
Eine gewisse Analogie bestehe zwischen der scotistischen Ansicht
von den Universalien und der Individuation einerseits und ander-
seits der Lehre von der Korporeitidt, d. h. der besonderen auch
im belebten Organismus vorhandenen und vom Lebensprincip
verschiedenen wesenhaften Korperform.

Der dritte Punkt betreffe die gottliche Freiheit, die Scotus
in einem Grade betone, der es unmdéglich macht, dafs ,,Pan-
theismus und Spinozismus von irgend einer Seite in seine
Metaphysik einsickere“. Nach Scotus ist Gott absolute Freiheit
und daher unendlich, die (Geschopfe aber sind kontingent wie
in ihrer Existenz, so auch in ihrer Moglichkeit. Geistige
wie korperliche Geschopfe tragen ein gemeinsames Element
wesentlicher Unbestimmtheit (Potenzialitit) in sich, das Scotus,
von Aristoteles beeinflulst, die allererste Materie nannte. Weder
die Schopfung noch die Weltordnung hat etwas Notwendiges
oder auch nur moralisch Unvermeidliches an sich. Bis hierher
konne das metaphysische System des Scotus den Auswiichsen
des Intellektualismus wirksam entgegengestellt werden; denn die
mittelalterliche Philosophie habe keineswegs, wie K. Werner
meint, im hl. Thomas ihren Gipfelpunkt erreicht und in Scotus
zu verfallen begonnen. Dagegen tdusche sich Scotus, wenn er
die Gesetze der moralischen Ordnung als willkiirliche Dekrete
darstelle, die suspendiert oder zuriickgenommen werden konnten.

Nach unserem Dafiirhalten kann sich das scotistische System
weder an innerer Geschlossenheit noch an Wahrheitsgehalt mit
dem des hl. Thomas messen. Der scotistische Formalismus ist
keineswegs so unschuldiger Natur, wie der Vf. ihn hinstellt;
konsequent verfolgt wiirde er zur Annahme der substanziellen
Einheit alles Seienden fithren. Der gemifsigte Realismus (nicht
Conceptualismus!) des hl. Thomas steht im Einklang mit jener
Abstraktionstheorie, die auch Scotus vertritt, nicht aber der
Formalismus des letzteren, der sich wiederum dem Platonismus
néhert. Ferner kann die vom Vf. betonte Notwendigkeit des
natiirlichen Sittengesetzes nicht ohne den thomistischen ,,Intel-
lektualismus® aufrecht erhalten werden; denn da die moralische
Ordnung in der metaphysischen, in den Wesenheiten der Dinge,



(2.) Pluzanski-Alfanti, Saggio s. Filos. d. Duns Scoto. 137

griindet, so kann diese letztere Ordnung oder das Reich des
»Moglichen nicht wie das Wirkliche als ein Produkt freier
Schoptungsmacht erklirt werden, ohne dals auch die sittlichen
Wahrheiten in den Bereich der Kontingenz hineingezogen werden.
Von Auswiichsen des thomistischen Intellektualismus aber kann
keine Rede sein. Der Vf. zeigt sich iilber die wahre Meinung
des hl. Thomas beziiglich der ideellen Wesenheiten der Dinge
nicht richtig orientiert, wenn er den englischen Lehrer in einem
Atem mit Plotin und Malebranche nennt (S. 186). Die ideellen
Wesenheiten gehen dem gottlichen (Gedanken nicht voran, wie
in gewissem Sinne die eigene Wesenheit Gottes; denn sie sind
nicht, wie bei Malebranche und den Ontologisten Bestimmungen
der gottlichen Wesenheit, so dals diese sich als Band und In-
begriff der Ideen, als Idee der Ideen, die Ideen aber als Teil-
konstitutive der gottlichen Wesenheit verhielten; sondern sie
werden als die moglichen Nachahmungsweisen der gottlichen
Wesenheit aufgefalst. Ihre Notwendigkeit besteht darin, dafs
Gott alle diese Weisen erkennt, ohne dafs es andere gibt oder
geben kanp, die Gott moglicherweise ersinnen konnte, in der
That aber nicht ersinnt, wie er andere Geschopfe erschaffen
kann, die er thatsdchlich mnicht erschafft. Die thomistische
Theorie nimmt demnach in diesem Punkt die Mitte ein zwischen
dem extremen Intellektualismus der die Ideen mit dem gottlichen
Wesen konfundierenden Ontologisten und dem ,,Voluntarismus®
des Scotus und Descartes, der selbst das rein intelligible Gebiet
des Maoglichen der Kontlngenz iberantwortet und damlt dem
Skepticismus Thiir und Thor offnet.

Wenn der VI beziiglich der Idee des unendlichen Seins
die Ausicht ausspricht, Descartes habe nichts anderes gethan,
als dals er die scholastische Uberlleferung fortsetzte (S. 154 f),
so diirfte er sich tduschen, da, wie der Vf. an einer anderen
Stelle selbst konstatiert, sogar Scotns, obgleich er den (aposte-
rioristischen) Standpunkt des hl. Thomas nicht mit derselben
Konsequenz festhélt, daraus, dafs er unmittelbar die Frage auf-
wirft, ob es ein unendliches Sein gebe, kein direktes Argument
entnimmt, wie Descartes; ,,denn die Ideologie des Duns Scotus
gestatte ihm wnicht, aus der Idee des Unendlichen direkt auf
dessen Existenz zu schliefsen, indem fiir diese die Idee des
unendlich Vollkommenen nicht eine einfache und primitive Idee
sei, sondern ein mit Hilfe anderer Begriffe gebildeter komplexer
Begrifft.* Wir miissen uns versagen, auf weitere Milsverstind-
nisse der thomistischen Lehre und schiefe Urteile, z. B. die
Theorie der Individuation der Korper und des Menschen begiinstige



138 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

den Materialismus (8. 241), einzugehen, und sprechen schliefslich
unsere Befriedigung dariiber aus, dals man auch in den Kreisen
des Vfs, ernstlich mit der scholastischen Philosophie sich zu be-
schiftigen anfingt und trotz schwer auszurottender moderner
Vorurteile derselben gerecht zu werden wenigstens bestrebt ist.

Die wahre Natur der cartesianischen ,eintachen und primi-
tiven Idee des Unendlichen® tritt bei Nik. Malebranche zu
Tage. Moge daher eine neueste Studie iber diesen ,,grifsten
Metaphysiker der Franzosen“ sogleich hier ihre Besprechung
finden: Den franzosischen Platon, den schérfsten und tiefsten
Metaphysiker Frankreichs (S. 106 f), den originellsten unter
den Schiilern des Descartes — kein blofser Schiler! S. 10 —
so nennt ihn der Vf. der Schrift (3.): ,,Die Philosophie des
Nikolaus Malebranche. Der V£, selbst Anhidnger der
neueren Philosophie, bewundert in Giordano Bruno (warum
nicht in Nikolaus von Cusa?} den ,idealen Vater der mo-
dernen Philosophie, in Malebranche aber, der mit Mut auf jenen
(Descartesschen) Fragmenten ein universelles, harmonisches
System aufbaut, das ,erste und beste Beispiel von Idealismus®.
(S. V.) Am schlechtesten in des Vfs. Meinung fihrt Leibnitz,
von dem es heilst: ,,Ach Bruno, Descartes mit Malebranche,
Newton; drei Bancogespenster fiir Leibnitz’ Herrschaft! (8. IV.)
Des Malebranche’ Denkweise ist durchaus modern. ,Es sind
blols &dufserliche Riicksichten, die ihn in Augustin seinen Lehrer
sehen lassen: so citiert er einige Male den Thomas, blofs um
irgendwie auf anerkannte Awutorititen sich zu stiitzen. In
Augustin findet er nur die Bestitigung dessen, was ihm anders-
woher feststand (S. 8 f). Zuerst werden wir iiber des Male-
branche’ Methode und sein Verhéltnis zur Erfahrung unterrichtet.
M. sei kein Feind der Erfahrung, er bekdmpfe nur den rohen
Empirismus und darum, fast ausschliefslich darum bekampfe er
die Sinne, weil sie uns die sinnlichen Qualitéiten, die sekundédren
Qualititen Lockes den #ulseren (Gegenstinden zuschreiben zu
lassen scheinen, letzte Instanz aber sei die Vernunft. ,,M. ldlst
nicht nur keine Schranken der Vernunft zu, sondern stellt sie
als souveran hin, und immerwédhrend bestrebt er sich, die Religion
sozusagen zu rationalisieren.” Durch folgenden Zug ist die Art
des Mal. zu philosophieren im allgemeinen charakterisiert: , Téau-
schung ist, als ob die Seele die Gegenstinde auflserhalb ihrer
selbst sehe; mogen Gegenstinde aulser ihr existieren oder nicht,
sie selbst steht nur ihren eigenen Bewulstseinszustinden, dem
Denken gegeniiber.“ , Unmittelbarer Gegenstand unserer Seele
ist nichts anderes als eben das Denken.“ (8. 28.) Ist damit



(8.) Dr. Mario Novaro, Nikol. Malebranche. 139

der Ausgangspunkt der Philosophie des M. bezeichnet, so ist es
nicht schwer, seinen Idealismus und Pantheismus (S. 91) zu
begreifen. Ist das Bewulfstsein sein eigener unmittelbarer Gegen-
stand und zwar das denkende Bewulstsein, so ergibt sich
hieraus, falls der subjektive Idealismus vermieden werden soll,
als die eigentliche Sphéire, in welcher die Seele sich bewegt,
eine intelligible Welt der allgemeinen Wesenheiten, deren wahrer
Ort das allgemeine Sein, das objektive Korrelat des univer-
sellsten Vernunftbegriffs ist. Das System des M. ist demnach
rationalistisch in durchsichtiger mystisch-theologischer Verhiillung.
Fir Malebranche ist das rationale Bewulstsein das Erste und
Entscheidende. Die allgemeinen und notwendigen Erkenntnisse,
den Inhalt des Wissens sucht er aus einer allgemeinen Vernunft,
die in allen endlichen Geistern das allgemeine Sein, d. h. sich
selbst und die in ihr enthaltenen, ihr Sein partial ausdriickenden
Wesenheiten erkennt, zu begreifen. Die universelle Vernunft
aber und das universelle Sein ist Gott selbst. Inwiefern wir
durch eine und dieselbe Vernunft das allgemeive Sein und seine
Bestimmungen, die allgemeinen Wesenheiten erkennen, schauen
wir alle Dinge in Gott. Die Verwandtschaft mit dem System
des Spinoza ist trotz aller Polemik mit diesem Philososophen
unbestreitbar. Zum Belege folgendes: Der Begriff des Seins
»driickt zugleich eine Funktion des Verstandes und eine transcen-
dente Wahrheit aus; er involviert die Einheit und Identitdt des
Bewufstseins und das Dasein des universellen Seins. Hs ist der-
selbe Begriff, der der Kausalititstheorie des M. zu Grunde liegt
und die allgemeinsten Gesetze des (reschehens in der Natur er-
kldart.“ Dieselbe Evidenz, die uns das Dasein des Ichs offenbart,
zeigt uns zugleich die des universellen Seins (8. 30).

M. findet das Kausalverhéltnis in dem gewohnlichen Sinne
unbegreiflich und wird dadurch der Vorldufer des Humeschen
Skepticismus. Er selbst 16st es in ein Inhédsions- oder vielmehr
Identitédtsverhdlinis auf. Der erfahrungsmilsige Zusammenhang
der Dinge ist nur die sinnliche Erscheinung der Einheit und
Identitdt des universellen Seins. ,,Von dem Problem der Er-
kenntnis und von dem Verhiltnisse des Psychischen zum Phy-
sischen ausgehend ist M. zu einem wissenschaftlichen Begriffe
der Kausalitdt gelangt, der Hume den Ausgangspunkt und zu-
gleich den Entwurf zu dem gegeben hat, was dessen Verdienst (?)
in der Metaphysik ist“ (8. 44). Die grenzenlose Verwirrung,
die speciell in Beziehung auf das Kausalverhiltnis in der mo-
dernen Philosophie einrils, die Humesche Skepsis, der Kantsche
Apriorismus u. s. w., ist demnach unmittelbar auf Malebranche,



140 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

mittelbar auf den Descartesschen Zweifel zuriickzufiihren. Durch
die pantheistische Losung des Kausalproblems unterscheidet sich
M. wesentlich von Geulinex und seiner Auffassung der ,gelegent-
lichen Ursachen* (8. 63); durch die Aufnahme der platonischen
Ideen aber von Descartes, von welchem M. bemerkt, dafs er
die Natur der Idee nie griindlich betrachtet habe. In allen
Begriffen aber, selbst den rein logischen, macht sich der Ein-
fluls des apriorischen Begriffs des Seins geltend, ,,welcher bei
ihm (Maleb.) das Princip des Grundes oder das der Einheit
und Identitdt des Bewuflstseins vorstellt.“ (8. 73.) Die Begriffe,
durch die wir die Wesenheiten der Dinge auffassen, sind die
Wirklichkeiten der Dinge in ihrer Quelle. Der Begriff hat eine
ewige und unverdnderliche Existenz: er ist die gottliche Sub-
stanz, und die Dinge haben nur an ihr Anteil (Ebd.). — Doch
ist nicht zu leugnen, dals die Auffassung des Wesens der Natur
als einer intelligiblen Ausdehnung eine volle Durchbildung der
Ideenlehre auch in pantheistischer Ausfiihrung, so wie sie die-
selbe spiter bei Schelling und Hegel fand, verhinderte. Noch
mehr gilt dies allerdings von Spinoza, der an die Stelle der
intilligiblen Ausdehnung des Malebr. die reale setzte und daher
ein in den Dingen zur Erscheinung gelangendes Ideensystem in
keiner Weise zu gewinnen vermochte (S. 96). Der Vf. vindi-
viziert daher die Palme dem Vorginger dieser Richtung des
philosophischen Denkens, dem Giordano Bruno, ,der das
Princip des Denkens als ein innerliches auffalst, das vom Innern
der Seele aus wirkt und die Formen hervorbringt“ (8. 96). —
Wenn 8. 86 als Grundfehler des Systems Maleb.s die Annahme
angegeben wird, dafs das Sein fiir sich als Denken oder Idee
aufgefalst wird, so geht diese Kritik nicht tief und nicht weit
genug zuriick. Der Grundfehler liegt darin, dals der rationale
Bewulstseinsinhalt als solcher als der erste und unmittelbare
Gegenstand der wissenschaftlichen Erkenntnis angesehen wird:
eine Anschauung, die als notwendige Folgerung entweder den
subjektiven Idealismus oder die Hypostasierung des eleatischen
0v xatre TOvy Adyov, d. i. das mit dem Denken identische Sein
nach sich zieht.

In die jiingste Vergangenheit und mitten in modernste
Stromungen fithrt die Schrift (4) Wilh. Weigands iber
Friedrich Nietzsche. Fr. Nietzsche, der ungliickliche und
bedauernswerte Erfinder des ,,Lbermenschen dem iiber der
Jagd nach dem Ubermenschlichen der Mensch zu Grunde ging,
hat in dem Dichter Wilh. Weigand einen psychologischen Ana-
lytiker gefunden. Charakteristisch fiir die ganz in Individualismus



(4) W. Weigand, Friedrich Nietzsche. 141

aufgegangene moderne Philosophie ist iiberhaupt diese psycho-
logische Behandlungsweise eines Schriftstellers, der als Philosoph
gelten soll. Nicht mehr die Lehre wird rach ihrem Wahrheits-
gehalt und ihren objektiven wissenschaftlichen Griinden gepriift,
sondern die Ansichten, die Weltanschauung des Philosophen
werden aus dem individuellen Charakter und dem Bildungs-
gange desselben abzuleiten und begreiflich zu machen gesucht.
Obgleich es der Darstellung des Vfs, wie uns scheint, an Relief
gebricht, so ist dieselbe doch so objektiv gehalten, dals das
Charakterbild des ,Philosophen’* Nietzsche mit hinreichender
Klarheit hervortritt. Den hervorstechenden Zug darin bildet die
innere Zerfahrenheit, der vollige Mangel an festen Grundsitzen
und einer konsequent durchgebildeten wissenschaftlichen Welt-
anschanung. KEs ist der Verzicht auf die Wissenschaft, worauf
die subjektive Richtung der neueren Philosophie schliefslich
hinausfithren muflste. ,Nichts ist wahr, alles ist erlaubt:“ so
lautet in ihrer erschreckenden Aufrichtigkeit die Devise dieser
modernsten und modischesten aller ,,Philosophieen”. Jene Grund-
satzlosigkeit und Zerfahrenheit dufsert sich auch in der abrupten
Form, indem an die Stelle systematischer Auseinandersetzung
und Begriindung der Aphorismus gesetzt wird: eine Darstellungs-
weise, die, als Ausnahme berechtigt, grundsétzlich und allgemein
angewendet, aber den Anforderungen der Wissenschaft so wenig
geniigt, als etwa nachtliches Wetterleuchten den Bediirfnissen
des Tageslebens geniigen wiirde. — Dem Vf. gilt Nietzsche
zwar nicht als der Schicksalsmensch der Zukunft, als Erloser,
wohl aber als ein Hreignis, ein Verhingnis der modernen euro-
péischen Kultur, der ,Fall Nietzsche®“ als ein Glicksfall der
seltensten Art fir den Psychologen. Der junge Nietzsche
schwérmt fiir das Griechentum; von den Fesseln des Glaubens,
dals die- Welt nur als #sthetisches Phéanomen gerechtfertigt sei,
sich zu befreien, sei ihm nie gelungen. Das é#sthetische Thun
und Schauen aber habe seine physiologische 'Vorbedingung im
Rausche, im apollinischen oder im dionysischen, das Auge oder
das ganze Affektsystem erregend. In der attischen Tragddie
seien beide Gottheiten, Apoll und Dionys, versohnt. (S. 15 ff)
Der zukiinftige Menschenziichter verrdt sich bereits in den
Aufserungen, der Philosoph miisse durch sein Beispiel lehren;
seine eigenen Schriften reden nur von Uberwindungen. Zu
diesen Uberwindungen ist die der historischen Methode zu
rechnen, der gegeniiber Nietzsche das Recht des Unhistorischen
geltend macht. — Von dem dionysischen Wagner wendet sich
N. dem undionysischen Voltaire, dem vornehmsten Vertreter



142 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

einer reifen, spiten, alexandrinischen Kultur zu. Es ist das
aristokratische Wesen in dem Moralismus des Frankreich des
18. Jahrhunderts, wovon N. angezogen wird. Dagegen fillt sein
Hals auf den leidenden Idealisten Rousseau. Als Mystiker betrat
N. das (Gebiet der modernen Kultur, als Freigeist kehrte er
heim (S. 84). Von diesem aristokratischen Standpunkt gelangt
N. zu der Ansicht, dals es eine fiir alle Menschen giiltige Moral
nicht geben diirfe. Niemand ist fiir seine Thaten verantwortlich,
so wenig als fiir sein Wesen; richten heilst ungerecht sein,
selbst wenn das Individuum iiber sich selbst richtet. Damit ist
das Gewissen selbst verurteilt. N. ist Positivist; das Forschen
nach den letzten Griinden lehnte er als miifsig ab. Anklingend
an Hegel ist ihm das Wirkliche das Verniinftige; die Vernunft
ist in der Realitdt, nicht in der ,,Vernunft*, noch weniger in der
»Moral“ (8. 41).

In der ,frohlichen Wissenschaft“ ist endlich das grofse
Wort der ,milsigen Geistesaristokraten ausgesprochen: Die
Welt darf ein Experiment der Erkennenden sein. Unter den
Namen, die auf N. einen entscheidenden Einfluls ausiibten, finden
wir aulser Schopenhauer: Darwin, Comte, Stendhal, Dostojewsky,
Bourget, Rénan. Wo N. schméht, hat er gewils einmal ange-
betet. Beispiel: Richard Waguer (S. 45). Ein moderner
Philosoph, der nicht Skeptiker ist, erweckt nach N. von vorne-
herein Milstrauen, N. selbst, als konsequenter Skeptiker, leugnet
die Wissenschaft iiberhaupt (S. 47). Der Vf. betrachtet es als
ein Recht (!) des modernen Individualisten, zu den Geistes-
verwandten der griechischen Sophisten zu zéhlen, da sie eben-
falls das Belieben der freien, selbstherrlichen Personlichkeit als
Norm des Denkens und Handelns hinstellten. Selbstverstédndlich
konnte N. Anhéinger Schopenhauers sein, ohne aufzuhoren, Sophist
zu sein. N.s philosophische Methode verlangt die Einheit des
Princips; der Versuch, mit einer einzigen Ursache auszureichen,
muls bis an die &duflsersten Grenzen getrieben werden — bis
zum Unsinn, mit Verlaub zu sagen (sic! 8. 52). — Der Schopen-
hauersche ,,Wille zur Macht”“ enthélt die Losung des Weltratsels,
der Wille zur Macht, der nur im schrankenlosen Individuum zur
vollsten triumphierenden Entfaltung gelangt. Der Zweck der
Entwickelung mit ihren Hilfsmitteln der Zuchtwahl, der Ver-
erbung, des Kampfes ums Dasein (die Anpassung als ,unaristo-
kratischer Natur“ verwirft N.) ist, den Willen zur Macht 1n
einem einzigen Gewaltmenschen zu unerhortem Ausdruck zu
bringen. (8. 54.) In diesem Entwickelungsprozesse ist die ,Er-
findung des schlechten Gewissens“, die Thatsache einer gegen



(4.) W. Weigand, Friedrich Nietzsche, 143

sich selbst gekehrten Tierseele auf Erden etwas so Neues, Tiefes,
Widerspruchsvolles, dafs der Aspekt der Erde damit sich wesent-
lich verandert.

N. bezeichnet sich als décadent, wovon der Vf. Anlals
nimmt, die décadence zu charakterisieren. Als Représentanten
sind Baudelalre Bourget, Melchior de Vogiié genannt. Ihre her-
vorragenden WIerkmale sind die romantische Ironie, die Uber-
wucherung und Herrschaft des Teils iiber das Gra.nze, das Ver-
langen nach einem grofsen, méchtigen Gefiihl des Lebens.
Décadence bedeutet bei N. soviel als Periode des hdchsten
Individualismus (S. 71).

N. gehort zu den erbittertsten Feinden des Christentums,
dessen Moral eine Herden- und Sklavenmoral sei (8. 72). Zara-
thustra erhélt den Beinamen: der Gottlose. Von der nach
Zarathustra benannten Hauptschrift N.s urteilt der Vf., sie sei
eine grofsartige symbolische Gedankendichtung, von der die
,blinden“ Anhéinger N.s als dem Buch der Biicher, der grolsen
Bibel der Zukunft reden. N. selbst hielt es fiur das ftiefste
Buch, das die Menschheit besitze, aus dem sechs Sitze verstanden,
d. h. erlebt haben, in eine héhere Ordnung der Sterblichen er-
hebe. Der Vf. fiihrt daraus einige bezeichnende Aphorismen an,
unter anderen: ,,Ich lehre euch den Ubermenschen . . . emst
waret ihr Affen, “und auch jetzt noch ist der Mensch mehr Affe,
als irgend ein Affe ... Schone deinen Nichsten nicht . .
Was fillt, das soll man noch stofsen ... Diese neue Tafel, oh,
meine Briider, stelle ich iiber euch: , werdet hart. Dieser letzte
Satz ist ein Hauptsatz des Zarathustrismus, d. i. der Weltan-
schauung, in welcher das Leben ohne Unterschied von Gut und
Bos vergottlicht wird. Ein Vergleich jener Satze mit den parallelen
des Christentums z. B. discite a me, quia mitis sum ete., arun-
dinem quassatam non confringet u. s. w. lehrt die Stellung N.s
zum Christentum begreifen.

Wie N. spiter iiber das Princip Schopenhauers, den Willen,
dachte, zeigt die Aufserung: Am Anfang steht das groflse Ver-
ha,ncrms von Irrtum, dals der Wille Etwas ist, das wirkt . ..
Heute wissen wir, dals er ein blofses Wort ist (S. 87). ,,Als
das tiefste und zugleich schwerste Erlebnis des Philosophen
diirfen wir wohl die Erfahrung auffassen, dafls die Menschheit,
nachdem sie mit dem Glauben an ein Jenseits gebrochen, kein
eigentliches klar erkanntes Ziel mehr habe“ (8. 90). N. setzt
sich selbst ein solches Ziel, das aber nicht im Gliicke besteht.
Ein hohnischer Verdichter der Menge, die groben Bediirfnisse
des Pobels verachtend und auf die feineren der Kulturmenschen



144 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

verzichtend, vermochte er im (liicke kein Ziel des Menschen zu
erblicken. Er betrachtet als Aufgabe des Philosophen, nicht
Werte zu registrieren, sondern zu schaffen. ,Die eigentlichen
Philosophen sind Befehlende und Gesetzgeber® (S. 93); daher
der nach des Vf.s Urteil Grolsenwahn verratende Versuch einer
,Umwertung aller Werte®.

Den Grundzug im Charakterbilde N.s bildet nach dem V.
ddmonische, praktisch unwirksam gebliebene Herrschsucht, aus
der sich alle Widerspriiche des Denkers, die systematische Geister
mit Befremden oder Widerwillen erfiillen: der ewige Wechsel
seiner Gresichtspunkte, der Mangel eines festen Grundstocks der
Erkenntnis, die Vorliebe fiir die schone Form u. s. w. erklaren.
N.s Auffassung des Schonen tritt ,dem Begriffe interesseloser
Anschauung schroff entgegen. Da8 Schone ist fiir den Zu-
schauer ein Versprechen des Gliickes: fiir die Kunst ist der
Rausch unerlédfslich (5. 101). — Dem Urgrund alles Werdens
dichtet N. die Neigung an, in einem Individuum, d. h. in Nietzsche
selbst, zur hochsten Entfaltung und Vollkommenheit zu gelangen:
ein Optimismus, den Schopenhauer als Gipfelpunkt aller Ruch-
losigkeit empfunden haben wiirde (S. 103). N. ist von Hals
gegen Platon und Sokrates, von Hals gegen die Juden und den
Stifter des Christentums erfiillt. Sollte sich nicht aus dieser
Stellung ein Teil seines Einflusses erkldren, der Beifall der dem
Christentum feindlichen Elemente der modernen Kultur? Der
Geistesaristokratismus einer iiberméchtigen Personlichkeit bietet
keine ausreichende Erklirung. Der Vf. fithrt unter N.s Anhéngern
die politischen und &sthetischen Anarchisten jeden Schlages auf.
,Nichts ist wahr, alles ist erlaubt! — Nun erscheint auf einmal
alles Thun und feige Lassen, ja selbst die neronischen Geliiste
und das Waten im Schmutz gerechtfertigt” (S. 107).

Das Problem, das dieses ungliickliche Denkerleben uns stellt,
kann nach dem Vf. mit der Frage N.s selbst gekennzeichnet
werden. Sie lautet: ,Wie kann einer seine eigene Meinung iiber
die Dinge als eine Offenbarung empfinden?“ N. gibt sich fiir
eine Art hoheren Wesens, fiir einen Propheten des naturalistischen
Grundprincips aus. Uber den wahren Wert dieses Propheten
kann jedoch kein verniinftiger Zweifel bestehen. Die Liige ist
ihm auf die Sfirne geschrieben.

Kennzeichnet N. das vollige Fiasko der modernen Philosophie,
so fehlt es doch nicht an Versuchen, sie zu neuem Leben zu
erwecken, sie zu verjingen. Die von (5.) J. Segall-Socoliu,
wie es scheint, einem Ruménen (woraus sich die Verstolse
gegen Grammatik und Syntax in der im iibrigen gewandt und



(5.) Segall-Socoliu, Zur Verjiingung der Philosophie. 145

verstdndlich geschriebenen Abhandlung erkldren) in Aussicht
gestellte Verjingung der Philosophie besteht, soviel sich aus
den vorliegenden Prolegomenen, denen ausfithrliche Darstellungen
in drei Reihen von Schriften folgen sollen, entnehmen lafst, in
einem aufgewédrmten Pantheismus, dessen letztes Wort ,,das
Werden schlechthin, die Kraft schlechthin® ist (S. 259). Der
Vi. wihlte zum Motto die Worte: Tantum scimus quantum
sumus, quantum scimus tantum sumus, und behauptet die ,In-
tellektualnatur® des Seins, d. h. die Identitdit von Sein und Vor-
stellung (Gedanke). Mit der Beweisfithrung macht er es sich
aulserordentlich leicht. Xinerseits ndmlich springt er sofort von
der Unhaltbarkeit des herrschenden Atomismus und Materialismus
auf den Pantheismus iiber, als gédbe es kein anderes mogliches
System der Weltauffassung, anderseits aber begniigt er sich mit
vagen Analogieen und schlieflst z. B. aus der allgemeinen Formel
einer Einheit in der Mannigfaltigkeit (Synthese), die auf das
Denken und das Sein gleichermalsen zutreffe, auf die Identitit
beider. Auf eine derartige Analogie hinaus lauft das, was der
Vi, die Affinitdtsteleologie nennt, die wesentlich darin bestehen
soll, dals die sich differenzierende Einheit in einer Art von
Riickkehr zu ihrem Ausgangspunkt, die jedoch keine reine und
vollstindige sei, in freilich komplizierterer Form sich wiederher-
stellt. In einer ganz willkiirlichen und dem von ihm eingenom-
menen pantheistisch-monistischen Standpunkt widersprechenden
Weise erklirt der Vi den Begriff der Endlosigkeit, d. h. der
ins Endlose gehenden Entwickelung oder des absoluten Werdens
als den einer hoheren Entwickelung entsprechenden Begriff im
Vergleich zu dem , konfuseren* des ,absoluten Ansich® (a. a. O.).
Wir sagen: in einer ganz willkiirlichen, immerhin aber sehr
begreiflichen Weise; denn wiirde der Vf mit dem ehrlichen
Patriarchen des Pantheismus, dem trotz seines ungeheuren, aber
noch naiven Irrtums grolsen Parmenides, mit der Einheit des
Seins, dem Grundgedanken des Pantheismus es ernst nehmen,
80 stiinde er vor dem ,,unlosbaren Problem®, wie in diese Kinheit
Gegensatz, Zwiespalt, Bewegung, Werden gelange. Unldsbare
Probleme aber — so versichert er uns — gibt es nicht. (Ebd.)
Er erklart sich also fiir das absolute Werden ohne Princip und
Ziel und setzt sich iiber die Absurditédt dieses Begriffs, in welchem
das Denken wie in einem bodenlosen Abgrund versinkt, einfach
mit dem Machtspruch hinweg: ,,Die Weltentwickelung ist weder
in jhrem Anfang noch in ihrem Ende abgeschlossen; der Grund
der Welt ist das Werden schlechthin, die Kraft schlechthin.“
Der Widerspruch ist in diesem Falle so handgreiflich, dafs man

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 10



146 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

staunen mufs, wie ein Autor, der in den polemischen Teilen seiner
Schrift zuweilen eindringenden Scharfsinn verrdt, denselben nicht
zu bemerken scheint. Denn da die Welt dem absoluten Werden
gleichgesetzt wird, so stehen wir, abgesehen von der Tautologie,
dafs der Grund der Welt, d. h. doch des absoluten Werdens
das absolute Werden sei, vor dem Widerspruch der sich dif-
ferenzierenden, zu sich selbst zurtickkehrenden Einheit ohne
Einheit, eines sich selbst zeugenden Seins, das es nie zum Sein
bringt. Da nun aber ein Werden, bei dem nichts wird, sinnlos
ist, so erscheint auch der gesamte Weltprozels als sinnlos und
der Gedanke in einen Strudel und Wirbel, aus dem es kein
Erretten gibt, hineingezogen.

Trotz der vollig verkehrten Grundtendenz ist iibrigens die
Schrift nicht wertlos. Ihr Wert liegt in der siegreichen Dia-
lektik, mit welcher der Vf. sowohl jenen cartesianischen Dualis-
mus, dessen jiingste Ausldufer die psychophysischen Theorieen
bilden, als auch den modernen Phinomenalismus der Neukantianer
und Positivisten ad absurdum fiihri. — Die Sechrift zerfillt in
vier Biicher., Das erste Kapitel des ersten Buches falst jenen
Dualismus in die Worte zusammen: ,,Das gewaltige Eine Kausal-
netz, das in sich sdmtliches physisches Geschehen im Weltall
umfalst, zieht vor dem psychischen Komplex vorbei, ohne ihn
zu beriihren,” und lduft in die Frage aus: ,,Wie hat man sich
bei dieser ginzlichen Diversitit des Psychischen und Physischen
die zahllosen so intimen Beziehungen dieser zwei Daseinskomplexe
zu einander zurecht zu legen?“ (8. 10 f.) Nach der Feststellung
der Thatsache dieser Wechselbeziehung behandelt das dritte
Kapitel den Parallelismus des Physischen und Psychischen im
Gegensatze zur kausalen Abhédngigkeit unter dem Gesichtspunkte
der funktionellen Beziehung, indem der Begriff der Funktion
durch Beispiele aus der Mathematik, Mechanik und dem physi-
kalisch-chemischen Gebiet erldutert wird. Dals dieser Gesichts-
punkt uns nicht gentigen, und ein realer Einfluls, ein Wirken
von Existenzen nicht auf die begrifflliche Beziehung von Grund
und Folge zuriickgefiihrt werden konne, bedarf keiner weiteren
Erorterung. — Das vierte Kapitel enthélt einen geschichtlichen
Exkurs iiber den psychologischen Dualismus. Schon bei Descartes
erleidet das kausale Band zwischen dem physischen und psychischen
Geschehen ,,den ersten tiefen Rils“; Malebranche aber stellt die
effektive Kausalitit zwischen beiden kategorisch in Abrede, nur
bleibt bei ihm die Natur des die ,funktionelle Beziehung® ver-
mittelnden ,,Dritten” noch unklar. Uber die Ansicht des Leibnitz
besteht kein Zweifel. Auch bei ihm aber wie bei Malebranche



(5.) Segall-Socoliu, Zur Verjiingung der Philosophie. 147

ist die ,,Gottesintervention” eine ,,Hiille, unter welcher eine
originale und hochst interessante Losung steckt“ (8. 37). Als
Schlufs gilt, dafs Psychisches und Physisches nur je ein ein-
seitiger Ausdruck des Geschehens sind und ,,die Welt aus be-
seelten materiellen Existenzien sich zusammensetzt (S. 38). Die
im fiinften Kapitel an dem psychophysischen Dualismus geiibte
Kritik weist aut den Widerspruch, in welchen die Annahme der
Unmoglichkeit eines Kausalverhéltnisses zwischen Physischem
und Psychischem mit der angeblichen Losung steht, derzufolge
Korperliches und Seelisches nur die zwei Seiten ein- und der-
selben Substanz ausmachen sollen (8. 49). Ausgangs- und End-
punkt stehen hier in schroffstem Gegensatz einander gegeniiber.
Die beliebte Art der Psychophysiker, die Empfindung als Innen-
seite, die physiolegische Funktion als Aufsenseite der im Grunde
einen und selben Substanz zu erkldren, enthalte eine nichtssagende
Wendung. Darin dafs die Psychophysik eine unhaltbare Hypo-
these sei, stimmen wir dem Vf. bei; wenn er aber an die Stelle
derselben die Identitdt des Physischen und Psychischen setzt
und die Behauptung aufstellt: ,,Der Bewegungsvorgang, der eine
gewisse Hohe der Komplikation erreicht hat, ist die Empfindung,”
so schielst er weit iiber das Ziel hinaus und begibt sich auf den
abschiissigen Boden des intellektualistischen Monismus.

Im vierten Kapitel des zweiten Buches sucht der Vf. den
von der skeptischen Subjektivitdtslehre geschaffenen
exklusiven Gegensatz des Subjektiven und Objektiven durch die
Annahme der absoluten Objektivitdit der Empfindung zu iiber-
winden. Kin Hauptmoment im Wesen der Erkenntnis ist ,,An-
hidufung®“. In der Empfindung gelangen die in der ,,Phylogenese*
angehduften Erkenntnisse zum Bewulstsein, sozusagen zur Ex-
plosion (8. 77). ,,Die vom Plasma auf jeder Entwickelungsstufe
getragene Gesamterkenntnis der Vergangenheit findet sich in
demselben als unbewulste Vorstellung und Erkenntnis. Und die
Empfindung ist jedesmal die bewulst gewordene entsprechende
Gesamterkenntnis® (S. 80). Die Empfindung enthélt , millionen-
fach soviel Objektivitdt als der verschwindende in Betracht
kommende Reiz*“ (S. 82). Wie das Psychische eine gesteigerte
Komplikation des Physischen, so ist das Subjektive eine hdchst
mannigfache Summation von objektiven Elementen: so dafs die
Untersuchung von zwei Seiten her zu gleichem Ziele des Monis-
mus fithrt (8. 92). — Im dritten Buch, das vom Atomismus
und Pantheismus handelt, sucht der Vf. teils durch eine Kritik
des ersteren, teils durch die angeblich allein vom pantheistischen
Standpunkte mégliche Losung des von Hume aufgeworfenen

10%



148 Zur neuesten philosophischen Litteratur.

Kausalitdtsproblems (ein Standpunkt, den Malebranche und der
Kantsche Apriorismus anticipierten) seinen Monismus noch weiter
zu begriinden. Im vierten Buche endlich weist der Vf. den
Phéinomenalismus, der von der Vorstellung zu dem Ding an sich
durch ein Schlielsen oder durch ein Projicieren hiniiber zu
kommen sucht, zuriick. Mit Unrecht werde jene Auffassung
Kant zugeschrieben. Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt
sel eine unmittelbare, und zwar nicht blols in der Wahrnehmung,
sondern auch in der sog. Vorstellung (Phantasie, Erinnerung)
und im Denken. Der Unterschied von Wahrnehmung und Vor-
stellung liege nur in dem verschiedenen Verhalten zu dem indi-
viduellen und socialen Vorstellungsgefiige. Wollte man diesen
Gedanken des Vf.is weiter verfolgen, so miilste sich als Konse-
quenz ergeben, dafs Traum, Hallucination und Wahnvorstellung
nur aus dem Grunde der Wahrheit und Wirklichkeit entbehren,
well sie wegen ihrer verhiltnismélsigen Neuheit oder Jugend
nicht in das ,,Gefiige” des Naturlaufs, d. h. des aufgestapelten
Vorstellungskomplexes hineinpassen. Wir stehen hier wieder
vor dem sophistischen: Wahr ist, was scheint, oder der Theorie
der relativen Wahrheit. — Der Vf. leugnet die menschliche
Willensfreiheit, was von seinem monistischen Standpunkt aus
konsequent ist. Der aus dem Selbstbewuflstsein entnommenen
Instanz begegnet er mit der bekannten Berufung auf unsere
Unkenntnis der verborgenen Griinde, die unsere jedesmalige, an-
scheinend freie Entscheidung bedingen. — Wie man sieht, Ist
diese ,,Verjiingung* der Philosophie ein Konglomerat alter durch
einige originell scheinende Wendungen aufgeputzter Irrtiimer.
Der Gedanke, dals die Erkenntnis die Bliite eines Baumes sei,
dessen Wurzeln bereits im Unorganischen liegen, ist so wenig
neu als der Monismus selbst, dem er allerdings vollkommen
entspricht. Aber gerade dieser Gedanke hebt die Objektivitét
der Erkenntnis, die der Vf. retten will, auf: denn die Annahme
einer urspriinglichen Intellektualnatur alles Seienden steht mit
dem thatsiichlichen Gehalte unserer sinnlichen Erkenntnis im
Widerspruch.

——



	Zur neuesten philosophischen Litteratur

