Zeitschrift: Jahrbuch fur Philosophie und spekulative Theologie
Band: 10 (1896)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Della Libertd considerata in se stessa, in relazione al diritto,
alla storia, alla societd moderna, e al progresso dell’ uma-
nita. Per Enrico Cenni. Napoli, R. Tipografia Fran-
cesco Gianuini e Figli. 1891.

2. Die Religion als tiefstes Fundament der socialen Ordnung,
Von Dr. theol. P. Hake, Oberlehrer und Religionslehrer
an dem Kbonigl. Laurentianum zu Arnsberg. Arnsberg,
Druck und Verlag von H. R. Stein, 1891.

3. Eine nene Religionsphilosophie (D. L. W. E. Rauwenhoffs)
und der zweifelhafte Wert der Religionsohilosophie
als Wissenschaft. Von Dr. O. Kuttner, Gymnasial-
lehrer. Posen, Hofbuchdruckerei W. Decker und Komp.
(A. Rostel), 1891.

4. Der Glaube als freie Heilserkenntnis. Ein Wort zur
Kldrung des katholischen Lehrverfahrens von Dr. theol.
Stephan Lederer, kath. Pfarrer in Rodalben. Rodalben,
1891. Im Selbstverlag des Verfassers.

5. Der Glaube. Apologetische Vortrdge von Dr. Leonh. Atz-
berger, a. o. Professor der Theologie und Universitits-
prediger in Miinchen. Freiburg im Breisgau, Herdersche
Verlagshandlung, 1891.

1. Der Blick aller jener, denen das eigene Wohl wie das ihrer Mit-
menschen am Herzen liegt, sollte auf die Gefahr hingelenkt werden, von
welcher die Gesellschaft bedroht wird. Jeder, welchem Berufe er immer
angehort, also auch der Schriftsteller, ist verpflichtet, so weit es in seiner
Macht steht, den allmihlichen Zusammensturz der 6ffentlichen Ordnung
zu verhindern. Jeder soll sich an der Wiederherstellung eines gesunden
socialen Liebens beteiligen. Deshalb kann jeder ernste Versuch, die Prin-
cipien einer wahren socialen Ordnung darzulegen, mit Freuden begrifst
werden.

Kin gesellschaftliches Lieben ohne Gesetzgebung und Rechtsordnung
ist nicht denkbar. Ein Gesetz ist aber nur mdéglich, wo verniinftige
Wesen beisammen wohnen. Subjekt eines Rechtes kann nur der freie
Wille sein. Der Begriff der Gesellschaft begreift somit notwendig die
Freiheit seiner Glieder schon in sich. Is kann also nur freudig be-
rithren, wenn die Freiheit zum Gegenstande einer eingehenderen Unter-
suchung gemacht, ihr Verhdltnis zum Recht, zur Gesellschaft und zur
Civilisation ndher untersucht wird., Dies thut der Verfasser der ersten
der angezeigten Schriften. H. Cenni hat die social-philosophische Litte-
ratur mit einem verdienstvollen Werke bereichert. Schéne &dulsere Aus-
stattung, klarer Druck, fliefsender Stil erleichtern das Lesen seines um-
fangreichen Werkes.



Litterarische Besprechungen. 91

Die hiaufigen Revolutionen und politischen Umwilzungen, so meint
der Herr Verfasser, die in den letzten Zeiten Europa und die bestehende
Ordnung erschiittert haben, sind in der Absicht unternommen worden,
um der Freiheit ihre Rechte zu verschaffen. Alle diese Versuche haben
mehr oder weniger ein trauriges Schicksal erlebt und bittere Resultate
erzielt. Der néchste Grund hiervon liegt in dem falschen Begriffe der F'rei-
heit, indem dieselbe als Ziigellosigkeit aufgefalst wird. Der wahre Begriff
der Freiheit kann unmoglich unrichtige Folgerungen nach sich ziehen.
Daraus folgt, dals jene politischen Systeme, welche die Freiheit entweder
lengnen (Spinoza, Hobbes), oder aus deren Freiheitsbegriffe solch traurige
Konsequenzen sich ergeben (Kant, Rousseau), von vornherein verworfen
werden miissen. — Und so erklart der Herr Verfasser zuerst das Wesen
der Freiheit, daranf widerlegt er philosophisch die entgegengesetzten
Systeme per longum et latum, wie man es sonst selten findet. Besonders
wichtig sind die letzten Hauptstiicke des ersten Buches, wo er das Ver-
haltnis der Freiheit zum Recht und zur Pflicht untersucht. KEbenso
interessant ist das letzte Kapitel des 8. Buches, wo er nachweist, dals die
Principien der Pflicht und des Rechtes durch die Lehren der modernen
Philosophen nicht geniigend begriindet werden.

Da es nicht moglich ist, auf alles einzugehen, was im Buche sich
findet, so soll nur einzelnes Unrichtige hervorgehoben werden. — Die
Freiheit leitet der Verfasser aus der Denkfihigkeit des Menschen ab.
Um darzuthun, dafs die wahre Freiheit von Gott unzertrennlich ist,
nimmt er zu der ontologistischen Anschauung seine Zuflucht, wonach das
Endliche nur im Verh#ltnis zum Unendlichen aufgefalst werden kann.
Wir missen frither Gott als unsere verniinftige Natur und mit ihr die
Freiheit erkennen. — Ohne Zweifel ist der Verstand der nichste un-
mittelbare Grund der Indifferenz des Willens. Die Freiheit ist kraft
ihrer Natur von Gott unzertrennlich. Aus der ontologischen Abhingig-
keit darf man nicht auf die logische schliefsen. Wir gelangen aus der
Erkenntnis des Endlichen — Analogaten — zum Begriffe Gottes als dem
summum analogatum.

Seite 88 wird gelehrt, dals die Denk- und Prelsfreiheit zum Begriffe
der biirgerlichen Freiheit gehore, und es wird noch hinzugefigt, die
weltliche Gesetzgebung diirfe diese Freiheit gar nicht einschrianken. Zwei
Seiten spiter (p. 90) erkennt der Verfasser in diesen Fragen die Kom-
petenz der kirchlichen Autorititen an. Hat er vergessen, wie die
79. propositio des Syllabus lautet? In ihr wird seine Behauptung ver-
worfen. In der That, es kann nur eine kleine Begriffsverwirrung sein,
wenn oben das Wesen der Freiheit in die Macht verlegt wird, die Mittel
zum Zwecke wihlen zu konnen, und hier dennoch behauptet wird: es
gehdre zum Begriffe der biirgerlichen Freiheit, frei d. h. ungebunden
denken und schreiben zu dirfen. Soll die biirgerliche Freiheit Zwecke
verfolgen, die dem Wesen der Freiheit widersprechen? Oder kann auch
im Unglauben und in der Frivolitait das Ziel des Menschen gesucht
werden? — Der staatlichen Autoritit kann nie und nimmer das Recht
abgesprochen werden, der falschen Freiheit gehorige Schranken zu setzen;
da es von allen Social- wie Rechtsphilosophen anerkannt ist, dals alle
Jene dulsere Handlungen, welche das Wohl der Gesellschaft fordern, Gegen-
Stand der (resetzgebung sein konnen. In der heutigen glaubenslosen Zeit,
Wo man in der Presse die Gesetze der natiirlichen Sittlichkeit kaum
m_ehr beachtet, ist es jedenfalls @berfliissig, auch noch in der Theorie
dieses System zu verteidigen. Eher wire es erwiinscht, einfach die
F orderungen der natiirlichen Moral und des natiirlichen Rechts betont



92 Litterarische Besprechurngen.

zu horen. Dals dies der Herr Verfasser in seinem sonst verdienstvollen
Werke zu thun unterlassen hat, kann nur bedauert werden.

Auf Seite 401 findet der Herr Verfasser den eigentlichen Grund,
warum das weltliche Gericht den Verbrecher strafen kann, einzig und
allein darin, weil die einmal veriibte That fiir immer gethan ist, sie ver-
bleibe auch nach der Handlung. Wer z. B. einmal einen Mord begangen
hat, ist ein fir allemal ein Morder. — Das Recht zu strafen, ist nun aber
begriindet im Wesen der Staatsgewalt, die zur Aufgabe hat, die gestorte
Ordnung wieder herzustellen und der verletzten Gerechtigkeit Geniige zu
thun. Der Grund des Verfassers ist folglich ein unzureichender und un-
richtiger. Nach ihm kdnnte man niemals von jemandem behaupten, dals
er seine Strafe abgebiilst hat, denn die Staatsgewalt kann ihn zu jeder
Zeit mit neuer Strafe belegen, weil ja die bose That auch nach Abtra-
gung noch so vieler Strafen noch immer fortdauert. Dies wiirde dem
Gerechtigkeitsgefiihle unserer Vernunft widersprechen,

Recht schon sind die kritischen Untersuchungen tiber die Systeme
Kants, Hobbes’, Spinozas. Es wird handgreiflich gezeigt, dals alle diese
Lehren dem Christentume feindselig gegentiber stehen. ¥s wird auch
nachgewiesen, dals die wahre Freiheit nur erkannt und verwirklicht
werden kann in und durch den Mittelpunkt der Geschichte und Kultur: in
Christus. Gewifs gereicht es zum Troste, diesen ewig wahren Satz auch
in unseren Tagen in einem grofseren Werke ausgesprochen zu horen.

Im grofsen und ganzen kann das Buch als die Frucht eines lingeren
anhaltenden Studiums allen jenen empfohlen werden, die sich an der
Riickeroberung der Rechte der wahren Freiheit nach den ewig geltenden
Grundsitzen der gesunden Moralphilosophie beteiligen wollen.

2. Indessen ist neben der Freiheit noch etwas anderes erfordert,
um das Leben in der Gesellschaft ertriglich, ja nur auf die Dauner méog-
lich zu machen. Das gesellschaftliche Zusammenleben muls seinen letzten
Grund in der Natur des Menschen, somit in Gott als deren Schopfer
haben. Ein Gott aber, dem nicht Verehrung und Anbetung d. h. Reli-
gion gebiihrt, ist undenkbar., Darum sind auch Gott und die Religion
als Grundlagen der offentlichen Ordnung zu betrachten. Diesen Gedanken
fahrt der Herr Verfasser der zweiten Schrift kurz und biindig aus. —
Da der Mensch kraft seiner Natur zum socialen Leben hingeordnet ist,
muls naturgeméls die Gesellschaft selbst etwas Organisches und nicht
etwas rein Mechanisches sein. Die Menschen miissen, in der Gesellschaft
organisch gegliedert, einer dem anderen untergeordnet leben. Die Rechts-
ordnung, welche hierzu erfordert ist, setzt notwendig Gott und mit ihm
die Religion als Rechtsfundament voraus. Wie keine Gesellschaft ohne
Organisation gedacht werden kann, ebenso wenig ohne Gott und Religion.
Keine Societit ohne sociale Autoritiat. Diese kann jedoch als solche nur dann
anerkannt werden, wenn sie als die Vertreterin der vom Schiopfer ihr mitge-
teilten Rechtsordnung anfgefalst wird; mit anderen Worten: der Begriff der
Autoritat ist unzertrennlich von dem Gedanken an die Oberherrlichkeit
Gottes, d. h. von dem der Religion. Sittlichkeit ist ebenfalls erforderlich zum
socialen Leben. Die Gesellschaft miifste aufhéren zu sein, wenn alles das
erlaubt wire, was das Recht nicht verbietet, oder wenn nur das recht wire,
was aulserlich erzwungen werden kann. Die Moralitit ist undenkbar ohne
Gott, ohne Religion. Deshalb muls man die Religion als das tiefste
Fundament der socialen Ordnung bezeichnen. — Zum Wesen des Orga-
nismus gehort Verschiedenheit der Glieder und Kinheit derselben im
Verhaltnis zum Ganzen, Auch die menschliche Gesellschaft muls etwas
Organisches, also eine Vielheit und doch zugleich eine Einheit bilden.



Litterarische Besprechungen. 93

Die Einheit ist ausgesprochen im Bewulstsein der Solidaritit und Zu-
sammengehorigkeit der einzelnen Glieder. Wie wire dieser Gedanke
ohne Liebe zu Gott und zu seinem Ebenbilde, d. h. ohne Religion und
Glauben durchfiihrbar? Weil also der Gesellschaft ohne Religion die
innere Kinheit, das wesentliche Element, die Solidaritiat, Moralitit, also
Gott fehlt, kann sie ohne dieselbe auf die Dauer nicht bestehen. Wie
gut thiten die Lenker der Staaten, wenn sie zu den alten heidnischen
Gesetzgebern und Philosophen in die Lehre gingen! Diese wiirden ihnen
die Wahrheit klar aussprechen, dafls der religiose Kultus zn den Haupt-
verrichtungen des Staates gehort (Aristoteles), und dafs, wer die Religion
angreift, die Grundlage der gesellschaftlichen Ordnung erschiittert (Plato).
— Der warm gehaltene Vortrag des Herrn Verfassers verdient in den
weitesten Kreisen beherzigt zu werden.

3. Soll die Religion wirklich Grundlage der o6ffentlichen Wohlfahrt

sein, dann mufs sie sich auf objektivem Boden bewegen. Wird sie nicht
auf die Existenz Gottes, d. h. auf die aus derselben sich ergebenden
Principien der natiirlichen Sittenlebre, aufgebaut, so ist sie rein subjek-
tiver Begriff, ohne eigentlichen Einfluls auf die Gesellschaft. Es muls
also lebhaft beklagt werden, dafs man sogar in unseren Tagen, anstatt
den objektiven Bestand der Religion zu schiitzen, sie zu einer subjektiven
Idee herabwiirdigt. Dies versuchte auch Rauwenhoff in seiner Religions-
philosophie (ins Deutsche iibersetzt von Dr. Hanne, Braunschweig 1889).
Er steht ganz auf dem subjektiven Standpunkte, Er huldigt der Aunsicht,
dals das Wesen des religiosen Glaubens in der Annahme einer sittlichen
Weltordnung, welche als Postulat des sittlichen Bewulstseins gedacht
wird, beruhe; die religiose Weltanschauung hingegen setze die Zweck-
méfsigkeit in der Natur voraus; das Organ fir die Entwickelung dieser
Weltanschauung bilde die dichtende Phantasie. Dem entsprechend leitet
Rauwenhoff den Ursprung der Religion aus dem Gefithle der Achtung vor
einer ibersinnlichen Macht her und verlegt ihre Grundlage in das abso-
lute Pflichtbewulstsein.
_ Kuttner zeigt, dals die Beweisfiihrung Rauwenhoffs sehr lickenhaft
ist; die einzelnen Argumente werden als mangelhaft befunden und schliefsen
eine petitio principii in sich. Er kommt zum Resultate, dals jede Reli-
gionsphilosophie eine dogmatische Voraussetzung habe. — Gewils muls
man Kuttner beistimmen, wenn er die Unhaltbarkeit der Rauwenhoffschen
Religionsphilosophie darthut. Damit sollen aber durchaus nicht alle seine
Argumente und noch weniger sein Standpunkt gebilligt werden. Konnen
wir die Existenz Gottes nicht wissenschaftlich beweisen, dann ist es auch
unmoglich, die Objektivitit der sittlichen Ordnung zu begriinden, da nach
H. Kuttners Ansicht die Gewilsheit des Pflichtbewufstseins auf dem Glauben
an uns selbst beruht. So lange man von diesem falschen Begriffe der
Sattliphkeit ausgeht, wird man niemals die Notwendigkeit der Religion
beweisen konnen. Und weil das Fundament erschiittert ist, so ist nur
ein Schritt bis zur vollkommenen Leugnung der Berechtigung einer jeden
Religion und objektiven sittlichen Ordnung. Es ist also nur konsequent
gesprochen, wenn z B. Nietzsche in ,Jenseits von Gut und Bose“ An-
sichten ausspricht, welche unmoglich gutgeheilsen werden konnen, wie
z. B., der Unterschied zwischen Gut und Bose sei zuerst von den Reichen
erfunden worden, die Gebildeten und Vornehmen hitten @iberhaupt keine
sittlichen Gesetze, den geistigen Aristokraten sei alles erlaubt u. s. w. —
Z}l solch traurigen Resultaten gelangt man auf dem Wege, den — we-
nigstens im Principe — auch unser Verfasser betreten hat. Seine kri-
tischen Ausfithrungen verdienen jedoch, wie gesagt, volle Beachtung.



94 Litterarische Besprechungen.

4, Will man zur einzig richtigen Auffassung der Religion gelangen,
dann mufs sie da gesucht werden, wo sie unversehrt geblieben ist, wo
sie mit dem geoffenbarten Glauben vereinigt ist. Denn wahre — selbst
natiirliche — Religion und Offenbarung sind thatsichlich nie getrennt zu
finden. Ks kann also fir den wahren Begriff der Religion nur forderlich
sein, wenn das Wesen des Glaubens an die Offenbarung ebenfalls klar
entwickelt und erklart wird. — Der Glaube, das tbernatiirliche Fiirwahr-
halten einer Wahrheit, unterscheidet sich dadurch vom Wissen, dafls er
eine freie Zustimmung zu den geoffenbarten Lehren der Kirche ist, die
man wegen der Autoritit des offenbarenden Gottes fiir sicher und wahr
halt. Der eigentliche Grund der Sicherheit im Glauben ist die Wahr-
haftigkeit Gottes. Weil aber die geoffenbarte Wahrheit fiir uns stets
dunkel bleibt, ist das Glauben ein freier Akt des Verstandes und des
Willens. Mittel, die uns zur Annahme der Thatsache der Offenbarung
bewegen, sind die Wunder und aulserordentliche Zeichen, Prophetie
u. s. w. Diese werden motiva credibilitatis genannt,

Dies ist die Anschauung aller recht denkenden Theologen, ja man
kann sagen der Kirche selbst. Dr. Lederer will nun in seiner Schrift:
»Der Glaube als freie Heilserkenntnis“ nachweisen, dals diese allgemein
angenommene Lehre weder mit der Vernunft, noch mit der heil. Schrift
und Tradition in Einklang zu bringen sei. Nach seiner Meinung besteht
der eigentliche Beweggrund des Glaubens an die iibernatiirlichen Wahr-
heiten in der Einsicht, dals die geoffenbarten Wahrheiten den Menschen
wirklich zur Seligkeit fiihren, dals sie gute, zweckmalsige Mittel
sind, um in den Besitz des Himmels kommen zu konnen. Bewiesen wird
dies aus der Natur des Willens. Der Wille lalst sich nur von dem be-
wegen, was zum Ziele fiihrt, was gut ist. Nur dann kann der Glaube
frei sein, wenn er gemils der Natur jener Potenz ausgeiibt wird, welcher
er vor allem zugehort, des Willens. Die gegenteilige Ansicht konne
darum die Freiheit des Glaubensaktes nicht erkliren. Auch er gibt an,
dafs Gottes Autoritit dazwischen treten miisse, jedoch nicht als die un-
fehlbare Wahrheit, sondern als Objekt unserer Glickseligkeit.
Wunder sind nur als Vorbedingungen des eigentlichen Glaubensaktes zu
betrachten, welcher von der Thitigkeit des Willens abhingt.

Dies ist, wie wir glauben, der Grundgedanke des Herrn Verfassers.
Leider hat er unterlassen, sein System auf allseitige Weise zu begriinden.
Kinige Stellen aus der hl. Schrift sind die Argumente, mittelst deren er
seine These beweisen zu konnen glaubt. Konzilien, Vater, Theologen
scheint er nicht als kompetente Autoritdten anzuerkennen, denn er fihrt
sie hiufig nur an, um sie zu widerlegen.

Obne uns in ndbere Untersuchungen iiber das Wesen und die
Motive des Glaubens einlassen zu wollen, bemerken wir nur kurz, dafs der
Glaube eine intellektuelle Tugend ist, sein Subjekt kann nur der
Verstand sein. Motiv des Glaubens kann etwas nur dann genannt werden,
wenn es den Verstand (und nicht den Willen) zu jenem Akte bewegt,
durch welchen er alles far wahr hilt, was Gott geoffenbart hat, Soll
der Glaube eine gottliche Tugend bleiben, dann mufls als unmittelbarer
Grund desselben Gottes Autoritit selbst anerkannt werden. Credere,
sagt der hl. Thomas, est actus intellectus, quia obiectum huius actus est
verum, quod proprie pertinet ad intellectum. Ideo necesse est quod fides,
quae est proprium principium huius actus, sit in intellectu sicut in sub-
iecto (2. 1I. qu. IV, a. 3). — Die Theologen, gegen die der Verfasser
kimpft, haben nicht behauptet, dals z. B. die Wunder Beweggriinde
(ratio formalis) des Glaubens sind. Sie sind Mittel, um uns zu iiber-



Litterarische Besprechungen, 95

zeugen, dafs der Inhalt der Offenbarung und die Ubernatiirlichkeit ihrer
Vermittlerin, der katholischen Kirche, glaubwiirdig sind. Sie bewirken
nicht den Glaubensakt, sind auch nicht wesentliche, innerliche Be-
standteile desselben. Sie disponieren uns zur leichteren Annahme
des Inhaltes der Offenbarung dadurch, dafs sie uns die Glaubwirdigkeit
desselben vor die Augen stellen. Durch sie wird die Offenbarung evi-
dent in ratione credibilis, nicht aber in ratione scibilis.
Gewils hingt der Glaube vom Akte des Willens ab. Dies darf aber nicht
im Sinne des Herrn Verfassers verstanden werden. Der Wille ist dem
Glaubensakte selbst immer etwas Aufserliches. Augustinus fidem accipit
pro actu fidei in quantum ex imperio voluntatis intellectus credibilibus
assentit, sagt der hl. Lehrer a, a. O. ad 1. Und wieder: Quod pertinet
ad voluntatem, non per se pertinet ad fidem, ib. a, 4. — Diese Lehre,
recht verstanden, kann kaum in Zweifel gezogen werden. Der Herr
Verfasser hitte viel objektiver geschrieben, wenn er zuerst die Termini
technici der Theologie: objectum materiale, formale quod, quo ete. des
Glaubens niher erkliart hitte und so erst auf die Losung des Problems ein-
gegangen wire. KEr ist ohne jede Vorbemerkung, ohne den Standpunkt
der Frage festgestellt zu haben, gleich, wie man sagt, in medias res
gegangen; kein Wunder, dals er sich nicht zurecht findet. — Und in der
That! Wiren die Wunder nicht Motive der Glaubwiirdigkeit, so hitte
unser Verstand keinen hinreichenden Grund zur Annahme der Offenbarung.
Dies um so mehr, da, wie der Verfasser selbst Seite 41 zugibt, der
Glaube an die Zweckméfsigkeit der geoffenbarten Wahr-
heiten zum ewigen Leben nur aus iibernatiirlichen Motiven
erfolgen kann. Die besagte Zweckméifsigkeit muls also auch nach
ihm geglaubt werden. Dieser Glaube kann unméglich Motiv des Glaubens
sein. Denn sonst sind wir entweder in einem offenbaren circulus vitiosus,
oder wir miifsten zugeben, dals unser Glaube ein unverniinftiger ist,
ahnlich wie z. B, der Gefiihlsglaube einzelner protestantischer Sekten. —
Aber, meint der Herr Verfasser, sonst hitte ja der Glaube ein natiir-
liches Fundament! Gewils haben wir natfirliche Beweise fiir die Glaub-
wiirdigkeit, nicht aber fir das Glauben selbst. Dieser stitzt sich
nicht auf Gott, auf die prima veritas simpliciter, sondern auf die prima
veritas revelans, welche jedenfalls tibernatiirlich genannt werden muls. —
Wiinscht sich Herr Lederer iber diese Fragen zu orientieren, so wird
er in den Abbandlungen Dr. Glossners ,Apologetische Richtungen und
Tendenzen®, welche in diesem Jahrbuche erscheinen (vor allem im 6. Ar-
tikel), treffliche Aufschliisse finden.

Noch weniger als der Inhalt kann die Art und Weise gebilligt
Tnferden, in welcher der Verfasser in seiner Broschiire auftritt. Seine
Sprache diirfte wohl etwas zuriickhaltender sein. Theologen, wie z. B.
Kleutgen Hettinger, also Méanner der kirchlichen Wissenschaft, tragen
L_Bhrf-‘:n vor, welche nicht ,apostolisch® genannt werden kénnen. Das
richtige Versténdnis der heil. Schrift scheint der Herr Verfasser zu sehr
fiir sich zu beanspruchen und sich selbst als den authentischen Ausleger
der hl. Biicher zu betrachten. Die Ausspriiche des Vaticanums werden
d!.lt:ch die hl. Schrift gleichsam korrigiert. Seine (des Vaticannms) Defi-
mitionen bediirfen- einer ,Krginzung®. Das Konzil hitte, meint Herr
Lederer, viel genauer und den kirchlichen Traditionen entsprechender
gelehrt, wenn es seine Ansichten ausgesprochen hitte. Die Theologen
sollten, nach der Ansicht des Herrn Verfassers, in dieser Frage mehr
der Spekulation, als den Konzilien und der hl. Schrift Fleils zuwenden.

T 18t der sicheren Hoffnung, dafs, wenn alle Seelsorger seine Lehre



96 Litterarische Besprechungen.

befolgen und beim Unterrichte der Irr- und Ungliubigen mehr die
Zweckmalsigkeit des Glaubensinbaltes zur ewigen Seligkeit als die Wunder
und Weissagungen, als die Autoritit des offenbarenden Gottes betonen
wiirden, so wire das Lehrverfahren der katholischen Kirche bald viel
fruchtbarer, als es bisher gewesen ist, u. s. w.

Dies soll hinreichen, um neben der Doktrin des Herrn Verfassers
auch noch seinen subjektiven Standpunkt anzudeuten. Das Werk des
Herrn Lederers ist zwar nicht nach unserem Geschmacke, aber der Grund-
gedanke seines Systems kann in der Praxis allen jenen empfohlen werden,
deren Aufgabe es ist, andere in die Schdnheiten unserer heil. Religion
einzufithren.

5. Will man der Natur durch den Glauben zu Hilfe kommen, dann
mufs er so genommen werden, wie die katholische Kirche und die Theo-
logen ihn verstehen, und wie ihn Dr. Atzberger in den angezeigten apo-
logetischen Vortrigen uns entwickelt. Der Glaube ist ibernatiirlich,
aber die Glaubwiirdigkeitsmotive sind nicht nur nattirlich erkennbar,
sondern sogar evident, damit so niemand seinen Unglauben entschuldigen
konne.

Dr. Atzberger erklart uns in 50 Vortridgen die ganze Lehre der
Kirche iber den Glauben, zwar nicht immer in wissenschaftlicher Fassung,
sondern eher in einem allen leichtverstindlichen Stile. Zuerst entwickelt
er den Begriff des Glaubens im allgemeinen, dann den des christlichen
Glaubens, Als Grund des Glaubens wird Gott, dessen KExistenz und
Wahrhaftigkeit vorausgesetzt wird, bezeichnet. Nach der Feststellung
des Wesens der Offenbarung wird ihre Moglichkeit, Wirklichkeit und Not-
wendigkeit bewiesen. Als #ufsere Kriterien der Offenbarung gelten vor
allem die Wander und die Prophezeiungen; als innere werden die Uber-
einstimmung mit allen nattirlichen Wahrheiten, die Reinheit, Heiligkeit
und Erhabenheit der Lehre angefithrt. Die katho]ische I{irche wird als
das vermittelnde Organ der gottlichen Offenbarung bezeichnet, ihr gott-
licher Ursprung, ihr tibernatirlicher Charakter und ihre Autoritit festgestellt,
die Unvergéinglichkeit und Unfehlbarkeit der Kirche und des Papstes be-
wiesen und erklart., — Alles dieses wird nicht auf Grund selbstandigen
Studiums, sondern an der Hand der Apologeten Hettinger, Weils, Gut-
berlet, Schanz, Scheeben behandelt. Eben deshalb ist nicht alles genau
abgerundet, mancher Ausdruck dirfte beanstandet werden konnen. Auch
einzelne Behauptungen wiren noch einer grofseren Korrektheit fihig.
So wird z. B. 8. 9 die Zustimmung des Verstandes zu den allgemein
religiosen Wahrheiten als von freiem Willen abhédngig bezeichnet. Dies
darf jedoch nur in dem Sinne gesagt werden, als jeder Akt des Verstandes
quoad exercitium actus vom Willen abhingig ist. S.17 wird die Ansicht
ausgesprochen, man halte die geoffenbarten Wahrheiten fir sicherer als
die, welche man aus eigener Kraft natirlicherweise erkennt. Zur Klirung
der I'rage fithren wir folgende Worte des englischen Lehrers an: Certitudo
duo potest importare, scilicet firmitatem adhaesionis, et quantum ad
hoc fides est certior omni intellectu et scientia; quia prima veritas, quae
causat fidei assensum, est fortior causa quam lumen rationis, quod causat
assensum intellectus vel scientiae. Importat etiam (certitudo) eviden-
tiam eius cui assentitur, et sic fides non habet certitudinem, sed scientia
et intellectus (De verit. qu. 14. a. I ad 7). — Als Ursachen der Unent-
schiedenheit in Sachen des Glaubens wiren noch tiefere psychologische
zu finden gewesen. 8. 50 meint der Herr Verfasser, nur oberflichliches
Denken kénne annehmen, dals die Welt von Ew1gke1t her sei. Hs wird
ihm doch nicht unbekannt sein, dals eine ganze Reihe groflser Geister die



Litterarische Besprechungen. o

Moglichkeit der ewigen Schopfung bejahten. (Vgl. P. Th. Esser: Die
Lehre des hl. Thomas beziiglich der Moéglichkeit einer ewigen Schépfung,
Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie, V. Bd. S. 129 u. s. f))
‘Will er diese auch unter die oberflichlichen Kopfe zéhlen ? — Bei der Not-
wendigkeit der Offenbarung wire vor allem erwiinscht, die verschiedenen
Arten der Notwendigkeit aufzuzahlen und zu erkliren. Nur so kann die
Frage ruhig behandelt und endgiltig gelost werden. Das Wunder hitte
viel genauer definiert und erklart werden miissen. Wird es nur so allge-
mein beschrieben, dann konnen wir seine Moglichkeit nicht darthun, noch
weniger unsere Gegner widerlegen. Das auf Seite 202 tber das Vorher-
wissen Gottes Gesagte ist dogmatisch mindestens zweifelhaft. An und fiir
sich ist die Behauptung zu stark, dafls von der Leugnung der Unfehlbarkeit
der Kirche bis zum Unglauben und vollen Atheismus nur noch ein Sprung
sel. 8. 879 wird das Gebiet der Unfehlbarkeit etwas zu fliichtig behandelt.
Wir sind iiberzeugt, dals der Wunsch des Herrn Verfassers in Er-
fillung gehen wird, den er in der Vorrede ausspricht. Gewils wird durch
sein Buch mehr als einer, der es ernst nimmt, wieder zum Glauben ge-
langen, mancher Wankender wird sich durch seine Vortrige im Glauben
befestigen konnen, Sein Werk wird besonders fiir solche niitzlich sein,
die sich in der Lehre von Offenbarung und Glauben unterrichten lassen
wollen, aber keine Gelegenheit haben, grolsere Werke in die Hand zu
nehmen. In diesen Vortrigen wird er den wahren gottlichen Glauben
finden, jenen, der auch zugleich die Grundlage fur das irdische Wohl-
ergehen sowohl des Einzelnen als auch der Gesellschaft selbst ist.
Graz. Fr. Sadocus Szabé O, P.

Rudolf Eisler: Der psychophysische Parallelismus, eine
philos. Skizze. Leipzig, Friedrich.

Wenn der Verfasser als ,Grundthese“ seiner Theorie es hinstellt
(8. 81), ,dals korperliches und geistiges Geschehen stets aneinander ge-
bunden sind und einander parallel gehen®, so geben wir ihm mit Riicksicht
auf die menschliche Erkenntnis und Handlungsweise, um die es sich
Ja in diesem Schriftchen handelt, darin recht, dafls solche Wechsel-
beziehung zwischen Geist und Korper ,immer wieder als das Konstante
im Wechsel der Anschauungen sich erbalten wird“. Auch die Zusammen-
fassung der verschiedenen Theorieen iiber den ,Parallelismus zwischen
Psychischem und Physischem®, zwischen Geistigem und Kérperlichem, Ge-
danken und Ausdehnung, seit Cartesius und Spinoza ist durchaus zweck-
gemils und von durchsichtiger Klarheit. So kurz sie vorgefithrt wird,
80 inhaltsvoll erscheint sie und gibt Zeugnis davon, wie der Verfasser
die pantheistische Philosophie der letzten Jahrhunderte beherrscht. Zu
bedauern ist, zumal im Hinblick auf die Achtung, die allen andern
Systemen gezollt wird, dafs in der Einleitung von ,kindischen An-
schauungen“ die Rede ist, ,wie sie die Religion in Bezug auf Welt-
schopfung enthalt“. Eine ganz unwissenschaftliche Voreingenommenheit
hindert diese Herren, die Ansicht eines sehr grofsen Teiles der Gelehrten-
welt nach deren Schriften zu prifen, wenn solche Ansicht auf dem
F_undamente des christlichen Glaubens steht. Wir konnten, bereits aus
dieser kleinen Schrift von nur 32 Seiten, Glaubensartikel der modernen
Wissenschaft anfithren, im Vergleich mit denen die christlichen Glaubens-
artikel der reine Trost des Verstandes sind. Von den letzteren kann die
Vernunft gewissenhafte Rechenschaft ablegen, wihrend von den modernen
Glaubensartikeln das Unwahre nachgewiesen werden kann. Nennt der

Jahrbuch fiir Philosophie ete. X. 7



98 Litterarische Besprechungen.

Verfasser das Wesen der Kausalitat eine ,wunderbare Sache® (S. 29)
oder lifst er S. 24 eben nur ,die Organismen Tréger des Lebens sein®,
unten aber schon im ,urspriinglichen Stoffe das Princip des Lebens an-
treffen und 8. 30 ,jedes Ding in der Welt ein beseeltes Wesen sein®,
80 kommen derartige Sidtze augenscheinlich von dem anerkannten und
nicht bewiesenen, also geglaubten Grundprincip, dafls das Hohere aus
dem Niedrigeren hervorgehe (S. 23), also der Schiiler den Meister heran-
bilde, nicht der Meister den Schiiler. Uns konnen die Widerspriiche in
der modernen Wissenschaft, die sich in jedem ihrer Werke hiufen, nicht
bewegen, vom christlichen Monismus abzugehen. Nach diesem kommt
alles Sein und alle Thétigkeit von einer einzigen, alles in 1. Linie wir-
kenden Kraft, und diese Kraft ist ihre eigene Substanz, ndmlich nichts
als Wirklichkeit und Bestimmtheit, actus purus. Alle Dinge sind nach
ihrer Thatséchlichkeit eins in dieser sie wirkenden Kraft; und die Substanz
im Innern der Dinge ist nichts als eine verschiedene und mannigfaltige
Art und Weise, auf die Vollkommenheit dieser einen Substanz hinzu-
weisen, die durch keine Nachahmung erschopft werden kann, die allein
Sein und Kraft aus sich selber hat. Wollte der Verfasser einmal ver-
suchen, mit den Principien des christlichen Monismus zu arbeiten, so
wirde er bald finden, dals die Vorziige und das Gute in jedem der
modernen Systeme in eins zusammenfliefsen, dagegen das Dunkel und
das Rétselhafte oder Widerspruchsvolle ausgeschieden wird.

Dr. C. M. Schneider.

Franciscus ter Haar C. 8S. Rdp.: De systemate
morali antiquorum probabilistarum. Dissertatio historico-
critica. Paderbornae, Ferd. Schoningh.

Wenn diese Dissertation einzig den Zweck hitte, den status quae-
stionis in der Frage des Probabilismus wissenschaftlich zu bestimmen,
so ware schon dieser Zweck vollauf gerechtfertigt. Denn es ist nicht zu
beschreiben, wie leichtfertig heutzutage in Abhandlungen und Biichern
der platteste Probabilismus empfohlen wird und alle moglichen Autoren
bis zu Antoninus und Thomas hinauf fiir denselben eintreten miissen;
auch wenn sie nur das Ungliick hatten, zu schreiben, man kénne unter
gewissen Bedingungen einer probablen Meinung folgen. Lasen wir doch
in letzter Zeit folgende bombastische Ausdrucksweise: ,Wir haben im
Laufe der Untersuchung den Probabilismus als ein System erkannt,
welches durch innere Wahrheit und Konseqnenz wie durch praktische
Verwertung nicht blofs den Vorzug vor allen andern verdient, sondern
in seiner Sphédre (?!) allein berechtigt ist.“ KEine katholische Zeitschrift
stimmte dieser Lobhudelei eines in vielen seiner Behauptungen bereits
vom Anathem der obersten kirchlichen Behorde getroffenen Systems
enthusiastisch zu.

Aber der Verfasser obiger Dissertation begniigt sich nicht damit,
scharf und lichtvoll den status quaestionis auseinander zu setzen. Er
begriindet auch aus der Geschichte und mit der Vernunft seine eigene
positive Ansicht, ndmlich den Aquiprobabilismus des hl. Alphonsus, in einer
Weise, dafs nach unserer Meinung schwer etwas dagegen einzuwenden
ist und sowohl die gemilsigten Probabilioristen wie die ernst denkenden
Probabilisten das Ergebnis der vorgefiilhrten Forschung unterschreiben
konnen. Jedenfalls schligt der Verfasser den Weg ein, welchen Alphonsus
(epist. 12. Febr. 1776) als die via di mezzo bezeichnet.



Litterarische Besprechungen. 99

Er legt mit Recht (S. 15) das entscheidende Gewicht bei Bestimmung
des status quaestionis darauf, dals nach Alphonsus die zuverlissig wahr-
scheinlichere Meinung, wenn sie auf seiten des an sich nicht zweifellosen
Gesetzes steht, mit moralischer Gewifsheit ausgestattet ist. (Quando
opinio pro lege est certe probabilior, tunc lex non est amplius dubio
stricto dubia, . . . sed est moraliter certa. H. A. I. 31.) Sehr lehrreich
ist der Nachweis, dafs von Medina ab die angesehensten Autoren fir
diese selbe Ansicht eintreten. Sie lassen nur dann zu,* dafs man die
minder wahrscheinliche Meinung wéahle, wenn die Differenz eine sehr
geringe ist, ,nam parum pro nihilo reputatur®. Wir fithren einige Bei-
spiele an aus Autoren, die dem Jesuitenorden angehoéren und deren Namen
iberall einen guten Klang haben. Suarez (de leg. 1. 8, ¢. 13. n. 19) sagt:
Major probabilitas est quaedam moralis certitudo, si excessus probabili-
tatis certus sit. Rebellus (de obligat. justitiae, religionis et caritatis,
ed. 1638, p. 1, qu. 5. n. 5) schreibt: Certum est, neminem salva con-
scientia sequi posse opinionem, quae minus probabilis ab eo cognoscitur.
P. 2, 1 1, qu. 2, n. 10: Si quis ita dubitat, ut tamen veri similius sit,
votum fuisse emissum cum sufficienti deliberatione, tenetur sub mortali
illud servare; secus, si tale non sit, etiamsi dubium sit pro utraque parte
‘aequale. Prior pars a nemine negatur; posteriorem tenet Sylvester,
Medina et alii communiter. Auch Valentia (in H, II disp. 5, qu. 7,
punct. 4, dub. 3): Et tunc quamdiu quis in tali existimatione judicioque
perdurat, non potest aut in agendo aut in consulendo sequi opinionem
minus apud se probabilem, sed debet sequi, quam probabiliorem putat.
Der ehrw. L. de Ponte (in I. Il qu. 18; de conc. dub. 4 et 5): Non est
in potestate hominis deponere opinionem, quam certe scit esse pro-
babiliorem, quia intellectus necessitatur quoad specificationem assentiri
probabilioribus. . . . Nullus potest speculative assentire opinioni, quam
videt minus probabilem.

Interessant ist die Auslassung des Kardinals Pallavicini: Quando
res est utrimque probabilis, neutra pars est evidenter probabilior;
alioquin altera nullo modo esset probabilis (D. 9. qu. 4. a. 4, n. 3).
S. 86 weist der Verfasser nach, dafls Pallavicini den Jesuiten Michaél
d’ Elizalde aufgefordert hat, sein Werk gegen den Probabilismus zu
schreiben. Wir nennen die Stelle aus Pallavicini interessant, weil dadurch
die endgiiltige Losung der ganzen Frage im Sinne des hl. Thomas an-
gedeutet wird, Thomas setzt eben in die Definition der opinio probabilis
die adhaesio von seiten des Intellekts. Quidam actus intellectus habent
cogitationem informem absque firma assensione, sive in neutram. partem
declinent, sicut accidit dubitanti; sive in unam partem magis declinet
quam in aliam aliquo levi signo, sicut accidit suspicanti; sive uni
parti adhaereat, sicut accidit opinanti (S. th. 2. 2. qu. 1, art. 4).
Wenn aber zu den Wesensmerkmalen der opinio probabilis, als solcher,
es gehort, dafs ihr der Mensch zustimmt, dals sie also eine ,Meinung¥,
ein , Mein“ ist, so ist eben das Gegenteil nicht mehr fiir den betreffenden
probabel. Es wird damit das Subjektive in dieser Frage, was in den
Umsténden, den personlichen Verhaltnissen liegt, geschieden von den
objektiven Griinden.

Darauf weist auch der Jesuit Esparza, ein sehr geschitzter Theo-
loge, hin, wenn er sagt (Appendix, qu. 23 de act. hum., ed. 1669, n. 112):
Fieri non potest, ut opiniones invicem contradicentes maneant ambae
Probabiles apud eum, cui est evidens ac indubitate, alteram opinionum
mm.mo_tivo absolute et simpliciter, omnibus hinc et inde consideratis,
majori. Es kommt in der Frage des Probabilismus darauf an, zu finden,

7*



100 Litterarische Besprechungen.

woher das Motiv fiir die adhaesio stammt. Denn ex parte objecti besteht
keine absolute Evidenz, die zum assensus zwingt, sondern hochstens eine
gewisse Evidenz im Vergleiche mit der minder probablen Meinung; wird
doch eben angenommen, dafs selbst die evidenter et notabiliter proba-
bilior nicht objektiv absolut gewils ist. Dieses Motiv kann blofs vom
ySubjekte“ herkommen. Da 6ffnet sich der Weg fiir weitere Forschung
und fir eine endgiiltig zufriedenstellende Losung. Sich wie der platte,
laxe Probabilismus dabei beruhigen, dals ein, wenn auch noch so leicht
wiegender, Grund fiir eine Meinung vorhanden ist (bedeutet dieser Grund
auch nur einige moderne Autoren), heifst sich dem Satze nr. 3 unter den
von Innocenz XI. verurteilten aussetzen und den Tadel verdienen, welchen
der Jesuit Perillus (de consc. prob, praef) mit den Worten ausspricht:
Ne propter apertam ab unanimi antiquorum opinione defectionem temeri-
tatis arguerentur, coeperunt rationes aliquas excogitare, quibus et suum
a majoribus recessum honestarent, et apud imperitum vulgus de suae
sententiae veritate plausum ahquem obtinerent.

Wenn der Verfasser, um dies nebenbei zu erwihnen, belspzelswelse
bemerkt (S. 99), dals Thomas die traditio instrumentorum als Materie
der Priesterweihe betrachtet, so ist das nicht richtig. Thomas nennt die
iibertragene potestas die materia des Sakramentes und die instrumenta
sind nach ihm blofs ein Ausdruck dieser potestas. In der potestas, als
der eigentlichen Materie, herrscht daher iiberall in der Kirche Uber-
einstimmung; der Ausdruck dieser potestas aber kann iz den verschiedenen
Kirchen und Zeiten wechseln, wie der Aquinate ausdriicklich hinzusetzt.
Wir empfehlen diese Dissertation ter Haars sowohl wegen ihres Inhalts
wie wegen der Klarheit in der Ausdrucksweise aufs dringendste.

Dr. C. M. Schneider.

Prof. Dr, Max Diez: Theorie des Gefiihls zur Begriindung
der Asthetik. Stuttgart, Frommann (E. Hauff).

Wir lasen dieser Tage die Schrift Hermann Bahrs ,Studien zur
Kritik der Moderne“. Darin wird in feuilletonistischer Behandlungsweise
nachgewiesen, wie der Stil der neuesten Litteratur darin bestebt, keinen
Stil zu haben, und die Kunstregel der neuesten Erzeugnisse der Kunst
darin gipfeln, keinen Regeln mit Riicksicht auf das Ganze des Kunst-
werkes zu folgen. Die oben angezeigte ,Theorie des Gefiihls“ hat den-
selben Inhalt, nur erscheint derselbe im Philosophengewande. Beiderseits
wird auf jene Richtung in Kunst und Wissenschaft hingedeutet, welche
man in der politischen Sprache mit dem Worte ,Anarchie“ ausdriickt;
es werden Fingerzeige gegeben, um wieder auf festen Boden zu kommen.
Der Verfasser der ,Theorie des Gefiithls“ beschiftigt sich zuerst mit der
Notwendigkeit eines neuen Fundamentes fiir die Asthetik, kritisiert dann
die verschiedenen Ausgangspunkte in der Erorterung des #sthetischen
Subjekts und begriindet schlie(slich seinen eigenen Versuch einer Theorie
des GefGhls als der Grundlage einer philosophischen Wissenschaft der
Asthetik. Es bedarf bei Lesung der Schrift angestrengter Aufmerksam-
keit; denn der Verfasser weicht teilweise bedeutend von der gewdéhnlichen
Terminologie ab. Um den Sinn zu erfassen, mufls sich der Leser stets
gegenwirtig halten, wie der Verfasser seine termini erklirt wissen will.
Und letzteres ist nicht immer leicht festzustellen. KEs miissen zu diesem
Zwecke nicht selten mehrere Stellen verglichen werden, von denen die
eine das von der andern angeeignete Verstindnis vervollstindigt. Besser



Litterarische Besprechungen. 101

wiirde es gewesen sein, wenn scharf und klar der wissenschaftliche Inhalt
solcher termini in einer einzigen Stelle, wo moglich mit hervortretender
Schrift, erliutert und im Anschlusse daran spiter nach den verschiedenen
Seiten hin die praktische Anwendung gemacht worden wére. So erscheint
der Hauptterminus selber, ,das Gefiihl%, bald als ,That der Freiheit®,
bald als ,Selbstbewulstsein des Geistes®, bald als allgemeines ,Lebens-
gefiihl“, bald noch anders. Wir haben keine Stelle gefunden, in welcher
die verschiedenen Gesichtspunkte, unter denen ,das Gefiihl des Geistes®
betrachtet werden kann, zusammengefafst wirden. Das ist dem Leser
selbst iberlassen und verursacht diesem Schwierigkeiten, die sich ver-
meiden liefsen. Nach unserer Ansicht beengt man den Begriff des Schionen
zu sehr. Man gibt demselben zu viele wesentliche Merkmale. Das
Schone ist nichts anderes wie das in den Schatten des Unendliclen ge-
tauchte Gute und Wahre. Daraus ergeben sich sogleich die drei unter-
scheidenden Kennzeichen des Schonen: Vollstdndig, entsprechende Pro-
portion oder Abmessung der Teile, ein gewisser Glanz. Das Vollstindige,
wonach z. B. ein Gesicht halslich ist, wenn ihm die Nase oder ein Auge
fehlt, entspricht dem Guten. Gut ist ja, was begehrenswert ist; etwas
Mangelhaftes aber oder nur in der Potenz, dem Vermdgen nach, Be-
stehendes wird im selben Mafse nicht begehrt. Die Proportion oder das
angemessene Verh#ltnis der Teile entspricht der Vernunft, deren Gegen-
stand das Wahre, d. h. was ,wahrt“, also das Wesen im Dinge, ist.
Bleibt doch dieses immer dasselbe unter dem Wechsel der duflseren Kr-
scheinungen und bildet fiir die letzteren das Mals. Der Glanz, der vom
Schonen unzertrennbar ist, entspricht dem Unendlichen. Daher kommt
es, dals man wahrhaft Schones immer wieder sehen oder héren will,
kaum davon gesittigt wird und im Innern eine unerklirbare Befriedigung
empfindet, die iber rein stoffliche Dinge erhebt und nicht selten auf die
korperlichen Bediirfnisse selber vergessen lifst. Man klagt heutzutage so
oft, die schonen Kiinste seien nur noch fiir die oberen Zehntausend da;
nicht blofs weil der Genufs ihrer KErzeugnisse bedeutende Mittel er-
fordert, sondern weil die Kunstwerke selbst gar nicht populir im guten
Sinne des Wortes angelegt sind. Der Verstand waltet zu viel vor und
der eigentliche isthetische Glanz, das Zeichen des wahrhaft Kianstlerischen,
des Ursprunges”vom Unendlichen her, fingt an zu mangeln. Man kom-
poniert keine Zauberflote und keine Schopfung mehr, sondern macht die
Musik zur reinen Mathematik in Tonen. Ahnlich verhilt es sich mit
den ibrigen Kiinsten. Der Begriff des Schénen wird zu sehr eingeengt.
Daher kommt die sog. Anarchie in der Kunst, welche nicht mehr das
Populire, sondern das Ordindre sucht und die beste Regel im Mangel
an allen Regeln erblickt. Der Verf. obiger Schrift trigt das Seine dazu
bei, der Anarchie in der Asthetik mit dem reichen, ihm beschiedenen
quente entgegenzutreten. Seinen Zweck wird er um so sicherer er-
reichen, je weiter, transcendentaler, verstindlicher er den Begriff des
Schonen fafst. Dr. C. M. Schneider.

Salvatore de Crescenze: Saggio di una scala normale
del pensiero astratto secondo la risultante di due
fattori. Moduli secondo e terzo ossia di media e d’ infima
grandezza. Napoli, Michele d’ Auria.

Es geht in Italien mit Thomas #hnlich wie mit Palestrina. Im
Vergleich mit andern Landern findet Palestrina und mit ihm der echte



102 Litterarische Besprechungen.

Kirchengesang vielleicht am wenigsten Verstindnis, jedenfalls bis vor
einigen Jahren, bei den Gesangchdéren und Gesangmeistern Italiens.
Ebenso gibt es weite Gelehrtenkreise in Italien, die, nach den verdifent-
lichten Schriften zu urteilen, wohl nie etwas von einem Italiener, Namens
Thomas v. Aquin, und seiner Philosophie gehort haben. In diese Kreise
gehort augenscheinlich der Verfasser obigen Schriftchens. Wahrscheinlich
hat er, weit in der Ferne, die Glocken des Herbartschen Systems liuten
horen und mochte nun die Begriffe alles menschlichen Wissens in die
Zwangsjacke mathematischer Formeln stecken. Wir glauben seiner wieder-
holten Versicherung, sein Schriftchen sei nicht vollkommen; aber es sei
doch ,etwas“ und das geniige ihm, {berhaupt etwas geleistet zu haben.
Wir wollen auch dieses , Etwas® genauer bestimmen. Der Inhalt seines
Schriftchens ist hochst giinstig kritisiert, wenn man ihn als thérichte
Spielerei kennzeichnet. Der Verf. thite besser und befalste sich vor
allem mit seinem grofsen Landsmann, dem Aquinaten.

Dr. C. M. Schneider.

Die Sittlichkeitslehre als Naturlehre. Leipzig, Duncker und
Humblot.

Die ,deutsche Gesellschaft fiir ethische Kultur“ beabsichtigt, ein
Lehrbuch fir religionslose Ethik zu verdffentlichen, welches, neben der,
nun einmal noch, christlichen Schule, ,jeden praktischen Lehrer wie alle
selbstindig denkenden Eltern anleitet, ihren Kindern und Zoglingen eine
von allen religiosen Voraussetzungen freie ethische Unterweisung zu
erteilen“. Vorliegende Schrift bildet eine Art Vorbereitung fiir ein
solches Lehrbuch. Der Verf. specialisiert am Schlusse etwas eingehender
die erforderlichen KEigenschaften dieses wiinschenswerten ,Lehrbuches®.
Unter anderem ,soll dem Lehrer das Verstindnis nicht erschwert werden
durch Voraussetzung von Specialkenntnissen, die auf seinem Bildungs-
wege nicht geboten zu werden pflegen, noch durch den Gebrauch philo-
sophisch-technischer Termina®.

Wir konnen dem Verfasser das Zeugnis geben, dals er im vor-
liegenden Schriftchen dieser Bedingung im vollsten Umfange gerecht ge-
worden ist, Weder in der Geschichte noch in der Naturlehre noch in
der Philosophie und am wenigsten in der Logik verrit er Specialkennt-
nisse, so gering auch immer man sie fiir die Begriindung einer neuen
Richtung der Ethik annehmen mochte. Die Grundlage fiir ethische Weiter-
entwickelung ist ihm der natiirliche ethische Trieb, das bedeutendste
Hindernis die Religion. Wie man sich diesen Trieb vorzustellen hat,
erhellt aus dem glinzenden Beispiele der Tiere. Da verteidigt manchmal
mit Aufopferung ihres Lebens die Mutter ihre Jungen, und ‘die Henne
verzichtet ja auf alles Herumlaufen zu Gunsten der Kuche]chen die sie
ausbriiten will. Wollte man auf den Lowen, Tiger, Panther hinweisen,
die ihre ,Néchsten® auffressen, so wiirde der Verf. mit den menschen-
freundlichen Satzungen der Jahrhunderte oder Jahrtausende alten Thaggs
oder Thuggs Vorderindiens antworten (S. 10). Diese halten es fir ihre
Pflicht, so viel Raubmorde wie méglich durch Erdrosseln auszufiithren;
aber einzig aus Kifer fiir das Wohl der andern. Sonst wiirde ja das
Menschengeschlecht zu zahlreich werden. Selbstverstindlich ist die Ent-
wickelungstheorie Darwins fiir den Verfasser unumstéfslicher wie ein
Glaubenssatz: Die Menschheit macht seit dem ,paradiesischen“ Menschen
stete Fortschritte. Das hindert ihn freilich nicht zu behaupten, dals die



Litterarische Besprechungen. 103

religionslose Ethik bereits 600 Jahre vor Christus gelehrt worden, zumal
das Christentum habe die weitere Ausbreitung derselben gestért und
somit die Menschheit zuriickgeschraubt. Wir fihlen uns indessen dem
Verf. zu besonderem Dank verpflichtet. Er hofft auf den Protestan-
tismus, auf die deutsche Philosopbie oder die metaphysische Moral; auch
an den Socialdemokraten verzweifelt er nicht, ,wenn sie nur ihren
socialistischen Irrlehren entsagen®; selbst zu der ,altkatholischen Kirche®
hat er Vertrauen. Einzig vom ,jesuitischen Ultramontanismus®, d. h.
von der katholischen Kirche, hofft er nichts fiir die Beforderung der
religionslosen Ethik. Das freut uns, dafs er doch unsere Kirche von der
Aussicht ausnimmt, wonach sie ebenfalls einmal den tierischen Instinkt
als das Ziel der Moral hinstellen kénnte. Dafiir verzeihen wir ihm gern
die Péapste von ehemals, ,die blofs zu winken brauchten, und ein Monch
verwiistete die fruchtbarsten Lénder und erfillte sie mit Blut und Thrénen®.

Dr. C. M. Schneider.

Carol. Frick, S. J.: Ontologia sive Metaphysica gene-
ralis, in msum scholarum. Friburgi Brisgoviae, Herder.

In 6 kleinen Banden kommt jetzt bei Herder ein cursus philo-
sophicus heraus, von dem wir hier die Ontologie oder allgemeine Meta-
physik vor uns haben. In 3 Biichern wird iiber das ens in communi
oder transcendentale, -iiber die hochsten und allgemeinsten Arten des
Seins oder das ens categoricum und tber die Vollkommenheit im Sein
gehandelt. Der Begriff des Seins, die Einteilung in Akt und Potenz,
sowie die possibilia und die transcendentalen Kigenschaften des Seins
bilden den Inhalt des 1. Buches; die Kategorieen des Aristoteles, die
Erérterung der Substanz, die Accidentien und die Ursédchlichkeit den
des 2, die Vollkommenheiten in der Zusammensetzung des Seins sowie
in der Existenz, notwendiges oder kontingentes Bestehen den des 3. Buches.
Der Leser sieht aus dieser Reichhaltigkeit des Stoffes bereits, wie schwer
es ist, denselben auf dem geringen Raume von etwa 200 S. bei kleinem
Format mit ausreichender Klarheit zu behandeln. Es handelt sich da
vielmehr um eine Synopse, die an das mindlich Auseinandergesetzte er-
innert, wie um ein wirkliches Lehrbuch fiir Schiller. Wir hétten, eben
um der notwendigen Klarheit willen, gewiinscht, dals der Verf. zumal
die Definitionen nach Thomas gegeben hitte. Es existiert kein anderer
Autor, der dies so gut verstinde. So halten wir es fiir ungenau, wenn
8. 4 das verbum mentis als der actus bezeichnet wird, durch den die
Vernunft auffalst; dieses verbum ist das Erzeugnis vielmehr des Vernunft-
aktes in diesem Vermogen selber. Und wenn S. 7 die ratio entis als
essentiale praedicatum respectu omnium quibus tribuitur bezeichnet
wird, so gibt das zu Zweideutigkeit Veranlassung. Bei der Behandlung
der Distinktion zwischen essentia und existentia ist die Art und Weise,
wie Thomas angefiihrt wird, keine wiirdige. Ein allgemeines Princip,
welches niemand leugnet, wird da aus Thomas genommen und hinzu-
gefiigt, ut ait Thomas, ein Princip, welches fiir viele andere Wahrheiten
auch verwandt werden kann; daran kniipft denn der Autor seine Argu-
mentation in einer Weise, dals der Unerfahrene glauben mufs, die Schlufs-
folgerung stehe auch im Thomas (vgl. 8. 47, 48, 51 u. s. w.). Thomas
gegen die reale Distinktion von essentia und existentia in Anspruch zu
nehmen, ist nur moglich, wenn man die Texte desselben verstimmelt
oder verdreht, wie S, 50. Dies behauptet ja niemand, dafs die Existenz



104 Litterarische Besprechungen.

zur bereits wirklich bestehenden Wesenheit hinzutrete, wie etwa das
Weilse zur Mauer. Aber die eine selbe verursachende Kraft Gottes ist
der Grund, dafs im verursachten Dinge realiter ein in sich notwendiges.
Element sich findet und, realiter von diesem verschieden, wie das nicht
anders sein kann, ein kontingentes; realiter ein Klement, das immer
dasselbe bleibt, wie z. B. der Mensch inmitten alles Wechsels in ihm
immer Mensch bleibt, und realiter ein Element, das keinen Augenblick
dasselbe bleibt; dals da realiter eine Entwickelung ist und realiter ein
Stillstand, Diese beiden Elemente miissen real geschieden sein, wie Ja
und Nein. Nur in Gott sind sie es nicht; denn da kommt die Existenz
nicht von aulsen, sondern ist mit der Wesenheit notwendig gegeben.
‘Bei der Lehre von den habitus hitte der Autor besser gethan, sich genau
an Thomas zu halten, der jedenfalls diese Lehre erschépfend behandelt
hat. KEinen habitus naturae kennt der Autor nicht; gerade ein solcher
aber ist sehr wichtig fiir das (spatere) Verstindnis der Lehre von der
Erbsiinde. Er erwihnt zwar die habitus entitativi, qui immediate sub-
stantiam afficiunt, und nennt dabei die gratia sanctificans; aber das sind
habitus, die in wesentlicher Beziehung zur Person stehen und darum
notwendig vermittels der Potenzen, nicht vermittels der Natur sich dulsern.
Die habitus naturae setzen dagegen die Natur selber unmittelbar in Be-
ziechung zum letzten Endzwecke und werden dementsprechend fort-
gepflanzt ohne und trotz des personlichen Willens, wie die Urgerechtig-
keit und die Erbsiinde. Nur der Mensch, kein anderes stoffliches Geschopf
kann solche besitzen; weil er allein keine naturnotwendige Beziehung zu
seinem letzten Endzwecke hat und somit nicht von Natur bereits mit
Riicksieht auf denselben difficile mobilis ist, vielmehr von ihm abfallen
kaopn. In der Lehre iiber die Relation hitte ebenfalls mehr an das Ge-
heimnis gedacht werden miissen; muls ja doch die Philosophie immer so
dargelegt werden, dals das Thor fiir das Licht des Geoffenbarten offen
bleibt. Wir zweifeln, ob sich S. 149 und 150 mit dem Dogma von der
Dreieinigkeit vereinigen lassen. Durch die Riicksichtnahme auf das hohere
Licht wird ja auch das niedrigere natiirliche Licht heller, es werden die
Grundbegriffe in ihrer Natur schirfer abgegrenzt und sonach fruchtbarer
far die Forschung im Bereiche der natiirlichen Wahrheiten. Schlielslich
mochten wir nicht, dals jeder Autor an den aufgenommenen termini
riittelt. Wir sehen leider nur allzugut, wohin dies bei der modern-
unglaubigen Wissenschaft fithrt. Ausdriicke wie perseitas, abaleitas etc.
bleiben lieber fort; sie wiirden uns in die Zeit des schlimmsten Verfalls

der scholastischen Wissenschaft zuriicksinken lassen.
Dr. C. M. Schneider.

Josephus Rychlak: De malo. Cracoviae, Anczyc et socil.

Jeder wird diese Monographie iiber das Ubel mit grofser Genug-
thuung und reichem Nutzen lesen. Sie zeugt von griindlichem Wissen
und von bedeutender Darstellungsgabe. Vor allem aber ist die theolo-
gische Zuverldssigkeit der darin auseinandergesetzten Lehre hervorzu-
heben. Kaum ist hier und da eine kleine Ungenauigkeit zu verzeichnen.
Diese Zuverlassigkeit kommt daher, dals der Verfasser seine Begriffs-
bestimmungen durchaus den von der Kirche anerkannten Vitern und
Kirchenlehrern entnimmt. Augustin und Thomas bilden die Hauptquelle,
aus welcher er schopft. Und diese Quelle ist vollauf hinreichend, um
auch die modernen Irrtiimer, wie z. B. den Pessimismus, zu widerlegen.
Nachdem der Verf. den allgemeinen Begriff des Ubels dargelegt, entwickelt



Litterarische Besprechungen. 105

er dessen Wesen und Ursprung, erortert eingehend nach den verschie-
densten Seiten das Ubel im Menschen sowie die Zulassung desselben von
seiten Gottes und schlielst mit der Berechtigung des physischen Ubels,
des Schmerzes, in der Welt tberhaupt und zumal in den Menschen,
wobei den vor dem Alter der Unterscheidung sterbenden Kindern eine
besondere Aufmerksamkeit geschenkt wird. Wenn S. 19 Athanasius,
Dionysius Areop., Augustin unter denen erwihnt werden, die das Ubel
nicht als eine privatio betrachten, sondern als nihil, so steht in den an-
gefithrten Stellen das nihil nicht im Gegensatze zur privatio. Vielmehr
wollen diese Stellen blofs leugnen, dafs dem Ubel eine positive Wesen-
heit oder Natur innewohne. Ks geht dies besonders aus dem ganzen
4. Kapitel de div. nom. des Areopagiten hervor, auf welches sich ja
Thomas am allermeisten mit seiner Definition des malum als einer pri-
vatio boni beruft. Dieses Kapitel ist das Klassischeste, was iiber das
Ubel geschrieben worden, nur mufs man es ganz lesen. 8. 44 sollte
man meinen, Thomas stelle den Willensakt schlechthin hoher wie den
Akt der Vernunft., Das Gegenteil ist der Fall; nur in diesem Leben
steht die Liebe iiber dem Glauben und der Hoffnung und zwar aus dem
Grunde, den Thomas in der Anmerkung angibt. 8. 57 muflste noch
schiarfer geschieden werden: der actus peccati von der malitia peccati;
ersterer ist wie alles Positive von Gott und deshalb ist die Zulassung
der Siinde auf seiten Gottes auch ein positives Bestimmen: Sicut praed.
includit voluntatem conferendi gratiam et gloriam, ita reprobatio includit
voluntatem permittendi aliquem cadere in culpam et inferendi poenam
pro culpa. ... Reprobatio non nominat praescientiam tantum, sed aliquid
addit secundum rationem, sicut et providentia (S. Th. I. qu. 23, a. 38).
Dieses Positive bezieht sich nicht auf die malitia, die Gott blofs vorher-
sieht; sondern darauf, dafs diese malitia im Akt zur Krscheinung, zum
thatséichlichen Bestande kommt. Ahnlich bestimmt der Richter nicht
zum Verbrechen, sondern stellt den Verbrecher als solchen vor die staat-
liche Gemeinschaft hin; so dafs nun das Verbrechen ein vom Staate, so-
zusagen, greifbares wird. Das aber entspricht der Barmherzigkeit Gottes.
Denn der Siinder selber hat dementsprechend, wenn seine innere Bosheit,
die er oft selber nicht genau bemilst, — abscondita tenebrarum —, that-
siichliches Sein im stindhaften Akte gewinnt, bessere Gelegenheit, sie zu
erkennen und sich zu bessern. Der Verf. hat wohl diese Lehre; aber
wir héitten sie in schérferer Fassung gewiinscht. Wir empfehlen die
Schrift aufs angelegentlichste. ‘
Dr. C. M. Schneider.

Stasi Pietrantonio: Linee di protosophia. Maglie, Guari-
baldi.

Der Verfasser will in diesem Schriftchen die Grundlinien eines neuen
Systems der Weltweisheit vorfithren, Fiir uns Deutsche ist es nicht neu.
Die Entwickelung des Ich nach innen und nach aufsen kennen wir aus
Fichte. Die vorliegende Arbeit mischt aus Ceretti etwas Hegel hinzu
und erreicht es richtig, so unverstindlich wie méglich zu sein. Die
Sprache wird in ahnlicher Weise milshandelt, wie wir dies in der deutschen
Pantheistischen Philosophie gewohnt sind und wie es bei uns, Gott sei
Dank, nicht mehr so hiufig geschieht. Wir glauben nicht, dafs diese
»Protosophia® Anh#nger gewinnen wird.

Dr. C. M. Schneider.



106 Litterarische Besprechungen.

P. Alberto Lepidi, O. P.: La critica della ragione pura
secondo Kant e la vera filosofia. Roma, Befani.

Das ist eine ganz andere Sprache und ein ganz anderer Inhalt wie
im eben angezeigten Schriftchen. Ein durchsichtig klarer Stil vereint
sich hier mit durchaus gereiften und ausgedachten Ansichten sowie mit
volliger Beherrschung des Gegenstandes. Kants Kritik der reinen Ver-
nunft bildet den Gegenstand der Abhandlung. Die hauptsdchlichen Be-
hauptungen Kants werden verstdndlich vorgelegt und im einzelnen mit
Hilfe der thomistischen Philosophie widerlegt. Ob der Dreibund auch
der pantheistischen Philosophie, die in Deutschland ihren Ursprung und
ihren Hauptsitz hat, in Italien derart giinstig gewesen ist, dals ein so
hervorragender Gelehrter wie der Leiter der thomistischen Studien in
der 1. Studienanstalt des Dominikanerordens, in der Minerva zu Rom,
es fir notig fand, sich eigens gegen das Kantsche System zu wenden!
Kingefleischte Kantianer wird diese Schrift nicht bekehren; denn diese
gehen eben davon aus, dals Kant die Fundamente selber des Seins unter-
sucht habe, was bis dahin vernachlissigt worden sei. Sie werden alles
zugeben, was Lepidi schreibt, und sagen, Kant beginne eben da, wo die
»alte Philosophie“ aufgehért hat; er zerlege und priife das, was ,adhuc
viris doctissimis non innotuit (S. 17); die ,alte Philosophie“ setze das
Sein voraus, Kant aber leugne diese Voraussetzung. Dals das Selbst-
bewufstsein durch sich selber leuchte und an 1. Stelle das Ich Erkenntnis-
gegenstand sei (S. 28), halten wir nicht fir die Lehre des hl. Thomas.
Dieser ist vielmehr, nach uns, der offenbaren Meinung, dals durch die
Akte das eigene Selbst erkannt werde und somit schlielslich durch die
erkannten Gegenstinde, Dr. C. M. Schneider.

Josephus Hontheim, S. J.: Institutiones Theodicaeae
sive theologiae naturalis secundum principia S. Thomae
Aquinatis, ad usum scholasticum. Friburgi, Herder.

Es wird immer mehr Gebrauch, in die theologia naturalis alle
Materien hineinzubringen, welche sonst im dogmatischen Traktat de Deo
uno behandelt werden. Hdchstens fiigt der letztere noch die Pradesti-
nationslehre hinzu. Aber auch fiir diese sind die theologisch-wissenschaft-
lichen Principien bereits in der Theodicee oder der natiirlichen Gottes-
lehre vollstindig vorbereitet. Schauen wir zudem auf die Begriindung
der aufgestellten Behauptungen, so ist sie ebenfalls dieselbe: Schrift,
Viter, Vernunftbeweise sind die Quellen, aus denen der theologische
Traktat schopft; und ebenso beruft man sich auf Schrift- und Vaterstellen
in der philosophischen Darlegung der gleichen Materie.

Wir wissen wohl, dals man auf die grofsen Scholastiker, als auf
die Vorbilder fiir derartige Behandlungsweise, hindeutet. Wir meinen
indessen, dafs auf einen durchgreifenden Unterschied nicht hinlinglich
achtgegeben wird. Die groflsen Scholastiker stellen die natiirlichen Wahr-
heiten betreffs der Existenz und der Vollkommenheiten Gottes aus-
driicklich unter das Licht der Offenbarung und bringen somit das Forschen
der natiirlichen Vernunft in organischen Zusammenhang mit den Glaubens-
artikeln. Thomas schreibt diesbeziliglich im 1. Artikel seiner theologischen
Summa: ,Auch nach einer andern Seite hin war es notwendig, dals
der Mensch durch Offenbarung von seiten Gottes unterrichtet wiirde:
ndmlich fiir das leichtere Verstindnis der rein natiirlichen Wahrheiten.



Litterarische Besprechungen. 107

Denn was fiir Wahrheiten die menschliche Vernunft iiber Gott erforscht
hat, das wissen verhiltnisméfsig nur wenige; und zwar erkennen sie es
mit Zuverldssigkeit erst nach ldvgerer Zeit; und noch dazu unter Bei-
mischung mannigfacher Irrtiimer. Trotzdem aber hingt von der Kenntnis
dieser Wahrheiten das Gesamtwohl des Menschen ab, welches ja in Gott
besteht. Damit also .die Menschen ihr Heil mit mehr Sicherheit und
grofserer Leichtigkeit finden, war es notwendig, dals sie tber die
gt‘)ttéichfin Dinge vermittels der tibernatiirlichen Offenbarung unterrichtet
wiirden.

Bei dieser Anschauung war die natiirliche, also die von den Wesen-
heiten der sichtbaren Dinge befruchtete Vernunft das Erdreich, welches
unvollkommen und noch wenig gereifte Friichte mit Riicksicht auf die
Kenntnis Gottes brachte, wihrend die Principien der Offenbarung, die
Artikel des iibernatiirlichen Glaubens, aufser dem Geheimnisse, das sie
enthielten, auch die Produktionsweise der natiirlichen Vernunftkraft ver-
vollkommneten und deren Friichte zu vollendeter Reife brachten. Dies
ist aber nicht mehr die Anschauungsweise unserer Tage. Nach dieser
hat die Natur mit ihren Kriften ein eigens abgegrenztes Feld mit eigenem
natiirlichem Endzwecke, mit eigenen Forschungsergebnissen der Vernunft,
mit eigenen Giitern, auf die der freie Wille sich erstreckt. Nur ist
dieser Kndzweck, diese natiirliche Wissenschaft, dieses natiirliche Streben
nicht in einer so hohen Sphére, wie die von der Offenbarung gezogene.

Die neuere Behandlungsweise also schlielst einen gewissen Wider-
spruch in sich ein. Sie will die natiirliche Theologie als etwas Selb-
stindiges, in sich Abgeschlossenes, mit eigenem Fundament und eigenen
Principien Ausgestattetes betrachtet wissen; trotzdem aber zieht sie
alles in ihren Bereich, was, nach den grofsen Scholastikern und nach
der geschichtlichen Erfahrung, einzig unter dem Lichte der Offenbarung
Klarheit und Zuverlissigkeit gewinnt. Damit ist zugleich ein grolser
praktischer Nachteil verbunden: namlich die Erfolglosigkeit. Man mdchte
sich an diejenigen wenden, die sich rithmen, blofs auf die Vernunft zu
bauen, oder andern zeigen, wie weit die natiirliche Vernunft reicht.
Finden diese nun in solchen Werken Konzilsbeschliisse, Schriftstellen,
Vitertexte als Unterlage der Beweisfithrung; oder sechen sie Fragen aus-
fihrlich behandelt, welche, wie alle jene, die in der Freiheit Gottes
ihren Ausgangspunkt haben, das Licht der Offenbarung voraussetzen,
damit sie, auch nur, gestellt werden; so wissen sie nicht mehr, woran
sie sind, und zweifeln, ob denn die {iibrigen Fragen nicht ebenfalls
schliefslich dem blofsen Bereiche der natiirlichen Vernunft entfliehen und
demnach ohne die Offenbarung die Vernunft ginzlich machtlos fir alle
Erkenntnis gottlicher Dinge sei.

Wir machen diese Bemerkungen nicht, weil wir meinten, es treffe
den Verfasser vorliegenden Werkes irgend ein Vorwurf aus der That-
sache, dafs er der in unserer Zeit ging und gibe gewordenen Behandlungs-
weise der natiirlichen Gotteslehre sich angeschlossen hat. Wir gestehen
Im Gegenteil ihm gern zu, dafs er, zumal bei den Beweisen der Existenz
Gottes, reichlich und vollauf zutreffend die Philosophen vor Christus,
besonders recht anziehende Stellen aus Plato, verwertet hat; auch dals
bei ihm die modernen Gegner der vernunftgemifsen Theodicee, die
Materialisten und Pantheisten (wie wir meinen, mit Ausnahme von E. von
Hartmann), erschopfend angefiihrt sind; vielleicht ware zudem sein Werk
noch eindrucksvoller geworden, wenn er seine Darlegungen in diesem
Teile packender formuliert hiitte mit Weglassung alles dessen, was
eigentlich in die Theologie gehbort.



108 Litterarische Besprechungen.

Nein; wir haben deshalb unsere Meinung ausgesprochen, weil wir
sehen, wie viele dergleichen Werke iiber die philosophische Gotteslehre
in der letzten Zeit herausgekommen sind und wie gering der praktische
Vorteil zu sein scheint, den sie hervorbringen. Die grolsen Wahrheiten
iiber Gott, die im Munde eines Plato, Aristoteles, Cicero solchen Eindruck
machen, dals Augustin selber sie nur zu wiederholen und zu veranschau-
lichen braucht, verlieren ihren iiberwéiltigenden Glanz durch die Bei-
mischung von allerhand, an und fiir sich oder doch jedenfalls im Ver-
gleiche zu diesen Wahrheiten, kleinlichen Kontroversen, die aus der
Offenbarungswissenschaft stammen und auch da nur ihre tiefe Bedeutung
und ihre Losung finden konnen.

Der Verf. hat beim eudimonologischen Gottesbeweise den Ansatz
zu einer Theodicee genommen, die in jedem Herzen ein Echo hitte finden
miissen. Yr folgte darin dem hl. Augustin (de lib. arb. 1. 2, ¢. 9). Was
kann es in der That Ansprechenderes fir das menschliche Herz geben,
als dessen ungemessene Sehnsucht nach Glick fir die Erleuchtung der
natiirlichen Vernunft tiber die gottlichen Wahrheiten zu benutzen! Kein
Mensch kann leugnen, auch nicht der verstockteste Atheist, dals kein
sichtbares, auch kein in den Schranken der natiirlichen Krafte denkbares
Gut das menschliche Herz voll befriedigt. Weder Schopenhauer noch
Hartmann verneinen es, dafs der Mensch bei allem, was er hat, immer
mehr haben will. Sie schlielsen daraus auf den Pessimismus. Zum
Hochsten, so sagen sie mit Machiavelli, fihlt sich der Mensch geboren;
er hat aber in seiner Natur keine Krifte, um es zu erreichen oder auch
nur zu erkennen, welches einzelne Gut die volle Befriedigung dem Herzen
gewadhrt. Deshalb ist er notwendig ungliicklich. Sein Ziel ist von
Natur das Ubel, d. h. nie zu haben, was er erstrebt und wozu die Natur
ihn antreibt, Unermefsliches, Unendliches erstrebt der Mensch, alles
Gute will er. Einen Augenblick meint er, beim Besitze dieses oder jenes
Gutes, das sich ihm vorstellt, befriedigt zu sein. Hat er aber dasselbe
in Wirklichkeit, so dient es nur dazu, ihm den Hunger nach endlos Mehr
recht fihlbar zu machen; es wird ihm zur Qual.

Dementgegen weist der Verf. nach Augustin und Thomas unwider-
legbar nach, dals ein solches desiderium naturae nicht inane sein kann,
dals also ein hochstes, alles Gute einschliefsende Gut in der Wirk-
lichkeit existieren mufs. Wir wissen nicht, warum der Verf, nichi,
gleich seinen Fithrern, einen Schritt weiter geht. ,Wenn der Mensch
infolge der Wirkungen, deren Wesenheit er erkennt, nur weils, dals
Gott existiert, so ruht sein Nachforschen nicht. Er ruht nicht eher,
als bis er das Wesen oder die innere Natur selber der 1. Ursache sieht.”
So Thomas (I, II, qu. 8, art. ult.). Er gibt den Grund an vom berithmten
Worte Augustins: ,Unser Herz ist unruhig, bis es in dir, o Gott, ruht;
denn du hast uns dazu gemacht, dafs wir pach dir hin uns bewegen.”
Dem entspricht die weitere ausdriickliche Stelle bei Thomas (in Boét. in
Trin. qu. 6. art. 4 ad 5): ,Der Mensch wird von Natur zum letzten End-
zwecke hingeneigt (naturaliter inclinatur ad finem ultimum); aber er kann
denselben nicht mit den natiirlichen Kriften erreichen, sondern einzig
durch die Gnade; das hat seinen Grund in der Erhabenheit dieses Zweckes
(non potest illum assequi naturaliter, sed solum per gratiam; et hoc est
propter eminentiam istius finis).“

Es kommt hier nicht auf den appetitus innatus oder elicitus an.
Diese zwei Glieder der Distinktion decken sich nicht. Ein appetitus
naturalis wird von Thomas behauptet mit Riicksicht auf die selige An-
schauung Gottes, und damit wird letztere als der einzig mogliche natiir-



Litterarische Besprechungen. 109

liche Endzweck, der allein den Menschen voll befriedigen kann, hingestellt.
Freilich so, dafs dem Menschen nicht von der Natur die Krifte kommen,
um ihn zu erreichen. Inwiefern dieses desiderium naturale thatséchlich
durch die natiirlichen Krifte geweckt, also zu einem actus elicitus wird,
dariiber kann man ja verschiedener Ansicht sein. Thomas selber zeigt
einen Weg. Das naturale desiderium thut sich von seiten der Vernunft
darin kund, dals der Mensch immer, und zwar endlos, weiter nach dem
Warum fragt. Die Natur gibt darauf keine endgiiltige Antwort, denn
sie ist blofs Wirkung der 1. Ursache und schliefst sonach ebensowenig
die Wesenheit derselben in ihren Schranken ein, wie das Blihen des
Feldes die Wesenheit der Sonne in sich hat. Soweit also die Natur mit
ihren Kréften reicht, sagt sie es selber, dals sie dem Forschen des
Geistes keinen notwendig abschlielsenden Halt gewihren und somit dieser
nur von ibernatirlicher Kraft zum Schauen des beseligenden Gegen-
standes gefithrt werden kann. Das naturale desiderium ist die treibende
Gewalt, der alle natiirliche Kraft, wie Augustin, gemils dem Verfasser,
80 schon auseinandergesetzt, mit Nein antwortet (Conf. 10, 6).

Kinen andern Weg fiir die Aufserung des naturale desiderium haben
wir im Prediger vor uns. ,Alles ist Eitelkeit . . . und ich wandte mich
zum Wissen, dafs ich alle Weisheit kinnte . . . und ich sah, dafs auch
dies Geistesplage sei und viel Wissen den Schmerz vermehrt¥, also nicht
irgendwie natiirlicher Endzweck sein konne. Der Verf, sagt in der Ent-
gegnung auf einen Einwurf (S. 216), ,keine Natur werde durch das Ge-
wicht angeborenen Begehrens iiber ihre Kraft (ultra suam capacitatem)
hinausgetragen.“ Das kommt darauf an. Wir mochten dies nicht so
ohne weiteres unterschreiben. Jener Knabe hat angeborenes Bildhauer-
talent. Wo er ein Stiickchen Lehm findet, wird sicher ein schnurriger
Kopf daraus. Bringt es seine angeborene Kraft mit sich, dafs er, auf
sich allein angewiesen, ein vollendeter Kiinstler wird? Bekommt er keine
Lehrer, wird ihm also nicht von aufsen her Hilfe, so geht sein Talent,
wie man zu sagen pflegt, zu Grunde (vgl. S. Th. I, I, qu. 5, art. 5,
ad 1, wo sich Thomas den nimlichen Einwurf macht). Da ist ein natu-
rale desiderium und dasselbe kann sich nicht anders bethitigen, als dafs
es nach auflsen weist. ,Was wir durch Freunde konnen, das konnen wir
selbst,“ erwidert Thomas.

Wenn aber dgl. Talente oder Anlagen fiir die betr. Person natiir-
liche sind, trotzdem in dieser Person nicht die natiirlichen Mittel sich
finden, um dieselben zu vollenden; warum kann in der menschlichen
Natur iberhaupt, also in allen Menschen, nicht ein desiderium naturale
fir eine Vollendung sich finden, die zu erreichen den Kriften der ganzen
Natur nicht méglich ist! Es bestinde ein Widerspruch, falls iiberhaupt
niemand existierte, der solche All-Vollendung besilse und die Kraft, sie
ebenfalls zu besitzen, mitteilen konnte. Und wenn im angefiihrten Bei-
spiele das angeborene Talent auf andere Menschen angewiesen ist, um
ausgebildet zu werden, trotzdem aber die Freiheit und Selbstindigkeit
keinen Schaden leidet; wie soll ein desiderium naturale unwirksam sein,
das fir seine positive Bethitigung nicht auf fremde Menschen, sondern
auf Gott selber weist, der die menschliche Natur gemacht hat!

Es scheint uns vielmehr, dals die Auffassung eines derartigen
natirlichen Endzweckes zugleich die Quelle des rechten und wahren
Freiheitsbegriffes bildet. Der Verf. vergleicht den thomistischen Freiheits-
begriff, wie er aus der praedeterminatio physica folgt, mit einem Kranken,
der ans Bett gefesselt ist und somit nicht iiber seine Beine zum Spazieren-
gehen verfiigen kann (S. 782). Er hat darin unrecht sowie auch in dem



110 Litterarische Besprechungen.

Punkte, dafs die Thomisten nie auf diesen Vergleich und das damit
verbundene Argument hitten antworten konnen. Bannez hat sich nicht
zur Losung dieses Arguments auf das ,mysterium“ berufen, sondern zu
anderm Zwecke. Was sagen denn vor allem die Molinisten selber zu
dem erwadhnten Argumente, geht es sie doch ebenso gut an wie die Tho-
misten? Hat nicht, ehe noch ich lebte, ndmlich von Ewigkeit her, nach
den Molinisten Gott in der objektiven Wahrheit vorausgesehen, was ich
in diesem oder jenem Falle thun wiirde, und danach seinen unerschiitter-
lichen Ratschlufs bestimmt? KEhe ich also lebte, war es festgesetzt, und
zwar in der objektiven Wahrheit, die jedenfalls immer, nach dem Wesen
der Wahrheit, von unbedingtester Notwendigkeit begleitet ist, wozu ich
mich entschlielsen wiirde; und somit war bei mir an eine freie Verfiigung
nicht zu denken. Denn ich lebe und bin erst seit meiner Geburt, mit
dem, was vorher, in der Ewigkeit, war, habe ich, als freies Wesen, nichts
zu thun. Ich bin demnach, gemifls den Molinisten, der Kranke, der von
Ewigkeit her gefesselt ist wegen Beschliissen, von denen ich nichts weils.

In diesem Sinne sagt Gregor d. Gr. in den Moralien: ,Da wird von
gut christlichen Eltern ein Kind geboren, dort von heidnischen gottlosen
Eltern. Das letzte kommt zur Taufe und wird selig. Das Kind der
christlichen Eltern stirbt vor der Taufe und wird verdammt. Was sollen
wir dazu sagen? Vielleicht, dals Gott vorausgesehen, das Kind der
christlichen Eltern wiirde ein schlechtes Leben fithren, und das der gott-
losen Eltern tugendhaft werden? Das sei ferne; denn der Gott, welcher
begangene Siinden verzeiht, kann nicht Siinden strafen, die noch nicht
begangen worden, Sagen wir vielmehr mit dem Apostel: ,O erhabene
Hohe der Reichtiimer der Weisheit und des Wissens Gottes . . .“ Nach
den Molinisten wird tiber den Menschen von Gott verfiigt wegen Willens-
beschlissen, die im Willen vorausgesehen werden, ehe dieser existiert.
Sie irren sich zu ihrem eigenen Nachteil in der Begriffsbestimmung der
Freiheit. Diese soll nichts anderes sein, als die schrankenlose Fahigkeit,
so oder nicht so zu handeln, wenn auch alles, was zum Handeln er-
forderlich ist, bereits vorliegt. Also ist der Mensch nicht mehr frei,
sobald er einen bestimmten Akt setzt; denn dann ist er mit Riicksicht
auf diesen Akt nicht mehr fahig, so oder anders zu handeln. Die ge-
samten Schwierigkeiten, welche sie betreffs des sensus compositus et
divisus den Thomisten machen, miissen sie selbst, die Molinisten, wenn
sie genau zusehen, vor allem ldsen.

Mit dieser Begriffsbestimmung der Freiheit kommen wir nicht
weiter. Sie entspricht dem methodischen Zweifel des Descartes auf dem
Felde des praktischen Handelns. Die Unentschiedenheit ist da der Quell
der Entschiedenheit, die Moglichkeit ist der gentigende Gruud fir die
Wirklichkeit, aus dem Niedrigeren entwickelt sich von selbst das Héhere.
Dafs ich so oder auch nicht so handeln kann, darf kein Grund dafiir
sein, dafs ich so und nicht anders thatsdchlich handle.

Thomas, dessen Principien ja im vorliegenden Werke gefolgt werden
soll, bat diesen Freiheitsbegriff nicht, schon weil die Freiheit eine per-
fectio simpliciter simplex und somit auf Gott iibertraghar ist. Bei Thomas
ist Freiheit die Befugnis, bei feststehendem Zwecke die Mittel wéhlen
zu konnen : posito fine eligendi media. Da ist also zuvérderst etwas
Feststehendes, worauf sich das freie Handeln als freies nicht erstreckt.
Im gottlichen Handeln ist er, Gott, selbst der feststehende Endzweck.
Nur um seiner selbst willen wirkt Gott. Mit Riicksicht auf diesen End-
zweck, also mit Riicksicht auf sich selber, ist Gott nicht frei; wohl
aber mit Riicksicht auf alles, was nicht er selbst ist. Und was ist beim



Litterarische Besprechungen. 111

menschlichen Handeln der Natur nach das Feststehende? ,Alles Gute,“
antwortet Thomas und mit ihm alle; das bonum commune. Der Mensch
ist nicht frei mit Riicksicht auf die Seligkeit im allgemeinen; aber er
ist frei mit Riicksicht auf die einzelnen Giiter, in denen er, mit Recht
oder Unrecht, dem Scheine oder der Wahrheit nach, seine Seligkeit sieht.

Da kommt uns nun fiir die richtige Bethatigung der Freiheit die
obige Darlegung tiber den letzten Endzweck zu Hilfe. Wenn der von
Natur notwendige letzte Endzweck des Menschen, der fiir die natiirlichen
Krifte das Feststehende bildet, alles Gute ist und somit der Mensch
nicht eher ruht, bis er alles Gute hat; wenn er zudem mit seinen natiir-
lichen Kriften kein Einzelgut erreicht, welches alles Gute absolut und
bedingungslos in sich schlielst; — kann da jenes Gut, welches alles Gute
in hochster Fiille ist, den natiirlichen Zug des Menschen zum bonum
commune; kann es also die Grundlage, das immer Feststehende im freien
Akt, einschrénken, hindern in der Entwickelung, erschiittern in seiner
Festigkeit; kann es die Freiheit binden und fesseln? Fesselt und stort
die Freiheit der Drang der Natur, das naturale desiderium nach dem
Guten; dann ist auch der Einfluls oder die Bestimmung Gottes eine
Storung oder Vernichtung der Freiheit. Aber entfliefst die Freibeit
keinem anderen Quell als eben diesem Verlangen nach allem Guten;
dann ist es ganz unméglich, dals die Fille alles Guten das Freiheits-
vermégen beengen kann., Nun ist aber gerade deshalb der Mensch frei,
weil er an kein einzelnes beschrinktes Gut, wie der Stein ans Fallen in
die Tiefe, gebunden ist, sondern von Natur alles Gute will. Also kann
auch Gott, der alles Gute in der Wirklichkeit und dem Wesen nach ist,
unmoglich durch kein noch so tiefes Einwirken die Freiheit ertoten oder
fesseln, sondern durch sein Bestimmen festigt er vielmehr das Funda-
ment des freien Handelns in der menschlichen Natur und lost los die
Seele von allen Hindernissen, welche die Anhiinglichkeit an beschrinkte
Giiter bereitet.

Das Licht vermindert doch nicht das Vermdgen des Zimmers, hell
zu sein; und das Feuer verringert nicht die Fahigkeit, warm zu werden,
Oder macht die Bewegung des Herzens, dafls das Blut sich nicht bewegt;
und ist die Macht des Kénigs nicht die Ursache dafiir, dals die Polizei
im Staate eine wirkliche Gewalt besitzt. Gott ist die Freiheit dem Wesen
nach, denn er kann nicht anders als ganz und gar und notwendig frei
sein. Er kann demnach durch sein Einwirken ebensowenig die freie
Entschliefsung stéren, wie das Licht das Hellwerden, das Feuer die
Zimmerw#irme, der Herzschlag die Bewegung des Blutes, der Kénig die
Gewalt der Polizei.

) Warum wenden die Molinisten nicht ihre ganze Argumentation auf
ihr eigenes System an? Da erscheint sie gerechtfertigt wie nichts.
Wenn der Mensch sich, ganz fiir sich allein, selbstindig, bestimmt und
gerade darin seine Freiheit besteht, dals kein anderes Wesen, auch Gott
nicht, die Selbstbestimmung in 1. Linie verursacht; so muls er selber
sein Freiheitsvermogen verringern oder vielmehr vernichten. Denn er be-
Stimmt sich zu etwas Einzelnem, Besonderem; gemils der Natur seiner
Freiheit aber kann er sich zu allem andern bestimmen. Er selber also
beengt oder vernichtet seine Freiheit, da er, einmal bestimmt, sich zu
Dichts anderem in diesem Akte bestimmen kann, Es ist sonderbar. Die
Sﬁletbestimmung, welche vom Menschen allein ausgeht, also von einer
héchst kleinen, beschrinkten Kraft, soll die Freiheit befordern. Wird
aber Gott, die Allkraft, das Allgut, als 1. Ursache der Selbstbestimmung
hmgeste]it, er, der dem Menschen néher ist wie dessen Seele mit ihren



112 Litterarische Besprechungen.

Vermogen, so soll das nicht geschehen konnen ohne Schidigung der
Freiheit. Verliert denn Gott die Freiheit, wenn er seinen Ratschlufs nach
bestimmten Seiten hin richtet? Warum soll nun der Mensch auf einmal
seine Freiheit verlieren, wenn Gott ihn, in 1. Linie, nach seinen Rat-
schliissen bestimmt und dadurch eben die Selbstbestimmung im Menschen
zu einer thatséchlich freien macht, so dals kraft des Kinflusses der
1. Ursache im Akte der Mensch sich selbst bestimmen kann!

Es kommt hinzu, dals beim Thomismus gar nicht von einer Fesselung
und Bindung des freien Willens die Rede sein kann, sondern nur von
einer Loslosung desselben aus allen Fesseln, HKs gibt da kein Vorher-
sehen, welches den Grund des Ratschlusses auf seiten der Kreatur sucht.
Nach den Molinisten falst Gott seine Ratschliisse, nachdem er vorher-
gesehen, was die Kreatur, die noch nicht ist, aus sich herausthun wiirde.
Auf seiten der Kreatur aber ist ein Vorher und Nachher, da ist Zeit.
Ehe also die Kreatur in Wirklichkeit besteht, ist bereits in der objek-
tiven Wahrheit oder sonstwie festgestellt, was sie thun wiirde; und da-
nach soll Gott seinen Ratschlufs fassen. Da erscheint die Freiheit von
vornherein gebunden. Die Thomisten verwerfen das mit aller Entschieden-
heit, um die Freiheit zu retten.

Nach ihnen ,erbarmt sich Gott aller seiner Werke®, ,liebt er
seine Kreaturen in sich selbst von Ewigkeit, und in dieser Liebe, in
dieser Barmherzigkeit, die der Kinstler fiir sein Werk hat, bereitet er,
ohne von aulsen im mindesten beeinflulst zu werden, seine alles lenkenden
Ratschlisse. Dies ist ,das fleckenlose Gesetz, welches die Seelen be-
kehrt“; ,dies die keuschen Reden, dies das Silber der Weisheit, im Feuer
der Liebe erprobt®, wovon der Psalmist spricht. Da ist ein Vorher und
Nachher ausgeschlossen, in Gott wird alles gemessen durch das Zugleich
der KEwigkeit, nichts Unreines von der Zeit her dringt hinein,

Nichts geht dementsprechend in den Kreaturen dem freien Akte
vorher, was diesen notwendig auf eine Seite hin lenkte. Ganz frei von
allem beschrinkenden Einflusse steht die Kreatur da; denn unmittelbar
wirkt Gott ein. Gottes Akt nun wird gemessen durch die Ewigkeit,
das ununterbrochene Jetzt, in welchem nicht die geringste Aufeinander-
folge sich findet. Dieser Ewigkeit aber ist alles geschaffene Sein, wie
auch der Verf. mit Recht hervorhebt, zugleich in seiner ganzen Wirk-
lichkeit gegenwértig. Das Vergangene ist da nicht vergangen und das
Zukiinftige nicht zukiinftig. In diesem ewigen instans steht die unda
fluens der irdischen Zeit und des Aevums der Geister. Ganz notwendig
also ist bei solchem Kinwirken die Freiheit gewahrt und jede necessitas
antecedens abgeschnitten. :

Gott schaut da, in dem Malse der Ewigkeit, die frommen Akte
sowohl ,in ipsis“; insoweit er macht, dals sie ein eigenes Mals, das der
Zeit, haben, als auch schaut er sie in seipso, insoweit er das hervor-
ragende, verursachende Mals in seiner KEwigkeit ist. Beide Ausdrucks-
weisen sind im Thomas vermischt. Sie bedeuten genau dasselbe, indem
sie beide die Ursidchlichkeit Gottes hervorheben. Denn schaut er die
frommen Akte, kraft seiner Ewigkeit, in seipsis, so schaut er sie eben,
da die Ewigkeit nichts anderes ist als die apprehensio uniformitatis
Esse divini, also als die Auffassung des gottlichen Seins als eines stets
sich gleichbleibenden, in sich selbst als im 1., leitenden Malse.

Der Verf. fordert S. 783 die Thomisten auf, sie mdchten doch in
leicht verstindlicher und tberzeugender Weise gegen die socialistischen
Atheisten zeigen, welcher Unterschied zwischen ijhrem System und dem
naturalistischen Determinismus sei. Nach dem Gesagten koénnen die



Litterarische Besprechungen. 113

Thomisten, ohne Schwierigkeit dieser Aufforderung nachkommen. Die
Deterministen lassen die Bethdtigung des Willens von beschriankten
Ursachen ausgehen und leugnen folgerichtig die Unbeschrinktheit im
Willensvermégen, also dessen Freiheit. Die Thomisten lassen die Be-
stimmung, von welcher das freie Willensvermogen bethétigt wird, vom
unbeschrénkten Akte ausgehen, d. h. von jener reinsten Thatsédchlichkeit,
die nichts von bestimmbarem Vermogen, von Entwickelungsfihigkeit an
sich hat; und richten dadurch die Freiheit, namlich das unbeschrinkte
Vermogen fiir alles Gute, auf. Denn wie ein Gewicht von 100 Pfd. nur
durch eine Kraft gehoben werden kann, die mindestens den 100 Pfd.
entspricht; so kann ein durch kein natirliches oder beschranktes Gut,
als letzten Endzweck, beengtes Vermdgen nicht von einer beschrankten
Kraft wiirdig und angemessen bethitigt werden, sondern einzig von dem,
der wesentlich, also unbeschrinkter Weise, der da nichts als Kraft ist.
Unter dieser Bestimmung und durch dieselbe bestimmt sich das freie
Willensvermégen derart, dafs es bei jedem Akt sein unbeschrinktes Ver-
mogen behélt, also im Vermégen bleibt, auch das Gegenteil von dem
augenblicklich Gewollten wollen zu konnen. Wie Gott selbst, wenn er
etwas Kinzelnes wirkt, seine Allmacht unbeschrinkt behalt und somit
auch das Gegenteil oder gar nicht nach aufsen wirken kann; so behalt
der Wille unter Gottes unmittelbarem Einwirken das unbeschrinkte Ver-
mogen, sich zum Gegenteil zu bestimmen.

Nun fragen wir aber, wie denn der erwadhnten Aufforderung die
Molinisten nachkommen. Jedenfalls ist die sich selbst bestimmende
Willenskraft des Menschen eine beschrinkte, denn sie ist geschaffen.
Sie lassen also die Bestimmung des Willens von einer beschrankten
Kraft selbstéindig, ohne Gott, ausgehen, ziehen aber nicht den allein
rechtméfsigen Schlufls, wie ,die socialistischen Deterministen, dafls nun
auch das Willensvermogen als Vermogen beschrdukt, also unfrei, sein
miisse. Vielmehr richtet sich dll ihr Kampf um diesen Preis, dals der
Wille alles Gute, das bonum commune, mit Naturnotwendigkeit zum
Gegenstande habe, aber auf sich allein, als bestimmende Kraft, also auf
ein hochst beschrinktes Gut, von Natur angewiesen sei, um das un-
beschrinkte zu erreichen. Kine endlos schwere Last soll getragen werden
von der Schwiiche eines kleinen Kindes. Gehen wir weiter. Worauf
fiuhrt sich am Ende die bestimmende Kraft des Willens zuriick?

Im Menschen selber ist das geistige und das sinnlich-materielle
Element. Aulsen in den Dingen ist die unsichtbare allgemeine Wesenheit
und die #dufsere Wirklichkeit. Das unsichtbare allgemeine Wesen, die
Nahrung der geistigen Vernunft, hat nun bestimmende Kraft einzig in
Gott, dessen Wesenheit allein als allumfassende Kraft und Wirklichkeit
dasteht, in dem allein die Vernunft Allgut ist und darum wirksam und
erstrebenswert. Von Gottes Kraft aber wollen die Molinisten die Be-
stimmung des Willens nicht ableiten, so dafs sein alleiniger Einfluls im
freien Akte das thatsichlich Freie als erste Ursache wirkte. Es folgt
algo notgedrungen, nach diesen selben Autoren sei die den Willen be-
stimmende Kraft auf die Leidenschaft und Sinnlichkeit zuriickzufiihren.
Dafls wir ihnen mit dieser Behauptung kein Unrecht thun, beweist am
besten ihre Moraltheorie. Danach hat der Mensch nicht nach den iiber-
wiegenden, verniinftigen Griinden bei seinem Handeln sich zu richten,
sondern er kann auch das minder Wahrscheinliche bei der freien Willens-
entscheidung den Ausschlag geben lassen. Wenn aber das Vorwiegen
der Vernunft nicht malsgebend ist, so bleibt nur die Leidenschaft tbrig
als bestimmendes Moment.

Jahrbueh fiir Philosophie etc. X. 8



114 Litterarische Besprechungen.

Der Verf. mochte die socialistischen Theorieen bekidmpfen, Aber
geschieht das, wenn er sich auf demselben Boden mit ihnen stellt? Er
bringt auch die Entstehung des Molinismus mit der Bekimpfung des
Protestantismus in Verbindung, Aber auch da mufls die gleiche Frage
gestellt werden. Molina modchte das fundamentale Princip des Prote-
stantismus in die theologische Wissenschaft hiniibernehmen und dadurch
die letztere dem Irrtume gegeniiberstellen. Das Fundamentalprincip der
Neuerer des 16. Jahrhunderts ist das Privaturteil als Schlufsinstanz im
Glauben und Handeln. Molina fiihrt dieses Princip in die katholische
Wissenschaft ein, wenn er auch nicht die letzten Folgerungen zieht.
Gott schaut nach ihm nicht auf seine Ratschliisse, auf seine weisheits-
volle Liebe und Barmherzigkeit als auf das Letzentscheidende, Nein;
was der einzelne Mensch urteilt, unter welchen Umstinden er Gottes Rat-
schlufs wohl ausfithren mdéchte, das Privaturteil des einzelnen Menschen ist
da fiir Gott an letzter Stelle bestimmend. Spricht ja doch unser Verf.
S. 644, 2 ausdriicklich von decretis divinis a creatura determinandis,
d. h. perficiendis; denn wer bestimmt, vollendet. Damit fallt durchaus
die Auffassung des Menschengeschlechts und der Schépfung tberhaupt
als eines Ganzen.

Dabei sei noch eine Frage gestattet. Wie denkt sich der Verf.
denn den menschlichen Willen, sowie ihn die Natur mit sich bringt? Ist.
dieser Wille krank, elend, ohnméichtig, mit andern Worten von der Erb-
stinde durchseucht, wie die Kirche lehrt; oder ist er gesund, stark, auf-
recht? Im 1. Falle wire doch nicht anzunehmen, dals Gott sich nach
etwas Krankhaftem, von der Siinde Angestecktem, also nach etwas von
ihm gar nicht Vernrsachtem richten solle, um seine Ratschliisse zu
fassen; auch konnte dies durchaus nicht dem Heile des Menschen ent-
sprechen. Im 2. Falle haben wir die Héresie des Pelagius vor uns, Da
hilft es nicht, zu sagen, Gott erleuchte die Vernunft, die dem Willen
seinen Gegenstand vorlegt, oder auch, er festige das Vermogen des Willens.
selber. Im Vermogen des Willens ist ja an und fiir sich keine Schwiche,
soweit ndmlich dieses Vermdgen noch jetzt von Natur auf alles Gute,
das honum commune, geht. Die Hauptsache ist, wie dieses Vermogen
sich der Natur entsprechend bethitigen, wie es aus dem Zustande des
Vermogens in den des Aktes iibergehen kann. Darin liegt die Schwiche
und Ohnmacht. Wenn hier sich die Molinisten strduben gegen das un-
nmittelbare, physische, d. h. in der Weise der wirkenden Ursache bestim-
mende Kinwirken Gottes, so setzen sie eben notwendig, soll anders
irgend eine gute Thitigkeit dem Willen entspringen, die gesunde Kraft
des Willens voraus, auf die, als sein Geschopf, Gott schauen kann, um
nach deren Entscheidung seinen Ratschlufs einzurichten.

Ubrigens téuscht sich der Verf., wenn er den wesentlichen Inhalt
der Molinaschen Theorieen fiir das Eigentum Molinas halt. Allerdings
sollte man dies meinen, wenn Molina sagt, der Pelagianismus wére als
Ketzerei gar nicht entstanden, hédtte damals Augustin an seine, Molinas,
Theorieen gedacht; und wenn manche Autoren der Ansicht sind, Molina
habe in die Gnadenlehre viel Licht gebracht. Wer indessen die Ge-
schichte kennt, weils, bis wie hoch hinauf in das christliche Altertum
die Hauptidee Molinas reicht. Nach den Rekognitionen des Papstes
Clemens I. (wir citieren dieselben blols wegen ihres Alters und sehen
von der KEchtheit ab) hat schon dem Simon magus der hl. Petrus auf
einen Einwand geantwortet, wie noch heute den Molinisten die Thomisten
antworten. Nach Athanasius (oratio I, contra Arianos, ¢. 5) sagte Arius:
.,Das Wort des Vaters war dem Wechsel unterworfen, es hatte wie wir



Litterarische Besprechungen. 115

seinen freien Willen und konnte denselben gleich uns dem Guten oder
dem Bosen dienen lassen. Indessen hat Gott, als er es schuf, voraus-
gesehen, dafs es im Guten beharren werde. Deshalb ist er ihm
zuvorgekommen mit seinen Segnungen und Gnaden und hat bewirkt, dals
es nie siindigte.“ Dem hl. Augustin wurden genau dieselben Schwierig-
keiten gemacht, wie sie heute von den Molinisten dem hl. Thomas ge-
macht werden. Man lese nur die Briefe des Prosper und Hilarius an
Augustin. Und was den hl. Thomas betrifft, so mogen die Molinisten
nur dessen Werke selber studieren, nicht nach den Kommentaren eines
Suarez. Sie werden finden, dals ihre gesamten hauptsidchlichen Stitz-
punkte sich bei Thomas im 1, Teile der Artikel, nidmlich in den Ein-
wendungen finden, die er sich macht und die er entschieden zurtickweist.

Der Verf. setzt auf den Titel seines Werkes: Secundum principia
S. Thomae. Wir wissen nicht, warum er auf den Aquinaten solches
Gewicht legt, da ja Molina ,so viel Licht in die Philosophie und Theo-
logie gebracht hat“ und Suarez der theologus gratiae sein soll. Warum
schreibt er denn nicht: Secundum principia Molinae oder Suaresii? Er
wiirde in diesem Falle nicht mehrmals, wie bei der Lehre von der Mdg-
lichkeit der Ewigkeit der Weltschopfung, offen eingestehen miissen, von
der Lehre tanti doctoris abzuweichen. Und in vielen andern Fillen
wiirde er nicht seine Behauptungen rechtfertigen mit den Worten, Thomas
lehre das allerdings nicht so ausdriicklich, aber er habe ,die Samen-
kérner dazu ausgestreut“, ,man misse die Ideen des Aquinaten nur
weiter entwickeln® etc. Wir haben da besonders die Aseitét vor Augen,
die Thomas gar nicht als Vollkommenheit Gottes kennt und mit Recht;
die ﬂber der Verfasser zum Centrum aller gottlichen Vollkommenheiten
macht.

Eine Aseitit, fiir sich allein betrachtet, existiert in Gott gar nicht,
wie z. B. da die Weisheit, die Allgegenwart existiert. KEs besteht in
Gott ein Sein, welches in sich allein und aus sich allein ist, nédmlich
von nichts anderem auflsen abhingt. Alle Vollkommenheiten Gottes sind
in sich und durch sich, also a se, denn jede ist das Sein Gottes. Unter
diesen Vollkommenheiten, von denen eine jede einen positiven Inhalt
hat, soll diejenige gesucht werden, welche sich zu den andern verhilt,
wie die Substanz oder das Wesen in einem Dinge zu dessen KEigen-
schaften. Wenn man sagt, das Sein selber ist diese Vollkommenheit, so
heifst das sich im Kreise umdrehen. Man sucht in diesem Sein den
Grundbegriff und man antwortet: Nun eben das Sein selber, ipsum esse,
ist dieser Grundbegriff. Letzterer kann nur die Ewigkeit sein. Diese
ist nach Thomas das Mals im gottlichen Sein, wie die Substanz oder
das Wesen im Dinge das Mals — mensura — fiir das wirkliche Sein
und dessen Eigenschaften bildet. Dies ist das Namliche, wie wenn der
intellectus in actu oder das thatsichliche Auffassen in Gott als Grund-
begriff angegeben wird. Denn eben die aeternitas ist die apprehensio
uniformitatis ejus quod est omnino extra motum (S. Th. I, qu. 10, art. 1).

__ Die aseitas, fur sich allein gefalst, ist gar keine Vollkommenheit.
Sie kommt auch dem Widerspruchsprincip zu; ja selbst der Sinde, die
Ja deshalb eben Siinde ist, weil sie keinen Grund hat, von dem sie aus-
geht und dem sie ihr Sein verdankt, sie ist der Mangel, das erscheinende
Nichts, KEs wire zudem zu erwigen, ob sich eine derartige Aseitit als
Wesenheit Gottes mit dem Geheimnisse vertrigt. Der Sohn und der
hl. Geist sind nicht a se in ihren Personen. Fehlt ihnen darum eine
Vollkommenheit? Wie kann zudem eine Wesenheit oder Natur, die durch
das a se Sein konstituiert wird, innerhalb ihrer selbst sich entfalten zum

8*



116 Litterarische Besprechungen.

Gegenteil, ndmlich zu Personen, von denen zwei nicht a se sind? Wie
kann eine selbe Natur, deren Wesen in dem a se bestebt, in gich Per-
sonen haben, die nicht a se sind? Das wire ja etwas fiir diese Natur
nicht nur Fremdes, sondern dieselbe, ihr Wesen Aufldsendes.

Wir konnen weiter nicht einsehen, wie der Verf. die Behauptung
begriinden will, Gott konne auch einem in der schweren Siinde Gestor-
benen verzeihen und so ihm die Seligkeit schenken. Wir verstehen, dals
Gott im letzten Augenblicke die Gnade der innerlichen Reue geben und
so die Stinde nachlassen kann. Aber ist der Tod einmal eingetreten, so
ybleibt der Baum auf der Seite, nach welcher er gefallen ist; fiel er
nach rechts, so bleibt er rechts, fiel er nach links, so bleibt er links
liegen“. Die Stinde bleibt; der Wille kann sich nicht mehr #ndern, auch
durch die potentia extraordinaria Gottes nicht; was fir die Engel, so
Damascenus, das Fallen war, das ist fiir den Menschen der Tod. Viel-
leicht hat der Verf. an die Geschichte gedacht, die iiber Trajan erzahlt
wird; aber von dieser findet er im Thomas eine ganz andere Erklarung,
als dafs die schwere Siiude, auch nach dem Tode, vergeben werden kann.

Der Verf. mag selbst gefiithlt haben, dals seine Behauptungen nicht
mit idberzeugender Klarheit ausgestattet sind. Darum schreibt er 8, 623:
»Si1 theologum agere volumus, ipsa obscuritas rei est argumentum veri-
tatis. Wéire er den einfachen Principien des hl. Thomas thatsichlich
gefolgt, so wiirde er das Dunkle nicht als einen Beweis der Wahrheit
betrachten. Denn von diesem Kirchenlehrer singt im Officium die Kirche:
brevis, clara, certa sententia. KEs ist auch schwer zu begreifen, wie
von Geheimnissen, die nichts als Licht sind, Duonkel ausgehen kann.
Dals diese Geheimnisse selber uns unzuginglich sind und somit ihr Inhalt
fir uns in diesem Leben dunkel ist, kommt von der Fiille des Lichtes
in ihnen, fir welches das Auge des sterblichen Menschen zu schwach
ist; gerade wie das Licht der Sonne uns blendet, wenn wir hineinschauen
wollen. Aber werden die Strahlen dieses Lichtes der Geheimnisse auf
die Wesenheiten der zeitlichen Dinge gelenkt, so erleuchten sie mit
voller Klarheit diese letzteren; gerade wie das Licht der Sonne, gemilsigt
durch die sichtbaren Dinge, auf welche es fillt, diesen letzteren von
seiner Helle mitteilt. '

Wir finden es allerdings begreiflich, dafs der Verf. zu einer solch
verzweifelten Entschuldigung seiner Unklarheiten kommt. Er fihrt aus
Thomas die schirfsten Stellen an, auf welche sonst die Thomisten sich
fir ihre Ansicht berufen; — und schliefst daraus den Molinismus. Thomas
schreibt z. B. ofter, dals Gott die freien Akte in seiner Wesenheit, in
seiner essentia, als in der Ursache, tanquam in causa, erkenne. Also,
dies ist der Schlufs des Verf., ist die Selbstbestimmung nicht verursacht
von Gott, sondern das freie Geschopf ist davon die Ursache. Wie be-
grilndet der Verf. solche Schlulsfolge? Sehr leicht. Gott wirkt, kraft
des concursus simultaneus, mit dem Menschen mit. Nun, das leugnen
ja auch die Thomisten nicht, die vielmehr schirfer wie die Molinisten
betonen, dals Gott in seiner Ewigkeit allemn geschaffenen Sein zugleich,
physice, gegenwirtig ist. Vermoge des concursus simultaneus also, der
in Gottes verursachender Kraft seinen Grund hat, erkennt Gott den freien
Akt, Tst demnach dieser concursus so zu verstehen, dals die Selbst-
bestimmung selber sich daraus, als aus der wirkenden Ursache ableitet;
wie etwa das Licht und das erhellte Zimmer zugleich ist, aber die Er-
hellung des letztern im Lichte ihren Grund hat? Durchaus nicht, sagen
die Molinisten. Vielmehr erkennt Gott diese Selbstbestimmung, die er
nicht verursacht, aus seiner Mitwirkung. Letztere erkennt er in essentia



Litterarische Besprechungen. 117

sua, tanquam in causa. Also erkennt er ebenso die Selbstbestimmung.
Wird weiter gefragt, so weist der Verf. darauf hin, wie Gott die Siinde
erkennt, die er ja auch nicht verursacht. Diese erkennt er kraft des
Guten, dessen Mangel die Stinde ist, und adhnlich erkennt er die Selbst-
bestimmung, welche den Mangel der gottlichen Einwirkung bedeutet.
Sonach erkennt er alles in essentia sua tanquam in causa, Da ist aller-
dings viel Dunkel; aber solches Dunkel ist kein Beweis der Wahrheit,
sondern der Verlegenheit. Denn die Freiheit ist noch lange kein Ubel.

Ahnlich werden die Ausdriicke, welche Thomas in dieser Materie
braucht, alle insgesamt gebilligt. Gott ,applicat® voluntatem, ,movet*,
paptat®, schenkt nicht allein das Vermdgen zu wollen — virtutem volendi,
sondern eben weil er Urheber des Vermdgens ist, gibt er auch den freien
Willensakt. Das alles wird hochlich gebilligt. Und was wird daraus
gefolgert: Also ,appliziert® der Wille ganz und gar sich selbst, bewegt
allein sich selbst, hat den Akt rein von sich selbst. Gott lauft nur mit
oder vielmehr er liuft nach. Auch das Gleichnis von Thomas wird an-
genommen, wonach der freie Wille mit der Sige verglichen wird in der
Hand des Meisters., Die Folgerung aber ist diese: Also erfordert die
Freiheit, dafs der Mensch in seinem freien Akt sich selbst bestimmt und
in keiner Weise davon Gott die wirkende Ursache ist; denn eine Sige
ist etwas anderes wie der freie Wille. Niemand wird bestreiten, dals
auf solche Weise aus Thomas, wie aus jedem andern Autor, zumal aus
der Schrift, alles ,bewiesen“ werden kann; zugleich aber auch, ,wie
da das Dunkel ein Beweis fiir die Richtigkeit ist“, nicht die Klarheit.

Noch weniger schon sind im Interesse des Verf. die ,Bannesianer®.
Wie die Liberalen in besonderen Fillen von ,Ultramontanen® oder von
wLoyolajingern“ sprechen, wenn sie nimlich die betreffenden so recht
verdchtlich machen wollen; so ist in dem vorliegenden Werke und #hn-
lichen von ,Bannesianern“ und nicht mehr von Thomisten die Rede, wenn
es sich um die praedeterminatio physica und was damit zusammenhéngt
handelt. Sonderbar; in den iibrigen Teilen des Werkes gibt es keine
»Bannesianer®, sondern nur Thomisten, wenn thomistisché Meinungen zur
Sprache kommen. Nicht selten wird ja diesen Meinungen entgegen-
getreten; aber da behalten die Thomisten ihren historischen Namen,
trotzdem sie ja in diesen Punkten ebenfalls mit Bannez tbereinstimmen
und ihnen zum Vorwurfe gemacht wird, Thomas sei ihnen entgegen.
Nur in der genannten Frage verlieren sie plotzlich ihre Bezeichnung.
Etwa damit sich die Gegner damit schmiicken? Keineswegs; diese nennen
sich weiter Molinisten. Die thomistische Schule verschwindet auf einmal
in der Versenkung. Sonst besteht sie. Aber in der Gnadenfrage existiert
eine thomistische Schule nicht mehr. Da sind, wenn man auf diese
Werke achten wollte, nur noch Bannesianer und Molinisten oder die
»molinistische Schule“. Zur Schule gehort eine Lehrautoritit. Welche
Lehrautoritit anerkennen denn im Bereiche der Schule die Molinisten?
Ein stummes Buch, das jeder nach Belieben interpretiert, wie in Sachen
des Glaubens die Protestanten vor drei Jahrhunderten die Bibel nach
eigener Interpretation als Lehrautoritit ansahen, Die thomistische
Schule hat eine Schulautoritit. Sie ist eine wirkliche theologische
Schule. Ihre Autoritit im Bereiche der Schule sind die Generalkapitel
des Dominikanerordens. Von einem Generalkapitel warde die Lehre der
praemotio physica und der gratia efficax als Schullehre des Thomismus
feierlich anerkannt, ebenso wie da der uneingeschrinkte nackte Proba-
bilismus fiir den Bereich der Schule verworfen wurde. Darauf beruht
es, dafs diese Meinungen in 1. Linie thomistische sind, d. h. der



118

Litterarische Besprechungen.

thomistischen Schule angehoren. So ist der objektive Sachverhalt. Sind
die Katholiken unzufrieden, wenn sie von den Liberalen als Ultramon-
tane bezeichnet werden, oder die Jesuiten, wenn man sie Loyolajiinger
von derselben Seite her nennt? Durchaus nicht; aber die Liberalen
verraten damit ihre Unkenntnis und die Unsicherheit des Bodens, auf dem
sie stehen, Ahnlich weisen die Thomisten den Ausdruck , Bannesianer“
durchaus nicht unwillig ab; sie finden sich geehrt durch die Zugehdorig-
keit eines so frommen und scharfsinnigen Gelehrten wie Bannez zur
Thomistenschule. Aber die Molinisten verraten mit solchen Kunst-
stiickchen die Schwiche ihres Standpunktes.

Die hier beriithrte Kontroverse ibt ibren Einfluls nach allen Seiten
der Philosophie und Theologie, sowie des praktischen Lebens hin aus.
Wir glauben, dafls sie auf dem Boden der blofsen Theorie kaum geendet
werden kann. Da stehen abstrakte termini gegeniiber abstrakten terminis.
Der eine Teil legt diesen Sinn unter, der andere jenen. Wer am meisten
die innere Unklarheit mit Worten verhiillen kann oder wer am hiufigsten
seine Ansichten auf den Markt der Offentlichkeit trigt, erscheint der
oberflichlichen Menge als Sieger. Das Wort des hl. Hieronymus mit
Riicksicht auf das omoovaiog ist ja bekannt. Ingemuit et miratus est
orbis se arianum esse factum. Uns scheint, von den Bediirfnissen des
praktischen Lebens miifste eher die Lésung ausgehen.

Seiner selbst ist der Mensch am allerwenigsten sicher; aber firmum
fundamentum Dei stat, cognoscit Dominus qui sunt ejus. Ks ist kein
Trost, auf sich selber als auf die entscheidende Stimme angewiesen zu
sein. Schwach ist der Mensch von Natur, auf ein zerbrechliches Rohr
stiitzt er sich nach dem Propheten, wenn er sich auf sich verlalst und
auf sein eigenes Selbst. Diese natiirliche Ohnmacht aber ist noch bis
ins Unabsehbare vermehrt und gewissermalsen besiegelt durch die Erb-
siinde. Gottes Liebe allein steht fest; seine Barmherzigkeit wéahret
ewiglich; bin ich auf Gott als auf mein einziges Heil angewiesen, dann
habe ich begriindete Hoffnung. Er ist Sein; und kann demnach auch
Sein geben, so' dals die Dinge wirklich und kraft eigenen Seins sind.
Er ist Leben; und deshalb haben die Dinge wirkliches Leben, denn es
quillt aus dem unerschopflichen Born der Liebe, die allein ganz zu eigen
geben kann. Gott ist die Freiheit; darum ist und handelt der Mensch
in dem Grade frei, als Gott ihn bestimmt, in sein Inneres einwirkt und
dieses frei von allen Fesseln macht. Dirupisti vincula mea; propterea
sacrificabo tibi hostiam laudis.

Gott, den Herrn, hat zumal die heutige menschliche Gesellschaft not-
wendig. Die eigene Klugheit, die so hoch gepriesene Freiheit, die von unten
kommt, hat ihr wenig geniitzt. Gottes bedarf der einzelne Mensch fiir
seine Selbstbestimmung; der eigene Wille hat ihn blofs den Leidenschaften,
d. h. den grausamsten Tyrannen, unterworfen, die alles versprechen und
nichts geben, aber desto mehr nehmen kénnen. Man mag sagen, was
man will, nach Unendlichem hungert der Mensch. Die Thatsachen lehren
es; denn weder Alexander d. G., noch Cédsar, noch die modernsten, so
hoch gepriesenen Grofsen haben in den Giitern der Natur Zufriedenheit
gefunden, Die Natur selber im Menschen sagt ihm, dals natiirliche
Krifte ihn nicht zu séttigen vermogen, dafs er von Natur einen Zweck
hat, fir den die Natur ihm die Mittel nicht gew&hrt.

Liegt denn darin ein Widerspruch? Sie selber, die Natur, sagt:
Nein. In jeden Menschen legt sie z. B. das Bediirfnis nach dem gesell-
schaftlichen Leben; diesem Bediirfnisse aber kann sie in diesem einzelnen
Menschen nicht geniigen. Der Mensch hat kraft der Natur, sagt Thomas in



Litterarische Besprechungen. 119

demselben Sinne (I, II, qu. 5, a. 5; vgl. Bellarmin, de gratia primi ho-
minis, lib. 1, ¢. 7), das Bediirfnis nach Kleidern; sie hat aber keine Kleider
dem Menschen mitgebracht. Die Natur im einzelnen Menschen hat das
Bediirfnis nach Lehrern gemils den verliehenen Talenten und Fahigkeiten;
in diesem selben Menschen aber hat sie keine Kraft, dem Bediirfnisse ab-
zuhelfen. Was also ohne Fehl von der Natur des Menschen gilt, insoweit
sie in dem einzelnen sich findet; warum soll dieses Selbe einen Wider-
spruch einschliefen, sobald die ganze Natur in allen Menschen in Betracht
kommt? Das Bedirfnis nach gesellschaftlichem Leben wire eine Un-
natur, wenn es nur einen Menschen geben kénnte. Das Bediirfnis nach
Kleidung im Kinde wiirde naturwidrig sein, wenn niemand im- stande
ware, Kleider herzustellen. KEbenso miifste man die in der Natur des
Menschen liegende Richtung auf einen Endzweck, zu welchem innerhalb
der Natur keine Krafte bestehen, als Unding betrachten und die Natur
selber, die ja vom vorgesetzten Zwecke aus in der Erschaffung geregelt
worden, fiir etwas innerlich Unmégliches ansehen, wenn es niemanden
gibe, der ihr die zur Erreichung des letzten Endzweckes notwendigen
Krifte, tiber die Natur hinaus, verleihen kann,

Da haben wir eben den packendsten Beweis fiir das Dasein Gottes
vor uns, wie ihn Augustin, wie ihn Plato, Thomas u. a. fithren. Es
kann kein Vermégen geben fiir den Genufs des hdéchsten Gutes, wenn es
kein hochstes Gut gibt; denn der Gegenstand geht notwendig dem Ver-
mogen vorher, wie der Potenz der Akt, der Sehnsucht das sie erweckende
Ziel, Ohne Gegenstand kein Schatten. Alle Menschen wollen unermefs-
liches endloses Gut; also mufs ein Gut bestehen, das Leib und Seele,
Weise und Einfiltige, Kinder und Erwachsene voll zu beseligen vermag.
Widerspricht dies der Freiheit, dals der Mensch in seiner Natur wohl
das Verlangen nach dem hédchsten Gute hat, aber in der namlichen Natur
keine entsprechende Kraft, um solchem Verlangen Geniige zu thun?
Weder der Freiheit in Gott noch der im Menschen. Aus dem Bedirf-
nisse des Menschen nach Kleidung folgt nicht, dafs die andern verpflichtet
sind, ihm deren zu geben. Aus dem natiirlichen Talente des Kindes fiir
die Malerei folgt nicht, dafs nun der Meister ihm Unterricht geben muls.
Und doch wird, wenn es geschieht, ein mit der Natur gegebenes Be-
dirfnis in voller Freiheit von seiten des Spenders befriedigt. Wenn aber
diese Befriedigung eine der Natur entsprechende, eine natirliche bleibt,
trotzdem sie von einem Fremden ausgeht; wie soll die nattirliche Freiheit
dadurch verletzt werden, dafs der Schopfer selbst ihrem Bediirfnisse
entgegenkommt und den freien Willen zu sich hin, wie Augustin sagt,
aufrichtet: Fecisti nos ad Te!

Es scheint uns, dals von dieser Seite her eine Losung der Kontro-
verse betreffs der Freiheit mdéglich ist. Eben deshalb ist der Mensch
frei, weil er seinen Endzweck von Natur in einem Gute hat, das ihm die
natirlichen Krafte nicht geben konnen. Wo letztere walten, besteht das
Band der Notwendigkeit. Da fillt es von selbst fort, dals er, unabhingig
von Gott und mit Ausschluls Gottes, sich selbst endgiiltig bestimmt. Der
Endzweck ist das Mafsgebende bei der freien Willensbestimmung. Diesen
Endzweck aber findet der Wille nicht im Bereiche der Natur, also nicht
im Bereiche seiner selbst. Die natiirlichen Kriifte sagen ihm, wie der vom
Verf. angefiihrte Augustin schreibt: Kein Gut, das wir vorstellen, ist dein
beseligendes Gut. Sie sagen ihm, dafs das endgiiltige Moment in der
Selbstbestimmung nicht von ihm allein kommen kann, Sie sind geniigend,
dafls sie ihn von sich abweisen, wenn er sein letztgiiltiges Gut sucht; dals
sie ihm zeigen, wie alles in der Natur noch bestimmbar bleibt, auch



120 Litterarische Besprechungen.

wenn alle ihre Kraft erschopft ist; und danach ist der Wille frei im
Bereiche der Natur, dals namlich kein natirliches Gut ihr notwendig
fesselt und er somit das eine oder das andere wihlen kann. Aber die
Bestimmung zum letzten Gute konnen die natiirlichen Krifte nicht geben
und nicht vermitteln. Also fehlt ihnen, nach der Stimme der Natur
selber, die erstbestimmende Kraft, die des natiirlichen letzten Zweckes.

Wird ein eigener natiirlicher Zweck, aufser der Anschauung des
Wesens der ersten Ursache, als mit der Natur gegeben angenommen und
der sog. iibernatiirliche, jener also, der nur mit iibernatiirlichen Kraften
erreicht werden kann, wie auch immer, nur hinzugefiigt; so scheint es
uns unmoglich, den Molinismus in irgend einer Form ganz abzulehnen.
Denn Gott kann den letzten Zweck, den er einmal der verniinftigen
blofsen Natur gegeben, nicht ignorieren, wenn er auch #ber denselben
hinausgeht. Er besteht einmal. Gott muls zusehen, was denn der
Mensch, mit seinem natiirlichen Zwecke ausgestattet, thun wiirde; will
er nicht sich selbst verleugnen. KEr hat ihn ja gegeben und ihm ent-
sprechend die Kriafte des Menschen gestaltet. Nach diesem Zwecke ist
der Mensch frei, ist selbstiindig, dieser Zweck ist in des Menschen Ge-
walt. Wenn Gott also den Menschen erhebt, so muls er dieser Freiheit
und Selbstindigkeit Rechnung tragen. Ist aber, wie das nach allem
nicht anders sein kann, Gott in seinem Wesen der einzig mdgliche natiir-
liche Zweck, so folgt notwendig, dafls nur Gott in 1. Linie den freien
Willen bestimmen und dessen Selbstbestimmung verursachen kann; denn
dieser Zweck ist eben aufserhalb aller natiirlichen Kraft, und ihm dient
die Natur selber als Mittel. Pelagius stiitzte vor allem seine Irrlehre
auf die wirkliche Kxistenz eines natiirlichen, mit natiirlichen Kréaften
erreichbaren Zweckes.

Unsere Zeit krankt an der eingebildeten absoluten Selbstindigkeit
der Natur, die in sich selber alle Heilmittel finden will. Man schlielst sie
systematisch ab von der Notwendigkeit des Ubernatiirlichen. Luther be-
gann dies in der Theologie, indem er die Unzugénglichkeit der mensch-
lichen Natur nach der Siinde fiir jedes iibernatiirliche Leben erklarte.
Die Natur selbst ward durch Christus nach ihm nicht geheilt. Die Gnade
Christi war nur ein bedeckender Mantel. Cartesius, Bacon haben Luther
in die Philosophie hiniibergetragen und die Natur, nachdem sie dieselbe
als ganz rein hingestellt, neben oder iiber den Glauben gesetzt. Das
Ergebnis war dasselbe wie bei Luther. Heute will man das Ubernatir-
liche ganz hinwegrdumen und wo man es duldet, soll es der Natur, dem
Staate, unterworfen sein. Das ist die Richtung der modern-ungliubigen
Wissenschaft. Sehen wir mit Thomas und allen Vatern wieder im hochsten
Gute den mit der Natur gegebenen Endzweck des Menschen, der aber
mit natiirlichen Kriften nicht erreicht werden kann, so offnen wir ein
weites, allen zugiingliches Thor fiir die Uberzeugung von der Notwendig-
keit des Christentums. Letzteres bleibt ein Geschenk der gottlichen
Gnade, denn keine natiirliche und demnach mit Notwendigkeit wirkende
Kraft kann es fordern. Und zugleich steht es als die einzige Vollendung
des Menschen und der menschlichen Gesellschaft, als Befriedigung des
tiefsten Bediirfnisses der menschlichen Natur da. Gott tritt, wie man
allen deutlich machen kann, wieder in seine Rechte. Er bestimmt souverin
als 1. Ursache, einzig durch seine Liebe getrieben, den menschlichen
Willen, so dafs dieser kraft solcher Bestimmung sich selbst bestimmt.
Aber er bestimmt ihn nicht zu einem einzelnen Gute, wie dieses hier
im Stoffe, vergénglich, beschrinkt, existiert; das wire eine determinatio
ad unum, denn der Stoff gehért so einem Dinge an, dals er nicht das



Litterarische Besprechungen. 121

andere ist. Nein; Gott, der Dreieinige, bestimmt den Willen, nach den
Worten Augustins ,ad Se“; d. h. er bestimmt zu Kinzelgiitern, wie
solche in ihm selbst, in seinem Wesen sich als Exemplaridee finden
und mit seinem eigenen allherschenden Sein identisch sind. Da ist jeder,
von der menschlichen Freiheit hergenommene Einwand unmdoglich. Im
Gegenteil muls unter solcher Bestimmung der Wille, dhunlich dem Be-
stimmenden, &hnlich Gott dem Herrn, ,die Herrschaft @iber seinen Akt“,
dominium sui actus, thatsachlich haben, nachdem er sie vorher blofs dem
Vermogen nach besessen.

Der Verf. vorliegenden Werkes hat in manchem Teile desselben
eine sehr erfreuliche Unabhangigkeit im Urteilen gezeigt. Wir erwéhnen
blofs die Kant- Laplacesche Theorie, die er mit vollem Recht g#nzlich
verwirft; ebenso seine Behandlung der Ewigkeit, die in manchen Haupt-
punkten von der gewohnlichen abweicht und der thomistischen, wie sie
Petavius u. a. vorlegt, sehr nahe kommt; seine Widerlegung des Darwi-
nismus. Wir sind in manchen anderen Punkten mit ihm nicht einver-
standen. Unsere Griinde haben wir, freilich nur im engen Raum einer
Kritik, freimiitig dargelegt. Vielleicht unterwirft er dieselben einer
Priifung, besonders die leitenden Gedanken, und kommt zur Uberzeugung,
dals seine Ansichten, zum mindesten, nicht die Sicherheit beanspruchen
konnen, mit der sie in seinem Werke vorgetragen werden.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Ludwig Kuhlenbeck: Giordano Brunos Dialoge vom
Unendlichen, dem All und den Welten, ibersetzt vnd
mit Anmerkungen versehen. Berlie, Listendder.

Die Anmerkungen und die Einleitung sind von grofserem wissen-
schaftlichen Wert wie der Text der Dialoge. Der einzige Punkt in den
letzteren, der riickhaltloses Lob verdient, ist die Erkenntnistheorie. Diese
aber hat G. Bruno ganz uud ohne Anderung aus Thomas. Der Unterschied
zwischen ratio uud intellectus, als dem diskursiven Denken, dem Ratio-
zinieren, und dem Anschauen oder dem habitus principiorum, ist iberall,
wo Thomas davon handelt, gerade so entwickelt, wie ihn Bruno ausein-
andersetzt. Auch der Grundsatz: nihil est in intellectu quod non fuerit
in sensu, ist weit entfernt, von der Scholastik als ,ketzerisch® (S. 32,
Anm.) betrachtet zu werden und dem ,grofsen Locke“ als Eigentum an-
zugehdren. Thomas, den ja Bruno, als vieljahriger Dominikaner, kennen
mufste, baut darauf, wie alle Scholastiker und wie Aristoteles, sein System
des menschlichen Erkennens anf. Uberhaupt kann gesagt werden, dals
Bruno das Positive, was er bietet, aus seiner theologischen Zeit hat.
Der Verf. obiger Schrift gesteht selber sehr oft zu, dals Bruno unklar
ist, dafs er seiner dichterischen Philosophie zuviel Spielraum lifst, dals
er die neueren Forschungsergebnisse der Wissenschaft nur unbestimmt
geahnt hat. Dabei legt er einzelnen Worten, noch dazu, einen viel weit-
tragenderen Sinn unter, als sie an und fiir sich haben. Kaum eine Ansicht
seines Autors lifst er, und zwar mit Recht, ohne korrigierende Bemer-
kung; wir wiifsten im Augenblicke nur die eben angefihrte iiber das
Erkennen, welche vom Verf. uneingeschrankt anerkannt wird. Hitte er,
50 eingehend wie die modernen Autoren die der Glanzzeit des Mittel-
alters, wir meinen z. B. Thomas v. Aquin und Albertus M., gepriift, so
wirde er wohl gefunden haben, woher eigentlich ,der Fortschritt im
Denken® bei Bruno kommt. So sagt Thomas riicksichtlich des Ptolemaischen



122 Litterarische Besprechungen.

Weltsystems (S. th. I, q. 82, art. 1, ad I[; Ubers. Bd. II, S. 77): Hac
positione (ratio excentricorum et epicyclorum) facta, possunt salvari
apparentia sensibilia circa motus caelestes; non tamen ratio haec est
sufficienter probans, quia etiam forte alia positione facta salvari
possent. Thomas bezweifelt also das Ptolemdische Weltsystem, weit
entfernt, in ihm einen Glaubenssatz zu sehen. Ks ist zu bedauern, dals
die Voreingenommenheit so viele Autoren hindert, die grofsen Schola-
stiker und christlichen Viter auch nur zu lesen, und dafs sie trotzdem
mit aller Leichtigkeit iiber sie den Stab brechen. Bruno wird besonders
wegen seiner Theorie {liber die Elemente gelobt und als Anfang einer
neuen Zeit gefeiert. KEs gibt wohl keine naturwissenschaftliche Frage,
in welcher die Voreingenommenheit und der enge Gesichtskreis der mo-
dernen Wissenschaft sich in solch hohem Grade geltend machte, wie
gerade die nach den ,Elementen“ der Dinge. Wenn Prantl (S. 87, Anm.)
staunt, dals ,das Altertum sich nie die Frage gestellt habe, was denn
Feuer und was denn Erde sei, so gibt er sich nur selber damit das
denkbar schlechteste Zeugnis. Auch im Aristoteles hitte er sein Staunen
befriedigen konnen. Basilius d. Gr. schreibt (wie Bruno, nur viel klarer
und zutreffender) im Hexaémeron, alle Elemente seien in jedem Dinge.
Wir setzen eine deutliche Stelle aus Thomas hierher (vgl. iber dieses
die eingehende Abhandlung in unserm Thomas-Werke, Bd. XI, nr. 173,
180 u. 182, S. 990—1026). Sie findet sich im Kommentar zu Arist. de
gener. lib. 2, lect. 3: ,Alle Eigenschaften, welche dem Fihlen unter-
liegen, werden auf diese vier zuriickgefiihrt, von denen sie Wirkungen
sind. Aristoteles also sagt nicht, es seien vier einfache Korper
(simplicia corpora), wie manche meinen, denn deren Zahl ist noch
nicht erwiesen. Vielmebhr sagt er, es gebe vier Grundeigenschaften,
die dem Gefithle zuginglich sind (vier qualitates tangibiles) und dieses
begriinden: Man nennt diese vier Grundeigenschaften Warm, Kalt, Feucht,
Trocken mit dem Namen von Erde, Wasser, Luft, Feuer, je nachdem da
eine Grundeigenschaft vorwaltet.“ In keinem Korper ist blofs eine von
diesen Grundeigenschaften, sondern alle sind in jedem, aber in verschie-
dener Mischung. Ebenfalls dem Aquinaten gehort der Satz an, welchen
der Verfasser, freilich dunkel, im Bruno findet, dals namlich Licht nichts
als Kraft ist, durchaus kein Korper oder Materie, und diese Kraft setze
alles in Bewegung und verursache dadurch die Wirme: gewils ein weit
deutlicherer Anklang an das Mayersche Grundgesetz, dalfs Wéirme un-
ausgesetzte Bewegung sei, wie er bei Bruno zu finden ist. Auch die
beriichtigten Krystallkegelbahnen, in denen nach den Alten, wie Bruno
und sein Erklirer meinen, die Himmelskugeln rollen sollen, beruhen nicht
auf den Lehren der Alten, sondern auf dem frei erfindenden Gehirn
derer, die da meinen, nichts zu gelten, wenn sie nicht die Denker der
Vorzeit als Dummkopfe hinstellen. Ahnlich klingende Worte mogen
sich ja bei den Alten finden; aber fiir urteilsfihige Mainner gilt nicht
der Klang des Wortes, sondern der Sinn, welcher aus dem Zusammen-
hange sich ergibt. Das wulsten auch die Alten, und Thomas hat es
mit aonsdriicklichen Worten auseinandergesetzt, dals alle Elemente der
Erde in den Himmelskérpern sind, und deshalb nennen sie die Substanz
der letzteren nach den irdischen Dingen. Aber die irdischen Elemente
sind in den Himmelsk6rpern nicht in der Weise, wie sie hier auf Erden
sind; wie ich ja auch vom Hause im Kopfe des Architekten sprechen
kann, damit aber nicht meine, dals es im Kopfe des Architekten aus
Holz und Stein besteht, sondern so da ist, dafs es die wirkende Ursache
fir den Aufbau des materiellen Hauses bilde. Ahnlich sind die Elemente



Litterarische Besprechungen. 123

in den Himmelskorpern, nicht in der Art, wie sie auf der Erde sind,
sondern so, dafls sie vermittelst des Lichtes fiir die letzteren die wirkende,
bewegende Ursache bilden. Dals die Erde um die Sonne sich dreht, hat
nicht zuerst Aristarch behauptet, sondern wir finden diese Wahrheit sowie
viele andere naturwissenschaftliche Wahrheiten, die man der modernen
Zeit zuzuschreiben gewohnt ist, bereits in der Cheopspyramide. Wir
filhren unsere unanfechthare Quelle an: Der grofse konigl. Astronom
Piazzi-Smyth, der Sohn des Admirals und Astronoms Smyth, hat seine
darauf beziiglichen Untersuchungen in den Binden niedergelegt, die er
von 1864—1874 herausgab. Iin Auszug davon ist ins Franzdsische
iibersetzt unter dem Titel: La grande pyramide . . . ses merveilles, ses
mystéres et ses renseignements, par labbé Moigno. Wir geben darum
dem Verf. vorliegender Abhandlung ganz recht, wenn er in gewissem
Sinne von einem Jahrtausende andauernden Schlafe der Wissenschaft
nach dieser Seite hin spricht. Nur muls er dann nicht mit dem bestén-
digen Fortschreiten der Menschheit kommen. Historisch ist die Ent-
wickelungstheorie der Neuzeit nicht im mindesten begriindet, ebensowenig
metaphysisch. Das ist vielmehr die christliche Theorie von einem Iallen
des Menschengeschlechts. Nicht dals die Alten und die Scholastiker ,der
Natur feindselig gegeniibergestanden® oder sich gar nicht um sie be-
kiitmmert hitten; das Gegenteil beweisen die zahllosen Béinde tiber die
Naturwissenschaft in allen ihren Teilen, in denen der Erfahrung das
grofste Gewicht beigelegt wird. (Man vergleiche beispielsweise nur die
Werke des Albertus M., in denen eingehend alle Zweige der Natur-
wissenschaft beriicksichtigt werden.) Aber einerseits ward die Urtradition
des Menschengeschlechts im Laufe der Jahrhunderte immer mehr ver-
dunkelt, und anderseits fehlten den Alten die genauen lnstrumente der
Neuzeit, durch die allein es moglich war, zur primitiven Wahrheit wieder
zu gelangen. Der Verf. moge sich iiberzeugt halten, dals die ,Theologie
d. h. der ibernatiirliche Glaube durchaus kein Hindernis bildet fir die
freie Forschung. Kopernikus war ja ,Theologe“ und er widmete dem
Papste sein grundlegeudes Werk. In unserer Zeit war Secchi ebenfalls
» Lheologe®, was ihn nicht hinderte, zu den Koryphiden der Naturwissen-
schaft zu gehdoren. Galilei wurde nicht wegen seiner wissenschaftlichen
Entdeckungen von den Papsten beunruhigt, sondern wegen der ungehdrigen
Folgerungen, die er und seine Freunde zum Schaden des Glaubens zogen,
die aus der Unkenntnis gerade der ,Theologie“ entsprangen und die
heute niemand mehr zieht. Und hat nicht die neuste Naturwissenschaft
mehr Glaubensartikel, wie jemals deren die gottliche Offenbarung darbot?
Was ist denn der wesentliche Inhalt der Schwerkraft? Wer hat denn
den Ather gesehen, jenes mystische Wesen, gegen das alle Mystik des
Mittelalters verschwindet? Leere Worte nennt Karl Miller mit vielen
anderen bedeutenden Gelehrten die Anziehungs- und Abstofsungskraft,
einen Aberglauben, ein Gespenst. Man lese nur in der ,Natur“ die
Artikel Karl Vogts iber die modernen Glaubensartikel. Hitte Bruno
treuer die Alten studiert, seine obskuren Auseinandersetzungen iiber das
Unendliche wiirden sich geklart haben. Er weils einfach nicht den bei
Thomas so gebrauchlichen Unterschied zwischen dem Endlosen und dem
Unendlichen, dem infinitum in potentia und dem in actu, zwischen dem,
was in sich kein Ende besagt, wie z. B. die species Mensch keine be-
stimmte Zahl Menschen bedeutet, sondern von aufsen her begrenzt wird,
und dem, was in sich den Grund der Seinsfillle hat und sonach alles
begrenzen kann. Dr. C. M. Schneider.



124 Litterarische Besprechungen.

Dr. Joseph Miiller: 1. Jean Panl und seine Bedeutung
fiir die Gegenwart. Miinchen, Liineburg. — 2. Die Seelen-
Iehre Jean Pauls, Dissertation. Ebendaselbst.

yJean Paul ist ein wahres Wunder des deutschen Charakters, der
in sich selbst webenden und schaffenden Gemiitlichkeit, die im Kleinsten
sich bis zum Hoéchsten emporschwingt. . . . Jean Paul ist moderner als
Schiller und Goethe, er steht in lebhafter Fithlung zu der Gegenwart und
deren Bewegungen., Ks ist ein tief religioser Charakter, er war der sitt-
liche Genius seiner Zeit, an ihm kann auch unsere kleine Zeit sich wieder
aufrichten.* Aus diesen Worten geht bereits hervor, wie hoch der Verf.
seinen Helden stellt. Und wenn er auch nicht dazu gelangt, dafls der
Leser nach der Prifung des Buches ohne weiteres dieses Urteil unter-
schreiben wird, so hat er jedenfalls dies erreicht, dafs seine Darstellung
manches Vorurteil, das der Name Jean Paul erweckt, zerstreut und die
Persénlichkeit dieses dichterischen Philosophen und philosophischen
Dichters zu einer im hiochsten Grade anziehenden macht. Jean Paul
wird geschildert als Mensch, als Anhénger des Optimismus, als Philosoph,
Moralphilosoph, als religiés, als Padagog, Asthetiker, Dichter, Sprach-
schopfer, Politiker. Gewils ein weites und ansprechendes Thema! Wir
setzen hinzu, dafs es kunstvoll und interessant, in manchen Teilen spannend
durchgefihrt ist. Jean Paul zeichnet sich zumeist mit seinen eigenen
Worten. Viele seiner Ausspriiche sind aller Beachtung wert, ohne dals
man mit dem begeisterten Verfasser gerade der Meinung sein mufs, der
Einflufs der Schriften Jean Pauls konnen eine ganze Zeit zum Guten
hin #ndern. ,KEcht christliche Demut und rithrende Bescheidenheit® (8. 26)
finden wir nicht in der Selbstzufriedenheit, mit welcher er von sich sagt:
»Was ich aus mir machen konnte, das habe ich gemacht.“ Der Verf.
hat ganz recht, wenn er (S. 107) gegen Vischer hervorhebt, ,Jean Paul
habe nicht gemeint, dafs das Christentum die Welt in zwei Halften
teile . . ., nicht das echte Christentum, sondern das Neuheidentum treffe
der Tadel der Zerfahrenheit, der Halbheit, des Widerspruchs“ und den
Schleiermacher als einen Vertreter dieses Neuheidentums anfihrt. Wenn
er aber in der Religion Jean Pauls mehr sieht als verschwommenes
Gefiithl oder natiirliche dichterische Anschauung, so scheint ihn seine
Begeisterung etwas zu weit zu fithren. Positives Christentum, das da
auf dem Fundamente des Ubernatiirlichen steht, kennt Jean Paul nicht.
Daran trigt auch er selbst weniger Schuld als seine Zeit mit ihren
Dichterheroén des Uunglaubens und oft der Unsittlichkeit. Sehr gefreut
bhat uns besonders der Nachweis von der hervorragenden Stufe der
Keuschheit, auf welcher Jean Pau] stand. Die Philosophie ist ihm, wie
dies von der Neuzeit tiberhaupt gilt, vogelfrei. Wenn man in allen
andern Wissenschaften an die alten Meister, wie in der Mathematik an
Buklid, Pythagoras, mehr oder minder ankniipft, so setzt in der Philo-
sophie heutzutage jeder Professor seine Kbre darin, ein neues System
zu erfinden, das da so wenig wie moglich mit den fritheren tibereinstimmt,
zu der alten Philosophie aber in schroffen Gegensatz tritt. Auch Jean
Paul weils, zumal mit seiner dtzenden Satirik, die andern Systeme wohl
licherlich zu machen; er selber jedoch kniipft weder an die Alten an,
noch stellt er ein eigenes System auf. Das zeigt sich besonders in seiner
Seelenlehre. Der Verf. hat die hauptsichlichsten Stellen aus den Schriften
seines Autors nach dieser Seite hin zusammengestellt, HEs sind da geist-
reiche Aperciis, blitzartig den Unsinn mancher Ansichten beleuchtende
Sitze; aber wenig Positives. Kine reine Geistigkeit der Seele ist nicht



Zeitschriftenschau. 125

aufrecht zu halten zugleich mit der Notwendigkeit ihrer Verbindung mit
einem ,dtherischen Leibe“. Wozu der arme ,Ather® nicht dienen muls!
Wenn man am Knde seines Lateins ist, springt gewils der ,Ather“ rettend
ein. Tierischer Magnetismus, Spiritismus, Hypnotismus etc. basieren nicht
auf der Stirke des Willens, sondern auf der Kraft der Phantasie. Dals
das Auge sieht, dals es wahrnimmt, ist keine Erfindung von Helmholtz, das
hat schon Thomas, der dafiir einen inneren Sinn ansetzt. Dalfls Jean Paul
die Seelenwanderung lehrt, mag mehr von seiner dichterischen Ver-
anlagung kommen wie von der Schéirfe seines Denkens. Beide eben an-
gezeigten Schriften enthalten viel Anregendes und verdienen gelesen zu
werden. Dr. C. M. Schneider.

SURP " W S—

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften fiir Philosophie und spekulative Theologie.

Annales de philosophie chrétienne. 109, 4. 5. 1895. De Broglie:
Les relations entre la foi et la raison 813 fin, Zrmoni: Substantialisme
et phénoménisme en psychologie 341. Charaux: L'ermite d’Auteuil 362.
429, Jouvin: Kssai d’une nouvelle théorie de la connaissance; la per-
fection, l'unité 377. 466 suite. Hugonin: Dieu est-il inconnaissable?
309 su. Griwweau: Le probleme esthétique 469 su.

Archiv fiir Geschichte der Philosophie 8, 2. 1895, Zeller: Zu
Anaxagoras 151. Glogau: Gedankengang von Platons Gorgias 153. Ar-
both: Die Lehre des Anaxagoras vom Geist und der Seele 190. Uebinger :
Der Begriff docta ignorantia in seiner geschichtlichen Entwicklung 206
Schlufls, Barth: Zu Hegels und Marx’ Geschichtsphilosophie 241, Jahres-
berichte: ». Struve, iiber die polnische Litteratur zur Geschichte der Phi-
losophie 259 Schl.; Wellmann: Die deutsche Litteratur iiber die Vorsokra-
tiker 1892—93, 301.

Divus Thomas 5, 21—22. 1895. Rotelli: Comment. in qu. D. Thomae
S, th. IIL. q. 1—26. cont. 321. M. F.: De Deo uno 326 cont. A. Th.:
Comment. in Encyclicam de studiis s. scripturae 330 cont. FEwvangelista :
Schema ad recte tradendos tractatus de religione 837. Vinati: Potentia
obedientialis creaturarum 340. P. M.: De unione animae et corporis
343 cont.

Philosophisches Jahrbueh VIII, 1. 1895. Rolfes: Die vorgebliche
Priiexistenz des Geistes bei Aristoteles 1. Gutberlet: Uber Melsbarkeit
psychischer Akte 20 Schl. Nassen: Uber den platonischen Gottesbegriff
30 Schl. Adlhoch: Der Gottesbeweis des hl. Anselm 52,

. The Psyehological Review, New-York 2, 1—3. 1895. Stumpf:
Helmholtz and the New Psychology 1. Dewen: The Theory of emotion;
the significance of emotion 13. Allen Starr: The Muscular Sense and
1ts Location in the Brain Cortex 33. Fitz: A Location Reaction Appa-
ratus 37. Shorey: Mind and Body 43. Hiram Stanley: Attention as
Intensifying Sensation 53. Marshall: Pleasure-Pain and Emotion 57.
James: The Knowing of Things Together 105. Griffing: Experiments on
Dermal Sensation 125. Franz: The After Image Threshold 130. Franklin :
Normal Defect of Vision in the Fovea 137. Proceedings of the 3. An-
nual Meeting of the Amer. Psycholog. Association 149. Stratton: The
Sensaticns are not the Emotion 173. Royce: Preliminary Report on



	Litterarische Besprechungen

