
Zeitschrift: Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie

Band: 10 (1896)

Rubrik: Litterarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITTERARISCHE BESPRECHUNGEN.

1. Deila Liberia considerata in se stessa, in relazione al diritto,
alla storia, alla società moderna, e al progresso dell' uma-
nità. Per Enrico Cenni. Eapoli, R. Tipografla Francesco

Gianuini e Figli. 1891.

2. Die Religion als tiefstes Fundament der socialen Ordnnng.
Von Dr. theol. P. Hake, Oberlehrer und Religionslehrer
an dem Königl. Laurentianum zu Arnsberg. Arnsberg,
Druck und Verlag von H. R. Stein, 1891.

3. Eine nene Religionspbilosophie (D. L. W. E. Rauwenhoffs)
und der zweifelhafte Wert der Religionsohilosophie
als Wissenschaft. Von Dr. 0. Kuttner, Gymnasiallehrer.

Posen, Hofbuchdruckerei W. Decker und Komp.
(A. Röstel), 1891.

4. Der Glaube als freie Heilserkenntnis. Ein Wort zur
Klärung des katholischen Lehrverfahrens von Dr. theol.
Stephan Leder er, kath. Pfarrer in Rodaiben. Rodalben,
1891. Im Selbstverlag des Verfassers.

5. Der Glaube. Apologetische Vorträge von Dr. Leonh. Atz-
berger, a. o. Professor der Theologie und Universitäts-
prediger in München. Freiburg im Breisgau, Herdersche
Verlagshandlung, 1891.

1. Der Blick aller jener, denen das eigene Wohl wie das ihrer
Mitmenschen am Herzen liegt, sollte auf die Gefahr hingelenkt werden, von
welcher die Gesellschaft bedroht wird. Jeder, welchem Berufe er immer
angehört, also auch der Schriftsteller, ist verpflichtet, so weit es in seiner
Macht steht, den allmählichen Zusammensturz der öffentlichen Ordnung
zu verhindern. Jeder soll sich an der Wiederherstellung eines gesunden
socialen Lebens beteiligen. Deshalb kann jeder ernste Versuch, die Prin-
cipien einer wahren socialen Ordnung darzulegen, mit Freuden begriffst
werden.

Ein gesellschaftliches Leben ohne Gesetzgebung und Rechtsordnung
ist nicht denkbar. Ein Gesetz ist aber nur möglich, wo vernünftige
Wesen beisammen wohnen. Subjekt eines Rechtes kann nur der freie
Wille sein. Der Begriff der Gesellschaft begreift somit notwendig die
Freiheit seiner Glieder schon in sich. Ks kann also nur freudig
berühren, wenn die Freiheit zum Gegenstande einer eingehenderen
Untersuchung gemacht, ihr Verhältnis zum Recht, zur Gesellschaft und zur
Civilisation näher untersucht wird. Dies thut der Verfasser der ersten
der angezeigten Schriften. H. Cenni hat die social-philosophische Litte-
ratur mit einem verdienstvollen Werke bereichert. Schöne äüfsere
Ausstattung, klarer Druck, fliefsender Stil erleichtern das Lesen seines
umfangreichen Werkes.



Litterarische Besprechungen. 91

Die häufigen Revolutionen und politischen Umwälzungen, so meint
der Herr Verfasser, die in den letzten Zeiten Europa und die bestehende
Ordnung erschüttert haben, sind in der Absicht unternommen worden,
um der Freiheit ihre Rechte zu verschaffen. Alle diese Versuche haben
mehr oder weniger ein trauriges Schicksal erlebt und bittere Resultate
erzielt. Der nächste Grund hiervon liegt in dem falschen Begriffe der Freiheit,

indem dieselbe als Zügellosigkeit aufgefafst wird. Der wahre Begriff
der Freiheit kann unmöglich unrichtige Folgerungen nach sich ziehen.
Daraus folgt, dafs jene politischen Systeme, welche die Freiheit entweder
leugnen (Spinoza, Hobbes), oder aus deren Freiheitsbegriffe solch traurige
Konsequenzen sich ergeben (Kant, Rousseau), von vornherein, verworfen
werden müssen. —• Und so erklärt der Herr Verfasser zuerst das Wesen
der Freiheit, darauf widerlegt er philosophisch die entgegengesetzten
Systeme per longum et latum, wie man es sonst selten findet. Besonders
wichtig sind die letzten Hauptstücke des ersten Buches, wo er das
Verhältnis der Freiheit zum Recht und zur Pflicht untersucht. Ebenso
interessant ist das letzte Kapitel des 3. Buches, wo er nachweist, dafs die
Principien der Pflicht und des Rechtes durch die Lehren der modernen
Philosophen nicht genügend begründet werden.

Da es nicht möglich ist, auf alles einzugehen, was im Buche sich
findet, so soll nur einzelnes Unrichtige hervorgehoben werden. — Die
Freiheit leitet der Verfasser aus der Denkfähigkeit des Menschen ab.
Um darzuthun, dafs die wahre Freiheit von Gott unzertrennlich ist,
nimmt er zu der ontologistischen Anschauung seine Zuflucht, wonach das
Endliche nur im Verhältnis zum Unendlichen aufgefafst werden kann.
Wir müssen früher Gott als unsere vernünftige Natur und mit ihr die
Freiheit erkennen. — Ohne Zweifel ist der Verstand der nächste
unmittelbare Grund der Indifferenz des Willens. Die Freiheit ist kraft
ihrer Natur von Gott unzertrennlich. Aus der ontologischen Abhängigkeit

darf man nicht auf die logische schliefsen. Wir gelangen aus der
Erkenntnis des Endlichen — Analogaten — zum Begriffe Gottes als dem
summum analogatum.

Seite 88 wird gelehrt, dafs die Denk- und Prefsfreiheit zum Begriffe
der bürgerlichen Freiheit gehöre, und es wird noch hinzugefügt, die
weltliche Gesetzgebung dürfe diese Freiheit gar nicht einschränken. Zwei
Seiten später (p. 90) erkennt der Verfasser in diesen Fragen die
Kompetenz der kirchlichen Autoritäten an. Hat er vergessen, wie die
79. propositio des Syllabus lautet? In ihr wird seine Behauptung
verworfen. In der That, es kann nur eine kleine Begriffsverwirrung sein,
wenn oben das Wesen der Freiheit in die Macht verlegt wird, die Mittel
zum Zwecke wählen zu können, und hier dennoch behauptet wird: es
gehöre zum Begriffe der bürgerlichen Freiheit, frei d. h. ungebunden
denken und schreiben zu dürfen. Soll die bürgerliche Freiheit Zwecke
verfolgen, die dem Wesen der Freiheit widersprechen? Oder kann auch
im Unglauben und in der Frivolität das Ziel des Menschen gesucht
werden? — Der staatlichen Autorität kann nie und nimmer das Recht
abgesprochen werden, der falschen Freiheit gehörige Schranken zu setzen;
da es von allen Social- wie Rechtsphilosophen anerkannt ist, dafs alle
jene äufsere Handlungen, welche das Wohl der Gesellschaft fördern, Gegenstand

der Gesetzgebung sein können. In der heutigen glaubenslosen Zeit,
wo man in der Presse die Gesetze der natürlichen Sittlichkeit kaum
mehr beachtet, ist es jedenfalls überflüssig, auch noch in der Theorie
dieses System zu verteidigen. Eher wäre es erwünscht, einfach die
Forderungen der natürlichen Moral und des natürlichen Rechts betont



92 Litterarische Besprechungen.

zu hören. Dafs dies der Herr Verfasser in seinem sonst verdienstvollen
Werke zu thun unterlassen hat, kann nur bedauert werden.

Auf Seite 401 findet der Herr Verfasser den eigentlichen Grund,
warum das weltliche Gericht den Verbrecher strafen kann, einzig und
allein darin, weil die einmal verübte That für immer gethan ist, sie
verbleibe auch nach der Handlung. Wer z. B. einmal einen Mord begangen
hat, ist ein für allemal ein Mörder. — Das Recht zu strafen, ist nun aber
begründet im Wesen der Staatsgewalt, die zur Aufgabe hat, die gestörte
Ordnung wieder herzustellen und der verletzten Gerechtigkeit Genüge zu
thun. Der Grund des Verfassers ist folglich ein unzureichender und
unrichtiger. Nach ihm könnte man niemals von jemandem behaupten, dafs
er seine Strafe ahgebüfst hat, denn die Staatsgewalt kann ihn zu jeder
Zeit mit neuer Strafe belegen, weil ja die böse That auch nach Abtragung

noch so vieler Strafen noch immer fortdauert. Dies würde dem
Gerechtigkeitsgefühle unserer Vernunft widersprechen.

Recht schön sind die kritischen Untersuchungen über die Systeme
Kants, Hobbes', Spinozas. Es wird handgreiflich gezeigt, dafs alle diese
Lehren dem Christentume feindselig gegenüber stehen. Es wird auch
nachgewiesen, dafs die wahre Freiheit nur erkannt und verwirklicht
werden kann in und durch den Mittelpunkt der Geschichte und Kultur: in
Christus. Gewifs gereicht es zum Tröste, diesen ewig wahren Satz auch
in unseren Tagen in einem gröfseren Werke ausgesprochen zu hören.

Im grofsen und ganzen kann das Buch als die Frucht eines längeren
anhaltenden Studiums allen jenen empfohlen werden, die sich an der
Rückeroberung der Rechte der wahren Freiheit nach den ewig geltenden
Grundsätzen der gesunden Moralphilosophie beteiligen wollen.

2. Indessen ist neben der Freiheit noch etwas anderes erfordert,
um das Leben in der Gesellschaft erträglich, ja nur auf die Dauer möglich

zu machen. Das gesellschaftliche Zusammenleben mufs seinen letzten
Grund in der Natur des Menschen, somit in Gott als deren Schöpfer
haben. Ein Gott aber, dem nicht Verehrung und Anbetung d. h. Religion

gebührt, ist undenkbar. Darum sind auch Gott und die Religion
als Grundlagen der öffentlichen Ordnung zu betrachten. Diesen Gedanken
führt der Herr Verfasser der zweiten Schrift kurz und bündig aus. —
Da der Mensch kraft seiner Natur zum socialen Leben hingeordnet ist,
mufs naturgemäfs die Gesellschaft selbst etwas Organisches und nicht
etwas rein Mechanisches sein. Die Menschen müssen, in der Gesellschaft
organisch gegliedert, einer dem anderen untergeordnet leben. Die
Rechtsordnung, welche hierzu erfordert ist, setzt notwendig Gott und mit ihm
die Religion als Rechtsfundament voraus. Wie keine Gesellschaft ohne
Organisation gedacht werden kann, ebenso wenig ohne Gott und Religion.
Keine Societät ohne sociale Autorität. Diese kann jedoch als solche nur dann
anerkannt werden, wenn sie als die Vertreterin der vom Schöpfer ihr
mitgeteilten Rechtsordnung aufgefafst wird ; mit anderen Worten : der Begriff der
Autorität ist unzertrennlich von dem Gedanken an die Oberherrlichkeit
Gottes, d. h. von dem der Religion. Sittlichkeit ist ebenfalls erforderlich zum
socialen Leben. Die Gesellschaft müfste aufhören zu sein, wenn alles das
erlaubt wäre, was das Recht nicht verbietet, oder wenn nur das recht wäre,
was äufserlich erzwungen werden kann. Die Moralität ist undenkbar ohne
Gott, ohne Religion. Deshalb mufs man die Religion als das tiefste
Fundament der socialen Ordnung bezeichnen. — Zum Wesen des
Organismus gehört Verschiedenheit der Glieder und Einheit derselben im
Verhältnis zum Ganzen. Auch die menschliche Gesellschaft mufs etwas
Organisches, also eine Vielheit und doch zugleich eine Einheit bilden.



Litterarische Besprechungen. 93

Die Einheit ist ausgesprochen im Bewufstsein der Solidarität und
Zusammengehörigkeit der einzelnen Glieder. Wie wäre dieser Gedanke
ohne Liebe zu Gott und zu seinem Ebenbilde, d. h. ohne Religion und
Glauben durchführbar? Weil also der Gesellschaft ohne Religion die
innere Einheit, das wesentliche Element, die Solidarität, Moralität, also
Gott fehlt, kann sie ohne dieselbe auf die Dauer nicht bestehen. Wie
gut thäten die Lenker der Staaten, wenn sie zu den alten heidnischen
Gesetzgebern und Philosophen in die Lehre gingen Diese würden ihnen
die Wahrheit klar aussprechen, dafs der religiöse Kultus zu den
Hauptverrichtungen des Staates gehört (Aristoteles), und dafs, wer die Religion
angreift, die Grundlage der gesellschaftlichen Ordnung erschüttert (Plato).
— Der warm gehaltene Yortrag des Herrn Verfassers verdient in den
weitesten Kreisen beherzigt zu werden.

3. Soll die Religion wirklich Grundlage der öffentlichen Wohlfahrt
sein, dann mufs sie sich auf objektivem Boden bewegen. Wird sie nicht
auf die Existenz Gottes, d. h. auf die aus derselben sich ergebenden
Principien der natürlichen Sittenlehre, aufgebaut, so ist sie rein subjektiver

Begriff, ohne eigentlichen Einflufs auf die Gesellschaft. Es mufs
also lebhaft beklagt werden, dafs man sogar in unseren Tagen, anstatt
den objektiven Bestand der Religion zu schützen, sie zu einer subjektiven
Idee herabwürdigt. Dies versuchte auch Rauweuhoff in seiner
Religionsphilosophie (ins Deutsche übersetzt von Dr. Hanne, Braunschweig 1889).
Er steht ganz auf dem subjektiven Standpunkte. Er huldigt der Ansicht,
dafs das Wesen des religiösen Glaubens in der Annahme einer sittlichen
Weltordnung, welche als Postulat des sittlichen Bewufstseins gedacht
wird, beruhe; die religiöse Weltanschauung hingegen setze die Zweck-
mäfsigkeit in der Natur voraus; das Organ für die Entwickelung dieser
Weltanschauung bilde die dichtende Phantasie. Dem entsprechend leitet
Rauwenhoff den Ursprung der Religion aus dem Gefühle der Achtung vor
einer übersinnlichen Macht her und verlegt ihre Grundlage in das absolute

Pflichtbewufstsein.
Kuttner zeigt, dafs die Beweisführung Rauwenhoffs sehr lückenhaft

ist; die einzelnen Argumente werden als mangelhaft befunden und schliefsen
eine petitio principii in sich. Er kommt zum Resultate, dafs jede
Religionsphilosophie eine dogmatische Voraussetzung habe. — Gewifs mufs
man Kuttner beistimmen, wenn er die Unhaltbarkeit der Rauwenhoffschen
Religionsphilosophie darthut. Damit sollen aber durchaus nicht alle seine
Argumente und noch weniger sein Standpunkt gebilligt werden. Können
wir die Existenz Gottes nicht wissenschaftlich beweisen, dann ist es auch
unmöglich, die Objektivität der sittlichen Ordnung zu begründen, da nach
H. Kuttners Ansicht die Gewifsheit des Pflichtbewufstseins auf dem Glauben
an uns selbst beruht. So lange man von diesem falschen Begriffe der
Sittlichkeit ausgeht, wird man niemals die Notwendigkeit der Religion
beweisen können. Und weil das Fundament erschüttert ist, so ist nur
ein Schritt bis zur vollkommenen Leugnung der Berechtigung einer jeden
Religion und objektiven sittlichen Ordnung. Es ist also nur konsequent
gesprochen, wenn z. B. Nietzsche in „Jenseits von Gut und Böse"
Ansichten ausspricht, welche unmöglich gutgeheifsen werden können, wie
z- B., der Unterschied zwischen Gut und Böse sei zuerst von den Reichen
erfunden worden, die Gebildeten und Vornehmen hätten überhaupt keine
sittlichen Gesetze, den geistigen Aristokraten sei alles erlaubt u. s. w. —
Zu solch traurigen Resultaten gelangt man auf dem Wege, den —
wenigstens im Principe — auch unser Verfasser betreten hat. Seine
kritischen Ausführungen verdienen jedoch, wie gesagt, volle Beachtung.



94 Litterarische Besprechungen.

4. Will man zur einzig richtigen Auffassung der Religion gelangen,
dann mufs sie da gesucht werden, wo sie unversehrt geblieben ist, wo
sie mit dem geoffenbarten Glauben vereinigt ist. Denn wahre — selbst
natürliche — Religion und Offenbarung sind thatsächlich nie getrennt zu
finden. Es kann also für den wahren Begriff der Religion nur förderlich
sein, wenn das Wesen des Glaubens an die Offenbarung ebenfalls klar
entwickelt und erklärt wird. — Der Glaube, das übernatürliche Fürwahr-
halten einer Wahrheit, unterscheidet sich dadurch vom Wissen, dafs er
eine freie Zustimmung zu den geoffenbarten Lehren der Kirche ist, die
man wegen der Autorität des offenbarenden Gottes für sicher und wahr
hält. Der eigentliche Grund der Sicherheit im Glauben ist die
Wahrhaftigkeit Gottes. Weil aber die geoffenbarte Wahrheit für uns stets
dunkel bleibt, ist das Glauben ein freier Akt des Verstandes und des
Willens. Mittel, die uns zur Annahme der Thatsache der Offenbarung
bewegen, sind die Wunder und aufserordentliche Zeichen, Prophétie
u. s. w. Diese werden motiva credibilitatis genannt.

Dies ist die Anschauung aller recht denkenden Theologen, ja man
kann sagen der Kirche selbst. Dr. Lederer will nun in seiner Schrift:
„Der Glaube als freie Heiiserkenntnis" nachweisen, dafs diese allgemein
angenommene Lehre weder mit der Vernunft, noch mit der heil. Schrift
und Tradition in Einklang zu bringen sei. Nach seiner Meinung besteht
der eigentliche Beweggrund des. Glaubens an die übernatürlichen Wahrheiten

in der Einsicht, dafs die geoffenbarten Wahrheiten den Menschen
wirklich zur Seligkeit führen, dafs sie gute, zweckmäfsige Mittel
sind, um in den Besitz des Himmels kommen zu können. Bewiesen wird
dies aus der Natur des Willens. Der Wille läfst sich nur von dem
bewegen, was zum Ziele führt, was gut ist. Nur dann kann der Glaube
frei sein, wenn er gemäfs der Natur jener Potenz ausgeübt wird, welcher
er vor allem zugehört, des Willens. Die gegenteilige Ansicht könne
darum die Freiheit des Glaubensaktes nicht erklären. Auch er gibt an,
dafs Gottes Autorität dazwischen treten müsse, jedoch nicht als die
unfehlbare Wahrheit, sondern als Objekt unserer Glückseligkeit.
Wunder sind nur als Vorbedingungen des eigentlichen Glaubensaktes zu
betrachten, welcher von der Thätigkeit des Willens abhängt.

Dies ist, wie wir glauben, der Grundgedanke des Herrn Verfassers.
Leider hat er unterlassen, sein System auf allseitige Weise zu begründen.
Einige Stellen aus der hl. Schrift sind die Argumente, mittelst deren er
seine These beweisen zu können glaubt. Konzilien, Väter, Theologen
scheint er nicht als kompetente Autoritäten anzuerkennen, denn er führt
sie häufig nur an, um sie zu widerlegen.

Ohne uns in nähere Untersuchungen über das Wesen und die
Motive des Glaubens einlassen zu wollen, bemerken wir nur kurz, dafs der
Glaube eine intellektuelle Tugend ist, sein Subjekt kann nur der
Verstand sein. Motiv des Glaubens kann etwas nur dann genannt werden,
wenn es den Verstand (und nicht den Willen) zu jenem Akte bewegt,
durch welchen er alles für wahr hält, was Gott geoffenbart hat. Soll
der Glaube eine göttliche Tugend bleiben, dann mufs als unmittelbarer
Grund desselben Gottes Autorität selbst anerkannt werden. Credere,
sagt der hl. Thomas, est actus intellectus, quia obiectum huius actus est
verum, quod proprie pertinet ad intellectual. Ideo necesse est quod fides,
quae est proprium principium huius actus, sit in intellectu sicut in sub-
iecto (2. II. qu. IV. a. 3). — Die Theologen, gegen die der Verfasser
kämpft, haben nicht behauptet, dafs z. B. die Wunder Beweggründe
(ratio formalis) des Glaubens sind. Sie sind Mittel, um uns zu über-



Literarische Besprechungen. 95

zeugen, dafs der Inhalt der Offenbarung und die Übernatürlichkeit ihrer
Vermittlerin, der katholischen Kirche, glaubwürdig sind. Sie bewirken
nicht den Glaubensakt., sind auch nicht wesentliche, innerliche
Bestandteile desselben. Sie disponieren uns zur leichteren Annahme
des Inhaltes der Offenbarung dadurch, dafs sie uns die Glaubwürdigkeit
desselben vor die Augen stellen. Durch sie wird die Offenbarung
evident in ratione credibilis, nicht aber in ratione scibilis.
Gewifs hängt der Glaube vom Akte des Willens ab. Dies darf aber nicht
im Sinne des Herrn Verfassers verstanden werden. Der Wille ist dem
Glaubensakte selbst immer etwas Äufserliches. Augustinus fidem accipit
pro actu fidei in quantum ex imperio voluntatis intellectus credibilibus
assentit, sagt der hl. Lehrer a. a. 0. ad 1. Und wieder: Quod pertinet
ad voluntatem, non per se pertinet ad fidem, ib. a. 4. •— Diese Lehre,
recht verstanden, kann kaum in Zweifel gezogen werden. Der Herr
Verfasser hätte viel objektiver geschrieben, wenn er zuerst die Termini
technici der Theologie: objectum materiale, formale quod, quo etc. des
Glaubens näher erklärt hätte und so erst auf die Lösung des Problems
eingegangen wäre. Er ist ohne jede Vorbemerkung, ohne den Standpunkt
der Frage festgestellt zu haben, gleich, wie man sagt, in médias res
gegangen; kein Wunder, dafs er sich nicht zurecht findet.— Und in der
That! Wären die Wunder nicht Motive der Glaubwürdigkeit, so hätte
unser Verstand keinen hinreichenden Grund zur Annahme der Offenbarung.
Dies um so mehr, da, wie der Verfasser selbst Seite 41 zugibt, der
Glaube an die Zweckmäfsigkeit der geoffenbarten Wahrheiten

zum ewigen Leben nur aus übernatürlichen Motiven
erfolgen kann. Die besagte Zweckmäfsigkeit mufs also auch nach
ihm geglaubt werden. Dieser Glaube kann unmöglich Motiv des Glaubens
sein. Denn sonst sind wir entweder in einem offenbaren circulus vitiosus,
oder wir miifsten zugeben, dafs unser Glaube ein unvernünftiger ist,
ähnlich wie z. B. der Gefühlsglaube einzelner protestantischer Sekten. -—

Aber, meint der Herr Verfasser, sonst hätte ja der Glaube ein natürliches

Fundament! Gewifs haben wir natürliche Beweise für die
Glaubwürdigkeit, nicht aber für das Glauben selbst. Dieser stützt sich
nicht auf Gott, auf die prima veritas simpliciter, sondern auf die prima
Veritas revelans, welche jedenfalls übernatürlich genannt werden mufs. —
Wünscht sich Herr Lederer über diese Fragen zu orientieren, so wird
er in den Abhandlungen Dr. Glossners „Apologetische Bichtungen und
Tendenzen", welche in diesem Jahrbuche erscheinen (vor allem im 6.
Artikel), treffliche Aufschlüsse finden.

Noch weniger als der Inhalt kann die Art und Weise gebilligt
werden, in welcher der Verfasser in seiner Broschüre auftritt. Seine
Sprache dürfte wohl etwas zurückhaltender sein. Theologen, wie z. B.
Kleutgen, Hettinger, also Männer der kirchlichen Wissenschaft, tragen
Lehren vor, welche nicht „apostolisch" genannt werden können. Das
richtige Verständnis der heil. Schrift scheint der Herr Verfasser zu sehr
für sich zu beanspruchen und sich selbst als den authentischen Ausleger
der hl. Bücher zu betrachten. Die Aussprüche des Vaticanums werden
durch die hl. Schrift gleichsam korrigiert. Seine (des Vaticannms)
Definitionen bedürfen einer „Ergänzung". Das Konzil hätte, meint Herr
Lederer, viel genauer und deü kirchlichen Traditionen entsprechender
gelehrt, wenn es seine Ansichten ausgesprochen hätte. Die Theologen
sollten, nach der Ansicht des Herrn Verfassers, in dieser Frage mehr
der Spekulation, als den Konzilien und der hl. Schrift Fleifs zuwenden.
Lr ist der sicheren Hoffnung, dafs, wenn alle Seelsorger seine Lehre



96 Litterarische Besprechungen.

befolgen und beim Unterrichte der Irr- und Ungläubigen mehr die
Zweckmäfsigkeit des Glaubensinhaltes zur ewigen Seligkeit als die Wunder
und Weissagungen, als die Autorität des offenbarenden Gottes betonen
würden, so wäre das Lehrverfahren der katholischen Kirche bald viel
fruchtbarer, als es bisher gewesen ist, u. s. w.

Dies soll hinreichen, um neben der Doktrin des Herrn Verfassers
auch noch seinen subjektiven Standpunkt anzudeuten. Das Werk des
Herrn Lederers ist zwar nicht nach unserem Geschmacke, aber der
Grundgedanke seines Systems kann in der Praxis allen jenen empfohlen werden,
deren Aufgabe es ist, andere in die Schönheiten unserer heil. Religion
einzuführen.

5. Will man der Natur durch den Glauben zu Hilfe kommen, dann
mufs er so genommen werden, wie die katholische Kirche und die Theologen

ihn verstehen, und wie ihn Dr. Atzberger in den angezeigten
apologetischen Vorträgen uns entwickelt. Der Glaube ist übernatürlich,
aber die Glaubwürdigkeitsmotive sind nicht nur natürlich erkennbar,
sondern sogar evident, damit so niemand seinen Unglauben entschuldigen
könne.

Dr. Atzberger erklärt uns in 50 Vorträgen die ganze Lehre der
Kirche über den Glauben, zwar nicht immer in wissenschaftlicher Fassung,
sondern eher in einem allen leichtverständlichen Stile. Zuerst entwickelt
er den Begriff des Glaubens im allgemeinen, dann den des christlichen
Glaubens. Als Grund des Glaubens wird Gott, dessen Existenz und
Wahrhaftigkeit vorausgesetzt wird, bezeichnet. Nach der Feststellung
des Wesens der Offenbarung wird ihre Möglichkeit, Wirklichkeit und
Notwendigkeit bewiesen. Als äufsere Kriterien der Offenbarung gelten vor
allem die Wunder und die Prophezeiungen; als innere werden die
Übereinstimmung mit allen natürlichen Wahrheiten, die Reinheit, Heiligkeit
und Erhabenheit der Lehre angeführt. Die katholische Kirche wird als
das vermittelnde Organ der göttlichen Offenbarung bezeichnet, ihr
göttlicher Ursprung, ihr übernatürlicher Charakter und ihre Autorität festgestellt,
die Unvergänglichkeit und Unfehlbarkeit der Kirche und des Papstes
bewiesen und erklärt. —- Alles dieses wird nicht auf Grund selbständigen
Studiums, sondern an der Hand der Apologeten Hettinger, Weifs,
Gutberiet, Schanz, Scheeben behandelt. Eben deshalb ist nicht alles genau
abgerundet, mancher Ausdruck dürfte beanstandet werden können. Auch
einzelne Behauptungen wären noch einer gröfseren Korrektheit fähig.
So wird z. B. S. 9 die Zustimmung des Verstandes zu den allgemein
religiösen Wahrheiten als von freiem Willen abhängig bezeichnet. Dies
darf jedoch nur in dem Sinne gesagt werden, als jeder Akt des Verstandes
•quoad exercitium actus vom Willen abhängig ist. S. 17 wird die Ansicht
ausgesprochen, man halte die geoffenbarten Wahrheiten für sicherer als
die, welche man aus eigener Kraft natürlicherweise erkennt. Zur Klärung
der Frage führen wir folgende Worte des englischen Lehrers an: Certitudo
duo potest importare, scilicet firmitatem adhaesionis, et quantum ad
hoc fides est certior omni intellectu et scientia; quia prima Veritas, quae
causât fidei assensum, est fortior causa quam lumen rationis, quod causat
assensum intellectus vel scientiae. Importât etiam (certitudo) eviden-
tiam eius oui assentitur, et sic fides non habet certitudinem, sed scientia
et intellectus (De verit. qu. 14. a. I ad 7). — Als Ursachen der Unent-
schiedenheit in Sachen des Glaubens wären noch tiefere psychologische
zu finden gewesen. 8. 50 meint der Herr Verfasser, nur oberflächliches
Denken könne annehmen, dafs die Welt von Ewigkeit her sei. Es wird
ihm doch nicht unbekannt sein, dafs eine ganze Reihe grofser Geister die



Litterarische Besprechungen. 97

Möglichkeit der ewigen Schöpfung bejahten. (Vgl. P. Th. Esser: Die
Lehre des hl. Thomas bezüglich der Möglichkeit einer ewigen Schöpfung,
Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie, V. Bd. S. 129 u. s. f.)
Will er diese auch unter die oberflächlichen Köpfe zählen?— Bei der
Notwendigkeit der Offenbarung wäre vor allem erwünscht, die verschiedenen
Arten der Notwendigkeit aufzuzählen und zu erklären. Nur so kann die
Frage ruhig behandelt und endgültig gelöst werden. Das Wunder hätte
viel genauer definiert und erklärt werden müssen. Wird es nur so allgemein

beschrieben, dann können wir seine Möglichkeit nicht darthun, noch
weniger unsere Gegner widerlegen. Das auf Seite 202 über das Vorherwissen

Gottes Gesagte ist dogmatisch mindestens zweifelhaft. An und für
sich ist die Behauptung zu stark, dafs von der Leugnung der Unfehlbarkeit
der Kirche bis zum Unglauben und vollen Atheismus nur noch ein Sprung
sei. S. 379 wird das Gebiet der Unfehlbarkeit etwas zu flüchtig behandelt.

Wir sind überzeugt, dafs der Wunsch des Herrn Verfassers in
Erfüllung gehen wird, den er in der Vorrede ausspricht. Gewifs wird durch
sein Buch mehr als einer, der es ernst nimmt, wieder zum Glauben
gelangen, mancher Wankender wird sich durch seine Vorträge im Glauben
befestigen können. Sein Werk wird besonders für solche nützlich sein,
die sich in der Lehre von Offenbarung und Glauben unterrichten lassen
wollen, aber keine Gelegenheit haben, gröfsere Werke in die Hand zu
nehmen. In diesen Vorträgen wird er den wahren göttlichen Glauben
finden, jenen, der auch zugleich die Grundlage für das irdische
Wohlergehen sowohl des Einzelnen als auch der Gesellschaft selbst ist.

Graz. Fr. Sadocus Szabö 0. P.

Endolf Eisler: Der psychophysisehe Parallelismus, eine
philos. Skizze. Leipzig, Friedrich.

Wenn der Verfasser als „Grundthese" seiner Theorie es hinstellt
(S. 31), „dafs körperliches und geistiges Geschehen stets aneinander
gebunden sind und einander parallel gehen", so geben wir ihm mit Bücksicht
auf die menschliche Erkenntnis und Handlungsweise, um die es sich
ja in diesem Schriftchen handelt, darin recht, dafs solche
Wechselbeziehung zwischen Geist und Körper „immer wieder als das Konstante
im Wechsel der Anschauungen sich erhalten wird". Auch die Zusammenfassung

der verschiedenen Theorieen über den „Parallelismus zwischen
Psychischem und Physischem", zwischen Geistigem und Körperlichem,
Gedanken und Ausdehnung, seit Cartesius und Spinoza ist durchaus zweck-
gemäfs und von durchsichtiger Klarheit. So kurz sie vorgeführt wird,
so inhaltsvoll erscheint sie und gibt Zeugnis davon, wie der Verfasser
die pantheistisclie Philosophie der letzten Jahrhunderte beherrscht. Zu
bedauern ist, zumal im Hinblick auf die Achtung, die allen andern
Systemen gezollt wird, dafs in der Einleitung von „kindischen
Anschauungen" die Rede ist, „wie sie die Religion in Bezug auf
Weltschöpfung enthält". Eine ganz unwissenschaftliche Voreingenommenheit
hindert diese Herren, die Ansicht eines sehr grofsen Teiles der Gelehrtenwelt

nach deren Schriften zu prüfen, wenn solche Ansicht auf dem
Fundamente des christlichen Glaubens steht. Wir könnten, bereits aus
dieser kleinen Schrift von nur 32 Seiten, Glaubensartikel der modernen
Wissenschaft anführen, im Vergleich mit denen die christlichen Glaubensartikel

der reine Trost des Verstandes sind. Von den letzteren kann die
Vernunft gewissenhafte Rechenschaft ablegen, während von den modernen
Glaubensartikeln das Unwahre nachgewiesen werden kann. Nennt der

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 7



98 Litterarische Besprechungen.

Verfasser das Wesen der Kausalität eine „wunderbare Sache" (S. 29)
oder läfst er S. 24 eben nur „die Organismen Träger des Lebens sein",
unten aber schon im „ursprünglichen Stoffe das Princip des Lebens
antreffen" und S. 30 „jedes Ding in der Welt ein beseeltes Wesen sein",
so kommen derartige Sätze augenscheinlich von dem anerkannten und
nicht bewiesenen, also geglaubten Grundprincip, dafs das Höhere aus
dem Niedrigeren hervorgehe (S. 23), also der Schüler den Meister heranbilde,

nicht der Meister den Schüler. Uns können die Widersprüche in
der modernen Wissenschaft, die sich in jedem ihrer Werke häufen, nicht
bewegen, vom christlichen Monismus abzugehen. Nach diesem kommt
alles Sein und alle Thätigkeit von einer einzigen, alles in 1. Linie
wirkenden Kraft, und diese Kraft ist ihre eigene Substanz, nämlich nichts
als Wirklichkeit und Bestimmtheit, actus purus. Alle Dinge sind nach
ihrer Thatsächlichkeit eins in dieser sie wirkenden Kraft; und die Substanz
im Innern der Dinge ist nichts als eine verschiedene und mannigfaltige
Art und Weise, auf die Vollkommenheit dieser einen Substanz
hinzuweisen, die durch keine Nachahmung erschöpft werden kann, die allein
Sein und Kraft aus sich selber hat. Wollte der Verfasser einmal
versuchen, mit den Principien des christlichen Monismus zu arbeiten, so
würde er bald finden, dafs die Vorzüge und das Gute in jedem der
modernen Systeme in eins zusammenfliefsen, dagegen das Dunkel und
das Rätselhafte oder Widerspruchsvolle ausgeschieden wird.

Dr. C. M. Schneider.

Franciscus ter Maar C. SS. JEtäp.: De systemate
morali antiquorum probaMlistarum. Dissertatio historico-
eritica. Paderbornae, Ferd. Schöningh.

Wenn diese Dissertation einzig den Zweck hätte, den status quae-
stionis in der Frage des Probabilismus wissenschaftlich zu bestimmen,
so wäre schon dieser Zweck vollauf gerechtfertigt. Denn es ist nicht zu
beschreiben, wie leichtfertig heutzutage in Abhandlungen und Büchern
der platteste Probabilismus empfohlen wird und alle möglichen Autoren
bis zu Antoninus und Thomas hinauf für denselben eintreten müssen;
auch wenn sie nur das Unglück hatten, zu schreiben, man könne unter
gewissen Bedingungen einer probablen Meinung folgen. Lasen wir doch
in letzter Zeit folgende bombastische Ausdrucksweise: „Wir haben im
Laufe der Untersuchung den Probabilismus als ein System erkannt,
welches durch innere Wahrheit und Konseqnenz wie durch praktische
Verwertung nicht blofs den Vorzug vor allen andern verdient, sondern
in seiner Sphäre allein berechtigt ist." Eine katholische Zeitschrift
stimmte dieser Lobhudelei eines in vielen seiner Behauptungen bereits
vom Anathem der obersten kirchlichen Behörde getroffenen Systems
enthusiastisch zu.

Aber der Verfasser obiger Dissertation begnügt sich nicht damit,
scharf und lichtvoll den status quaestionis auseinander zu setzen. Er
begründet auch aus der Geschichte und mit der Vernunft seine eigene
positive Ansicht, nämlich den Äquiprobabilismus des hl. Aiphonsus, in einer
Weise, dafs nach unserer Meinung schwer etwas dagegen einzuwenden
ist und sowohl die gemäfsigten Probabilioristen wie die ernst denkenden
Probabilisten das Ergebnis der vorgeführten Forschung unterschreiben
können. Jedenfalls schlägt der Verfasser den Weg ein, welchen Aiphonsus
(epist. 12. Febr. 1776) als die via di mezzo bezeichnet.



Litterarische Besprechungen. 99

Er legt mit Recht (S. 15) das entscheidende Gewicht bei Bestimmung
des status quaestionis darauf, dafs nach Alphonsus die zuverlässig
wahrscheinlichere Meinung, wenn sie auf Seiten des an sich nicht zweifellosen
Gesetzes steht, mit moralischer Gewifsheit ausgestattet ist. (Quando
opinio pro lege est certe probabilior, tunc lex non est amplius dubio
stricto dubia, sed est moraliter certa. H. A. I. 31.) Sehr lehrreich
ist der Nachweis, dafs von Medina ab die angesehensten Autoren für
diese selbe Ansicht eintreten. Sie lassen nur dann zu,» dafs man die
minder wahrscheinliche Meinung wähle, wenn die Differenz eine sehr
geringe ist, „nam parum pro nihilo reputatur". Wir führen einige
Beispiele an aus Autoren, die dem Jesuitenorden angehören und deren Namen
überall einen guten Klang haben. Suarez (de leg. 1. 8, c. 13. n. 19) sagt:
Major probabilitas est quaedam moralis certitudo, si excessus probabili-
tatis certus sit. Rebellus (de obligat, justitiae, religionis et caritatis,
ed. 1638, p. 1, qu. 5. n. 5) schreibt: Certum est, neminem salva con-
scientia sequi posse opinionem, quae minus probabilis ab eo cognoscitur.
P. 2, 1. 1, qu. 2, n. 10: Si quis ita dubitat, ut tarnen veri similius sit,
votum fuisse emissum cum sufficienti deliberatione, tenetur sub mortali
illud servare; secus, si tale non sit, etiamsi dubium sit pro utraque parte
aequale. Prior pars a ne mine negatur; posteriorem tenet Sylvester,
Medina et alii communiter. Auch Valentia (in II, II disp. 5, qu. 7,
punct. 4, dub. 3): Et tunc quamdiu quis in tali existimatione judicioque
perdurât, non potest aut in agendo aut in consulendo sequi opinionem
minus apud se probabilem, sed debet sequi, quam probabiliorem putat.
Der ehrw. L. de Ponte (in I. II qu. 18; de conc. dub. 4 et 5): Non est
in potestate hominis deponere opinionem, quam certe seit esse
probabiliorem, quia intellectus necessitatur quoad specificationem assentiri
probabilioribus. Nullus potest speculative assentire opinioni, quam
videt minus probabilem.

Interessant ist die Auslassung des Kardinals Pallavicini: Quando
res est utrimque probabilis, neutra pars est evidenter probabilior;
alioquin altera nullo modo esset probabilis (D. 9. qu. 4. a. 4. n. 3).
S. 36 weist der Verfasser nach, dafs Pallavicini den Jesuiten Michaël
d' Elizalde aufgefordert hat, sein Werk gegen den Probabilismus zu
schreiben. Wir nennen die Stelle aus Pallavicini interessant, weil dadurch
die endgültige Lösung der ganzen Frage im Sinne des hl. Thomas
angedeutet wird. Thomas setzt eben in die Definition der opinio probabilis
die adhaesio von Seiten des Intellekts. Quidam actus intellectus habent
cogitationem informem absque firma assensione, sive in neutram. partem
déclinent, sicut accidit dubitanti; sive in unami partem magis declinet
quam in aliam aliquo levi signo, sicut accidit suspicanti; sive uni
parti adhaereat, sicut accidit opinanti (S. tb. 2. 2. qu. 1, art. 4).
Wenn aber zu den Wesensmerkmalen der opinio probabilis, als solcher,
es gehört, dafs ihr der Mensch zustimmt, dafs sie also eine „Meinung",
ein „Mein" ist, so ist eben das Gegenteil nicht mehr für den betreffenden
probabel. Es wird damit das Subjektive in dieser Frage, was in den
Umständen, den persönlichen Verhältnissen liegt, geschieden von den
objektiven Gründen.

Darauf weist auch der Jesuit Esparza, ein sehr geschätzter Theologe^

hin, wenn er sagt (Appendix, qu. 23 de act. hum., ed. 1669, n. 112):
Fieri non potest, ut opiniones invicem contradicentes maneant ambae
probabiles apud eum, cui est evidens ac indubitate, alteram opinionum
niti motivo absolute et simpliciter, omnibus hinc et inde consideratis,
Majori. Es kommt in der Frage des Probabilismus darauf an, zu finden,

7*



100 Litterarische Besprechungen.

woher das Motiv für die adhaesio stammt. Denn ex parte objecti besteht
keine absolute Evidenz, die zum assensus zwingt, sondern höchstens eine
gewisse Evidenz im Vergleiche mit der minder probablen Meinung; wird
doch eben angenommen, dafs selbst die evidenter et notabiliter proba-
bilior nicht objektiv absolut gewifs ist. Dieses Motiv kann blofs vom
„Subjekte" herkommen. Da öffnet sich der Weg für weitere Forschung
und für eine endgültig zufriedenstellende Lösung. Sich wie der platte,
laxe Probabilismus dabei beruhigen, dafs ein, wenn auch noch so leicht
wiegender, Grund für eine Meinung vorhanden ist (bedeutet dieser Grund
auch nur einige moderne Autoren), heifst sich dem Satze nr. 3 unter den
von Innocenz XI. verurteilten aussetzen und den Tadel verdienen, welchen
der Jesuit Perilius (de consc. prob, praef.) mit den Worten ausspricht:
Ne propter apertam ab unanimi antiquorum opinione defectionem temeri-
tatis arguerentur, coeperunt rationes aliquas excogitare, quibus et suum
a majoribus recessum honestarent, et apud imperitum vulgus de suae
sententiae veritate plausum aliquem obtinerent.

Wenn der Verfasser, um dies nebenbei zu erwähnen, beispielsweise
bemerkt (S. 99), dafs Thomas die traditio instrumentorum als Materie
der Priesterweihe betrachtet, so ist das nicht richtig. Thomas nennt die
übertragene potestas die materia des Sakramentes und die instrumenta
sind nach ihm blofs ein Ausdruck dieser potestas. In der potestas, als
der eigentlichen Materie, herrscht daher überall in der Kirche
Übereinstimmung; der Ausdruck dieser potestas aber kann in den verschiedenen
Kirchen und Zeiten wechseln, wie der Aquinate ausdrücklich hinzusetzt.
Wir empfehlen diese Dissertation ter Haars sowohl wegen ihres Inhalts
wie wegen der Klarheit in der Ausdrucksweise aufs dringendste.

Dr. C. M. Schneider.

Prof. Dr. Max Diez: Theorie des Gefühls zur Begründung
der Ästhetik. Stuttgart, Frommann (E. Hauff).

Wir lasen dieser Tage die Schrift Hermann Bahrs „Studien zur
Kritik der Moderne". Darin wird in feuilletonistischer Behandlungsweise
nachgewiesen, wie der Stil der neuesten Litteratur darin besteht, keinen
Stil zu haben, und die Kunstregel der neuesten Erzeugnisse der Kunst
darin gipfeln, keinen Regeln mit Rücksicht auf das Ganze des
Kunstwerkes zu folgen. Die oben angezeigte „Theorie des Gefühls" hat
denselben Inhalt, nur erscheint derselbe im Philosophengewande. Beiderseits
wird auf jene Richtung in Kunst und Wissenschaft hingedeutet, welche
man in der politischen Sprache mit dem Worte „Anarchie" ausdrückt;
es werden Fingerzeige gegeben, um wieder auf festen Boden zu kommen.
Der Verfasser der „Theorie des Gefühls" beschäftigt sich zuerst mit der
Notwendigkeit eines neuen Fundamentes für die Ästhetik, kritisiert dann
die verschiedenen Ausgangspunkte in der Erörterung des ästhetischen
Subjekts und begründet schliefslich seinen eigenen Versuch einer Theorie
des Gefühls als der Grundlage einer philosophischen Wissenschaft der
Ästhetik. Es bedarf bei Lesung der Schrift angestrengter Aufmerksamkeit;

denn der Verfasser weicht teilweise bedeutend von der gewöhnlichen
Terminologie ab. Um den Sinn zu erfassen, mufs sich der Leser stets
gegenwärtig halten, wie der Verfasser seine termini erklärt wissen will.
Und letzteres ist nicht immer leicht festzustellen. Es müssen zu diesem
Zwecke nicht selten mehrere Stellen verglichen werden, von denen die
eine das von der andern angeeignete Verständnis vervollständigt. Besser



101

würde es gewesen sein, wenn scharf und klar der wissenschaftliche Inhalt
solcher termini in einer einzigen Stelle, wo möglich mit hervortretender
Schrift, erläutert und im Anschlüsse daran später nach den verschiedenen
Seiten hin die praktische Anwendung gemacht worden wäre. So erscheint
der Hauptterminus selber, „das Gefühl", bald als „That der Freiheit",
bald als „Selbstbewufstsein des Geistes", bald als allgemeines „Lebens-
gefübl", bald noch anders. Wir haben keine Stelle gefunden, in welcher
die verschiedenen Gesichtspunkte, unter denen „das Gefühl des Geistes"
betrachtet werden kann, zusammengefafst würden. Das ist dem Leser
selbst überlassen und verursacht diesem Schwierigkeiten, die sich
vermeiden liefsen. Nach unserer Ansicht beengt man den Begriff des Schönen
zu sehr. Man gibt demselben zu viele wesentliche Merkmale. Das
Schöne ist nichts anderes wie das in den Schatten des Unendlichen
getauchte Gute und Wahre. Daraus ergeben sich sogleich die drei
unterscheidenden Kennzeichen des Schönen: Vollständig, entsprechende
Proportion oder Abmessung der Teile, ein gewisser Glanz. Das Vollständige,
wonach z. B. ein Gesicht häfslich ist, wenn ihm die Nase oder ein Auge
fehlt, entspricht dem Guten. Gut ist ja, was begehrenswert ist; etwas
Mangelhaftes aber oder nur in der Potenz, dem Vermögen nach,
Bestehendes wird im selben Mafse nicht begehrt. Die Proportion oder das

angemessene Verhältnis der Teile entspricht der Vernunft, deren Gegenstand

das Wahre, d. h. was „währt", also das Wesen im ;Dinge, ist.
Bleibt doch dieses immer dasselbe unter dem Wechsel der äufseren
Erscheinungen und bildet für die letzteren das Mafs. Der Glanz, der vom
Schönen unzertrennbar ist, entspricht dem Unendlichen. Daher kommt
es, dafs man wahrhaft Schönes immer wieder sehen oder hören will,
kaum davon gesättigt wird und im Innern eine unerklärbare Befriedigung
empfindet, die über rein stoffliche Dinge erhebt und nicht selten auf die
körperlichen Bedürfnisse selber vergessen läfst. Man klagt heutzutage so
oft, die schönen Künste seien nur noch für die oberen Zehntausend da;
nicht blofs weil der Genufs ihrer Erzeugnisse bedeutende Mittel
erfordert, sondern weil die Kunstwerke selbst gar nicht populär im guten
Sinne des Wortes angelegt sind. Der Verstand waltet zu viel vor und
der eigentliche ästhetische Glanz, das Zeichen des wahrhaft Künstlerischen,
des UrspruDges'vom Unendlichen her, fängt an zu mangeln. Man
komponiert keine Zauberflöte und keine Schöpfung mehr, sondern macht die
Musik zur reinen Mathematik in Tönen. Ähnlich verhält es sich mit
den übrigen Künsten. Der Begriff des Schönen wird zu sehr eingeengt.
Daher kommt die sog. Anarchie in der Kunst, welche nicht mehr das
Populäre, sondern das Ordinäre sucht und die beste Regel im Mangel
an allen Regeln erblickt. Der Verf. obiger Schrift trägt das Seine dazu
bei, der Anarchie in der Ästhetik mit dem reichen, ihm beschiedenen
Talente entgegenzutreten. Seinen Zweck wird er um so sicherer
erreichen, je weiter, transcendentaler, verständlicher er den Begriff des
Schönen fafst. Dr. C. M. Schneider.

Salvatore de Crescen&e: Saggio di ana scala normale
del pensiero astratto secondo la risultante di due
fattori. Moduli secondo e terzo ossia di media e d' infima
grandezza. Napoli, Michele d' Auria.

Es geht in Italien mit Thomas ähnlich wie mit Palestrina. Im
Vergleich mit andern Ländern findet Palestrina und mit ihm der echte



102

Kirchengesang vielleicht am wenigsten Verständnis, jedenfalls bis vor
einigen Jahren, bei den Gesangchören und Gesangmeistern Italiens.
Ebenso gibt es weite Gelehrtenkreise in Italien, die, nach den veröffentlichten

Schriften zu urteilen, wohl nie etwas von einem Italiener, Namens
Thomas v. Aquin, und seiner Philosophie gehört haben. In diese Kreise
gehört augenscheinlich der Verfasser obigen Schriftchens. Wahrscheinlich
hat er, weit in der Ferne, die Glocken des Ilerbartschen Systems läuten
hören und möchte nun die Begriffe alles menschlichen Wissens in die
Zwangsjacke mathematischer Formeln stecken. Wir glauben seiner wiederholten

Versicherung, sein Schriftchen sei nicht vollkommen; aber es sei
doch „etwas" und das genüge ihm, überhaupt etwas geleistet zu haben.
Wir wollen auch dieses „Etwas" genauer bestimmen. Der Inhalt seines
Schriftchens ist höchst günstig kritisiert, wenn man ihn als thörichte
Spielerei kennzeichnet. Der Verf. thäte besser und befafste sich vor
allem mit seinem grofsen Landsmann, dem Aquinaten.

Dr. C. M. Schneider.

Die Sittlichkeitslelire als Naturlehre. Leipzig, Duncker und
Humblot.

Die „deutsche Gesellschaft für ethische Kultur" beabsichtigt, ein
Lehrbuch für religionslose Ethik zu veröffentlichen, welches, neben der,
nun einmal noch, christlichen Schule, „jeden praktischen Lehrer wie alle
selbständig denkenden Eltern anleitet, ihren Kindern und Zöglingen eine
von allen religiösen Voraussetzungen freie ethische Unterweisung zu
erteilen". Vorliegende Schrift bildet eine Art Vorbereitung für ein
solches Lehrbuch. Der Verf. specialisiert am Schlüsse etwas eingehender
die erforderlichen Eigenschaften dieses wünschenswerten „Lehrbuches".
Unter anderem „soll dem Lehrer das Verständnis nicht erschwert werden
durch Voraussetzung von Specialkenntnissen, die auf seinem Bildungswege

nicht geboten zu werden pflegen, noch durch den Gebrauch
philosophisch-technischer Termina".

Wir können dem Verfasser das Zeugnis geben, dafs er im
vorliegenden Schriftchen dieser Bedingung im vollsten Umfange gerecht
geworden ist. Weder in der Geschichte noch in der Naturlehre noch in
der Philosophie und am wenigsten in der Logik verrät er Specialkenntnisse,

so gering auch immer man sie für die Begründung einer neuen
Richtung der Ethik annehmen möchte. Die Grundlage für ethische
Weiterentwickelung ist ihm der natürliche ethische Trieb, das bedeutendste
Hindernis die Religion. Wie man sich diesen Trieb vorzustellen hat,
erhellt aus dem glänzenden Beispiele der Tiere. Da verteidigt manchmal
mit Aufopferung ihres Lebens die Mutter ihre Jungen, und die Henne
verzichtet ja auf alles Herumlaufen zu Gunsten der Küchelchen, die sie
ausbrüten will. Wollte man auf den Löwen, Tiger, Panther hinweisen,
die ihre „Nächsten" auffressen, so würde der Verf. mit den
menschenfreundlichen Satzungen der Jahrhunderte oder Jahrtausende alten Thaggs
oder Thuggs Vorderindiens antworten (S. 10). Diese halten es für ihre
Pflicht, so viel Raubmorde wie möglich durch Erdrosseln auszuführen;
aber einzig aus Eifer für das Wohl der andern. Sonst würde ja das
Menschengeschlecht zu zahlreich werden. Selbstverständlich ist die Ent-
wickelungstheorie Darwins für den Verfasser unumstöfslicher wie ein
Glaubenssatz : Die Menschheit macht seit dem „paradiesischen" Menschen
stete Fortschritte. Das hindert ihn freilich nicht zu behaupten, dafs die



Litterarische Besprechungen. 103

religionslose Ethik bereits 600 Jahre vor Christus gelehrt worden, zumal
das Christentum habe die weitere Ausbreitung derselben gestört und
somit die Menschheit zurückgeschraubt. Wir fühlen uns indessen dem
Verf. zu besonderem Dank verpflichtet. Er hofft auf den Protestantismus,

auf die deutsche Philosophie oder die metaphysische Moral; auch
an den Socialdemokraten verzweifelt er nicht, „wenn sie nur ihren
socialistischen Irrlehren entsagen" ; selbst zu der „altkatholischen Kirche"
hat er Vertrauen. Einzig vom „jesuitischen Ultramontanismus", d. h.
von der katholischen Kirche, hofft er nichts für die Beförderung der
religionslosen Ethik. Das freut uns, dafs er doch unsere Kirche von der
Aussicht ausnimmt, wonach sie ebenfalls einmal den tierischen Instinkt
als das Ziel der Moral hinstellen könnte. Dafür verzeihen wir ihm gern
die Päpste von ehemals, „die blofs zu winken brauchten, und ein Mönch
verwüstete die fruchtbarsten Länder und erfüllte sie mit Blut und Thränen".

Dr. C. M. Schneider.

Carol. Frick, S. J.: Ontologia sive Metaphysica gene¬
ralis, in usum scholarum. Friburgi Brisgoviae, Herder.

In 6 kleinen Bänden kommt jetzt bei Herder ein cursus philo-
sophicus heraus, von dem wir hier die Ontologie oder allgemeine
Metaphysik vor uns haben. In 3 Büchern wird über das ens in communi
oder transcendentale, über die höchsten und allgemeinsten Arten des
Seins oder das ens categoricum und über die Vollkommenheit im Sein
gehandelt. Der Begriff des Seins, die Einteilung in Akt und Potenz,
sowie die possibilia und die transcendentalen Eigenschaften des Seins
bilden den Inhalt des 1. Buches; die Kategorieen des Aristoteles, die
Erörterung der Substanz, die Accidentien und die Ursächlichkeit den
des 2., die Vollkommenheiten in der Zusammensetzung des Seins sowie
in der Existenz, notwendiges oder kontingentes Bestehen den des 3. Buches.
Der Leser sieht aus dieser Reichhaltigkeit des Stoffes bereits, wie schwer
es ist, denselben auf dem geringen Räume von etwa 200 S. bei kleinem
Format mit ausreichender Klarheit zu behandeln. Es handelt sich da
vielmehr um eine Synopse, die an das mündlich Auseinandergesetzte
erinnert, wie um ein wirkliches Lehrbuch für Schüler. Wir hätten, eben
um der notwendigen Klarheit willen, gewünscht, dafs der Verf. zumal
die Definitionen nach Thomas gegeben hätte. Es existiert kein anderer
Autor, der dies so gut verstände. So halten wir es für ungenau, wenn
S. 4 das verbum mentis als der actus bezeichnet wird, durch den die
Vernunft auffafst; dieses verbum ist das Erzeugnis vielmehr des Vernunftaktes

in diesem Vermögen selber. Und wenn S. 7 die ratio entis als
essentiale praedicatum respectu omnium quibus tribuitür bezeichnet
wird, so gibt das zu Zweideutigkeit Veranlassung. Bei der Behandlung
der Distinktion zwischen essentia und existentia ist die Art und Weise,
wie Thomas angeführt wird, keine würdige. Ein allgemeines Princip,
welches niemand leugnet, wird da aus Thomas genommen und
hinzugefügt, ut ait Thomas, ein Princip, welches für viele andere Wahrheiten
auch verwandt werden kann; daran knüpft denn der Autor seine
Argumentation in einer Weise, dafs der Unerfahrene glauben mufs, die Schlufs-
folgerung stehe auch im Thomas (vgl. S. 47, 48, 51 u. s. w.). Thomas
gegen die reale Distinktion von essentia und existentia in Anspruch zu
nehmen, ist. nur möglich, wenn man die Texte desselben verstümmelt
oder verdreht, wie S. 50. Dies behauptet ja niemand, dafs die Existenz



104 Litterarische Besprechungen.

zur bereits wirklich bestehenden Wesenheit hinzutrete, wie etwa das
Weilse zur Mauer. Aber die eine selbe verursachende Kraft Gottes ist
der Grund, dafs im verursachten Dinge realiter ein in sich notwendiges
Element sich findet und, realiter von diesem verschieden, wie das nicht
anders sein kann, ein kontingentes; realiter ein Element, das immer
dasselbe bleibt, wie z. B. der Mensch inmitten alles Wechsels in ihm.
immer Mensch bleibt, und realiter ein Element, das keinen Augenblick
dasselbe bleibt; dafs da realiter eine Entwickelung ist und realiter ein
Stillstand. Diese beiden Elemente müssen real geschieden sein, wie Ja
und Nein. Nur in Gott sind sie es nicht; denn da kommt die Existenz
nicht von aufsen, sondern ist mit der Wesenheit notwendig gegeben.
Bei der Lehre von den habitus hätte der Autor besser gethan, sich genau
an Thomas zu halten, der jedenfalls diese Lehre erschöpfend behandelt
hat. Einen habitus naturae kennt der Autor nicht; gerade ein solcher
aber ist sehr wichtig für das (spätere) Verständnis der Lehre von der
Erbsünde. Er erwähnt zwar die habitus entitativi, qui immediate sub-
stantiam afficiunt, und nennt dabei die gratia sanctificans; aber das sind
habitus, die in wesentlicher Beziehung zur Person stehen und darum
notwendig vermittels der Potenzen, nicht vermittels der Natur sich äufsern.
Die habitus naturae setzen dagegen die Natur selber unmittelbar in
Beziehung zum letzten Endzwecke und werden dementsprechend
fortgepflanzt ohne und trotz des persönlichen Willens, wie die Ungerechtigkeit

und die Erbsünde. Nur der Mensch, kein anderes stoffliches Geschöpf
kann solche besitzen ; weil er allein keine naturnotwendige Beziehung zu
seinem letzten Endzwecke hat und somit nicht von Natur bereits mit
Rücksieht auf denselben difficile mobilis ist, vielmehr von ihm abfallen
kann. In der Lehre über die Relation hätte ebenfalls mehr an das
Geheimnis gedacht werden müssen; muft ja doch die Philosophie immer so
dargelegt werden, dafs das Thor für das Licht des Geoffenbarten offen
bleibt. Wir zweifeln, ob sich S. 149 und 150 mit dem Dogma von der
Dreieinigkeit vereinigen lassen. Durch die Rücksichtnahme auf das höhere
Licht wird ja auch das niedrigere natürliche Lieht heller, es werden die
Grundbegriffe in ihrer Natur schärfer abgegrenzt und sonach fruchtbarer
für die Forschung im Bereiche der natürlichen Wahrheiten. Sckliefslich
möchten wir nicht, dafs jeder Autor an den aufgenommenen termini
rüttelt. Wir sehen leider nur allzugut, wohin dies bei der
modernungläubigen Wissenschaft führt. Ausdrücke wie perseitas, abaleitas etc.
bleiben lieber fort; sie würden uns in die Zeit des schlimmsten Verfalls
der scholastischen Wissenschaft zurücksinken lassen.

Dr. C. M. Schneider.

Josephus liychluk : De malo. Cracoviae, Anczyc et socii.

Jeder wird diese Monographie über das Übel mit grofser Genug-
thuung und reichem Nutzen lesen. Sie zeugt von gründlichem Wissen
und von bedeutender Darstellungsgabe. Vor allem aber ist die theologische

Zuverlässigkeit der darin auseinandergesetzten Lehre hervorzuheben.

Kaum ist hier und da eine kleine Ungenauigkeit zu verzeichnen.
Diese Zuverlässigkeit kommt daher, dafs der Verfasser seine
Begriffsbestimmungen durchaus den von der Kirche anerkannten Vätern und
Kirchenlehrern entnimmt. Augustin und Thomas bilden die Hauptquelle,
aus welcher er schöpft. Und diese Quelle ist vollauf hinreichend, um
auch die modernen Irrtümer, wie z. B. den Pessimismus, zu widerlegen.
Nachdem der Verf. den allgemeinen Begriff des Übels dargelegt, entwickelt



Litterarische Besprechungen. 105

er dessen Wesen und Ursprung, erörtert eingehend nach den verschiedensten

Seiten das Übel im Menschen sowie die Zulassung desselben von
Seiten Gottes und schliefst mit der Berechtigung des physischen Übels,
des Schmerzes, in der Welt überhaupt und zumal in den Menschen,
wobei den vor dem Alter der Unterscheidung sterbenden Kindern eine
besondere Aufmerksamkeit geschenkt wird. Wenn S. 19 Athanasius,
Dionysius Areop., Augustin unter denen erwähnt werden, die das Übel
nicht als eine privatio betrachten, sondern als nihil, so steht in den
angeführten Stellen das nihil nicht im Gegensatze zur privatio. Vielmehr
wollen diese Stellen blofs leugnen, dafs dem Übel eine positive Wesenheit

oder Natur innewohne. Es geht dies besonders aus dem ganzen
4. Kapitel de div. nom. des Areopagiten hervor, auf welches sich ja
Thomas am allermeisten mit seiner Definition des malum als einer
privatio boni beruft. Dieses Kapitel ist das Klassischeste, was über das
Übel geschrieben worden, nur mufs man es ganz lesen. S. 44 sollte
man meinen, Thomas stelle den Willensakt schlechthin höher wie den
Akt der Vernunft. Das Gegenteil ist der Fall; nur in diesem Leben
steht die Liebe über dem Glauben und der Hoffnung und zwar aus dem
Grunde, den Thomas in der Anmerkung angibt. S. 57 mufste noch
schärfer geschieden werden: der actus peccati von der malitia peccati;
ersterer ist wie alles Positive von Gott und deshalb ist die Zulassung
der Sünde auf Seiten Gottes auch ein positives Bestimmen: Sicut praed.
includit voluntatem conferendi gratiam et gloriam, ita reprobatio includit
voluntatem permittendi aliquem cadere in culpam et inferendi poenam
pro culpa. Reprobatio non nominat praescientiam tantum, sed aliquid
addit secundum rationem, sicut et Providentia (S. Th. I. qu. 23, a. 3).
Dieses Positive bezieht sich nicht auf die malitia, die Gott blofs vorhersieht;

sondern darauf, dafs diese malitia im Akt zur Erscheinung, zum
thatsächlichen Bestände kommt. Ahnlich bestimmt der Richter nicht
zum Verbrechen, sondern stellt den Verbrecher als solchen vor die staatliche

Gemeinschaft hin; so dafs nun das Verbrechen ein vom Staate,
sozusagen, greifbares wird. Das aber entspricht der Barmherzigkeit Gottes.
Denn der Sünder selber hat dementsprechend, wenn seine innere Bosheit,
die er oft selber nicht genau bemifst, — abscondita tenebrarum —, that-
sächliches Sein im sündhaften Akte gewinnt, bessere Gelegenheit, sie zu
erkennen und sich zu bessern. Der Verf. hat wohl diese Lehre; aber
wir hätten sie in schärferer Fassung gewünscht. Wir empfehlen die
Schrift aufs angelegentlichste.

t*s, Dr. C. M. Schneider.

Stasi JPietrantonio: Linee di protosophia. Maglie, Gari¬
baldi.

Der Verfasser will in diesem Schriftchen die Grundlinien eines neuen
Systems der Weltweisheit vorführen. Für uns Deutsche ist es nicht neu.
Die Entwickelung des Ich nach innen und nach aufsen kennen wir aus
Fichte. Die vorliegende Arbeit mischt aus Ceretti etwas Hegel hinzu
und erreicht es richtig, so unverständlich wie möglich zu sein. Die
Sprache wird in ähnlicherWeise mifshandelt, wie wir dies in der deutschen
pantheistischen Philosophie gewohnt sind und wie es bei uns, Gott sei
Dank, nicht mehr so häufig geschieht. Wir glauben nicht, dafs diese
»Protosophia" Anhänger gewinnen wird.

Dr. C. M. Schneider.



106 Litterarische Besprechungen.

JP. Alberto Lepidi, O. JP. : La critica della ragione pura
secondo Kant e la vera lilosofia. Koma, Befani.

Das ist eine ganz andere Sprache und ein ganz anderer Inhalt wie
im eben angezeigten Schriftchen. Ein durchsichtig klarer Stil vereint
sich hier mit durchaus gereiften und ausgedachten Ansichten sowie mit
völliger Beherrschung des Gegenstandes. Kants Kritik der reinen
Vernunft bildet den Gegenstand der Abhandlung. Die hauptsächlichen
Behauptungen Kants werden verständlich vorgelegt und im einzelnen mit
Hilfe der thomistischen Philosophie widerlegt. Ob der Dreibund auch
der pantheistischen Philosophie, die in Deutschland ihren Ursprung und
ihren Hauptsitz hat, in Italien derart günstig gewesen ist, dafs ein so
hervorragender Gelehrter wie der Leiter der thomistischen Studien in
der 1. Studienanstalt des Dominikanerordens, in der Minerva zu Rom,
es für nötig fand, sich eigens gegen das Kantsche System zu wenden!
Eingefleischte Kantianer wird diese Schrift nicht bekehren; denn diese
gehen eben davon aus, dafs Kant die Fundamente selber des Seins untersucht

habe, was bis dahin vernachlässigt worden sei. Sie werden alles
zugeben, was Lepidi schreibt, und sagen, Kant beginne eben da, wo die
„alte Philosophie" aufgehört hat; er zerlege und prüfe das, was „adhuc
viris doctissimis non innotuit" (S. 17); die „alte Philosophie" setze das
Sein voraus, Kant aber leugne diese Voraussetzung. Dafs das Selbst-
bewufstsein durch sich selber leuchte und an 1. Stelle das Ich Erkenntnisgegenstand

sei (S. 28), halten wir nicht für die Lehre des hl. -Thomas.
Dieser ist vielmehr, nach uns, der offenbaren Meinung, dafs durch die
Akte das eigene Selbst erkannt werde und somit schliefslich durch die
erkannten Gegenstände. Dr. C. M. Schneider.

Josephtis Hontheim, S. J.: Iiistitutiones Tlieodicaeae
sive theologiae naturalis secundum principia S. Tliomae
Aquinatis, ad usum scholasticum. Friburgi, Herder.

Es wird immer mehr Gebrauch, in die theologia naturalis alle
Materien hineinzubringen, welche sonst im dogmatischen Traktat de Deo
uno behandelt werden. Höchstens fügt der letztere noch die
Prädestinationslehre hinzu. Aber auch für diese sind die theologisch-wissenschaftlichen

Principien bereits in der Theodicee oder der natürlichen Gotteslehre

vollständig vorbereitet. Schauen wir zudem auf die Begründung
der aufgestellten Behauptungen, so ist sie ebenfalls dieselbe: Schrift,
Väter, Vernunftbeweise sind die Quellen, aus denen der theologische
Traktat schöpft; und ebenso beruft man sich auf Schrift- und Väterstellen
in der philosophischen Darlegung der gleichen Materie.

Wir wissen wohl, dafs man auf die grofsen Scholastiker, als auf
die Vorbilder für derartige Behandlungsweise, hindeutet. Wir meinen
indessen, dafs auf einen durchgreifenden Unterschied nicht hinlänglich
achtgegeben wird. Die grofsen Scholastiker stellen die natürlichen Wahrheiten

betreffs der Existenz und der Vollkommenheiten Gottes
ausdrücklich unter das Licht der Offenbarung und bringen somit das Forschen
der natürlichen Vernunft in organischen Zusammenhang mit den Glaubensartikeln.

Thomas schreibt diesbezüglich im 1. Artikel seiner theologischen
Summa: „Auch nach einer andern Seite hin war es notwendig, dafs
der Mensch durch Offenbarung von Seiten Gottes unterrichtet würde:
nämlich für das leichtere Verständnis der rein natürlichen Wahrheiten.



Litterarische Besprechungen. 107

Denn was für Wahrheiten die menschliche "Vernunft über Gott erforscht
hat, das wissen verhältnismäfsig nur wenige; und zwar erkennen sie es
mit Zuverlässigkeit erst nach längerer Zeit; und noch dazu unter
Beimischung mannigfacher Irrtümer. Trotzdem aber hängt von der Kenntnis
dieser Wahrheiten das Gesamtwohl des Menschen ab, welches ja in Gott
besteht. Damit also die Menschen ihr Heil mit mehr Sicherheit und
gröfserer Leichtigkeit fänden, war es notwendig, dafs sie über die
göttlichen Dinge vermittels der übernatürlichen Offenbarung unterrichtet
würden."

Bei dieser Anschauung war die natürliche, also die von den Wesenheiten

der sichtbaren Dinge befruchtete Vernunft das Erdreich, welches
unvollkommen und noch wenig gereifte Früchte mit Rücksicht auf die
Kenntnis Gottes brachte, während die Principien der Offenbarung, die
Artikel des übernatürlichen Glaubens, aufser dem Geheimnisse, das sie
enthielten, auch die Produktionsweise der natürlichen Vernunftkraft
vervollkommneten und deren Früchte zu vollendeter Reife brachten. Dies
ist aber nicht mehr die Anschauungsweise unserer Tage. Nach dieser
hat die Natur mit ihren Kräften ein eigens abgegrenztes Feld mit eigenem
natürlichem Endzwecke, mit eigenen Forschungsergebnissen der Vernunft,
mit eigenen Gütern, auf die der freie Wille sich erstreckt. Nur ist
dieser Endzweck, diese natürliche Wissenschaft, dieses natürliche Streben
nicht in einer so hohen Sphäre, wie die von der Offenbarung gezogene.

Die neuere Behandlungsweise also schliefst einen gewissen Widerspruch

in sich ein. Sie will die natürliche Theologie als etwas
Selbständiges, in sich Abgeschlossenes, mit eigenem Fundament und eigenen
Principien Ausgestattetes betrachtet wissen; trotzdem aber zieht sie
alles in ihren Bereich, was, nach den grofsen Scholastikern und nach
der geschichtlichen Erfahrung, einzig unter dem Lichte der Offenbarung
Klarheit und Zuverlässigkeit gewinnt. Damit ist zugleich ein grofser
praktischer Nachteil verbunden; nämlich die Erfolglosigkeit. Man möchte
sich an diejenigen wenden, die sich rühmen, blofs auf die Vernunft zu
bauen, oder andern zeigen, wie weit die natürliche Vernunft reicht.
Finden diese nun in solchen Werken Konzilsbeschlüsse, Schriftstellen,
Vätertexte als Unterlage der Beweisführung; oder sehen sie Fragen
ausführlich behandelt, welche, wie alle jene, die in der Freiheit Gottes
ihren Ausgangspunkt haben, das Licht der Offenbarung voraussetzen,
damit sie, auch nur, gestellt werden; so wissen sie nicht mehr, woran
sie sind, und zweifeln, ob denn die übrigen Fragen nicht ebenfalls
schliefslich dem blofsen Bereiche der natürlichen Vernunft entfliehen und
demnach ohne die Offenbarung die Vernunft gänzlich machtlos für alle
Erkenntnis göttlicher Dinge sei.

Wir machen diese Bemerkungen nicht, weil wir meinten, es treffe
den Verfasser vorliegenden Werkes irgend ein Vorwurf aus der That-
sache, dafs er der in unserer Zeit gäng und gäbe gewordenen Behandlungs-
weise der natürlichen Gotteslehre sich angeschlossen hat. Wir gestehen
im Gegenteil ihm gern zu, dafs er, zumal bei den Beweisen der Existenz
Gottes, reichlich und vollauf zutreffend die Philosophen vor Christus,
besonders recht anziehende Stellen aus Plato, verwertet hat; auch dafs
bei ihm die modernen Gegner der vernunftgemäfsen Theodicee, die
Materialisten und Pantheisten (wie wir meinen, mit Ausnahme von E. von
Hartmann), erschöpfend angeführt sind; vielleicht wäre zudem sein Werk
noch eindrucksvoller geworden, wenn er- seine Darlegungen in diesem
Teile packender formuliert hätte mit Weglassung alles dessen, was
eigentlich in die Theologie gehört.



108 Litterarische Besprechungen.

Nein; wir haben deshalb unsere Meinung ausgesprochen, weil wir
sehen, wie viele dergleichen Werke über die philosophische Gotteslehre
in der letzten Zeit herausgekommen sind und wie gering der praktische
Vorteil zu sein scheint, den sie hervorbringen. Die grofsen Wahrheiten
über Gott, die im Munde eines Plato, Aristoteles, Cicero solchen Eindruck
machen, dafs Augustin selber sie nur zu wiederholen und zu veranschaulichen

braucht, verlieren ihren überwältigenden Glanz durch die
Beimischung von allerhand, an und für sich oder doch jedenfalls im
Vergleiche zu diesen Wahrheiten, kleinlichen Kontroversen, die aus der
Offenbarungswissenschaft stammen und auch da nur ihre tiefe Bedeutung
und ihre Lösung finden können.

Der Verf. hat beim eudämonologischen Gottesbeweise den Ansatz
zu einer l'heodicee genommen, die in jedem Herzen ein Echo hätte finden
müssen. Er folgte darin dem hl. Augustin (de lib. arb. 1. 2, c. 9). Was
kann es in der That Ansprechenderes für das menschliche Herz geben,
als dessen ungemessene Sehnsucht nach Glück für die Erleuchtung der
natürlichen Vernunft über die göttlichen Wahrheiten zu benutzen! Kein
Mensch kann leugnen, auch nicht der verstockteste Atheist, dafs kein
sichtbares, auch kein in den Schranken der natürlichen Kräfte denkbares
Gut das menschliche Herz voll befriedigt. Weder Schopenhauer noch
Hartmann verneinen es, dafs der Mensch bei allem, was er hat, immer
mehr haben will. Sie schliefsen daraus auf den Pessimismus. Zum
Höchsten, so sagen sie mit Machiavelli, fühlt sich der Mensch geboren;
er hat aber in seiner Natur keine Kräfte, um es zu erreichen oder auch
nur zu erkennen, welches einzelne Gut die volle Befriedigung dem Herzen
gewährt. Deshalb ist er notwendig unglücklich. Sein Ziel ist von
Natur das Übel, d. h. nie zu haben, was er erstrebt und wozu die Natur
ihn antreibt. Unermefsliches, Unendliches erstrebt der Mensch, alles
Gute will er. Einen Augenblick meint er, beim Besitze dieses oder jenes
Gutes, das sich ihm vorstellt, befriedigt zu sein. Hat er aber dasselbe
in Wirklichkeit, so dient es nur dazu, ihm den Hunger nach endlos Mehr
recht fühlbar zu machen; es wird ihm zur Qual.

Dementgegen weist der Verf. nach Augustin und Thomas unwiderlegbar

nach, dafs ein solches desiderium naturae nicht inane sein kann,
dafs also ein höchstes, alles Gute einschliefsende Gut in der
Wirklichkeit existieren mufs. Wir wissen nicht, warum der Verf. nicht,
gleich seinen Führern, einen Schritt weiter geht. „Wenn der Mensch
infolge der Wirkungen, deren Wesenheit er erkennt, nur weifs, dafs
Gott existiert, so ruht sein Nachforschen nicht. Er ruht nicht eher,
als bis er das Wesen oder die innere Natur selber der 1. Ursache sieht."
So Thomas (I, II, qu. 3, art. ult.). Er gibt den Grund an vom berühmten
Worte Augustins: „Unser Herz ist unruhig, bis es in dir, o Gott, ruht;
denn du hast uns dazu gemacht, dafs wir nach dir hin uns bewegen."
Dem entspricht die weitere ausdrückliche Stelle bei Thomas (in Boët. in
Trin. qu. 6. art. 4 ad 5): „Der Mensch wird von Natur zum letzten
Endzwecke hingeneigt (naturaliter inclinatur ad finem ultimum); aber er kann
denselben nicht mit den natürlichen Kräften erreichen, sondern einzig
durch die Gnade; das hat seinen Grund in der Erhabenheit dieses Zweckes
(non potest ilium assequi naturaliter, sed solum per gratiam; et hoc est
propter eminentiam istius finis)."

Es kommt hier nicht auf den appetitus innatus oder elicitus an.
Diese zwei Glieder der Distinktion decken sich nicht. Ein appetitus
naturalis wird von Thomas behauptet mit Rücksicht auf die selige
Anschauung Gottes, und damit wird letztere als der einzig mögliche natür-



Litterarische Besprechungen. 109

liehe Endzweck, der allein den Menschen voll befriedigen kann, hingestellt.
Freilich so, dafs dem Menschen nicht von der Natur die Kräfte kommen,
um ihn zu erreichen. Inwiefern dieses desiderium naturale thatsächlich
durch die natürlichen Kräfte geweckt, also zu einem actus elicitus wird,
darüber kann man ja verschiedener Ansicht sein. Thomas selber zeigt
einen Weg. Das naturale desiderium thut sich von Seiten der Vernunft
darin kund, dafs der Mensch immer, und zwar endlos, weiter nach dem
Warum fragt. Die Natur gibt darauf keine endgültige Antwort, denn
sie ist blofs Wirkung der 1. Ursache und schliefst sonach ebensowenig
die Wesenheit derselben in ihren Schranken ein, wie das Blühen des
Feldes die Wesenheit der Sonne in sich hat. Soweit also die Natur mit
ihren Kräften reicht, sagt sie es selber, dafs sie dem Forschen des
Geistes keinen notwendig abschliefsenden Halt gewähren und somit dieser
nur von übernatürlicher Kraft zum Schauen des beseligenden
Gegenstandes geführt werden kann. Das naturale desiderium ist die treibende
Gewalt, der alle natürliche Kraft, wie Augustin, gemäfs dem Verfasser,
so schön auseinandergesetzt, mit Nein antwortet (Conf. 10, 6).

Einen andern Weg für die Äufserung des naturale desiderium haben
wir im Prediger vor uns. „Alles ist Eitelkeit und ich wandte mich
zum Wissen, dafs ich alle Weisheit kannte und ich sah, dafs auch
dies Geistesplage sei und viel Wissen den Schmerz vermehrt", also nicht
irgendwie natürlicher Endzweck sein könne. Der Verf. sagt in der
Entgegnung auf einen Einwurf (S. 216), „keine Natur werde durch das
Gewicht angeborenen Begehrens über ihre Kraft (ultra suam capacitatem)
hinausgetragen." Das kommt darauf an. Wir möchten dies nicht so
ohne weiteres unterschreiben. Jener Knabe hat angeborenes Bildhauertalent.

Wo er ein Stückchen Lehm findet, wird sicher ein schnurriger
Kopf daraus. Bringt es seine angeborene Kraft mit sich, dafs er, auf
sich allein angewiesen, ein vollendeter Künstler wird? Bekommt er keine
Lehrer, wird ihm also nicht von aufsen her Hilfe, so geht sein Talent,
wie man zu sagen pflegt, zu Grunde (vgl. S. Th. I, II, qu. 5, arL 5,
ad 1, wo sich Thomas den nämlichen Einwurf macht). Da ist ein naturale

desiderium und dasselbe kann sich nicht anders bethätigen, als dafs
es nach aufsen weist. „Was wir durch Freunde können, das können wir
selbst," erwidert Thomas.

Wenn aber dgl. Talente oder Anlagen für die betr. Person natürliche

sind, trotzdem in dieser Person nicht die natürlichen Mittel sich
finden, um dieselben zu vollenden; warum kann in der menschlichen
Natur überhaupt, also in allen Menschen, nicht ein desiderium naturale
für eine Vollendung sich finden, die zu erreichen den Kräften der ganzen
Natur nicht möglich ist! Es bestände ein Widerspruch, falls überhaupt
niemand existierte, der solche All-Vollendung besäfse und die Kraft, sie
ebenfalls zu besitzen, mitteilen könnte. Und wenn im angeführten
Beispiele das angeborene Talent auf andere Menschen angewiesen ist, um
ausgebildet zu werden, trotzdem aber die Freiheit und Selbständigkeit
keinen Schaden leidet; wie soll ein desiderium naturale unwirksam sein,
das für seine positive Bethätigung nicht auf fremde Menschen, sondern
auf Gott selber weist, der die menschliche Natur gemacht hat!

Es scheint uns vielmehr, dafs die Auffassung eines derartigen
natürlichen Endzweckes zugleich die Quelle des rechten und wahren
Freiheitsbegriffes bildet. Der Verf. vergleicht den thomistischen Freiheitsbegriff,

wie er aus der praedeterminatio physica folgt, mit einem Kranken,
der ans Bett gefesselt ist und somit nicht über seine Beine zum Spazierengehen

verfügen kann (S. 782). Er hat darin unrecht sowie auch in dem



110 Literarische Besprechungen.

Punkte, dafs die Thomisten nie auf diesen Vergleich und das damit
verbundene Argument hätten antworten können. Bannez hat sich nicht
zur Lösung dieses Arguments auf das „mysterium" berufen, sondern zu
anderm Zwecke. Was sagen denn vor allem die Molinisten selber zu
dem erwähnten Argumente, geht es sie doch ebenso gut an wie die
Thomisten? Hat nicht, ehe noch ich lebte, nämlich von Ewigkeit her, nach
den Molinisten Gott in der objektiven Wahrheit vorausgesehen, was ich
in diesem oder jenem Falle thun würde, und danach seinen unerschütterlichen

Ratschlufs bestimmt? Ehe ich also lebte, war es festgesetzt, und
zwar in der objektiven Wahrheit, die jedenfalls immer, nach dem Wesen
der Wahrheit, von unbedingtester Notwendigkeit begleitet ist, wozu ich
mich entschliefsen würde; und somit war bei mir an eine freie Verfügung
nicht zu denken. Denn ich lebe und bin erst seit meiner Geburt, mit
dem, was vorher, in der Ewigkeit, war, habe ich, als freies Wesen, nichts
zu thun. Ich bin demnach, gemäfs den Molinisten, der Kranke, der von
Ewigkeit her gefesselt ist wegen Beschlüssen, von denen ich nichts weifs.

In diesem Sinne sagt Gregor d. Gr. in den Moralien: „Da wird von
gut christlichen Eltern ein Kind geboren, dort von heidnischen gottlosen
Eltern. Das letzte kommt zur Taufe und wird selig. Das Kind der
christlichen Eltern stirbt vor der Taufe und wird verdammt. Was sollen
wir dazu sagen? Vielleicht, dafs Gott vorausgesehen, das Kind der
christlichen Eltern würde ein schlechtes Leben führen, und das der
gottlosen Eltern tugendhaft werden? Das sei ferne; denn der Gott, welcher
begangene Sünden verzeiht, kann nicht Sünden strafen, die noch nicht
begangen worden. Sagen wir vielmehr mit dem Apostel: „0 erhabene
Höhe der Reichtümer der Weisheit und des Wissens Gottes ." Nach
den Molinisten wird über den Menschen von Gott verfügt wegen
Willensbeschlüssen, die im Willen vorausgesehen werden, ehe dieser existiert.
Sie irren sich zu ihrem eigenen Nachteil in der Begriffsbestimmung der
Freiheit. Diese soll nichts anderes sein, als die schrankenlose Fähigkeit,
so oder nicht so zu handeln, wenn auch alles, was zum Handeln
erforderlich ist, bereits vorliegt. Also ist der Mensch nicht mehr frei,
sobald er einen bestimmten Akt setzt; denn dann ist er mit Rücksicht
auf diesen Akt nicht mehr fähig, so oder anders zu handeln. Die
gesamten Schwierigkeiten, welche sie betreffs des sensus compositus et
divisus den Thomisten machen, müssen sie selbst, die Molinisten, wenn
sie genau zusehen, vor allem lösen.

Mit dieser Begriffsbestimmung der Freiheit kommen wir nicht
weiter. Sie entspricht dem methodischen Zweifel des Descartes auf dem
Felde des praktischen Handelns. Die Unentschiedenheit ist da der Quell
der Entschiedenheit, die Möglichkeit ist der genügende Gruud für die
Wirklichkeit, aus dem Niedrigeren entwickelt sich von selbst das Höhere.
Dafs ich so oder auch nicht so handeln kann, darf kein Grund dafür
sein, dafs ich so und nicht anders thatsächlicb handle.

Thomas, dessen Principien ja im vorliegenden Werke gefolgt werden
soll, hat diesen Freiheitsbegriff nicht, schon weil die Freiheit eine per-
fectio simpliciter simplex und somit auf Gott übertragbar ist. Bei Thomas
ist,Freiheit die Befugnis, bei feststehendem Zwecke die Mittel wählen
zu können : posito fine eligendi media. Da ist also zuvörderst etwas
Feststehendes, worauf sich das freie Handeln als freies nicht erstreckt.
Im göttlichen Handeln ist er, Gott, selbst der feststehende Endzweck.
Nur um seiner selbst willen wirkt Gott. Mit Rücksicht auf diesen
Endzweck, also mit Rücksicht auf sich selber, ist Gott nicht frei; wohl
aber mit Rücksicht auf alles, was nicht er selbst ist. Und was ist beim



Litterarische Besprechungen. Ill
menschlichen Handeln der Natur nach das Peststehende? „Alles Gute,"
antwortet Thomas und mit ihm alle; das bonum commune. Der Mensch
ist nicht frei mit Rücksicht auf die Seligkeit im allgemeinen; aber er
ist frei mit Rücksicht auf die einzelnen Güter, in denen er, mit Recht
oder Unrecht, dem Scheine oder der Wahrheit nach, seine Seligkeit sieht.

Da kommt uns nun für die richtige Bethätigung der Freiheit die
obige Darlegung über den letzten Endzweck zu Hilfe. Wenn der von
Natur notwendige letzte Endzweck des Menschen, der für die natürlichen
Kräfte das Feststehende bildet, alles Gute ist und somit der Mensch
nicht eher ruht, bis er alles Gute hat; wenn er zudem mit seinen natürlichen

Kräften kein Einzelgut erreicht, welches alles Gute absolut und
bedingungslos in sich schliefst; — kann da jenes Gut, welches alles Gute
in höchster Fülle ist, den natürlichen Zug des Menschen zum bonum
commune; kann es also die Grundlage, das immer Feststehende im freien
Akt, einschränken, hindern in der Entwickelung, erschüttern in seiner
Festigkeit; kann es die Freiheit binden und fesseln? Fesselt und stört
die Freiheit der Drang der Natur, das naturale desiderium nach dem
Guten; dann ist auch der Einflufs oder die Bestimmung Gottes eine
Störung oder Vernichtung der Freiheit. Aber entfliefst die Freiheit
keinem anderen Quell als eben diesem Verlangen nach allem Guten;
dann ist es ganz unmöglich, dafs die Fülle alles Guten das Freiheitsvermögen

beengen kann. Nun ist aber gerade deshalb der Mensch frei,
weil er an kein einzelnes beschränktes Gut, wie der Stein ans Fallen in
die Tiefe, gebunden ist, sondern von Natur alles Gute will. Also kann
auch Gott, der alles Gute in der Wirklichkeit und dem Wesen nach ist,
unmöglich durch kein noch so tiefes Einwirken die Freiheit ertöten oder
fesseln, sondern durch sein Bestimmen festigt e r vielmehr das Fundament

des freien Handelns in der menschlichen Natur und löst los die
Seele von allen Hindernissen, welche die Anhänglichkeit an beschränkte
Güter bereitet.

Das Licht vermindert doch nicht das Vermögen des Zimmers, hell
zu sein; und das Feuer verringert nicht die Fähigkeit, warm zu werden.
Oder macht die Bewegung des Herzens, dafs das Blut sich nicht bewegt;
und ist die Macht des Königs nicht die Ursache dafür, dafs die Polizei
im Staate eine wirkliche Gewalt besitzt. Gott ist die Freiheit dem Wesen
nach, denn er kann nicht anders als ganz und gar und notwendig frei
sein. Er kann demnach durch sein Einwirken ebensowenig die freie
Entschliefsung stören, wie das Licht das Hellwerden, das Feuer die
Zimmerwärme, der Herzschlag die Bewegung des Blutes, der König die
Gewalt der Polizei.

Warum wenden die Molinisten nicht ihre ganze Argumentation auf
ihr eigenes System an? Da erscheint sie gerechtfertigt wie nichts.
Wenn der Mensch sich, ganz für sich allein, selbständig, bestimmt und
gerade darin seine Freiheit besteht, dafs kein anderes Wesen, auch Gott
nicht, die Selbstbestimmung in 1. Linie verursacht; so mufs er selber
sein Freiheitsvermögen verringern oder vielmehr vernichten. Denn er
bestimmt sich zu etwas Einzelnem, Besonderem; gemäfs der Natur seiner
Freiheit aber kann er sich zu allem andern bestimmen. Er selber also
beengt oder vernichtet seine Freiheit, da er, einmal bestimmt, sich zu
nichts anderem in diesem Akte bestimmen kann. Es ist sonderbar. Die
Selbstbestimmung, welche vom Menschen allein ausgeht, also von einer
höchst kleinen, beschränkten Kraft, soll die Freiheit befördern. Wird
aber Gott, die Allkraft, das Allgut, als 1. Ursache der Selbstbestimmung
hingestellt, er, der dem Menschen näher ist wie dessen Seele mit ihren



112 Litterarische Besprechungen.

Vermögen, so soll das nicht geschehen können ohne Schädigung der
Freiheit. Verliert denn Gott die Freiheit, wenn er seinen Ratschlufs nach
bestimmten Seiten hin richtet? Warum soll nun der Mensch auf einmal
seine Freiheit verlieren, wenn Gott ihn, in 1. Linie, nach seinen
Ratschlüssen bestimmt und dadurch eben die Selbstbestimmung im Menschen
zu einer thatsächlich freien macht, so dafs kraft des Einflusses der
1. Ursache im Akte der Mensch sich selbst bestimmen kann!

Es kommt hinzu, dafs beim Thomismus gar nicht von einer Fesselung
und Bindung des freien Willens die Rede sein kann, sondern nur von
einer Loslösung desselben aus allen Fesseln. Es gibt da kein Vorhersehen,

welches den Grund des Ratschlusses auf seiten der Kreatur sucht.
Nach den Molinisten fafst Gott seine Ratschlüsse, nachdem er
vorhergesehen, was die Kreatur, die noch nicht ist, aus sich herausthun würde.
Auf seiten der Kreatur aber ist ein Vorher und Nachher, da ist Zeit.
Ehe also die Kreatur in Wirklichkeit besteht, ist bereits in der objektiven

Wahrheit oder sonstwie festgestellt, was sie thun würde; und
danach soll Gott seinen Ratschlufs fassen. Da erscheint die Freiheit von
vornherein gebunden. Die Thomisten verwerfen das mit aller Entschiedenheit,

um die Freiheit zu retten.
Nach ihnen „erbarmt sich Gott aller seiner Werke", „liebt er

seine Kreaturen in sich selbst von Ewigkeit", und in dieser Liebe, in
dieser Barmherzigkeit, die der Künstler für sein Werk hat, bereitet er,
ohne von aufsen im mindesten beeinflufst zu werden, seine alles lenkenden
Ratschlüsse. Dies ist „das fleckenlose Gesetz, welches die Seelen
bekehrt"; „dies die keuschen Reden, dies das Silber der Weisheit, im Feuer
der Liebe erprobt", wovon der Psalmist spricht. Da ist ein Vorher und
Nachher ausgeschlossen, in Gott wird alles gemessen durch das Zugleich
der Ewigkeit, nichts Unreines von der Zeit her dringt hinein.

Nichts geht dementsprechend in den Kreaturen dem freien Akte
vorher, was diesen notwendig auf eine Seite hin lenkte. Ganz frei von
allem beschränkenden Einflüsse steht die Kreatur da; denn unmittelbar
wirkt Gott ein. Gottes Akt nun wird gemessen durch die Ewigkeit,
das ununterbrochene Jetzt, in welchem nicht die geringste Aufeinanderfolge

sich findet. Dieser Ewigkeit aber ist alles geschaffene Sein, wie
auch der Verf. mit Recht hervorhebt, zugleich in seiner ganzen
Wirklichkeit gegenwärtig. Das Vergangene ist da nicht vergangen und das
Zukünftige nicht zukünftig, in diesem ewigen instans steht die unda
fluens der irdischen Zeit und des Aevums der Geister. Ganz notwendig
also ist bei solchem Einwirken die Freiheit gewahrt und jede nécessitas
antecedens abgeschnitten.

Gott schaut da, in dem Mafse der Ewigkeit, die frommen Akte
sowohl „in ipsis"; insoweit er macht, dafs sie ein eigenes Mafs, das der
Zeit, haben, als auch schaut er sie in seipso, insoweit er das
hervorragende, verursachende Mafs in seiner Ewigkeit ist. Beide Ausdrucksweisen

sind im Thomas vermischt. Sie bedeuten genau dasselbe, indem
sie beide die Ursächlichkeit Gottes hervorheben. Denn schaut er die
frommen Akte, kraft seiner Ewigkeit, in seipsis, so schaut er sie eben,
da die Ewigkeit nichts anderes ist als die apprehensio uniformitatis
Esse divini, also als die Auffassung des göttlichen Seins als eines stets
sich gleichbleibenden, in sich selbst als im 1., leitenden Mafse.

Der Verf. fordert S. 788 die Thomisten auf, sie möchten doch in
leicht verständlicher und überzeugender Weise gegen die socialistischen
Atheisten zeigen, welcher Unterschied zwischen ihrem System und dem
naturalistischen Determinismus sei. Nach dem Gesagten können die



Litterarische Besprechungen. 113

Thomisten, ohne Schwierigkeit dieser Aufforderung nachkommen. Die
Deterministen lassen die Bethätigung des Willens von beschränkten
Ursachen ausgehen und leugnen folgerichtig die Unbeschränktheit im
Willensvermögen, also dessen Freiheit. Die Thomisten lassen die
Bestimmung, von welcher das freie Willensvermögen betbätigt wird, vom
unbeschränkten Akte ausgeben, d. h. von jener reinsten Thatsächlichkeit,
die nichts von bestimmbarem Vermögen, von Entwickelungsfähigkeit an
sich hat; und richten dadurch die Freiheit, nämlich das unbeschränkte
Vermögen für alles Gute, auf. Denn wie ein Gewicht von 100 Pfd. nur
durch eine Kraft gehoben werden kann, die mindestens den 100 Pfd.
entspricht; so kann ein durch kein natürliches oder beschränktes Gut,
als letzten Endzweck, beengtes Vermögen nicht von einer beschränkten
Kraft würdig und angemessen bethätigt werden, sondern einzig von dem,
der wesentlich, also unbeschränkter Weise, der da nichts als Kraft ist.
Unter dieser Bestimmung und durch dieselbe bestimmt sich das freie
Willensvermögen derart, dafs es bei jedem Akt sein unbeschränktes
Vermögen behält, also im Vermögen bleibt, auch das Gegenteil von dem
augenblicklich Gewollten wollen zu können. Wie Gott selbst, wenn er
etwas Einzelnes wirkt, seine Allmacht unbeschränkt behält und somit
auch das Gegenteil oder gar nicht nach aufsen wirken kann; so behält
der Wille unter Gottes unmittelbarem Einwirken das unbeschränkte
Vermögen, sich zum Gegenteil zu bestimmen.

Nun fragen wir aber, wie denn der erwähnten Aufforderung die
Molinisten nachkommen. Jedenfalls ist die sich selbst bestimmende
Willenskraft des Menschen eine beschränkte, denn sie ist geschaffen.
Sie lassen also die Bestimmung des Willens von einer beschränkten
Kraft selbständig, ohne Gott, ausgehen, ziehen aber nicht den allein
rechtmäfsigen Schlufs, wie „die socialistischen Deterministen", dafs nun
auch das Willensvermögen als Vermögen beschränkt, also unfrei, sein
müsse. Vielmehr richtet sich all ihr Kampf um diesen Preis, dafs der
Wille alles Gute, das bonum commune, mit Naturnotwendigkeit zum
Gegenstande habe, aber auf sich allein, als bestimmende Kraft, also auf
ein höchst beschränktes Gut, von Natur angewiesen sei, um das
unbeschränkte zu erreichen. Eine endlos schwere Last soll getragen werden
von der Schwäche eines kleinen Kindes. Gehen wir weiter. Worauf
führt sich am Ende die bestimmende Kraft des Willens zurück?

Im Menschen selber ist das geistige und das sinnlich-materielle
Element. Aufsen in den Dingen ist die unsichtbare allgemeine Wesenheit
und die äufsere Wirklichkeit. Das unsichtbare allgemeine Wesen, die
Nahrung der geistigen Vernunft, hat nun bestimmende Kraft einzig in
Gott, dessen Wesenheit allein als allumfassende Kraft und Wirklichkeit
dasteht, in dem allein die Vernunft Allgut ist und darum wirksam und
erstrebenswert. Von Gottes Kraft aber wollen die Molinisten die
Bestimmung des Willens nicht ableiten, so dafs sein alleiniger Einflufs im
freien Akte das thatsächlich Freie als erste Ursache wirkte. Es folgt
also notgedrungen, nach diesen selben Autoren sei die den Willen
bestimmende Kraft auf die Leidenschaft und Sinnlichkeit zurückzuführen.
Dafs wir ihnen mit dieser Behauptung kein Unrecht thun, beweist am
besten ihre Moraltheorie. Danach hat der Mensch nicht nach den
überwiegenden, vernünftigen Gründen bei seinem Handeln sich zu richten,
sondern er kann auch das minder Wahrscheinliche bei der freien
Willensentscheidung den Ausschlag geben lassen. Wenn aber das Vorwiegen
der Vernunft nicht mafsgebend ist, so bleibt nur die Leidenschaft übrig
als bestimmendes Moment.

Jahrbuch für Philosophie etc. X. 8



114 Litterarische Besprechungen.

Der Verf. möchte die socialistischen Theorieen bekämpfen. Aber
geschieht das, wenn er sich auf demselben Boden mit ihnen stellt? Er
bringt auch die Entstehung des Molinismus mit der Bekämpfung des
Protestantismus in Verbindung. Aber auch da mufs die gleiche Frage
gestellt werden. Molina möchte das fundamentale Princip des
Protestantismus in die theologische Wissenschaft hinübernehmen und dadurch
die letztere dem Irrtume gegenüberstellen. Das Fundamentalprincip der
Neuerer des 16. Jahrhunderts ist das Privaturteil als Schlufsinstanz im
Glauben und Handeln. Molina führt dieses Princip in die katholische
Wissenschaft ein, wenn er auch nicht die letzten Folgerungen zieht.
Gott schaut nach ihm nicht auf seine Ratschlüsse, auf seine weisheitsvolle

Liebe und Barmherzigkeit als auf das Letzentscheidende. Nein;
was der einzelne Mensch urteilt, unter welchen Umständen er Gottes Rat-
schlufs wohl ausführen möchte, das Privaturteil des einzelnen Menschen ist
da für Gott an letzter Stelle bestimmend. Spricht ja doch unser Verf.
S. 644, 2 ausdrücklich von decretis divinis a creatura determinandis,.
d. h. perflciendis; denn wer bestimmt, vollendet. Damit fällt durchaus
die Auffassung des Menschengeschlechts und der Schöpfung überhaupt
als eines Ganzen.

Dabei sei noch eine Frage gestattet. Wie denkt sich der Verf.
denn den menschlichen Willen, sowie ihn die Natur mit sich bringt? Ist
dieser Wille krank, elend, ohnmächtig, mit andern Worten von der
Erbsünde durchseucht, wie die Kirche lehrt; oder ist er gesund, stark,
aufrecht? Im 1. Falle wäre doch nicht anzunehmen, dafs Gott sich nach
etwas Krankhaftem, von der Sünde Angestecktem, also nach etwas von
ihm gar nicht Vernrsachtem richten solle, um seine Ratschlüsse zu
fassen; auch könnte dies durchaus nicht dem Heile des Menschen
entsprechen. Im 2. Falle haben wir die Häresie des Pelagius vor uns. Da
hilft es nicht, zu sagen, Gott erleuchte die Vernunft, die dem Willen
seinen Gegenstand vorlegt, oder auch, er festige das Vermögen des Willens
selber. Im Vermögen des Willens ist ja an und für sich keine Schwäche,
soweit nämlich dieses Vermögen noch jetzt von Natur auf alles Gute,,
das bonum commune, geht. Die Hauptsache ist, wie dieses Vermögen
sich der Natur entsprechend bethätigen, wie es aus dem Zustande des
Vermögens in den des Aktes übergehen kann. Darin liegt die Schwäche
und Ohnmacht. Wenn hier sich die Molinisten sträuben gegen das
unmittelbare, physische, d. h. in der Weise der wirkenden Ursache bestimmende

Einwirken Gottes, so setzen sie eben notwendig, soll anders
irgend eine gute Thätigkeit dem Willen entspringen, die gesunde Kraft
des Willens voraus, auf die, als sein Geschöpf, Gott schauen kann, um
nach deren Entscheidung seinen Ratschlufs einzurichten.

Übrigens täuscht sich der Verf., wenn er den wesentlichen Inhalt
der Molinaschen Theorieen für das Eigentum Molinas hält. Allerdings
sollte man dies meinen, wenn Molina sagt, der Pelagianismus wäre als
Ketzerei gar nicht entstanden, hätte damals Augustin an seine, Molinas,
Theorieen gedacht; und wenn manche Autoren der Ansicht sind, Molina
habe in die Gnadenlehre viel Licht gebracht. Wer indessen die
Geschichte kennt, weifs, bis wie hoch hinauf in das christliche Altertum
die Hauptidee Molinas reicht. Nach den Rekognitionen des Papstes
Clemens I. (wir citieren dieselben blofs wegen ihres Alters und sehen
von der Echtheit ab) hat schon dem Simon magus der hl. Petrus auf
einen Einwand geantwortet, wie noch heute den Molinisten die Thomisten
antworten. Nach Athanasius (oratio I, contra Arianos, c. 5) sagte Arius:
„Das Wort des Vaters war dem Wechsel unterworfen, es hatte wie wir



Litterarische Besprechungen. 115

seinen freien Willen und konnte denselben gleich uns dem Guten oder
dem Bösen dienen lassen. Indessen hat Gott, als er es schuf,
vorausgesehen, dafs es im Guten beharren werde. Deshalb ist er ihm
zuvorgekommen mit seinen Segnungen und Gnaden und hat bewirkt, dafs
es nie sündigte." Dem hl. Augustin wurden genau dieselben Schwierigkeiten

gemacht, wie sie heute von den Molinisten dem hl. Thomas
gemacht werden. Man lese nur die Briefe des Prosper und Hilarius an
Augustin. Und was den hl. Thomas betrifft, so mögen die Molinisten
nur dessen Werke selber studieren, nicht nach den Kommentaren eines
Suarez. Sie werden finden, dafs ihre gesamten hauptsächlichen
Stützpunkte sich bei Thomas im 1. Teile der Artikel, nämlich in den
Einwendungen finden, die er sich macht und die er entschieden zurückweist.

Der Verf. setzt auf den Titel seines Werkes: Secundum principia
S. Thomae. Wir wissen nicht, warum er auf den Aquinaten solches
Gewicht legt, da ja Molina „so viel Licht in die Philosophie und Theologie

gebracht hat" und Suarez der theologus gratiae sein soll. Warum
schreibt er denn nicht: Secundum principia Molinae oder Suaresii? Er
würde in diesem Falle nicht mehrmals, wie bei der Lehre von der
Möglichkeit der Ewigkeit der Weltschöpfung, offen eingestehen müssen, von
der Lehre tanti doctoris abzuweichen. Und in vielen andern Fällen
würde er nicht seine Behauptungen rechtfertigen mit den Worten, Thomas
lehre das allerdings nicht so ausdrücklich, aber er habe „die Samenkörner

dazu ausgestreut", „man müsse die Ideen des Aquinaten nur
weiter entwickeln" etc. Wir haben da besonders die Aseität vor Augen,
die Thomas gar nicht als Vollkommenheit Gottes kennt und mit Recht;
die aber der Verfasser zum Centrum aller göttlichen Vollkommenheiten
macht.

Eine Aseität, für sich allein betrachtet, existiert in Gott gar nicht,
wie z. B. da die Weisheit, die Allgegenwart existiert. Es besteht in
Gott ein Sein, welches in sich allein und aus sich allein ist, nämlich
von nichts anderem aufsen abhängt. Alle Vollkommenheiten Gottes sind
in sich und durch sich, also a se, denn jede ist das Sein Gottes. Unter
diesen Vollkommenheiten, von denen eine jede einen positiven lühalt
hat, soll diejenige gesucht werden, welche sich zu den andern verhält,
wie die Substanz oder das Wesen in einem Dinge zu dessen
Eigenschaften. Wenn man sagt, das Sein selber ist diese Vollkommenheit, so
heifst das sich im Kreise umdrehen. Man sucht in diesem Sein den
Grundbegriff und man antwortet: Nun eben das Sein selber, ipsum esse,
ist dieser Grundbegriff. Letzterer kann nur die Ewigkeit sein. Diese
ist nach Thomas das Mafs im göttlichen Sein, wie die Substanz oder
das Wesen im Dinge das Mafs — mensura — für das wirkliche Sein
und dessen Eigenschaften bildet. Dies ist das Nämliche, wie wenn der
intellectus in actu oder das thatsächliche Auffassen in Gott als Grundbegriff

angegeben wird. Denn eben die aeternitas ist die apprehensio
uniformitatis ejus quod est omnino extra motum (S. Th. I, qu. 10, art. 1).

Die aseitas, für sich allein gefafst, ist gar keine Vollkommenheit.
Sie kommt auch dem Widerspruchsprincip zu; ja selbst der Sünde, die
ja deshalb eben Sünde ist, weil sie keinen Grund hat, von dem sie
ausgeht und dem sie ihr Sein verdankt, sie ist der Mangel, das erscheinende
Nichts. Es wäre zudem zu erwägen, ob sich eine derartige Aseität als
Wesenheit Gottes mit dem Geheimnisse verträgt. Der Sohn und der
hl. Geist sind nicht a se in ihren Personen. Fehlt ihnen darum eine
Vollkommenheit? Wie kann zudem eine Wesenheit oder Natur, die durch
das a se Sein konstituiert wird, innerhalb ihrer selbst sich entfalten zum

8*



116 Litterarische Besprechungen.

Gegenteil, nämlich zu Personen, von denen zwei nicht a se sind? Wie
kann eine selbe Natur, deren Wesen in dem a se besteht, in sich
Personen haben, die nicht a se sind? Das wäre ja etwas für diese Natur
nicht nur Fremdes, sondern dieselbe, ihr Wesen Auflösendes.

Wir können weiter nicht einsehen, wie der Verf. die Behauptung
begründen will, Gott könne auch einem fn der schweren Sünde Gestorbenen

verzeihen und so ihm die Seligkeit schenken. Wir verstehen, dafs
Gott im letzten Augenblicke die Gnade der innerlichen Reue geben und
so die Sünde nachlassen kann. Aber ist der Tod einmal eingetreten, so
„bleibt der Baum auf der Seite, nach welcher er gefallen ist; fiel er
nach rechts, so bleibt er rechts, fiel er nach links, so bleibt er links
liegen". Die Sünde bleibt; der Wille kann sich nicht mehr ändern, auch
durch die potentia extraordinaria Gottes nicht; was für die Engel, so
Damascenus, das Fallen war, das ist für den Menschen der Tod.
Vielleicht hat der Verf. an die Geschichte gedacht, die über Trajan erzählt
wird; aber von dieser findet er im Thomas eine ganz andere Erklärung,
als dafs die schwere Süude, auch nach dem Tode, vergeben werden kann.

Der Verf. mag selbst gefühlt haben, dafs seine Behauptungen nicht
mit überzeugender Klarheit ausgestattet sind. Darum schreibt er S. 623:
„Si theologum agere volumus, ipsa obscuritas rei est argumentum veri-
tatis." Wäre er den einfachen Principien des hl. Thomas thatsächlich
gefolgt, so würde er das Dunkle nicht als einen Beweis der Wahrheit
betrachten. Denn von diesem Kirchenlehrer singt im Officium die Kirche:
brevis, clara, certa sententia. Es ist auch schwer zu begreifen, wie
von Geheimnissen, die nichts als Licht sind, Dunkel ausgehen kann.
Dafs diese Geheimnisse selber uns unzugänglich sind und somit ihr Inhalt
für uns in diesem Leben dunkel ist, kommt von der Fülle des Lichtes
in ihnen, für welches das Auge des sterblichen Menschen zu schwach
ist; gerade wie das Licht der Sonne uns blendet, wenn wir hineinschauen
wollen. Aber werden die Strahlen dieses Lichtes der Geheimnisse auf
die Wesenheiten der zeitlichen Dinge gelenkt, so erleuchten sie mit
voller Klarheit diese letzteren; gerade wie das Licht der Sonne, gemäfsigt
durch die sichtbaren Dinge, auf welche es fällt, diesen letzteren von
seiner Helle mitteilt.

Wir finden es allerdings begreiflich, dafs der Verf. zu einer solch
verzweifelten Entschuldigung seiner Unklarheiten kommt. Er führt aus
Thomas die schärfsten Stellen an, auf welche sonst die Thomisten sich
für ihre Ansicht berufen; — und schliefst daraus den Molinismus. Thomas
schreibt z. B. öfter, dafs Gott die freien Akte in seiner Wesenheit, in
seiner essentia, als in der Ursache, tanquam in causa, erkenne. Also,
dies ist der Schlufs des Verf., ist die Selbstbestimmung nicht verursacht
von Gott, sondern das freie Geschöpf ist davon die Ursache. Wie
begründet der Verf. solche Scblufsfolge? Sehr leicht. Gott wirkt, kraft
des concursus simultaneus, mit dem Menschen mit. Nun, das leugnen
ja auch die Thomisten nicht, die vielmehr schärfer wie die Molinisten
betonen, dafs Gott in seiner Ewigkeit allem geschaffenen Sein zugleich,
physice, gegenwärtig ist. Vermöge des concursus simultaneus also, der
in Gottes verursachender Kraft seinen Grund hat, erkennt Gott den freien
Akt. Ist demnach dieser concursus so zu verstehen, dafs die
Selbstbestimmung selber sich daraus, als aus der wirkenden Ursache ableitet;
wie etwa das Licht und das erhellte Zimmer zugleich ist, aber die
Erhellung des letztern im Lichte ihren Grund hat? Durchaus nicht, sagen
die Molinisten. Vielmehr erkennt Gott diese Selbstbestimmung, die er
nicht verursacht, aus seiner Mitwirkung. Letztere erkennt er in essentia



Litterarische Besprechungen. 117

sua, tanquam in causa. Also erkennt er ebenso die Selbstbestimmung.
Wird weiter gefragt, so weist der Verf. darauf hin, wie Gott die Sünde
erkennt, die er ja auch nicht verursacht. Diese erkennt er kraft des
Guten, dessen Mangel die Sünde ist, und ähnlich erkennt er die
Selbstbestimmung, welche den Mangel der göttlichen Einwirkung bedeutet.
Sonach erkennt er alles in essentia sua tanquam in causa. Da ist allerdings

viel Dunkel; aber solches Dunkel ist kein Beweis der Wahrheit,
sondern der Verlegenheit. Denn die Freiheit ist noch lange kein Übel.

Ähnlich werden die Ausdrücke, welche Thomas in dieser Materie
braucht, alle insgesamt gebilligt. Gott „applicat" voluntatem, „movet",
„aptat", schenkt nicht allein das Vermögen zu wollen — virtutem volendi,
sondern eben weil er Urheber des Vermögens ist, gibt er auch den freien
Willensakt. Das alles wird höchlich gebilligt. Und was wird daraus
gefolgert: Also „appliziert" der Wille ganz und gar sich selbst, bewegt
allein sich selbst, hat den Akt rein von sich selbst. Gott läuft nur mit
oder vielmehr er läuft nach. Auch das Gleichnis von Thomas wird
angenommen, wonach der freie Wille mit der Säge verglichen wird in der
Hand des Meisters. Die Folgerung aber ist diese: Also erfordert die
Freiheit, dafs der Mensch in seinem freien Akt sich selbst bestimmt und
in keiner Weise davon Gott die wirkende Ursache ist; denn eine Säge
ist etwas anderes wie der freie Wille. Niemand wird bestreiten, dafs
auf solche Weise aus Thomas, wie aus jedem andern Autor, zumal aus
der Schrift, alles „bewiesen" werden kann; zugleich aber auch, „wie
da das Dunkel ein Beweis für die Richtigkeit ist", nicht die Klarheit.

Noch weniger schön sind im Interesse des Verf. die „Bannesianer".
Wie die Liberalen in besonderen Fällen von „Ultramontanen" oder von
„Loyolajüngern" sprechen, wenn sie nämlich die betreffenden so recht
verächtlich machen wollen; so ist in dem vorliegenden Werke und
ähnlichen von „Bannesianern" und nicht mehr von Thomisten die Rede, wenn
es sich um die praedeterminatio physica und was damit zusammenhängt
handelt. Sonderbar; in den übrigen Teilen des Werkes gibt es keine
„Bannesianer", sondern nur Thomisten, wenn thomistisché Meinungen zur
Sprache kommen. Nicht selten wird ja diesen Meinungen entgegengetreten;

aber da behalten die Thomisten ihren historischen Namen,
trotzdem sie ja in diesen Punkten ebenfalls mit Bannez übereinstimmen
und ihnen zum Vorwurfe gemacht wird, Thomas sei ihnen entgegen.
Nur in der genannten Frage verlieren sie plötzlich ihre Bezeichnung.
Etwa damit sich die Gegner damit schmücken? Keineswegs; diese nennen
sich weiter Molinisten. Die thomistisché Schule verschwindet auf einmal
in der Versenkung. Sonst besteht sie. Aber in der Gnadenfrage existiert
eine thomistisché Schule nicht mehr. Da sind, wenn man auf diese
Werke achten wollte, nur noch Bannesianer und Molinisten oder die
„molinistische Schule". Zur Schule gehört eine Lehrautorität. Welche
Lehrautorität anerkennen denn im Bereiche der Schule die Molinisten?
Ein stummes Buch, das jeder nach Belieben interpretiert, wie in Sachen
des Glaubens die Protestanten vor drei Jahrhunderten die Bibel nach
eigener Interpretation als Lehrautorität ansahen. Die thomistisché
Schule hat eine Schulautorität. Sie ist eine wirkliche theologische
Schule. Ihre Autorität im Bereiche der Schule sind die Generalkapitel
des Dominikanerordens. Von einem Generalkapitel wurde die Lehre der
praemotio physica und der gratia efficax als Schullehre des Thomismus
feierlich anerkannt, ebenso wie da der uneingeschränkte nackte Proba-
bilismus für den Bereich der Schule verworfen wurde. Darauf beruht
es, dafs diese Meinungen in 1. Linie thomistisché sind, d. h. der



118 Litterarische Besprechungen.

thomistischen Schule angehören. So ist der objektive Sachverhalt. Sind
die Katholiken unzufrieden, wenn sie von den Liberalen als Ultramontane

bezeichnet werden, oder die Jesuiten, wenn man sie Loyolajünger
von derselben Seite her nennt? Durchaus nicht; aber die Liberalen
verraten damit ihre Unkenntnis und die Unsicherheit des Bodens, auf dem
sie stehen. Ähnlich weisen die Thomisten den Ausdruck „Bannesianer"
durchaus nicht unwillig ab; sie finden sich geehrt durch die Zugehörigkeit

eines so frommen und scharfsinnigen Gelehrten wie Bannez zur
Thomistenschule. Aber die Molinisten verraten mit solchen
Kunststückchen die Schwäche ihres Standpunktes.

Die hier berührte Kontroverse übt ihren Einflufs nach allen Seiten
der Philosophie und Theologie, sowie des praktischen Lebens hin aus.
Wir glauben, dafs sie auf dem Boden der blofsen Theorie kaum geendet
werden kann. Da stehen abstrakte termini gegenüber abstrakten terminis.
Der eine Teil legt diesen Sinn unter, der andere jenen. Wer am meisten
die innere Unklarheit mit Worten verhüllen kann oder wer am häufigsten
seine Ansichten auf den Markt der Öffentlichkeit trägt, erscheint der
oberflächlichen Menge als Sieger. Das Wort des hl. Hieronymus mit
Rücksicht auf das èfioovotoç ist ja bekannt. Ingemuit et miratus est
orbis se arianum esse factum. Uns scheint, von den Bedürfnissen des

praktischen Lebens müfste eher die Lösung ausgehen.
Seiner selbst ist der Mensch am allerwenigsten sicher; aber firmum

fundamentum Dei stat, cognoscit Dominus qui sunt ejus. Es ist kein
Trost, auf sich selber als auf die entscheidende Stimme angewiesen zu
sein. Schwach ist der Mensch von Natur, auf ein zerbrechliches Rohr
stützt er sich nach dem Propheten, wenn er sich auf sich verläfst und
auf sein eigenes Selbst. Diese natürliche Ohnmacht aber ist noch bis
ins Unabsehbare vermehrt und gewissermafsen besiegelt durch die
Erbsünde. Gottes Liebe allein steht fest; seine Barmherzigkeit währet
ewiglich; bin ich auf Gott als auf mein einziges Heil angewiesen, dann
habe ich begründete Hoffnung. Er ist Sein; und kann demnach auch
Sein geben, so'dafs die Dinge wirklich und kraft eigenen Seins sind.
Er ist Leben; und deshalb haben die Dinge wirkliches Leben, denn es
quillt aus dem unerschöpflichen Born der Liebe, die allein ganz zu eigen
geben kann. Gott ist die Freiheit; darum ist und handelt der Mensch
in dem Grade frei, als Gott ihn bestimmt, in sein Inneres einwirkt und
dieses frei von allen Fesseln macht. Dirupisti vincula mea; propterea
sacrificabo tibi hostiam laudis.

Gott, den Herrn, hat zumal die heutige menschliche Gesellschaft
notwendig. Die eigene Klugheit, die so hoch gepriesene Freiheit, die von unten
kommt, hat ihr wenig genützt. Gottes bedarf der einzelne Mensch für
seine Selbstbestimmung; der eigene Wille hat ihn blofs den Leidenschaften,
d. h. den grausamsten Tyrannen, unterworfen, die alles versprechen und
nichts geben, aber desto mehr nehmen können. Man mag sagen, was
man will, nach Unendlichem hungert der Mensch. Die Thatsachen lehren
es; denn weder Alexander d. G., noch Cäsar, noch die modernsten, so
hoch gepriesenen Gröfsen haben in den Gütern der Natur Zufriedenheit
gefunden. Die Natur selber im Menschen sagt ihm, dafs natürliche
Kräfte ihn nicht zu sättigen vermögen, dafs er von Natur einen Zweck
hat, für den die Natur ihm die Mittel nicht gewährt.

Liegt denn darin ein Widerspruch? Sie selber, die Natur, sagt:
Nein. In jeden Menschen legt sie z. B. das Bedürfnis nach dem
gesellschaftlichen Leben ; diesem Bedürfnisse aber kann sie in diesem einzelnen
Menschen nicht genügen. Der Mensch hat kraft der Natur, sagt Thomas in



Litterarische Besprechungen. Iii)

demselben Sinne (I, II, qu. 5, a. 5; vgl. Bellarmin, de gratia primi
hominis, lib. 1, c. 7), das Bedürfnis nach Kleidern; sie hat aber keine Kleider
dem Menschen mitgebracht. Die Natur im einzelnen Menschen hat das
Bedürfnis nach Lehrern gemäfs den verliehenen Talenten und Fähigkeiten ;

in diesem selben Menschen aber hat sie keine Kraft, dem Bedürfnisse
abzuhelfen. Was also ohne Fehl von der Natur des Menschen gilt, insoweit
sie in dem einzelnen sich findet; warum soll dieses Selbe einen Widerspruch

einschliefen, sobald die ganze Natur in allen Menschen in Betracht
kommt? Das Bedürfnis nach gesellschaftlichem Leben wäre eine
Unnatur, wenn es nur einen Menschen geben könnte. Das Bedürfnis nach
Kleidung im Kinde würde naturwidrig sein, wenn niemand im stände
wäre, Kleider herzustellen. Ebenso müfste man die in der Natur des
Menschen liegende Richtung auf einen Endzweck, zu welchem innerhalb
der Natur keine Kräfte bestehen, als Unding betrachten und die Natur
selber, die ja vom vorgesetzten Zwecke aus in der Erschaffung geregelt
worden, für etwas innerlich Unmögliches ansehen, wenn es niemanden
gäbe, der ihr die zur Erreichung des letzten Endzweckes notwendigen
Kräfte, über die Natur hinaus, verleihen kann.

Da haben wir eben den packendsten Beweis für das Dasein Gottes
vor uns, wie ihn Augustin, wie ihn Plato, Thomas u. a. führen. Es
kann kein Vermögen geben für den Genufs des höchsten Gutes, wenn es
kein höchstes Gut gibt; denn der Gegenstand geht notwendig dem
Vermögen vorher, wie der Potenz der Akt, der Sehnsucht das sie erweckende
Ziel. Ohne Gegenstand kein Schatten. Alle Menschen wollen unermefs-
liches endloses Gut; also mufs ein Gut bestehen, das Leib und Seele,
Weise und Einfältige, Kinder und Erwachsene voll zu beseligen vermag.
Widerspricht dies der Freiheit, dafs der Mensch in seiner Natur wohl
das Verlangen nach dem höchsten Gute hat, aber in der nämlichen Natur
keine entsprechende Kraft, um solchem Verlangen Genüge zu thun?
Weder der Freiheit in Gott noch der im Menschen. Aus dem Bedürfnisse

des Menschen nach Kleidung folgt nicht, dafs die andern verpflichtet
sind, ihm deren zu geben. Aus dem natürlichen Talente des Kindes für
die Malerei folgt nicht, dafs nun der Meister ihm Unterricht geben mufs.
Und doch wird, wenn es geschieht, ein mit der Natur gegebenes
Bedürfnis in voller Freiheit von Seiten des Spenders befriedigt. Wenn aber
diese Befriedigung eine der Natur entsprechende, eine natürliche bleibt,
trotzdem sie von einem Fremden ausgeht; wie soll die natürliche Freiheit
dadurch verletzt werden, dafs der Schöpfer selbst ihrem Bedürfnisse
entgegenkommt und den freien Willen zu sich hin, wie Augustin sagt,
aufrichtet: Fecisti nos ad Tel

Es scheint uns, dafs von dieser Seite her eine Lösung der Kontroverse

betreffs der Freiheit möglich ist. Eben deshalb ist der Mensch
frei, weil er seinen Endzweck von Natur in einem Gute hat, das ihm die
natürlichen Kräfte nicht geben können. Wo letztere walten, besteht das
Band der Notwendigkeit. Da fällt es von selbst fort, dafs er, unabhängig
von Gott und mit Ausschlufs Gottes, sich selbst endgültig bestimmt. Der
Endzweck ist das Mafsgebende bei der freien Willensbestimmung. Diesen
Endzweck aber findet der Wille nicht im Bereiche der Natur, also nicht
im Bereiche seiner selbst. Die natürlichen Kräfte sagen ihm, wie der vom
Verf. angeführte Augustin schreibt: Kein Gut, das wir vorstellen, ist dein
beseligendes Gut. Sie sagen ihm, dafs das endgültige Moment in der
Selbstbestimmung nicht von ihm allein kommen kann. Sie sind genügend,
dafs sie ihn von sich abweisen, wenn er sein letztgültiges Gut sucht; dafs
sie ihm zeigen, wie alles in der Natur noch bestimmbar bleibt, auch



120 Litterarische Besprechungen.

wenn alle ihre Kraft erschöpft ist; und danach ist der Wille frei im-
Bereiche der Natur, dafs nämlich kein natürliches Gut ihn notwendig
fesselt und er somit das eine oder das andere wählen kann. Aber die
Bestimmung zum letzten Gute können die natürlichen Kräfte nicht geben
und nicht vermitteln. Also fehlt ihnen, nach der Stimme der Natur
selber, die erstbestimmende Kraft, die des natürlichen letzten Zweckes.

Wird ein eigener natürlicher Zweck, aufser der Anschauung des
Wesens der ersten Ursache, als mit der Natur gegeben angenommen und
der sog. übernatürliche, jener also, der nur mit übernatürlichen Kräften
erreicht werden kann, wie auch immer, nur hinzugefügt; so scheint es
uns unmöglich, den Molinismus in irgend einer Form ganz abzulehnen.
Denn Gott kann den letzten Zweck, den er einmal der vernünftigen
blofsen Natur gegeben, nicht ignorieren, wenn er auch über denselben
hinausgeht. Er besteht einmal. Gott mufs zusehen, was denn der
Mensch, mit seinem natürlichen Zwecke ausgestattet, thun würde; wilier

nicht sich selbst verleugnen. Er hat ihn ja gegeben und ihm
entsprechend die Kräfte des Menschen gestaltet. Nach diesem Zwecke ist.
der Mensch frei, ist selbständig, dieser Zweck ist in des Menschen
Gewalt. Wenn Gott also den Menschen erhebt, so mufs er dieser Freiheit
und Selbständigkeit Rechnung tragen. Ist aber, wie das nach allem
nicht anders sein kann, Gott in seinem Wesen der einzig mögliche natürliche

Zweck, so folgt notwendig, dafs nur Gott in 1. Linie den freien
Willen bestimmen und dessen Selbstbestimmung verursachen kann; denn
dieser Zweck ist eben aufserhalb aller natürlichen Kraft, und ihm dient
die Natur selber als Mittel. Pelagius stützte vor allem seine Irrlehre
auf die wirkliche Existenz eines natürlichen, mit natürlichen Kräften
erreichbaren Zweckes.

Unsere Zeit krankt an der eingebildeten absoluten Selbständigkeit
der Natur, die in sich selber alle Heilmittel finden will. Man schliefst
siesystematisch ab von der Notwendigkeit des Übernatürlichen. Luther
begann dies in der Theologie, indem er die Unzugänglichkeit der menschlichen

Natur nach der Sünde für jedes übernatürliche Leben erklärte.
Die Natur selbst ward durch Christus nach ihm nicht geheilt. Die Gnade
Christi war nur ein bedeckender Mantel. Cartesius, Bacon haben Luther
in die Philosophie hinübergetragen und die Natur, nachdem sie dieselbe
als ganz rein hingestellt, neben oder über den Glauben gesetzt. Das
Ergebnis war dasselbe wie bei Luther. Heute will man das Übernatürliche

ganz hinwegräumen und wo man es duldet, soll es der Natur, dem
Staate, unterworfen sein. Das ist die Richtung der modern-ungläubigen
Wissenschaft. Sehen wir mit Thomas und allen Vätern wieder im höchsten
Gute den mit der Natur gegebenen Endzweck des Menschen, der aber
mit natürlichen Kräften nicht erreicht werden kann, so öffnen wir ein
weites, allen zugängliches Thor für die Überzeugung von der Notwendigkeit

des Christentums. Letzteres bleibt ein Geschenk der göttlichen
Gnade, denn keine natürliche und demnach mit Notwendigkeit wirkende
Kraft kann es fordern. Und zugleich steht es als die einzige Vollendung
des Menschen und der menschlichen Gesellschaft, als Befriedigung des
tiefsten Bedürfnisses der menschlichen Natur da. Gott tritt, wie man
allen deutlich machen kann, wieder in seine Rechte. Er bestimmt souverän
als 1. Ursache, einzig durch seine Liebe getrieben, den menschlichen
Willen, so dafs dieser kraft solcher Bestimmung sich selbst bestimmt.
Aber er bestimmt ihn nicht zu einem einzelnen Gute, wie dieses hier
im Stoffe, vergänglich, beschränkt, existiert; das wäre eine determinate
ad unum, denn der Stoff gehört so einem Dinge an, dafs er nicht das



Litterarische Besprechungen. 121

andere ist. Nein; Gott, der Dreieinige, bestimmt den Willen, nach den
Worten Augustins „ad Se"; d. h. er bestimmt zu Einzelgütern, wie
solche in ihm selbst, in seinem Wesen sich als Exemplaridee finden
und mit seinem eigenen allherschenden Sein identisch sind. Da ist jeder,
von der menschlichen Freiheit hergenommene Einwand unmöglich. Im
Gegenteil mufs unter solcher Bestimmung der Wille, ähnlich dem
Bestimmenden, ähnlich Gott dem Herrn, „die Herrschaft über seinen Akt",
dominium sui actus, thatsächlich haben, nachdem er sie vorher blofs dem
Vermögen nach besessen.

Der Verf. vorliegenden Werkes hat in manchem Teile desselben
eine sehr erfreuliche Unabhängigkeit im Urteilen gezeigt. Wir erwähnen
blofs die Kant-Laplacesche Theorie, die er mit vollem Recht gänzlich
verwirft; ebenso seine Behandlung der Ewigkeit, die in manchen
Hauptpunkten von der gewöhnlichen abweicht und der thomistischen, wie sie
Petavius u. a. vorlegt, sehr nahe kommt; seine Widerlegung des
Darwinismus. Wir sind in manchen anderen Punkten mit ihm nicht
einverstanden. Unsere Gründe haben wir, freilich nur im engen Baum einer
Kritik, freimütig dargelegt. Vielleicht unterwirft er dieselben einer
Prüfung, besonders die leitenden Gedanken, und kommt zur Überzeugung,
dafs seine Ansichten, zum mindesten, nicht die Sicherheit beanspruchen
können, mit der sie in seinem Werke vorgetragen werden.

Dr. C. M. Schneider.

Dr. Ludwig Kuhlenbeck: Giordano Brunos Dialoge vom
Unendlichen, dem All und den Welten, übersetzt und
mit Anmerkungen versehen. Berlin, Lüstenöder.

Die Anmerkungen und die Einleitung sind von gröfserem
wissenschaftlichen Wert wie der Text der Dialoge. Der einzige Punkt in den
letzteren, der rückhaltloses Lob verdient, ist die Erkenntnistheorie. Diese
aber hat G. Bruno ganz uud ohne Änderung aus Thomas. Der Unterschied
zwischen ratio uud intellectus, als dem diskursiven Denken, dem Ratio-
zinieren, und dem Anschauen oder dem habitus principiorum, ist überall,
wo Thomas davon handelt, gerade so entwickelt, wie ihn Bruno
auseinandersetzt. Auch der Grundsatz: nihil est in intellectu quod non fuerit
in sensu, ist weit entfernt, von der Scholastik als „ketzerisch" (S. 32,
Anm.) betrachtet zu werden und dem „grofsen Locke" als Eigentum
anzugehören. Thomas, den ja Bruno, als vieljähriger Dominikaner, kennen
mufste, baut darauf, wie alle Scholastiker und wie Aristoteles, sein System
des menschlichen Erkennens auf. Überhaupt kann gesagt werden, dafs
Bruno das Positive, was er bietet, aus seiner theologischen Zeit hat.
Der Verf. obiger Schrift gesteht selber sehr oft zu, dafs Bruno unklar
ist, dafs er seiner dichterischen Philosophie zuviel Spielraum läfst, dafs
er die neueren Forschungsergebnisse der Wissenschaft nur unbestimmt
geahnt hat. Dabei legt er einzelnen Worten, noch dazu, einen viel
weittragenderen Sinn unter, als sie an und für sich haben. Kaum eine Ansicht
seines Autors läfst er, und zwar mit Recht, ohne korrigierende Bemerkung;

wir wüfsten im Augenblicke nur die eben angeführte über das
Erkennen, welche vom Verf. uneingeschränkt anerkannt wird. Plätte er,
so eingehend wie die modernen Autoren die der Glanzzeit des Mittelalters,

wir meinen z. B. Thomas v. Aquin und Albertus M., geprüft, so
würde er wohl gefunden haben, woher eigentlich „der Fortschritt im
Denken" bei Bruno kommt. So sagt Thomas rücksichtlich des Ptolemäischen



122 Litterarische Besprechungen.

Weltsystems (S. th. I, q. 32, art. 1, ad Ii; Ubers. Bd. II, S. 77): Hac
positione (ratio excentricorum et epicyclorum) facta, possunt salvari
apparentia sensibilia circa motus caelestes; non tarnen ratio haec est
sufficienter probans, quia etiam forte alia positione facta salvari
possent. Thomas bezweifelt also das Ptolemäische Weltsystem, weit
entfernt, in ihm einen Glaubenssatz zu sehen. Es ist zu bedauern, dafs
die Voreingenommenheit so viele Autoren hindert, die grofsen Scholastiker

und christlichen Väter auch nur zu lesen, und dafs sie trotzdem
mit aller Leichtigkeit über sie den Stab brechen. Bruno wird besonders
wegen seiner Theorie über die Elemente gelobt und als Anfang einer
neuen Zeit gefeiert. Es gibt wohl keine naturwissenschaftliche Frage,
in welcher die Voreingenommenheit und der enge Gesichtskreis der
modernen Wissenschaft sich in solch hohem Grade geltend machte, wie
gerade die nach den „Elementen" der Dinge. Wenn Prantl (S. 87, Anm.)
staunt, dafs „das Altertum sich nie die Frage gestellt habe, was denn
Feuer und was denn Erde sei", so gibt er sich nur selber damit das
denkbar schlechteste Zeugnis. Auch im Aristoteles hätte er sein Staunen
befriedigen können. Basilius d. Gr. schreibt (wie Bruno, nur viel klarer
und zutreffender) im Hexaëmeron, alle Elemente seien in jedem Dinge.
Wir setzen eine deutliche Stelle aus Thomas hierher (vgl. über dieses
die eingehende Abhandlung in unserm Thomas-Werke, Bd. XI, nr. 173,
180 u. 182, S. 990—1026). Sie findet sich im Kommentar zu Arist. de

gener. lib. 2, lect. 3: „Alle Eigenschaften, welche dem Fühlen
unterliegen, werden auf diese vier zurückgeführt, von denen sie Wirkungen
sind. Aristoteles also sagt nicht, es seien vier einfache Körper
(simplicia corpora), wie manche meinen, denn deren Zahl ist noch
nicht erwiesen. Vielmehr sagt er, es gebe vier Grundeigenschaften,
die dem Gefühle zugänglich sind (vier qualitates tangibiles) und dieses
begründen: Man nennt diese vier Grundeigenschaften Warm, Kalt, Feucht,
Trocken mit dem Namen von Erde, Wasser, Luft, Feuer, je nachdem da
eine Grundeigenschaft vorwaltet." In keinem Körper ist blofs eine von
diesen Grundeigenschaften, sondern alle sind in jedem, aber in verschiedener

Mischung. Ebenfalls dem Aquinaten gehört der Satz an, welchen
der Verfasser, freilich dunkel, im Bruno findet, dafs nämlich Licht nichts
als Kraft ist, durchaus kein Körper oder Materie, und diese Kraft setze
alles in Bewegung und verursache dadurch die Wärme: gewifs ein weit
deutlicherer Anklang an das Mayersche Grundgesetz, dafs Wärme
unausgesetzte Bewegung sei, wie er bei Bruno zu finden ist. Auch die
berüchtigten Krystallkegelbahnen, in denen nach den Alten, wie Bruno
und sein Erklärer meinen, die Himmelskugeln rollen sollen, beruhen nicht
auf den Lehren der Alten, sondern auf dem frei erfindenden Gehirn
derer, die da meinen, nichts zu gelten, wenn sie nicht die Denker der
Vorzeit als Dummköpfe hinstellen. Ähnlich klingende Worte mögen
sich ja bei den Alten finden; aber für urteilsfähige Männer gilt nicht
der Klang des Wortes, sondern der Sinn, welcher aus dem Zusammenhange

sich ergibt. Das wufsten auch die Alten, und Thomas hat es
mit ausdrücklichen Worten auseinandergesetzt, dafs alle Elemente der
Erde in den Himmelskörpern sind, und deshalb nennen sie die Substanz
der letzteren nach den irdischen Dingen. Aber die irdischen Elemente
sind in den Himmelskörpern nicht in der Weise, wie sie hier auf Erden
sind; wie ich ja auch vom Hause im Kopfe des Architekten sprechen
kann, damit aber nicht meine, dafs es im Kopfe des Architekten aus
Holz und Stein besteht, sondern so da ist, dafs es die wirkende Ursache
für den Aufbau des materiellen Hauses bilde. Ähnlich sind die Elemente



Litterarische Besprechungen. 123

in den Himmelskörpern, nicht in der Art, wie sie auf der Erde sind,
sondern so, dafs sie vermittelst des Lichtes für die letzteren die wirkende,
bewegende Ursache bilden. Dafs die Erde um die Sonne sich dreht, hat
nicht zuerst Aristarch behauptet, sondern wir finden diese Wahrheit sowie
viele andere naturwissenschaftliche Wahrheiten, die man der modernen
Zeit zuzuschreiben gewohnt ist, bereits in der Cheopspyramide. Wir
führen unsere unanfechtbare Quelle an: Der grofse königl. Astronom
Piazzi-Smyth, der Sohn des Admirals und Astronoms Smyth, hat seine
darauf bezüglichen Untersuchungen in den Bänden niedergelegt, die er
von 1864—1874 herausgab. Ein Auszug davon ist ins Französische
übersetzt unter dem Titel: La grande pyramide ses merveilles, ses
mystères et ses renseignements, par l'abbé Moigno. Wir geben darum
dem Verf. vorliegender Abhandlung ganz recht, wenn er in gewissem
Sinne von einem Jahrtausende andauernden Schlafe der Wissenschaft
nach dieser Seite hin spricht. Nur mufs er dann nicht mit dem beständigen

Fortschreiten der Menschheit kommen. Historisch ist die Ent-
wickelungstheorie der Neuzeit nicht im mindesten begründet, ebensowenig
metaphysisch. Das ist vielmehr die christliche Theorie von einem Fallen
des Menschengeschlechts. Nicht dafs die Alten und die Scholastiker „der
Natur feindselig gegenübergestanden" oder sich gar nicht um sie
bekümmert hätten ; das Gegenteil beweisen die zahllosen Bände über die
Naturwissenschaft in allen ihren Teilen, in denen der Erfahrung das
gröfste Gewicht beigelegt wird. (Man vergleiche beispielsweise nur die
Werke des Albertus M., in denen eingehend alle Zweige der
Naturwissenschaft berücksichtigt werden.) Aber einerseits ward die Urtradition
des Menschengeschlechts im Laufe der Jahrhunderte immer mehr
verdunkelt, und anderseits fehlten den Alten die genauen Instrumente der
Neuzeit, durch die allein es möglich war, zur primitiven Wahrheit wieder
zu gelangen. Der Verf. möge sich überzeugt halten, dafs die „Theologie"
d. h. der übernatürliche Glaube durchaus kein Hindernis bildet für die
freie Forschung. Kopernikus war ja „Theologe" und er widmete dem
Papste sein grundlegendes Werk. In unserer Zeit war Secchi ebenfalls
„Theologe", was ihn nicht hinderte, zu den Koryphäen der Naturwissenschaft

zu gehören. Galilei wurde nicht wegen seiner wissenschaftlichen
Entdeckungen von den Päpsten beunruhigt, sondern wegen der ungehörigen
Folgerungen, die er und seine Freunde zum Schaden des Glaubens zogen,
die aus der Unkenntnis gerade der „Theologie" entsprangen und die
heute niemand mehr zieht. Und hat nicht die neuste Naturwissenschaft
mehr Glaubensartikel, wie jemals deren die göttliche Offenbarung darbot?
Was ist denn der wesentliche Inhalt der Schwerkraft? Wer hat denn
den Äther gesehen, jenes mystische Wesen, gegen das alle Mystik des
Mittelalters verschwindet? Leere Worte nennt Karl Müller mit vielen
anderen bedeutenden Gelehrten die Anziehungs- und Abstofsungskraft,
einen Aberglauben, ein Gespenst. Man lese nur in der „Natur" die
Artikel Karl Vogts über die modernen Glaubensartikel. Hätte Bruno
treuer die Alten studiert, seine obskuren Auseinandersetzungen über das
Unendliche würden sich geklärt haben. Er weifs einfach nicht den bei
Thomas so gebräuchlichen Unterschied zwischen dem Endlosen und dem
Unendlichen, dem infinitum in potentia und dem in actu, zwischen dem,
was in sich kein Ende besagt, wie z. B. die species Mensch keine
bestimmte Zahl Menschen bedeutet, sondern von aufsen her begrenzt wird,
und dem, was in sich den Grund der Seinsfülle hat und sonach alles
begrenzen kann. Dr. C. M. Schneider.



124 Litterarische Besprechungen.

Dr. Joseph Müller: 1. Jean Paul und seine Bedeutung
für die Gegenwart. München, Lüneburg. — 2. Die Seelenlehre

Jean Pauls, Dissertation. Ebendaselbst.

„Jean Paul ist ein wahres Wunder des deutschen Charakters, der
in sich selbst webenden und schaffenden Gemütlichkeit, die im Kleinsten
sich bis zum Höchsten emporschwingt. Jean Paul ist moderner als
Schiller und Goethe, er steht in lebhafter Fühlung zu der Gegenwart und
deren Bewegungen. Bs ist ein tief religiöser Charakter, er war der
sittliche Genius seiner Zeit, an ihm kann auch unsere kleine Zeit sich wieder
aufrichten." Aus diesen Worten geht bereits hervor, wie hoch der Verf.
seinen Helden stellt. Und wenn er auch nicht dazu gelangt, dafs der
Leser nach der Prüfung des Buches ohne weiteres dieses Urteil
unterschreiben wird, so hat er jedenfalls dies erreicht, dafs seine Darstellung
manches Vorurteil, das der Name Jean Paul erweckt, zerstreut und die
Persönlichkeit dieses dichterischen Philosophen und philosophischen
Dichters zu einer im höchsten Grade anziehenden macht. Jean Paul
wird geschildert als Mensch, als Anhänger des Optimismus, als Philosoph,
Moralphilosoph, als religiös, als Pädagog, Ästhetiker, Dichter,
Sprachschöpfer, Politiker. Gewifs ein weites und ansprechendes Thema! Wir
setzen hinzu, dafs es kunstvoll und interessant, in manchen Teilen spannend
durchgeführt ist. Jean Paul zeichnet sich zumeist mit seinen eigenen
Worten. Viele seiner Aussprüche sind aller Beachtung wert, ohne dafs
man mit dem begeisterten Verfasser gerade der Meinung sein mufs, der
Einflufs der Schriften Jean Pauls können eine ganze Zeit zum Guten
hin ändern. „Echt christliche Demut und rührende Bescheidenheit" (8. 26)
finden wir nicht in der Selbstzufriedenheit, mit welcher er von sich sagt:
„Was ich aus mir machen konnte, das habe ich gemacht." Der Verf.
hat ganz recht, wenn er (S. 107) gegen Vischer hervorhebt, „Jean Paul
habe nicht gemeint, dafs das Christentum die Welt in zwei Hälften
teile nicht das echte Christentum, sondern das Neuheidentum treffe
der Tadel der Zerfahrenheit, der Halbheit, des Widerspruchs" und den
Schleiermacher als einen Vertreter dieses Neuheidentums anführt. Wenn
er aber in der Religion Jean Pauls mehr sieht als verschwommenes
Gefühl oder natürliche dichterische Anschauung, so scheint ihn seine
Begeisterung etwas zu weh zu führen. Positives Christentum, das da
auf dem Fundamente des Übernatürlichen steht, kennt Jean Paul nicht.
Daran trägt auch er selbst weniger Schuld als seine Zeit mit ihren
Dichterheroen des Unglaubens und oft der Unsittlichkeit, Sehr gefreut
hat uns besonders der Nachweis von der hervorragenden Stufe der
Keuschheit, auf welcher Jean Paul stand. Die Philosophie ist ihm, wie
dies von der Neuzeit überhaupt gilt, vogelfrei. Wenn man in allen
andern Wissenschaften an die alten Meister, wie in der Mathematik an
Euklid, Pythagoras, mehr oder minder anknüpft, so setzt in der
Philosophie heutzutage jeder Professor seine Ehre darin, ein neues System
zu erfinden, das da so wenig wie möglich mit den früheren übereinstimmt,
zu der alten Philosophie aber in schroffen Gegensatz tritt. Auch Jean
Paul weifs, zumal mit seiner ätzenden Satirik, die andern Systeme wohl
lächerlich zu machen; er selber jedoch knüpft weder an die Alten an,
noch stellt er ein eigenes System auf. Das zeigt sich besonders in seiner
Seelenlehre. Der Verf. hat die hauptsächlichsten Stellen aus den Schriften
seines Autors nach dieser Seite hin zusammengestellt. Es sind da
geistreiche Apercüs, blitzartig den Unsinn mancher Ansichten beleuchtende
Sätze; aber wenig Positives. Eine reine Geistigkeit der Seele ist nicht



Zeitschriftenschau. 125

aufrecht zu halten zugleich mit der Notwendigkeit ihrer Verbindung mit
einem „ätherischen Leibe". Wozu der arme „Äther" nicht dienen mufs!
Wenn man am binde seines Lateins ist, springt gewifs der „Äther" rettend
ein. Tierischer Magnetismus, Spiritismus, Hypnotismus etc. basieren nicht
auf der Stärke des Willens, sondern auf der Kraft der Phantasie. Dafs
das Auge sieht, dafs es wahrnimmt, ist keine Erfindung von Helmholtz, das
hat schon Thomas, der dafür einen inneren Sinn ansetzt. Dafs Jean Paul
die Seelenwanderung lehrt, mag mehr von seiner dichterischen
Veranlagung kommen wie von der Schärfe seines Denkens. Beide eben
angezeigten Schriften enthalten viel Anregendes und verdienen gelesen zu
werden. Dr. C. M. Schneider.

«

ZEITSCHRIFTENSCHAU.

A. Zeitschriften für Philosophie und spekulative Theologie.
Annales de philosophie chrétienne. 109, 4. 5. 1895. De Broglie:

Les relations entre la foi et la raison 313 fin. Ermoni: Substantialisme
et phénoménisme en psychologie 341, Charaux: L'ermite d'Auteuil 362.
429. Jouvin: Essai d'une nouvelle théorie de la connaissance; la
perfection, l'unité 377. 466 suite. Hugonin: Dieu est-il inconnaissable?
309 su. Griveau: Le problème esthétique 469 su.

Archiv für Geschichte der Philosophie 8, 2. 1895. Zeller: Zu
Anaxagoras 151. Glogau: Gedankengang von Piatons Gorgias 153. Ar-
both: Die Lehre des Anaxagoras vom Geist und der Seele 190. Uebinger:
Der Begriff docta ignorantia in seiner geschichtlichen Entwicklung 206
Schlufs. Barth: Zu Hegels und Marx'Geschichtsphilosophie 241.
Jahresberichte: v. Strave, über die polnische Litteratur zur Geschichte der
Philosophie 259 Schi.; Weltmann: Die deutsche Litteratur über die Vorsokra-
tiker 1892—93, 301.

Divus Thomas 5, 21—22. 1895. Boteiii: Comment, in qu. D. Thomae
S. th. III. q. 1—26. cont. 321. M.F.: De Deo uno 326 cont. A. Th.:
Comment, in Encyclicam de studiis s. scripturae 330 cont. Evangelista:
Schema ad recte tradendos tractatus de religione 337. Vinati: Potentia
obedientialis creaturarum 340. P. M.: De unione animae et corporis
343 cont.

Philosophisches Jahrbuch VIII, 1. 1895. Rolfes:..Die vorgebliche
Präexistenz des Geistes bei Aristoteles 1. Gutberiet: Über Mefsbarkeit
psychischer Akte 20 Schi. Nassen: Über den platonischen Gottesbegriff
30 Schi. Adlhoch: Der Gottesbeweis des hl. Anselm 52.

The Psychological Review, New-York 2, 1—3. 1895. Stumpf:
Helmholtz and the New Psychology 1. Dewen: The Theory of emotion;
the significance of emotion 13. Allen Starr: The Muscular Sense and
its Location in the Brain Cortex 33. Fite : A Location Reaction Apparatus

37. Shorey: Mind and Body 43. Hiram Stanley: Attention as
intensifying Sensation 53. Marshall: Pleasure-Pain and Emotion 57.
James: The Knowing of Things Together 105. Griffing: Experiments on
Dermal Sensation 125. Franz: The After Image Threshold 130. Franklin:
Normal Defect of Vision in the Fovea 137. Proceedings of the 3.
Annual Meeting of the Amer. Psycholog. Association 149. Stratton: The
Sensations are not the Emotion 173. Boyce: Preliminary Report on


	Litterarische Besprechungen

